88. JAHRGANG 1935 ERSTES HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

Einige Randhemerkungen zum Vollkommenkeits-
strehen.

Von Otto Cohausz S. J.

Nicht nur selbst haben wir die Pflicht, mit allem
Ernst nach priesterlicher oder religioser Vollkommenheit
zu streben, wir haben auch viele sich der Vollkommen-
heit Befleifende zu leiten und andere, Siumige fiir die
Vollkommenheit zu gewinnen. Gott sei es gedankt, daB}
bei grofem Niedergang einerseits, auf der andern Seite ein
reges Verlangen nach Selbstveredlung und bestem Gottes-
dienen erwacht ist. Aber wie des ganzen heutigen, hat
sich auch des geistlichen Lebens eine grofle Unruhe und
bisweilen auch eine gewisse Unsicherheit und Unklarheit
bemaéchtigt. Manche sehen nicht deutlich, worin die Voll-
kommenheit letztlich besteht, andere vergreifen sich in
den Mitteln. So kommt es, dall viel Aufwand fast um-
sonst vertan, bisweilen Nebensachliches in den Mittel-
punkt, Hauptsdchliches dagegen in den &uBersten Um-
kreis geriickt wird, oder daBi auch eifrige Seelen nicht
die Hohe erreichen, die ihnen winkte. Selbstverstandlich
kann hier nicht das ganze Fragenbiindel auseinander-
gelegt werden, nur einige Bemerkungen seien gestattet.

I. Was besagt Vollkommenheit?

DaB die christliche Vollkommenheit nicht gleich-
bedeutend mit Vollfithrung grofier &ufierer Strengheiten,
daullerer Haufung von vielen Gebeten und Andachten,

..Theol.-prakt. Quartalschrift.* I 1035. 1



2 'Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben.

oder auch mit Visionen, Offenbarungen und dergleichen
ist, so wertvoll all diese Dinge auch sein konnen,
braucht heute wohl nicht mehr gesagt zu werden. Wich-
tiger aber scheint zu betonen, daB die Vollkommenheit
auch noch nicht mit &uflerlich vollkommener Abwick-
lung eines bestimmten Pflichtenkreises zusammenfallt.
Und doch konnten Priester glauben, mit der genauen
Verrichtung ihrer téglichen Aufgaben, oder Laien, mit
der Einhaltung eines bestimmten Lebensplanes, sei die
Vollkommenheit schon erreicht. Auch Ordensleute trifft
man an, die sich mit Eifer darauf verlegen, ihre Regeln
und Tagesordnung piinktlich zu beobachten, ihre tag-
lichen Arbeitsaufgaben genau zu erledigen, und glauben,
damit sei es getan. Sie sehen die Vollkommenheit in einer
gewissen dulleren Legalitit, einer dulleren Ubereinstim-
mung ihres Lebens mit dem von den Ordensvorschriften
gezogenen Rahmen und treuer &uflerer Ableistung der
taglichen Pflichten, oder auch, gehéren sie titigen Orden
an, in einem méoglichst hohen Mall von apostolischen,
wissenschaftlichen, sozialen, Verwaltungs-, schriftstelleri-
schen, organisatorischen Arbeiten und Leistungen. Sich
darin erschopfend, wihnen sie die Vollkommenheit von
selbst zu erlangen.

Alles das gehort mehr oder weniger, je nach Beruf,
zweifellos zum Vollkommenheitsstreben; wer darin aber
die Vollkommenheit selbst erblicken wollte, wiirde sich
wiederum vergreifen. Hier kénnte man Christi Wort an-
wenden: ,Der Geist ist es, der lebendig macht, das
Fleisch niitzt nichts” (Jo 6, 63).

In der Tat, der Korper, die rechte Abwicklung des gan-
zen #aulleren Berufs- oder Ordensgetriebes allein tut es
nicht, der innere Geist, der es beseelt und treibt, der ent-
scheidet erst itber Wert und Unwert. Es kénnte ja dieselbe
treue Einhaltung der Regel und Tagesordnung, dieselbe
Ableistung der Arbeiten rein aus Gewohnheit erfolgen,
oder aus Furcht vor Gottes Strafen, oder sogar aus Ehrgeiz,
Geltungsdrang, rein natirlicher Arbeitslust, wer wollte
dann das Ganze vollkommen nennen? In erster Linie ist



Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben. 3

also die Vervollkommnung des beseelenden und bewegen-
den inneren Geistes anzustreben. Entscheidend sind noch
nicht die duferen Leistungen, sondern die ganze innere
Verfassung des Menschen, seine gesamte Seelenhaltung,
seine ganze Gesinnungsart. Ist die vollkommen, dann ist
echte Vollkommenheit da, werden auch wollkommene
Werke von selbst erfolgen. Wo sie fehlt, bleiben auch
die duBeren Leistungen mangelhaft, Kérper ohne rechte
Seele, Schale ohne Kern. Sagt doch auch der Heiland
den Phariséern, die auf ihre aduBleren Leistungen poch-
ten, daBl, um gute Friuchte zu bringen, erst der ganze
Baum gut sein miisse (Mt 7, 611.).

Aber nicht nur der Leistungen wegen: Gott verlangt
von uns nicht in erster Linie Leistungen, sondern uns
selbst. ,,Dich sucht Gott mehr als deine Gaben™ (St. Augu-
stin, serm. 82, 5). Wir sollen also uns selbst vor allem
ganz nach seinem Wohlgefallen formen. Taten wir das,
ehren wir ihn mehr, als durch vielen dulleren Betrieb,
der die echte Seele vermissen lafit.

Nun wird ja auch mit jeder Priester- und Ordens-
tatigkeit, falls sie in rechtem Geiste geschieht, manch ver-
feinernder Pinselstrich an unserem Bilde getan. Leider
aber ereignet es sich nicht selten, dall der rechte Geist
erlahmt und die Selbstvervollkommnung mehr und mehr
dem Blickfeld entschwindet. Man kommt aus der priester-
lichen oder klosterlichen Vorbereitungszeit heraus in
Studien, Amter, soziale, apostolische Tatigkeit hinein und
liBt sich von ihnen zu sehr gefangennehmen. Die Regeln,
Tagesordnung, vorgeschriebene Gebetszeiten héalt man
noch ein, arbeitet rastlos, eines aber beginnt langsam,
unbemerkt in den Hintergrund zu treten, eines, das doch
stets den Vordergrund behaupten sollte, die zielbewulite
Arbeit an der eigenen Vervollkommnung, wie man sie
frither betrieb. So kommt es denn, dafi trotz aller Ar-
beiten im Dienste Gottes das eigene Ich immer dasselbe
unvollkommene bleibt, jahraus, jahrein mit derselben
Empfindlichkeit behaftet, derselben Zornmiitigkeit, Krit-
telsucht, Eifersucht, Lieblosigkeit in Urteil, Reden und

1*



4 Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben.

Benehmen, Furchtsamkeit, Engherzigkeit, Kalte, oder
demselben ungebrochenen Ungestiim, Auflehnungsdrang,
Auflehnen gegen jeden Widerstand und Tadel, Mangel an
Ergebung, daBl man vor allem an die Umbildung des in-
neren naturhaften Menschen zu hdéherer Tugend, zum
freudigen Leidenswillen, zur Milde und Gelassenheit,
Opferfreude, Hinnahme von Zuriicksetzungen, ungerechter
Beurteilung und Behandlung gar nicht denkt. Die groferen
Fehler meidet oder beichtet man, aber, daf} es doch auch
einmal Zeit wird, alles Unkraut griindlich, mit der Wurzel
auszureifien, allméhlich zum Heroismus der Tugend zu
streben, seinen ganzen inneren Menschen zur letzien
moglichen Vollendung zu fithren, das wird im Drang
der Arbeit vergessen. Oder man denkt, man tue ja viel
und alles fiir Gott, da brauche es nichts anderes! So ver-
nachlassigt man sich selbst und das oft genug Dinge we-
gen, deren wahrer Wert doch gar nicht so bedeutend ist,
als manche glauben. Zumal sie nicht selten, ein wenig
zwar aus wahrem Eifer fur Gott, viel mehr aber aus rein
natiirlichem Arbeitstrieb, Geltungsdrang, aus Lust, sich
recht tiichtig betatigen, an aulleren Erfolgen weiden und
andere iibertreffen zu konnen, hervorgehen. Aber nicht
nur, daf solche Unordnungen ruhig weiter wuchern;
leicht kénnen sie auch zur alles beherrschenden Macht
auswachsen, so dall, wie bei den Pharisdern und Schrift-
gelehrten die Seele im religiosen Gewand, inmitten reli-
gioser Betatigung, die doch zu Gott fithren sollte, in eine
Gott abgewandte Richtung umschlagt. ,,All ihre Werke
tun sie, um von den Menschen gesehen zu werden®
(Mt 23, 5). Erschiitternde Tragik!

Auf die Vervollkommnung dés ganzen inneren Men-
schen mul} also das Hauptaugenmerk gerichtet bleiben.
Sie ist die erste, unter schwerer Siinde gebotene Standes-
aufgabe der Ordensleute, Vorzugspflicht der Priester
(can. 12411.), aber schliefilich auch Vorschrift fir alle
Christen.

*



Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben. 5+

Worin besteht nun die Vollkommenheit? Statt voll-
kommen sagen wir auch ,,vollendet”, bezeichnen also
damit etwas, das bis zum End- oder Héhepunkt seiner
Entwicklung gelangt ist. Der heilige Thomas spricht nun
von einer zweifachen Vollkommenheit, einer ersten
(grundlegenden) und einer zweiten (nachfolgenden). Die
erste besteht darin, daB ein Ding die Vollendung seiner
Substanz, die zweite darin, dafl es die Vollendung seiner
Tatigkeit besitzt (1 q. 53, a. 1). Wenn es also in seinem
Sein und Streben vollendet, zu dem ihm zustehenden
Ende gelangt ist, dann ist es vollkommen. Die Vollendung
der Substanz, des Seins, eignet ihm, wenn es sich all der
ihm zustehenden Bestandteile unverkiirzt erfreut. Wann
aber kann sein Streben, seine Tétigkeit als vollkommen
angesprochen werden? Das 146t sich aus der Strebetitig-
keit als solcher nicht ablesen, denn Streben ist Bewegung
irgendwohin, zu einem Zweck, Ziel hin. Erreicht also ein
Streben in geforderter Weise das ihm vorgesteckte Ziel,
den ihm vorgeschriebenen Zweck, dann ist es vollkom-
men. So sprechen wir von einem vollkommenen, voll-
endeten Weinstock, wenn er selbst vollkraftig, ge-
sund, edler Sorte ist und sein Ziel, seinen Zweck,
hochste Entfaltung und reiche Trauben, aus sich ganz
herausgearbeitet hat. Also mulBl auch beim Menschen
Sein und Tun zur Vollendung, zum vollen Ende gelangt
sein, will man ihn als vollkommen bezeichnen koénnen.

Nun aber kann sich die Vollkommenheit in drei
tibereinander gelagerten Lebensbezirken abspielen. In
dieser Hinsicht unterscheidet der heilige Thomas wieder
eine dreifache Vollkommenheit: die der Natur, Gnade
und Glorie. Vom Weltganzen redend, sagt er, die Voll-
kommenheit der Natur sei mit dem siebten Schépfungs-
tage gegeben, die der Gnade mit Christi Menschwerdung,
die der Glorie werde am Ende der Welt mit der Beseli-
gung der Auserwihlten anheben (S. th. I, 73. 1 ad 1).
Er redet also in erster Linie vom Weltganzen; da aber
der Mensch ein Teil des Ganzen und er allen drei Be-
zirken verbunden ist, kann man auch seine Vollkom-



6 Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben.

menheit nach der dreifachen Richtung ,Natur-, Gnade-,
Glorienzustand‘ hin betrachten. Von Natur ist er Mensch,
durch die Gnade Christ und in der Glorie soll er zum
Himmelshiirger werden.

Wann hat er die natiirliche Vollkommenheit, die als
Mensch erreicht? Der Substanz nach, wenn er alle Teile
und Fahigkeiten, die zum Menschen gehéren, also Leib
und Seele mit all ihren Kraften in hervorragendem MaBe
zu eigen besitzt. Dem Streben nach, wenn dieses das
dem Menschen eigentiimliche letzte Ziel erstrebt und er-
reicht, dem letzten Zweck des Menschen voll entspricht.
Sein letztes oberstes Ziel. Denn die einzelnen Strebungen
des Menschen haben jede fur sich ein Unterziel: Ziel des
wissenschaftlichen Strebens ist die Wissenschaft, Ziel des
kiinstlerischen die Kunst, Ziel des Erwerbslebens der Be-
sitz; wer wollte aber jemanden, der es auf diesen Ge-
bieten weit gebracht hat, schon als in jeder Beziehung
vollkommenen Menschen ansprechen? All diese Giiter
sind gleichsam nur Herbergen am Weg; das Endziel,
oberste Ziel, liegt viel weiter. Das muf} erstrebt und er-
reicht werden, sonst bleibt alles Stiickweg, Umbherirren,
Ruhelosigkeit, Zuriickbleiben, oft genug, statt Auftrieb in
das Erhaben-Menschliche, Versinken in das Untermensch-
liche.

Dieses Endziel kann nun kein anderes sein, als Gotlt.
Er ist das ewige Sein, das vor aller Welt allein Seiende,
der Urgrund und Schopfer alles Seins. So kann er allein
auch als Endpunkt, das Ziel alles andern Seins in Frage
kommen, das aber nach zweifacher Richtung hin, als
letztes, hochstes Vorbild und als letzter Besitz. Als letztes
Vorbild. Hat er doch alles nach sich selbst als Urbild
geschaffen, und darum wird der Mensch um so voll-
kommener, je mehr er dieses Urbild nach seinem ge-
schopflichen Konnen in sich ausprigt. Eine grundlegende
Ahnlichkeit mit Gott leuchtet nun schon auf in der
menschlichen Natur, der Art als Mensch, aber sie ist vor-
erst nur wie im Umrifi vorhanden, durch seine Titigkeit
und Wirksamkeit soll der Mensch sie weiter ausbauen.



Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben. 78

Das geschieht, wenn er sein Menschtum in geordneter
Weise betitigt und entfaltet. Denn da der Mensch schon
seiner Natur nach ein Ebenbild Gottes ist, wird die ge-
ordnete menschliche Entfaltung von selbst die Veréhn-
lichung mit Gott steigern. Wie Gott das vollendete Sein
ist, das vollendete Wirken, Leben, die vollendete Weis-
heit, Schonheit, Gutheit, wird auch der Mensch, wofern
seine Entfaltung in geordneter Weise verlauft, ein Mehr
an all diesen Giitern erreichen und in seinem Selbst und
Wirken Gott immer herrlicher widerspiegeln, wie es wie-
der der heilige Thomas eingehend darlegt (C. g. III, c. 19,
20, 21). Wenn darum Christus zur Vollkommenheit auf-
ruft, so entlehnt er deren Vorbild nicht wie manche Phi-
losophen dieser Erdenwelt. Er spricht nicht vom ,,Wei-
sen, vom ,harmonischen Menschen®, vom ,,isthetischen
Menschen‘; er holt sein Ideal von oben: ,,Seid vollkom-
men, wie euer Vater im Himmel vollkommen ist (Mt 5,
48). Auf ihn, als Urbild und Vorbild soll der Mensch
schauen und ihn, seinen menschlichen Verhaltnissen ent-
sprechend, in Sein und Tun nachahmen.

Aber nicht nur als Vorbild, Hochziel fiir die eigene
Entfaltung kommt Gott in Betracht, mehr noch als End-
ziel, als letzter Besitz. Alle Bestrebungen sind an sich
weder gut noch schlecht. Ob sie gut oder schlecht wer-
den, das hingt von dem ab, was sie erstreben. Ist das ein
Gutes, sind sie, die andern Bedingungen vorausgesetzt,
gut; ist das schlecht, werden auch sie schlecht. Damit der
Mensch gut sei, miissen also seine Bestrebungen auf das
Gute gerichtet sein, damit er aber vollkommen sei, miis-
sen sie letztlich auf das hochste Gute, das Allerheiligste
gerichtet sein und das ist Gott. Wiederum sage ich ,letzt-
lich“. Sie diirfen und sollen auch geschoépflich Gutes er-
streben, Wahrhaftigkeit, Edelheit, Tuchtigkeit, aber Gott,
der Allerhochste, Allerheiligste, mufl oberstes Ziel blei-
ben, dem alles andere untergeordnet wird. Alle geschopi-
lichen Dinge enthalten ja nur einen schwachen Abglanz
seiner Gutheit und Heiligkeit, wie die Tautropfen vom
Lichtglanz der Sonne, alle sind gleichsam nur kleine



8 Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben.

Wegweiser, die auf ihn als die Fulle aller Heiligkeit hin-
weisen. Wer also wohl irdische Gutheit, wie sie in der
Wahrhaftigkeit, MaBigkeit, Ritterlichkeit zutage tritt, er-
strebt, Gott aber ubersieht oder gar ablehnt, der machte
sich nur das kleine fliichtige Farbenspiel einiger Tau-
tropflein zu eigen. Wer ganz gut und vollkommen sein
will, muBB zur Gottessonne hinaufsteigen, in sie sein
Streben tauchen, so empfingt er von ihr den wahren,
letzten Glanz der Heiligkeit.

Noch ein anderer Gedanke fithrt zu derselben Wahr-
heit. Alles Streben ist Unruhe und bleibt es, bis es sein
letztes Ziel, seinen letzten Zweck erreicht hat. So kommt
ein Weinstock erst zur Ruhe, erreichte er seine ganze
Fille, ein Wanderer erst dann, langte er an seinem Be-
stimmungsort an. Von Gott geschaffen, nach seinem Bilde
geschaffen, kommen wir erst zur Ruhe, wenn wir in etwa
besitzen, was er besitzt, also ihn besitzen. Fiir ihn sind
wir geschaffen, zu ithm hin (C. g. II, c. 17, 18). In seinem
Besitz erlangen wir unsere Vollendung. Denn wie er-
reicht die Seele ihre hochste Bliite? Ihr Wissensdrang, in-
dem sie nicht nur die nichsten Ursachen, sondern die
hinter allem steckende letzte Ursache, nicht nur ein ge-
wisses Mafl von Erkenntnissen, sondern das ganze Wis-
sensgebiet umfafBt. Und das in vollster Klarheit und
Sicherheit. Thr Schénheitsdrang, indem ihr nicht nur
Teilschonheiten, sondern die ganze Schonheit selbst
leuchtet. Ihre Liebessehnsucht und ihr Gliicksdrang, in-
dem sie nicht nur irgendwelcher, sondern der ganz gro-
Ben restlos erfiilllenden Liebe begegnet, nicht nur ge-
legentliche Becher des Gliicks aus kleinen Brunnen am
Wege schopit, sondern vom Meer vollkommen dauern-
den Gliicks umflossen wird. Nun ist Gott allein die letzte,
alles Wissenswerte umfassende Wirklichkeit, somit die
unendliche Wahrheit selbst. Zugleich ist er die hochste
Schonheit, héchste Liebe und das vollendetste hochste
Gliick. Umfafit ihn die Seele, geht er in ihre Fahigkeiten
ein, so gelangen diese zu ihrer hochstmoglichen Entialtung,
erhalten sie ihren erhabensten und letzten Inhalt und



Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben. 9

kommen, weil erfiillt, zur Ruhe, zur Vollkommenheit alles
Strebens. Die volle Hochbliite wird allerdings erst beim
Eintritt in die ewige Anschauung Gottes erreicht, aber je
mehr die Seele hienieden Gott erstrebt, sich mit Gott zu
erfilllen sucht, um so héher steigt ihre Entfaltung doch
jetzt schon empor.

In allem also stellt Gott sich als Norm und Ziel der
Vollkommenheit dar: Als Vorbild fiir die Ausbildung der
ganzen Wesensart, als Zielpunkt fiir alles Streben. Auf
diese beiden Aufgaben, Gottverahnlichung und Gottver-
einigung, muf also alles Vollkommenheitsstreben, schon
um das edle Menschtum herauszubilden, sich verlegen.

Nun aber sind wir in die ibernatiirliche Ordnung
versetzt. Gott verlieh uns mit der Gnadenausstattung eine
hohere Art und steckte uns dementsprechend ein héheres
letztes Ziel. Er machte uns zu Christen und verlangt von
uns eine christliche Vollkommenheit. Wodurch unter-
scheidet sich die von der rein menschlichen? In beiden
oben angefithrten Punkten: in der Substanz und in der
Betéatigung.

In der Substanz: zum Menschtum gab Gott uns ein
hoheres iibernatiirliches Sein, die heiligmachende Gnade,
ein neues, iber alles Naturgegebene erhabenes héheres
Leben. Da dieses Sein und Leben ,,aus Gott geboren®
eine Teilnahme ,,der gottlichen Natur®, ein Abglanz seines
trinitarischen Lebens ist, macht es unser ganzes Ich be-
reits weit gottihnlicher, als es im Naturzustand, im rei-
nen Menschtum, wire.

Wie aber im natiirlichen Zustand nicht einfach Leib
und Seele geniigen, sondern zur Ganzheit des Menschen
auch Krdfte erfordert sind, so gesellte Gott zur heilig-
machenden Gnade auch tibernatiirliche Krafte, die ein-
gegossenen ibernatirlichen Tugendfihigkeiten. Beides,
heiligmachende Gnade und diese Tugendféhigkeiten, dazu
noch die Gaben des Heiligen Geistes, gehéren zur vollen
Ausstattung des Christen. Beide aber sind gewohnlich
nur in kleinerem MalB gegeben, sie kénnen und sollen
wachsen; wer sie also nicht nur einigermafien, sondern



10 Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben.

in hohem Malle besitzt, der besitzt, was seine Substanz
als Christ betrifft, die erforderliche Grundlage fiir die
christliche Vollkommenbheit.

Aber wir sahen, zur Vollkommenheit der Substanz
muf} auch die des Wirkens kommen, und die lernten wir
im Angliedern an Gottes Vorbild und Gottes Besitz er-
kennen, in der Gottveridhnlichung und der Gottvereini-
gung. In der Gottverdhnlichung. Sie ist dem Christen
anfinglich nur als Anlage gegeben. Mit Hilfe der einge-
gossenen Krafte soll er sie weiter ausbilden, indem er
alle Tugenden nach Gottes Weisung und Vorbild ent-
faltet. Da aber Gott wegen seiner Unsichtbarkeit schwe-
rer von uns erfafit wird, gab er in seiner giitigen Erzie-
hungsweisheit sich uns in anschaulicher Weise zu er-
kennen, in seinem menschgewordenen Sohn, der Krone,
dem Haupt der Schoépfung, der Hochbliite aller Heiligkeit.
DaBl wir das Heilandsvorbild je nach Stand und Beruf
moglichst getreu in uns nachbilden, darin besteht fiir
uns Christen der eine Teil des Vollkommenheitsstrebens,
die Gottverahnlichung.

Aber auch die Gottvereinigung soll im Gnadenstand
eine wesentlich hohere werden, als es mit dem Nur-
Menschtum gegeben ware. Waren wir im Naturzustand,
als Mensch, nur Knechte, erhob Gott uns im Gnadenstand,
als Christen, zu seinen Kindern. Damit raumte er uns
das Recht hochst vertraulichen Umganges ein. Dazu goB
er uns die iibernatiirlichen Krifte des Glaubens, der
Hoffnung, der Liebe ein, so daf es uns moglich wird, ihn
in viel hoherer Weise als im reinen Menschtum zu er-
kennen, zu ersehnen und zu lieben. Und, anstatt, wie im
Naturzustand nur kraft seiner allgemeinen Wesenheit,
Macht und Allwissenheit in uns gegenwirtig zu sein, be-
gann bei der Begnadigung der dreifaltige Gott in ganz
neuer, innerster Art in uns zu wohnen und sich als Ge-
genstand neuen Erkennens und neuer Liebe zu schenken.
Damit ward uns schon hienieden die Moglichkeit einer
weit iiber alle Naturgegebenheit hinausragenden Gott-
vereinigung gegeben. Sie recht zu pflegen, zu moglichst



Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben. 11

hoher Vollendung zu bringen, das muf} Aufgabe bleiben.
— Die christliche Vollkommenheit, die Vollkommenheit
der Gnade, also ist mit dem hier erreichbaren Grad von
dieser tbernatiirlichen Gottverihnlichung und Gottver- .
einigung gegeben.

Uber die Vollkommenheit im dritten Bereich, dem
der Glorie, braucht nicht viel mehr gesagt zu werden. Wir
sollen im Jenseits von Gott nicht nur, wie der Natur-
zustand es mit sich gebracht haben wiirde, wie durch
eine Nebelwand hindurch einige Schimmer auffangen,
wir sollen in sein eigenstes Gemach selbst eingehen, ohne
Hiille ihn schauen von Angesicht zu Angesicht und in
seiner Liebe ruhen, ihn in der Art erkennen und lieben,
wie er in der Dreieinigkeit sich erkennt und liebt, sollen
aus der Wonne trinken, die er trinkt, sollen also, ohne
natiirlich unsere begrenzte Personlichkeit zu verlieren,
liebend in seine Dreifaltigkeit eingezogen werden. Da-
durch aber erreichen sowohl Gottverdhnlichung wie auch
Gottvereinigung ihren Hohepunkt und letzten Abschlufi,
sind beide vollendet! :

*

Nun wire noch einiges iiber das gegenseitige Ver-
hiltnis der drei Bezirke zueinander zu sagen. Die Be-
deutung der Vollkommenheit der Glorie, als des Ab-
schlusses der beiden andern, bedarf keiner weitern Er-
lauterung. Aber wie stehen die Vollkommenheit der Na-
tur und die der Gnade, die des Menschtums und die des
Christtums zueinander? Die Frage scheint zu behandeln
notwendig, da sie heute von religiés Interessierten aus
den verschiedensten Kreisen gestellt wird.

Die Vollkommenheit des reinen Menschtums geniigt
nicht. Der Heiland sagt: ,,Wer nicht wiedergeboren wird
aus dem Wasser und dem Heiligen Geist, der kann in
das Reich Gottes nicht eingehen. Was aus dem Fleisch
stammt, ist Fleisch; was aber aus dem Geiste kommt, ist
Geist* (Jo 3, 5f). Also nur die Vollkommenheit in der
tibernatiirlichen Ordnung, im Christsein, reicht aus.
Spricht die Aszese von Vollkommenheit, versteht sie dar-



12 Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben.

um einfachhin die ,.christliche® Vollkommenheit. Diese
allein ist ausschlaggebend. Auch braucht fir das voll-
endete Christsein, das Heiligsein, nicht das gleichzeitige
vollendete Menschsein verlangt werden. Wie manche
Heilige besaBen z. B. an natiirlichen Gaben, wie Wissen-
schaft, Kunst, Geschaftsgewandtheit, wenig! Oft genug
verbirgt Gott seine Gnadengaben den Groflen, wéhrend
er sie den Kleinen offenbart. Mafistab seiner Verteilung
bleibt neben seiner Freiheit das fromm bereitete Herz,
nicht der Glanz rein natiirlicher Gaben. Infolge des durch
die Erbsiinde in uns zerstérten Gleichgewichtes und der
erzeugten Vorliebe fiir das Sinnlich-Selbstherrliche kénnte
eine znn starke Betonung des Menschlich-Vollkommenen
auch leicht die echt christlichen Tugenden und echt
christlichen Tugendmittel in den Hintergrund dréngen,
wie es ja in groffem Ausmal bei der ,,Aufklirung” und
dem Humanismus der Fall war. So ist Umsicht geboten.

Anderseits bliebe es doch das Ideal, dafl vollkomme-
nes Christsein sich mit vollkommenem Menschsein paarte.
Stammen Natur und Gnade doch beide von Gott und
méchte er darum doch auch wohl die Vollendung beider.
Die Gnade will ja auch die geordnete Natur nicht bei-
seite setzen, sondern sich ihr als Edelreis gleichsam auf-
pfropfen, sie mit dem héheren Ubernatiirlichen erfilllen,
dann aber sie nach ihrer Art mithenutzen. Verkiimmer-
tes Menschtum wiirde auch leicht den Vollglanz triiben.
Sollte nicht auch viel Wahres in dem Wort des Rem-
brandtdeutschen liegen: ,Man darf nicht in spezialisti-
scher Weise den Menschen vom Katholiken trennen wol-
len . . . Wer den Menschen bessert, bessert auch den
Glaubigen; wer den Menschen verschlechtert, vermindert
auch seine Religiositiat.“ Gott besitzt doch auch mit der
hochsten Heiligkeit zugleich die hochste Weisheit, Schon-
heit, Kunst und Schaffensfertigkeit.

So gewiBl die christliche Vollkommenheit in etwas
anderem, in der Fiille christlicher Tugend und Gnade
besteht, so erstrebenswert bleibt doch auch die gleich-
zeitige Vervollkommnung des Edel-Menschlichen. ,,Nie-



Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben. 13

mals*, sagt Pius XI. in seinem neuen Rundschreiben tiber
die christliche Erziehung, ,,diirfen wir aus dem Auge ver-
lieren, daB Gegenstand der Erziehung der ganze Mensch
ist . . . mit all seinen natiirlichen und iibernatiirlichen
Fahigkeiten, wie wir ihn aus Vernunft und Offenbarung
kennen.“ Gegeniiber manchen rigoristischen Naturverich-
tern betont auch der heilige Ignatius das ,uti”, den Ge-
brauch und die Entwicklung auch der natiirlichen Gaben,
da auch sie von Gott kommen, und auch der heilige Franz
von Sales mitsamt dem humanisme dévote baut auf der
harmonischen Entwicklung des natirlichen und iiber-
natiirlichen Menschen seine Aszese auf. Allerdings bleibt
es wahr: Manchen ist die Entwicklung der natiirlichen
Vollkommenheit nur in bescheidenem MaBe gewahrt;
wesentlich zur Heiligkeit ist sie auch nicht; auch gibt es
Falle, in denen sie hoherer Tugend wegen, besonders bei
beschaulichen Seelen, eingeschriankt werden mufl, aber
im ganzen sollte auch sie gepflegt werden. Dann begeg-
neten uns unter den ,,Frommen“ nicht so manche ver-
krampfte, kleinliche, zaghafte, praktisch unbrauchbare,
unfreundliche, miirrische, alles menschlich Edle, Weite,
GroBe entbehrende, natiirlicherweise abstofiende Gestal-
ten, was meist daher kommt, daB sie sich einseitig
auf gewisse aszetische Ubungen und Praxen verlegten, die
volle Entfaltung ihres Selbst auch nach der menschlichen
Seite hin aber vernachlissigten.

Wie nun die echte Vollkommenheit die Entwicklung
des natiirlichen Guten in der eigenen Person nicht aus-,
sondern einschlieBt, so ist sie auch der rechten Mitarbeit
mit der von Gott gegebenen natiirlichen Welt keineswegs
grundsatzlich entgegen, sondern geneigt. Ausdriicklich
wendet sich der Papst gegen den Vorwurf, die Erziehung
zum Ubernatiirlichen tue der Forderung des irdischen
Wohlstandes, dem Fortschritt in der Literatur, in den
Wissenschaften und Kiinsten, kurz, jeder hoheren Kultur
Abbruch. Da Gott, der Heiligste der Heiligen, es nicht
verschmiht, jeden Augenblick seine Kraft der Erhaltung
und Entfaltung der natiirlichen Welt zu widmen, die



14  Cohausz, Randbemerkungen zum Vollkommenheitsstreben.

Sternenwelt, Blumen- und Tierwelt zu fordern, mit dem
Dichter, Denker, Staatsmann mitzuwirken, wéire es ver-
fehlt, eine Abwendung von weltlicher Beschaftigung all-
gemein als notwendiges Mittel zur Vollkommenheit zu
fordern. ;

Ohne Zweifel gibt es hier verschiedene Abstufungen,
aber im allgemeinen soll der nach Vollkommenheit stre-
bende Mensch auch in die Entwicklung der natiirlichen
Lebensgebiete eingreifen. Aber er soll es tun im Geist
und in der Art wie Gott, und so auch in dieser Tatigkeit
Gott dhnlich zu werden suchen. Auf diese Gesinnung und
Art kommt es vor allen Dingen an. Der Papst sagt: ,,So
ist also der wahre Christ, der iibernatiirliche Mensch, der
in seinem Denken, Urteilen und Handeln beharrlich und
gleichmiBig sich leiten 1alit von seinem im ibernatiir-
lichen Lichte des Beispiels und der Lehre Christi erken-
nenden Vernunft.”

Doch eines beriicksichtigten wir noch nicht: Zur
Ganzheit des Menschen gehort nicht nur die harmonische
Ausbildung seiner natiirlichen und ibernatiirlichen per-
sonlichen Anlagen, nicht nur die gottgewollte harmo-
nische Betétigung auf natiirlichem und ibernatirlichem
Gebiet, da er auch ein Gemeinschaftswesen ist, hat er
auch allen Gemeinschaftsanforderungen gerecht zu wer-
den und alle Gemeinschaftstugenden, wie Gerechtigkeit,
Wohlwollen, Friedfertigkeit, Freundlichkeit, Hilfsbereit-
schaft, Edelmut sich anzueignen. Leider wird auch dieses
Kapitel von manchen nach Vollkommenheit Strebenden,
die sich lieber zu Gott in einen Winkel zuriickziehen,
dort ihren siilen Gefithlen obliegen, jede Beschaftigung
mit dem Mitmenschen als Stérung empfinden, sich sogar
gegen die eigenen Hausbewohner méglichst kalt und ab-
lehnend zeigen, ubersehen. Wieder sei es betont: nicht
alle sind zum Verkehr mit der Mitwelt in gleicher Weise
berufen, aber den geordneten Anforderungen ihr gegen-
ither muf jeder, besonders der nach Vollkommenheit
Strebende allseitig gerecht werden.

(Der zweite und dritte Teil folgt.)



