36 Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde.

unser ganzes Leben tragenden Erkenntnissen mit freien
Gewillheiten begniigen miissen, wahrend uns in andern,
weit weniger lebenswichtigen Dingen notwendige Gewi3-
heiten von héchster Evidenzfiille beschieden sind? Eine
liebevolle Absicht der gottlichen Schoépferweisheit 1aBt
sich in dieser Fiigung, wenn wir genauer zusehen, nicht
verkennen. Gott will von uns freien Geschopfen einen
freien Dienst, der zugleich unser Verdienst sein kann
und soll. Ist nun schon der Anfang dieses Gottesdienstes,
die Anerkennung des Daseins Gottes und der Glaubens-
grundlagen, eine freie sittliche Tat, dann ist unser Got-
tesdienst ein freler bis in seine tiefste Wurzel hinein,
ohne dafl er jedoch aufhort, ein mationabile obsequium
zu sein. So ist dann auch unser Intellekt hineinbezogen
in die Hingabe des ganzen Menschen an Gott, auch unser
Denken bekennt sich tributpflichtig an die ewige Wahr-
heit und wird schliefflich zum sacrificium intellectus
nicht weniger, als unser Wollen zum sacrificium volun-
tatis wird. Erst im Dunkel des Glaubens, in dem wir die
»latens Deitas* umfassen, wird es so ganz ernst mit dieser
letzten, vorbehaltlosen Auslieferung unser selbst an Got-
tes Wort und Wille:

Tibi se cor meum totum subicit,
Quia Te contemplans totum deficit.
: (SchluB folgt.)

Die Frau im Dienste der kirchlichen Gemeinde zur
Leit der Apostel.

Von Prof. Dr P. Ketter, Trier.

Nicht nur aus der bitteren Notwendigkeit der Ar-
beitsteilung zur Entlastung des Seelsorgers steigt in wach-
sendem MafBle die Erkenntnis auf, daBl auch der Laie zur
positiven Mitarbeit fiir das Reich Gottes berufen ist; es
offenbart sich in der erhohten Wertschitzung des Laien-
apostolates zugleich eine tiefere Einsicht in das Wesen
der Kirche als eines iibernatiirlichen Organismus, als des
mystischen Leibes Christi, dessen Glieder nach paulini-
scher Lehre alle berufen sind, zur gesunden Entwicklung
und zum Wachstum des-Ganzen in harmonischer Einheit
beizutragen (1 Kor 12). Der einseitige Individualismus der
letzten Vergangenheit hatte bei vielen auch den Kirchen-
begriff verengt und verwirrt. Die Kirche Christi erschien



Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde. 37

ihnen wie ein grofler Verein, wie eine weltumspannende
Organisation von Einzelwesen, weniger durch das innere
Leben der Ubernatur als durch das 4dulBlere Bekenntnis
zusammengehalten. Die Pflicht der Mitverantwortung fiir
die anderen kam dem Laien nicht immer hinreichend
zum BewulBltsein; er glaubte sie ausschlieflich der kirch-
lichen Behorde und den Priestern iiberlassen zu koénnen.

Der Mahnruf des Heiligen Vaters an alle seine Kin-
der, freudig mit den geistlichen Fithrern Hand in Hand
zu arbeiten, um den gefihrlichen Laizismus, den klaffen-
den Rif zwischen Religion und Leben, zu schlieBen, hat
hemmende Vorurteile bei Geistlichen und Laien weg-
gerdumt. Der Familiencharakter der kirchlichen Ge-
meinde wird wieder starker empfunden. Die Seelsorge
wendet sich, nachdem auch im religiésen Vereinswesen
zum Schaden der Mitglieder und Priasides ein Hochst-
mal von Spezialistentum erreicht und iiberschritten war,
wieder mehr den Naturstinden zu, die uns schon in den
paulinischen ,Haustafeln” als die gegebene Gliederung
der Gemeinde begegnen.

Der Umschwung fithrte von selbst zu einer héheren
und gerechteren Bewertung fraulicher Hilfe in der
Reichgottesarbeit. Allzu lange galten bei vielen die
Frauen der Gemeinde als mehr oder weniger ,,inaktive
Mitglieder”, als bloBer Gegenstand der Seelsorge, nicht
als eigentliche Helferinnen, es sei denn in der Armen-
pflege. Und doch wird jeder christlichen Frauenseele
ebenso wie dem Manne in der heiligen Firmung das Sa-
krament der Weihe zum Laienapostel gespendet.

Es brechen in all diesen wieder erwachenden Er-
kenntnissen urchristliche, apostolische Kraftquellen und
Grundadern religios-kirchlichen I.ebens neu auf, die
durch den Schutt der vergangenen rationalistischen und
materialistischen Anschauungen weithin verdeckt waren.
Darum heifit es keineswegs, unfruchtbaren Historismus
treiben oder den Zeiger der Kirchengeschichte um 1900
Jahre zuriickdrehen, wenn wir uns nach dem kirchlichen
Leben der apostolischen Zeit umsehen, im besondern
nach dem Dienst der Frau in der kirchlichen Gemeinde,
um daraus etwas fiir unsere Tage zu lernen. Nicht alte
Formen sollen erneuert werden. Das hiefle, gegen Jesu
Warnung neuen Wein in alte Schliauche fiillen. Die Me-
thoden mogen wechseln, der Geist darf sich nicht iandern.

Der Urkirche fehlten alle #duferen Machtmittel. Sie
hat die Welt erobert durch die ihr allzeit innewohnenden



38 Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde.

gottlichen Krifte. Die Apostel konnten gegeniiber der
riesengrofen seelischen und oft auch leiblichen Not und
bei der schier uniibersehbaren Fiille von Aufgaben noch
keine straff geordneten religivsen Organisationen auf-
rufen; aber es stellten sich ihnen opferfreudige, fir die
Sache Christi begeisterte Hilfskrafte aus den Reihen der
Glaubigen zur Verfiigung, nicht nur Méanner, auch Frauen
in grofler Zahl.

Es gab Frauen voll tiefen Glaubens, deren empfang-
liche Seele sich nach rechter Gottesverehrung in der Ge-
meinschaft mit andern sehnte. Wie hat sich ihre Teil-
nahme und Mitwirkung am Gollesdienst gestaltet?

Es gab Frauen, in denen ein starkes Verlangen lebte,
dem Reiche Christi neue Anhinger zuzufithren und zu
erhalten, andere an dem Gliick teilnehmen zu lassen, das
sie selbst in Christus gefunden hatten. Wie hat sich ihr
Eifer im Apostolat betatigt?

Es gab endlich Frauen in den urchristlichen Ge-
meinden, deren Herz und Hande so voll von miitterlicher
und schwesterlicher Liebe waren, daB sie nach Gelegen-
heit suchten, fremde Not zu lindern. Welche Formen
fraulicher Karitas hat ihre Liebe geschaffen?

Aus diesen drei Tatsachen und den daran gekniipften
drei Fragen diirfte zur Geniige hervorgehen, daB unser
Thema auch dem Seelsorger von heute mancherlei zu
sagen hat. Es ist zudem ein Ausschnitt aus der Jugend-
geschichte unserer geistigen Mutter, der Kirche. Jedes
Kind hort gern etwas Naheres aus jenen Tagen, da die
Mutter selbst noch jung war. So wird der Priester stets
aufmerksame Zuhorerinnen haben, wenn er den Frauen
und Méadchen seiner Gemeinde darlegt, wie die Frauen
zur Zeit der Apostel sich in den Dienst der Kirche ge-
stellt haben. Es bewahrheitet sich hier noch mehr als
auf andern Gebieten der Geschichte:

»Und da sich die neuen Tage
Aus dem Schutt der alten bauen,
Kann ein ungetriibtes Auge
Riickwarts blickend vorwarts schauen.*
(F. W. Weber)

I
Frau und Gottesdienst.

1. Auf den Wianden der Katakombengriifte, auf mar-
mornen Sarkophagen und in den Apsiden der altesten
Gotteshduser begegnen wir ofter dem Bild einer erha-



Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde. 39

benen Frauengestalt. Hoch aufgerichtet steht sie da, den
Blick emporgewendet, die Hande wie offene Schalen er-
hoben. Es ist die Orante, das Symbol der Ecclesia Orans.
Wie eine jungfrauliche Priesterin lobt sie den Herrn, und
wie eine gesegnete Mutter ladt sie ihre Kinder ein, mit -
ihr Herz und Hinde zu Gott zu erheben. In diesem
Bilde hat die Urkirche ihrer Uberzeugung sichtbaren
Ausdruck verliechen, dafi es nicht nur die Hauptpflicht
der Kirche sei, Gott auf Erden zu verherrlichen und seine
Gnade auf die erléste Menschheit herabzurufen, sondern
daB dabei die Frauenseele in hervorragendem Mafle be-
teiligt sei.

Den christlichen Frauen galt es in der Tat von An-
fang an als Ehrenpflicht und Herzenssache, in treuer
Wahrung ihrer fraulichen Eigenart ihre Krafte in den
Dienst des Reiches Gottes zu stellen. Wir diirfen dabei
nicht iibersehen, daff die Mitwirkung der Frau im reli-
giosen Leben damals weiten Kreisen als etwas Neues er-
schien. War doch die Frauenseele erst durch Christus
in ihren heiligsten Rechten, in ihrer Beziehung zu Gott
und in der Betitigung der Religion, miindig erklart wor-
den. Zwar haben auch in den heidnischen Mysterien-
kulten hiufig Frauen eine Rolle gespielt, aber in der
Regel weniger als religiose Personlichkeiten, sondern als
Geschlechtswesen; sie waren mehr Mittel zum Zweck
der Anlockung durch Sinnenreiz, als selbstgestaltende
religiése Menschen.

Frauen durften auch beim jiidischen Gottesdienst im
Tempel und in der Synagoge zugegen sein, aber nicht
aktiv sich beteiligen, aufler am gemeinsamen Beten und
Singen. Eine Frau sollte nicht aus der Thora vorlesen.
Fanden sich zu einer Mahlzeit wenigstens drei Méanner
ein, so sollten sie das gemeinsame Tischgebet sprechen.
Frauen, Sklaven und Kinder ziahlten dabel nicht mit. Die
Gesetzeslehrer stritten dariiber, ob eine Frau an Stelle
ihres Mannes den Tischsegen sprechen sollte. Wahrend
die einen es fiir erlaubt hielten, erklarten die andern:
»Fluch komme iiber den Mann, dessen Frau und Kinder
fir ihn den Lobspruch sagen.” (Strack-Billerbeck, Kom-
mentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch,
II, 517.) Fir jeden Juden war es Pflicht, taglich ein Ge-
bet zu verrichten, das nach seinem hebraischen Anfangs-
wort ,,Sch’'ma‘“ genannt wird. Frauen, Sklaven und Kin-
der waren von dieser Pflicht ausgenommen. — Warum
diese Ausnahme? Als Grund wird von den Schriftgelehr-



40 Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde.

ten angegeben: ,,Frauen, Sklaven und Kinder haben einen
menschlichen Herrn iiber sich. Dessen Dienst nimmt ihr
Herz so sehr in Anspruch, daf} ihnen fiir den Dienst Got-
tes Zeit und Kraft fehlt.” (Strack-Billerbeck, III, 562.)
Eine offentlich betende Jungfrau, eine herumlaufende
Witwe und ein schlechter Schiiler gehoren nach Ansicht
der Gesetzeslehrer zu den Dingen, die am Untergange der
Welt schuldig sind.

2. So lagen die Verhaltnisse fur die religiose Beta-
tigung der Frauen zur Zeit Christi. Aber schon das erste
Kapitel der Apostelgeschichte 146t den durch Christus
herbeigefithrten Umschwung ahnen. Die Jinger sind
vom Olberg, wo der Meister zum Himmel aufgefahren ist,
freudig in die Stadt zuriickgekehrt und haben sich im
Abendmahlsaal zusammengefunden. Die Apostel werden
mit Namen genannt. Dann heifit es: ,,Sie waren einmiitig
und beharrlich im Gebete vereint mit den Frauen und
mit Maria, der Mutter Jesu, und mit seinen Briidern*
(Apg 1, 14). In der ersten Gemeinschaft der jungen
Kirche werden also die Frauen unmittelbar neben den
Aposteln genannt, und zwar in Gebetsgemeinschaft. Sie
sind nicht mehr wie Stiefkinder Gottes behandelt.

Hier (Apg 1, 14) wird zum letzten Male die Mutter
Jesu in der Heiligen Schrift genannt. Und wie ehrenvoll
geschieht es! Petrus hat den Vorsitz in der Versamm-
lung. Maria aber nimmt den Ehrensitz ein. Sie ist das
Herz der Familie, in der Petrus das Haupt ist. Thre Ge-
bete und die Gebete der andern Frauen steigen mit denen
der Apostel zum Himmel und rufen den Heiligen Geist
herab. Damals haben auch Maria und die Jiingerinnen
mitgebetet, dal Gott einen Wiirdigen auswihlen moge,
der die Stelle des Verraters im Apostelkollegium ein-
nehmen sollte. So haben sie aktiv mitgewirkt an der
Wahl des Apostels Matthias.

Die Gemeinde Jerusalems ist rasch angewachsen.
Waren vor Pfingsten 120 Briider und Schwestern ver-
sammelt, so kamen am Pfingstfest durch die Predigt des
heiligen Petrus gegen 3000 Bekehrte hinzu. Bald stieg
die Zahl der Manner auf 5000 (Apg 4, 4). Da reichte der
Abendmahlsaal nicht mehr zur gottesdienstlichen Ver-
sammlung aus. Wenn die Christen auch noch immer den
Tempel besuchten, um dort zu beten und Gott zu loben
(Apg 3, 1), so fanden sie sich doch auch schon unter sich
zusammen zum gemeinsamen Gebet, zur Eucharistiefeier
und zum Anhoren der apostolischen Unterweisung



Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde. 41

(Apg 2, 42—47). Die wohlhabenderen Christen stellten
dafiir ihre Hauser zur Verfiigung. Da bot sich gerade
den christlichen Hausfrauen eine willkommene Gelegen-
heit, ihre fraulichen Krafte in den Dienst der Eucharistie-
feier und des gesamten Gottesdienstes zu stellen. Mit dem
feinen Empfinden der Frauenseele sorgten sie — wir
koénnen es gar nicht anders denken — fiir eine geschmack-
volle, stimmungsvolle Ausstattung des Raumes und der
notwendigen liturgischen Gegenstinde, der Paramente
und Gerate. Was mufl das fir eine Innigkeit und Hin-
gabe gewesen sein, wenn die Mutter Jesu mit ihren
Freundinnen aus Galilda und Judia, mit Salome und Jo-
hanna, mit Magdalena und Maria Kleophae, mit Martha
und Maria von Bethanien, mit Susanna und Maria von
Jerusalem den Raum herrichtete und schmiickte, in dem
dann bei der Eucharistiefeier durch das Wort der Apo-
stel ihr gottlicher Sohn und Meister in Brotgestalt gegen-
wartig sein sollte.

Es ist auffallend, wie oft gerade von Frauen berich-
tet wird, dafl sie ihr Haus zum Gotteshaus machten. So
von Maria, der Mutter des Evangelisten Markus, in Jeru-
salem. Wir kennen sogar ihr Dienstméidchen, die trefi-
liche Rhode, die den Apostel Petrus so lange auf der
Stralle stehen liefl, als er nach der Befreiung aus dem
Kerker die Briider und Schwestern aufsuchte, die sich
bei Maria versammelt hatten, um fiir ihr gefangenes und
zum Tode verurteiltes Oberhaupt zu beten (Apg 12, 12 ff.).

Neben Maria von Jerusalem tritt die erste christliche
Frau Europas, Lydia von Philippi. Sie war geborene
Heidin aus Thyatira in Kleinasien und betrieb in Philippi
ein Geschaft mit Purpurstoffen, dem Hauptprodukt ihrer
Heimat. Als Proselytin des judischen Glaubens verehrte
sie den wahren Gott und fand sich am Sabbat mit ande-
ren Frauen an der Gebetsstatte vor der Stadt ein. Dort
erschlofl ihr die erste Predigt des heiligen Paulus den
Weg zu Christus. Nachdem sie mit allen ihren Angehé-
rigen die Taufe empfangen hatte, geschah etwas Eigen-
artiges: Lydia ging, wie es der Frauennatur entspricht,
gleich aufs Ganze. Es geniigte ihr bei weitem nicht, nun
selber Christin zu sein und ihre Familie christlich ge-
macht zu haben. Sie wollte viel mehr leisten im Dienste
Christi, in dessen Lebensgemeinschaft sie durch die
Taufe aufgenommen worden war. Sie erklirte also den
Missionaren: ,,Wenn ihr die Uberzeugung gewonnen habt,
dafl ich dem Herrn treu bin, so kommt in mein Haus und



42 Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde.

nehmt dort Wohnung* (Apg 16, 15). Paulus und seine
Begleiter Silas und Lukas scheinen Bedenken gehabt zu
haben, dieses Anerbieten anzunehmen. Das war ja der
bisherigen Stellung der Frau gegeniiber etwas Neues.
Aber hatte nicht auch der Meister die Gastfreundschatt
Marthas und Marias angenommen? Lydia bestand auf
ihrer Bitte. So schreibt denn Lukas: ,,Und sie notigte
uns.” Lydias Haus ist zur ersten Missionsstation der Apo-
stel in Europa geworden, zum ersten christlichen Gottes-
hause im Abendlande.

Noch mehrere Frauen nennt das Neue Testament, in
deren Haus die junge Kirche sich zum Gottesdienst zu-
sammenfand: Priska, die mit ihrem Gatten Aquila wett-
eiferte in der Arbeit fiir Christus (Rom 16, 5); Appia,
die Gattin Philemons in Kolossi (Philem 2), sowie
Nympha im benachbarten Laodizea (Kol 4, 15).

3. Es konnte nicht ausbleiben, dafi einzelne Frauen
von den neuen Rechten im religiosen Leben einen ver-
kehrten Gebrauch machten. Sie verwechselten die christ-
liche Freiheit mit Ungebundenheit und setzten sich iber
Sitten und Gebrauche hinweg, deren MiBlachtung die
junge Kirche bei den Heiden leicht in schlechtes Licht
stellen konnte. Der erste Korintherbrief gibt uns dartber
wertvolle Aufschliisse.

Paulus hatte gelehrt: ,Jhr alle, die ihr auf Christus
getauft seid, habt Christus angezogen. Da gilt nicht mehr
Jude oder Heide, nicht mehr Sklave oder Freier, nicht
mehr Mann oder Frau. Ihr alle seid einer in Christus®™
(Gal 3, 28}3 Daraus zogen einige korinthische Frauen den
SchluB: Also brauchen wir auch nicht mehr mit dem
Schleier beim Gottesdienst zu erscheinen, sondern diirfen
wie die Manner mit unverhiilltem Haupte auftreten. Als
sie das taten, entstand Streit und Zwietracht in der korin-
thischen Christengemeinde. Die Fithrer wurden nicht
mehr Herr. Darum richtete man eine Anfrage dartber
an Paulus. Mit aller Schirfe wendet sich der Apostel
gegen die Neuerung. Er sieht darin viel mehr als eine
nebensichliche Modefrage. Wir miissen namlich beden-
ken, daB damals ehrbare Frauen den Schleier trugen,
wahrend man die Dirnen daran erkannte, dal} sie unver-
schleiert gingen. Paulus hat also die Ehre und den guten
Namen der korinthischen Christinnen verteidigt, als er
von ihnen forderte, der Sitte gemalB den Schleier zu tra-
gen. Ist doch der Schleier eines der tiefsten Symbole rei-
nen, unberithrten Frauentums. Darum triagt heute noch



Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde. 43

die Braut den Schleier, wenn sie mit ihrem kiinftigen
Gatten zum Altare schreitet. Und wenn eine Frauenseele
sich ganz dem Herrn schenkt, um ihm zeitlebens jung-
fraulich zu dienen, so wird der Schleier ihr Ehrenkleid.
»oie nimmt den Schleier” der Braut Christi und tragt ihn
bis zum ewigen Hochzeitstage.

Noch einen Miflstand mufite Paulus im ersten Korin-#
therbrief riigen, ebenfalls aus der Teilnahme und Mitwir-
kung der Frauen am gemeinsamen Gottesdienste erwach-
sen. Dabei hat er das oft genannte und viel mifideutete
Wort geschrieben: ,Die Frauen sollen in den gottes-
dienstlichen Versammlungen schweigen* (1 Kor 14, 34).
Was heifit das? Um es zu verstehen, miissen wir uns in
einen frithchristlichen Gottesdienst hineinversetzen.

In einem groferen Raume haben sich die Jiinger
und Jiingerinnen des Herrn versammelt. Alle sind erfillt
von einem heiligen Enthusiasmus. Die Liturgie ist noch
nicht in feste Formen gegossen wie heute. Das Gold ist
noch fliissig in der ersten Glut der Liebe. Das eigentliche
eucharistische Opfer wurde selbstverstindlich nur von
den Aposteln und den geweihten Priestern dargebracht.
Aber der Gottesdienst dauerte stundenlang. Da tat jeder
mit. Der Heilige Geist riistete viele mit besonderen Gna-
dengaben aus, den sogenannten Charismen. Von innerer
Erleuchtung getrieben, erhoben sich die einzelnen Begna-
deten und rissen alle mit sich fort in heiliger Begeiste-
rung, so sehr, dal Paulus genaue Vorschriften erlassen
mulfite zur Wahrung der Ordnung. Sonst drohte statt der
Erbauung Verwirrung. Auch Frauen ergriffen in solch
ekstatischer Begeisterung das Wort beim Gottesdienst.
Der Apostel verwehrt es ihnen nicht, fordert nur, daB
sie dabei sittsam bleiben und den Schleier tragen (1 Kor
11, 2—16).

Die gottesdienstliche Versammlung diente aber auch
zur Unterweisung der Glaubigen. Da wurden Fragen ge-
stellt und beantwortet; da wurden Probleme aufgeworfen
und lebhaft diskutiert. Diskutieren und Disputieren war
ja gerade bei den Griechen eine Leidenschaft. Und hier-
bei war es, daBl sich einige Frauen allzu sehr mit ihrem
Reden vordringten. Sie verwechselten personliches Gel-
tungsbediirfnis und ungeziigelte Neugier mit religiosem
Eifer; sie vergafien, dafl in einer Gemeinschaft das eigene
Ich zuriickzutreten hat, um das gemeinsame Wohl zu fér-
dern. Thnen hilt der Apostel das Schweigegebot entgegen
und fiigt hinzu: ,,Wollen sie sich aber unterweisen las-



44 Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde.

sen, so mogen sie daheim ihre Manner fragen; denn es
schickt sich nicht fir eine Frau, beim Gottesdienst zu
reden” (1 Kor 14, 35). Wer so die Stelle in ihrem wah-
ren Sinn erfaBt, wird kaum begreifen, dafi heute noch
katholische Frauen, wie Frau Dr Emanuele Meyer und
Ilse von Stach, den Apostel Paulus als engherzigen Be-
“kampfer heiligster Frauenrechte hinzustellen suchen,
weil er jene Satze geschrieben hat.

Ahnlich lagen einige Jahre spater die Dinge in der
kleinasiatischen Metropole Ephesus. Paulus wiederholt
deshalb fir die dortigen Frauen das Redeverbot (1 Tim 2,
11—12). Aber auch hier denkt er nur an das offentliche
I.ehren der Frau beim Gottesdienst, an das ,,L.ehren von
der Kanzel herab®, wie wir heute sagen wiirden.

IL.
Frau und Apostolat.

1. Kein anderer hat so weitschauend und so grof-
ziigig von Anfang an die Frauen zur Mitarbeit in der Aus-
breitung des Evangeliums herangezogen wie der Apostel
Paulus. Wenn er auch darauf verzichtete, eine christ-
liche Mitschwester mit sich zu nehmen auf den apostoli-
schen Missionsreisen, wie Petrus und die anderen Apostel
es taten (1 Kor 9, 5), so lag der Grund dafiir nicht in
irgendwelcher Geringschatzung fraulicher Leistungen,
sondern in seiner persénlichen Anspruchslosigkeit.

Als feiner Menschenkenner wulfite Paulus, daBl der
Schopfer gerade in die Frauenseele Krifte und Anlagen
hineingelegt hat, die sie in besonderem Mafle zum Apo-
stolat befahigen. Die starkere Liebeskraft, das leichtere
Einfithlen in die Lage der andern, mit einem Wort: ihre
Mitterlichkeit, macht sie hellsichtiger fiir fremde Not,
regsamer fiir die notwendige Kleinarbeit, erfinderischer
fiir Mittel und Wege zur Rettung anderer.

Man sagt oft, eine Frau konne nichts fiir sich behal-
ten; und man macht ihr daraus einen Vorwurf. Nicht
selten ist es wirklich eine Schwiache. Kann es nicht auch
eine Tugend sein, eine fiir das Apostolat tiberaus niitz-
liche Anlage? Oder war es ein Fehler, dafl die Samari-
terin vom Jakobsbrunnen fortlief, um allen ihren Mitbiir-
gern Kunde zu bringen von der groflen Offenbarung, die
sie empfangen hatte? War es ein Fehler, dall die alte
Prophetin Anna von dem gottlichen Kinde zu allen
sprach, die auf Israels Erlosung harrten? Ist Magdalena



Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde. 45

nicht zur ersten Botin der Auferstehung geworden, als
sie in die Stadt zuriicklief und den Aposteln meldete, das
Grab Jesu sei leer? Sie triagt den Ehrentitel ,,Apostolin
der Apostel” und ist die einzige Frau neben der Mutter
Gottes, an deren Fest in der heiligen' Messe das Kredo
gebetet wird. Aus ihrer Miitterlichkeit heraus will die
Frau andere an dem Gliick und der Gnade teilnehmen
lassen, die sie selbst gefunden hat.

Diese wertvollen Anlagen der Frau suchte die Ur-
kirche von den ersten Tagen an in den Dienst des Evan-
geliums zu stellen. Nicht so etwa, daf sie Frauen mit
amtlichem Lehrauftrag in die Welt hinausgesandt hitte.
Damit hatte sie den Frauen selbst und der Sache des
Christentums mehr geschadet als genutzt. Es gab genug
Aufgaben zu losen, die viel mehr der Frauennatur ent-
sprachen. Da galt es zunachst fiir die Christin, im Kreise
der Familie durch ihr lebendiges Vorbild zu wirken. Hier
war sie der Sauerteig, der nicht ruht, bis er die ganze
Masse des Mehles erfafit und umgewandelt hat. Der hei-
lige Petrus hat von diesem stillen Wirken der christlichen
Frauen viel erwartet, sogar mehr als von der Predigt der
Missionédre. Er schreibt namlich an die Christinnen der
Diaspora in Kleinasien: ,,Ebenso sollt ihr Frauen euren
Ménnern euch unterordnen. Dann werden auch solche
Méanner, die dem Worte nicht gehorchen (die noch nicht
christlich sind oder von den Missioniren nichts wissen
wollen), durch den Wandel ihrer Frauen ohne Predigt
gewonnen werden, wenn sie euren gottesfiirchtigen,. un-
tadeligen Wandel sehen. Euer Schmuck sei nicht dufier-
lich: Haargeflecht, goldenes Geschmeide und reiche Klei-
derpracht; es sei vielmehr der innerliche Herzensmensch
mit einem allzeit sanften und ruhigen Gemiit. Das ist
kostbar in Gottes Augen® (1 Petr 3, 1—b). Mit dieser
Verordnung hat der erste Papst jene Leitsatze festgelegt,
die fur die einfache Kleidung der Klosterfrauen malge-
bend geworden sind.

2. Der enge Kreis der Familie sollte jedoch nicht das
einzige Missionsgebiet fur das Frauenapostolat bleiben.
Auch dariiber hinaus wirkte die priesterliche Frau fiir
Christi Reich. Als echte Ancilla Domini stellte sich
manche ganz in den Dienst des Evangeliums, in demiitiger
Unterordnung unter die Apostel und ihre Nachfolger.

Anfangs wurden die Gehilfen beiderlei Geschlechtes
mit dem Titel Diakonos bezeichnet. Erst spiter hat man,
um Verwechslungen zu vermeiden, die weibliche Form



46 Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde.

Diakonisse = Gehilfin gebildet. Diesen Titel hat der Pro-
testantismus wieder aufgegriffen, nachdem er im Mittel-
alter auller Brauch gekommen war. Den Ehrentitel
Schwester und Bruder trugen in der Urkirche alle Chri-
sten als Kinder der groBen Gottesfamilie. In den Briefen
des heiligen Paulus wird auch der Titel Witwe als amt-
liche Bezeichnung weiblicher Seelsorgshelferinnen ge-
braucht. Weil aber auch Frauen, die nie verheiratet
waren und nicht zu heiraten gedachten, in apostolischem
Eifer mitarbeiteten, so wurde der Titel Witwe nach und
nach durch den Titel Diakonisse verdringt.

Die apostolischen Mitarbeiterinnen hatten mancher-
lei Aufgaben zu erfillen. Einem fremden Manne wire
nie der Zufritt zu den Frauengemichern der orienta-
lischen und griechischen Welt gestattet worden. Darum
wurden Frauen zu Missiondrinnen ihrer Mitschwestern.
Auch bei Spendung der heiligen Sakramente an Frauen
unterstiitzten sie den Priester, vor allem bei der Taufe,
die ja durch Untertauchen gespendet wurde.Wir besitzen
Zeugnisse dafiir, daff diese Gehilfinnen sogar den kran-
ken oder gefangenen Frauen die heilige Kommunion
brachten. Durch eine besondere Weiheformel und die
Handauflegung des Bischofs wurden sie aus dem Laien-
stande herausgehoben und rechneten zu den Klerikern.
Aber niemals haben sie eigentliche priesterliche Funktio-
nen verrichtet.

In den ,,Apostolischen Konstitutionen* wird dem Bi-
schof folgende Anweisung gegeben: ,,Wihle dir auch eine
treue und heilige Diakonisse fiir die Dienstleistungen an
den Frauen. Es kann namlich der Fall eintreten, daff du
mit Riicksicht auf die Unglaubigen in manche Hauser
keinen Diakon zu den Frauen schicken kannst. Darum
sollst du, um Verdachtigungen zu vermeiden, eine Diako-
nisse damit beauftragen. Wir haben ja fiir viele Verrich-
tungen eine weibliche Hilfe notig™ (Apostol. Const. 3, 15).
Wenn diese Schrift in ihrer heutigen Gestalt auch aus
spéterer Zeit stammt, so enthilt sie doch viel altes Uber-
lieferungsgut. :

Im Titusbriefe legt der heilige Paulus dem jungen
Bischof von Kreta ein herrliches Programm fiir die Mit-
arbeit der alteren Frauen in der Gemeinde vor, wobei er
nicht nur an die beamteten Witwen und Diakonissen
denkt, sondern an die in gesetzterem Alter stehenden
Christinnen iiberhaupt: ,,Ebenso sollen die alteren Frauen
sich einer Haltung befleifligen, wie sie Heiligen geziemt;



Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde. 47

sie seien nicht klatschsiichtig, nicht tbermafigem Wein-
genufl ergeben, vielmehr Lehrerinnen alles Guten. Sie
sollen die jiingeren Frauen anleiten, ihre Mé#nner und
Kinder lieb zu haben, ziichtig und keusch zu sein, gute
Wirtschafterinnen, gitig, ihren Eheminnern untertan,
damit das Wort Gottes nicht gelastert werde* (Tit 2,
3—75). Vor dem itberméfBigen Weingenull wird besonders
gewarnt, weil die Trunksucht ein Nationallaster der Kre-
tenser war.
. Wer diese Stelle durchdenkt, ist iiberrascht von der
Fille modernster Ideen. Die Begriffe Laienapostolat, Ka-
tholische Aktion, Eheberatung und Mitterberatung, Fiih-
rerinnenbildung, Hauswirtschaftslehre und dergleichen
sind keine Erfindungen der Gegenwart. Schon die Ur-
kirche hat sie gekannt und vielleicht weniger davon ge-
redef, aber danach gehandelt. DafB uns vieles so neu vor-
kommt, beweist nur, wie wenig wir uns auskennen in der
Heiligen Schrift.

Die Laienapostel und Seelsorgshelferinnen arbeiteten
unter Leitung der kirchlichen Obern. Beim Bischof hatten
sie sich zu melden. Waren sie tauglich, so wurden ihre
Namen in ein Verzeichnis eingetragen. Das setzt eine
gewisse Organisation voraus.

3. Wenn uns in der altesten Zeit vor allem é&ltere
Frauen und Witwen als weibliche Laienapostel begegnen,
so ist das nicht auffallig. Jungfraulichkeit als Lebensstand
war erst durch Christus zum Ideal erhoben worden. Das
Madchen wurde meist sehr frith, mit etwa 14 Jahren,
verheiratet und hatte dann zunachst im eigenen Haushalt
die Hande voll Arbeit, zumal Kinderreichtum damals der
Stolz jeder christlichen Mutter war. Es war darum noch
nicht in der ersten christlichen Generation eine solche
Zahl jungfriulicher Menschen da, dafl hauptsachlich aus
ihren Reihen die apostolischen Mitarbeiter hétten ge-
wonnen werden konnen.

Mit jungen Witwen hat der heilige Paulus anfangs
keine guten Erfahrungen gemacht im Dienste der kirch-
lichen Gemeinde. Sie waren innerlich noch zu wenig ge-
festigt, um den Opfern und Gefahren des Laienapostolates
gewachsen zu sein. IThre Begeisterung fiir den Beruf hielt
nicht an. Paulus gibt darum dem Bischof von Ephesus
folgenden Rat, der von ebenso grofler Menschenkenntnis
wie niichterner Beriicksichtigung der gegebenen Verhalt-
nisse zeugt: ,,Jingere Witwen weise ab (wenn sie sich
zum Apostolat melden). Wenn sich namlich im Wider-



48 Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde.

spruch mit der Hingabe an Christus die sinnliche Be-
gierde regt, wollen sie wieder heiraten. So machen sie
sich schuldig, weil sie ihre erste Treue gebrochen haben.
Zugleich gewohnen sie sich ans Nichtstun, laufen in den
Hiusern umher und gehen nicht nur miifiig, sondern
werden klatschsiichtig und vorwitzig, wobei es nicht ohne
unpassende Reden abgeht. Es ist darum mein Wille, daf}
jingere Witwen wieder heiraten, Mutter werden, den
Haushalt leiten und dem Widersacher keinen Anlafl zu
iibler Nachrede geben. Manche sind namlich schon vom
rechten Wege abgeirrt und dem Satan nachgefolgt®”
(1 Tim 5, 11—15).

Um ahnlichen Vorkommnissen vorzubeugen, verlangt
Paulus, dafl eine Frau wenigstens 60 Jahre alt sei, wenn
sie in das Verzeichnis der amtlichen Gemeindehelferin-
nen aufgenommen werden wollte. Auch sollten solche
abgewiesen werden, die mehr als einmal verheiratet
waren (1 Tim 5, 9).

Die Altersgrenze erscheint uns aullergewohnlich
hoch. Sie muf} aus den Zeitverhaltnissen heraus verstan-
den werden und konnte bald herabgesetzt werden. Wenn
auch zunichst noch in geringer Zahl, den Grund dafir
lernten wir bereits kennen, so waren doch schon in der
apostolischen Zeit neben den Witwen Jungfrauen, die aus
Liebe zu Gott auf die eigene Familie verzichteten, als
Seelsorgshelferinnen und Laienapostel tatig. Ignatius von
Antiochien spricht einmal von ,JJungfrauen, die auch
Witwen heiflen” gmyrn 13). In der Apostelgeschichte
werden rithmend die vier Tochter des Diakons Philippus
erwahnt. ,Sie waren Jungfrauen und hatten die Pro-
phetengabe®, schreibt der heilige Lukas (Apg 21, 9). Das
bedeutet nicht, daB sie noch jung und unverheiratet
waren, sondern dafl sie das Jungiraulichkeitsideal fiir
immer erwahlt hatten und als Prophetinnen im Dienste
der Gemeinde von Caesarea standen. Die Prophetengabe
gehorte zu den auflerordentlichen Gnadengaben des Hei-
ligen Geistes und befahigte den Menschen, die christ-
lichen Glaubenswahrheiten tiefer zu erfassen und iiber-
zeugender zu lehren. Weil der Vater der vier Schwestern
wEvangelist“ = Missionar genannt wird, so haben ihn
seine Tochter wahrscheinlich in der Unterweisung der
Frauen unterstiitzt. Diese vier Jungfrauen, die im Hause
ihres Vaters ein gottgeweihtes Leben fithrten und zu-
gleich in der Gemeinde als Helferinnen wirkten, bilden
die alteste klosterahnliche Frauengemeinschaft, die uns



Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde. 49

in der Geschichte der Kirche bekannt ist. Sie sind, wie
schon Hieronymus bemerkt, das Vorbild der vielen jung-
fraulichen Seelen geworden, die spiter in den Kldstern
Gott dienten. Es ist bedeutsam, daB dieses erste christ-
liche ,,Frauenkloster” sich der Mitarbeit in der kirch-
lichen Gemeinde gewidmet hat.

In Philippi, der Lieblingsgemeinde des heiligen Pau-
lus, hat das Zusammenwirken zweier Frauen fiir das
Evangelium zu einem Konflikt gefithrt. Der Vorfall ist
lehrreich und gibt uns immerhin die trostliche GewiB-
heit, dal sogar ein Apostel Paulus es nicht verhiiten
konnte, dall menschliche Armseligkeiten beim Dienste
der Frauen in der Ausbreitung und Festigung des Reiches
Gottes vorkamen. Evodia und Syntyche heiflen die bei-
den christlichen Schwestern. Paulus stellt ihnen ein iiber-
aus ehrenvolles Zeugnis aus: ,,Sie haben mit mir zusam-
men um das Evangelium gekimpft, ebenso wie Klemens
und meine anderen Mitarbeiter, deren Namen im Buch
des Lebens stehen” (Phil 4, 3). In der vordersten Front
also haben diese Frauen wie die Minner um den Sieg
der Sache Christi gerungen. Wie es dann kam, daf sie
uneins wurden, wissen wir nicht. Ob etwas wie Eifer-
sucht mitsprach? Keine wollte nachgeben. Paulus er-
mahnt sie zur Eintracht und verwendet dafiir, um nur ja
keine zu verletzen, zweimal hintereinander dasselbe Wort.
Er war aber ein viel zu guter Menschenkenner, als daf
er erwartet hétte, diese Mahnung allein geniige zum end-
giltigen Friedensschlufl. Deshalb bittet er seinen ,be-
wihrten Genossen — es ist wohl der Bischof von Phi-
lippi gemeint —, er moge sich der beiden annehmen. Wir
erfahren nicht, wie die Sache ausgegangen ist, diirfen
aber unterstellen, da Evodia und Syntyche bald wieder
in schwesterlicher Liebe und Einigkeit zusammenarbei-
teten.

4. Die herrlichste Ehrenurkunde fiir das Apostolat
der Frau in der Urkirche ist das 16. Kapitel des Rémer-
briefes. Die eingehende FErklarung dieses Abschnittes
mifite zum eisernen Bestand des Lehrstoffes fiir die Re-
ligionsstunde an héheren Madchenschulen gehoren; denn
da spiirt man den Pulsschlag urchristlichen Lebens. Pau-
lus nennt nicht weniger als acht oder neun Frauen der
rémischen Christengemeinde, denen er seinen besonderen
GruBl von Korinth her entbietet, zum Teil unter den
ehrenvollsten Auszeichnungen. Dabei diirfen wir nicht
vergessen, dall Paulus, als er den Brief schrieb, noch nie

,»Theol.-prakt. Quartalschrift.<* I 1935, ' 1 4



50 Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde.

in Rom war. Die genannten Frauen miissen ihm also im
Orient oder in Griechenland als apostolische Mitarbei-
terinnen bekannt geworden sein. Ein enges Band fami-
lienhafter Verbundenheit schlang sich um die jungen
Christengemeinden im Morgenland und Abendland, und
es mulB eine gewisse Freiziigigkeit unter ihnen geherrscht
haben.

Zuerst stellt Paulus einer christlichen Schwester aus
der ostlichen Hafenstadt von Korinth ein herzliches Emp-
fehlungsschreiben aus. Sie scheint in geschaftlichen An-
gelegenheiten nach Rom gereist zu sein und dabei den
Briel des Apostels an die Rémer mitgenommen zu haben.
,lch empfehle euch®, schreibt er, ,unsere Schwester
Phobe. Sie ist Diakon der Gemeinde von Kenchreé.
Nehmt sie auf im Herrn, wie es sich fiir Heilige gebiihrt,
und steht ihr hilfreich bei in allen Angelegenheiten, in
denen sie etwa eurer bedarf. Ist sie doch auch selbst vie-
len eine Schutzpatronin geworden, auch mir persénlich”
(Rém 16, 1—2).

Phobe ist also beamtete Gemeindehelferin gewesen.
Die Hafenstadt mit ihren sittlichen Gefahren, ihrer fluk-
tuierenden Bevolkerung, ihrer Mischung von grofiem
Reichtum und bitterer Armut, gaben ihr mannigfache Ge-
legenheit, den Christen durch ihr Ansehen und ihr Ver-
mogen zu helfen, aber auch manchem Heiden den ‘Weg
zu Christus zu zeigen, wenn er sich in seiner Not an
.Schwester Phobe** wandte. Paulus selbst zahlt sich zu
den vielen, denen sie ,,eine Schutzpatronin® geworden ist.
Dieser Ehrentitel begegnet uns bis dahin in der grie-
chischen Literatur nur fiir Manner, die in den Kult-
vereinen eine entsprechende Rolle spielten. Wir diirfen
in dieser Frau die Patronin der christlichen Auswanderer-
und Seemannsfiirsorge erblicken. ,

Paulus entbietet seinen ersten Grufl einem Ehepaar,
das in der apostolischen Zeit Vorbildliches geleistet hat
und wiederholt in den neutestamentlichen Schriften er-
wahnt wird. Wenn er dabei die Frau vor dem Manne
nennt, so ist das nicht etwa eine Hoflichkeitsform, son-
dern wirkliche Auszeichnung; denn in dieser Familie ist
die Frau Fihrerin gewesen.

,,GriiBet Priska und Aquila, meine Mitarbeiter in
Christus Jesus. Sie haben fiir mein Leben ihren Hals ein-
gesetzt. Thnen sage nicht nur ich, sondern alle heiden-
christlichen Gemeinden Dank. Griilet auch die Gemeinde
in ihrem Hause.” Priska und Aquila waren Zunftgenos-



Ketter, Die Frau in der kirchlichen Gemeinde. 531

sen des heiligen Paulus und lebten wie er von Zelttuch-
weberei oder Verarbeitung von Zelttuch. Bald finden wir
sie in Korinth, nachdem sie wegen ihrer Religion aus
Italien ausgewiesen worden waren (Apg 18, 2), bald in
Ephesus (Apg 18, 18 f.; 1 Kor 16, 19), bald in Rom (Rém
16, 3), dann wieder in Ephesus (2 Tim 4, 19), uberall
unermiidlich und unerschrocken fiir Christus tatig. Priska
war nicht nur eine fromme, sondern auch eine geistig
sehr hochstehende Frau. Sie fand mit ihrem Manne bald
heraus, dafl der Missionar Apollos aus Alexandrien trotz
seiner akademischen Bildung nur unvollkommene Kennt-
nisse in der Lehre Jesu besal}, als er in Ephesus zu pre-
digen begann. Bei Priska und Aquila hat dann dieser
hochgebildete Rhetor Privatunterricht in den Glaubens-
wahrheiten erhalten. Harnack hat sogar den Nachweis
versucht, Priska sei die Verfasserin des Hebraerbriefes.
Wann das heilige Ehepaar fiir Paulus das Leben ein-
gesetzt hat, wissen wir nicht naher, aber der heilige Jo-
hannes Chrysostomus ruft begeistert aus: ,,Was gibt es
GrofBeres, was kommt dem gleich, dem Paulus eine Stiitze
gewesen zu sein, den Lehrer des Erdkreises mit eigener
Gefahr gerettet zu haben.” Um dieser Ehre willen preist
er Priska hoher als alle Koniginnen ihrer Zeit (31. Ho-
milie zum Roémerbrief).

,Griiflet die Maria®“, fahrt der Apostel fort, ,,die sich
viel Mithe um uns gab®. Dazu bemerkt wieder Chrysosto-
mus: ,,Also nicht allein um sich hat sie sich viel Miihe
gemacht, nicht blof um die eigene Tugend, was viele
Frauen auch jetzt tun, indem sie fasten und auf der blo-
Ben Erde schlafen, sondern auch um andere. Apostel- und
Evangelistenarbeit hat sie geleistet® (32. Homilie zum
Romerbrief).

,,Griilet Tryphéna und Tryphosa, die sich abrackern
im Herrn. GriiBet Persis, die liebe, die sich viel Mithe gab
im Herrn. Griilet den Rufus, den Auserwihlten im Herrn,
und seine Mutter, die auch meine Mutter ist.”" Welche
Zartheit und Herzlichkeit liegt in diesen Worten des
Volkerapostels, der wahrhaftig kein rithrseliger Mensch
gewesen ist; aber an der Mutter des Rufus hingt er und
iie]bat sie, wie ein Kind an seiner Mutter hiangt und sie
iebt.

,»Grifet den Philologus und die Julia, den Nereus
und seine Schwester, den Olympas und alle Heiligen, die
bei ihnen sind.”

4*



52 Schmitz, Familienseelsorge.

Wenn wir iitber das Apostolat der Frau zur Zeit der
Apostel nichts anderes wiiiten, als was ausdriicklich in
dieser GruBliste steht-tind was zwischen den Zeilen zu
lesen ist, so geniigte das, um uns staunen zu lassen ither
den Aktivismus, der da bezeugt ist. Es ware Grund genug
fir die Christinnen der Gegenwart, dafiir Sorge zu tra-
gen, daf} dieser apostolische Geist nicht aus ihren Reihen
schwindet. (SchluB folgt.)

Fumilienseelsorge.

Von Dr P. Peter Schmitz S. V. D., St. Gabriel, Médling bei Wien.

I. Letzte Dinge um Liebe, Ehe und Familie.

Wenn wir uns als Seelsorger vom Religiésen her um
Liebe, Ehe und Familie bemithen, dann miissen wir das
Tiefste und Innerste bieten konnen, das aus der Fille des
Gottesglaubens und des katholischen Glaubensgutes ge-
sagt werden kann; dann miissen wir auch zum Letzten
und AuBersten vordringen, von wo aus wir die Kréfte
zur Gestaltung der Lebensaufgaben, die mit diesen
menschlichen Gegebenheiten verbunden sind, beziehen
konnen. Wir diirfen nicht mehr an der Oberflache haften
bleiben, sondern miissen uns bis auf den untersten Grund
versenken. Das christliche Volk mufi diese Dinge aus
gottlicher und tibernatirlicher Schau sehen und werten
lernen.

Die grundlegende Gesundung des Ehe- und Familien-
lebens, wie auch die Hebung der Sexualmoral im allge-
meinen kann im christlichen Kulturkreis auf die Dauer
nur bewerkstelligt werden, wenn wir Liebesleben, Ehe
und Familie auf ihre letzte Quelle, auf den Herrgott zu-
riickfithren und als solche im BewuBtsein des christlichen
Volkes verankern. Dazu kommt noch als ureigenstes
Merkmal des Christentums, dafi alles, was an natiirlichen
Tatsachlichkeiten damit zusammenhéangt, in die Uber-
natur erhoben ist, in die der ganze Mensch durch Chri-
stus hineingestellt ist. Auch diese Seite der Natur muf}
in ihrer Verklirung und Vollendung durch Christus auf-
gewiesen werden. Darin schlummern dann die méchtig-
sten Antriebskrifte, die zur Erfullung des géttlichen Wil-
lens auch auf diesen Lebensgebieten anspornen.

Wir greifen deshalb den Ruf unseres Heiligen Va-
ters auf, der gerade fiir unsern Problemkreis die Losung
ausgegeben hat: ,,Zuriick zu den Gedanken Gottes!™



