120 Pastoralfille.

dafiir, aus dieser Menge von Aktenstiicken ihm fiir sein
Werk eine Darstellung der Jesuitenvertreibung und Auf-
hebung zu bearbeiten. Dal} die Uberfille des Materials
sich nicht auf ein paar Seiten unterbringen lie8, versteht
sich von selbst. AuBlerdem handelt es sich um einen so
heiklen und vielumstrittenen Gegenstand, dafi die Sache
ausfiithrlich dargelegt und jede Behauptung im Text durch
die Belege in den Anmerkungen sichergestellt werden
mufite. DaB die Sache umfangreich sich gestalten werde,
war also nicht zu umgehen. Dafiir besitzt man jetzt in
Pastors Werk eine Darstellung dieser Vorgéinge, die allen
billigen Forderungen entspricht und sich nicht wird
widerlegen lassen. Man besitzt sie jefzt, vorher gab es
nichts dergleichen. Denn welcher deutsche Geschichts-
forscher hatte vor Pastor viel Quellenstudien iiber Je-
suitendinge und Jesuitengeschichte betrieben?

Wenn also von Jesuiten bei Pastor mehr die Rede
ist als von andern, so liegt darin keine Zuriicksetzung
anderer. So viele Pfarrer und Priester taten damals ohne
Aufsehen ihre Pflicht, férderten und erhielten das kirch-
liche Leben. Aber von ihrem Tun kam wenig oder nichts
in die Quellen, auf die der Geschichtsforscher angewiesen
ist, sie werden deshalb in den geschichtlichen Darstel-
lungen nicht erwéahnt. Dasselbe gilt von den geistlichen
Orden. Auch sie wirkten uniibersehbares Gutes, aber es
kam nicht in die Geschichtsberichte. In den Augen Gottes
werden viele, die in beschaulichen Orden, Kartiusern,
Karmeliterinnen beteten und biiiten, einen gewaltigen
Anteil am Lauf der Weltereignisse haben. Aber das ist
dem Auge des Historikers entzogen und kommt erst zu
Tag, wenn am Jiungsten Gericht einmal die wahre Welt-
und Kirchengeschichte entrollt wird. Sie mag dann in
manchem ganz anders aussehen, als sie in den landliu-
figen Biichern dargestellt ist.

Pastoralftille.

(Taufe auf dem behaarten Kopf.) Gelegentlich der neuesten
Ausgabe des Rituale Romanum fiel mir wieder auf, daBl dieses
offizielle liturgische Buch niemals, auch nicht beim Ritus der
Erwachsenentaufe die Anweisung enthilt, die sich in manchen
Dibdzesanritualien findet, man solle mit der linken Hand die
Haare etwas auseinanderbreiten, damit das Wasser die Haut
selbst erreiche. Und doch ist bei der Taufe Erwachsener meist



Taufe auf dem behaarten Kopf. 121

mit stirkerem Haarwuchs zu rechnen. Und andererseits ist es
doch die Aufgabe des Rituale, den Priester zu unterrichten und
anzuweisen fiir alles, was zur giiltigen und erlaubten Spendung
notwendig ist. Wie genau beschreibt es alle Einzelnheiten in
Tit. II, c. 4, n. 39: ,,Tunc patrino vel matrina, vel utroque (si
ambo admittantur), admota manu, tenente seu tangente Electum
vel Electam, aperto capite, et laxatis a collo vestibus, inclinatum,
Sacerdos vasculo vel urceolo haurit aquam baptismalem de
Fonte, et cum ea sub trina super caput in modum ecrucis in-
fusione baptizat Electum seu Electam, in nomine SS. Trinitatis,
sic dicens . . .“ Ebenso n. 45 bei Beschreibung der Taufe per
immersionem. Und gerade die neueste Ausgabe des Rituale hat
in vielen Punkten neue und genauere Anweisungen gegeben, wie
z. B. n. 51 fiir den taufenden Diakon, n. 53 fiir die Taufe gro-
Berer Mengen; selbst in kleineren Wendungen merkt man diese
‘Sorgfalt, beziiglich der Giiltigkeit des Sakramentes genau zu
sprechen; so lautet c¢. 1, n. 10 jetzt: ,Licet Baptismus conferri
valide possit aut per infusionem . . .“ anstatt friither: ,,Baptismus
licet fieri possit aut per infusionem . . .“ (Vgl. auch c. 1, n. 20,
iiber die Taufe in utero matris, wo genau bestimmt wird, wann
sie sub condicione zu wiederholen ist, wann nicht.)

Liegt da nicht die Annahme nahe, daB die Redaktion des
Rituale den Anweisungen der Didzesanritualien und der Kontro-
verse, aus der sie hervorgingen, keine Bedeutung beimiBit. wo
doch zwei Worte in n. 39 geniigt hiitten, ,,discriminando crines*?
Allerdings ist dieser Beweis a silentio fiir sich allein nicht
durchschlagend. Es miissen auch die Ansichten der Autoren
und ihre Griinde etwas genauer betrachtet werden, als es
Dr Gerard Oesterle in seiner Losung (86, 1933, S. 809 ff.) mog-
lich war.

Da ist nun an erster Stelle festzuhalten: Die Taufe, um
deren Giiltigkeit die Autoren diskutieren, ist jene, bei der nur
die Haare, aber sicher nicht das Haupt vom Wasser beriihrt
wird. (Vgl. Lugo, Responsa moralia, dub. 1 ,cuius solos capil-
los aqua attigerit; S. Alphonsus 1. VI, n. 107, q. 3 ,,An valeat
baptismus, si aqua tantum vestes aut crines baptizandi tangat*?;
ebenso die von Oesterle S. 110 zitierte Stelle aus De Smet mit
der Entscheidung des S. Officium vom 27. Mai 1671.) Das gilt
also von der Taufe jener Hiretiker, die von der Kanzel herab
auf die in Windeln gewickelten Kinder Wasser sprengten; die
Antwort ist: Wenn es sicher ist, daB nur die Kleider beniBt
wurden, nicht aber eine pars principalis des Kindes, dann ist
die Taufe ungiiltig; wenn es zweifelhaft ist, ob auch ein Teil
des Korpers beriihrt wurde, ist sie bedingungsweise zu wieder-
holen. Das darf aber nicht ohne weiteres auf die Haare iiber-



3 573 Pastoralfille.

tragen werden; denn die Kleider oder eine Periicke (Lugo L c.
n. 4) sind sicher nicht ein Teil des Menschen; wenn es sich um
die Haare handelt, so konnte der Fall gedacht werden, daB
jemand eine Locke oder den Zopf in die Hand nimmt, und nur
den #uBeren Teil mit Wasser begieBt; diese Taufe wird von
den Autoren nicht fiir ungiiltig, sondern nur fiir zweifelhaft ge-
halten, weil das Wasser nur einen minder wichtigen Teil des
Koérpers bespiilt hat, dhnlich, wie wenn nur der kleine Finger
bespiilt worden wére (Lugo n. 9 u. S. Alph. am SchluB: , Et idem
dicendum est cum Salm. et s. Thoma de Baptismo qui non pos-
sit conferri nisi in digito, pede, aut alia minima parte corporis®).
— Die Taufe also, um deren Giiltigkeit gestritten wird, ist jene,
bei der nur die Haare benetzt werden. Aber ist denn das bei
unserem Taufritus iiberhaupt der Fall? Diese Frage mufli mit
Nein beantwortet werden; denn in unserem Ritus wird nicht
das Haar allein, sondern das behaarte Haupt mit Wasser be-
gossen. Es ist ein groBer Unterschied, sagt Lugo n. 9, ob es
sich um herabhingende Locken und Zopfe, oder um das be-
haarte Haupt handelt; wenn ich nur die Locke sehe, kann ich
nicht sagen, ich hétte das Haupt des Petrus gesehen; wenn ich
aber den behaarten Kopf gesehen habe, dann ist es wahr, dafl
ich das Haupt des Petrus gesehen habe.

Wie steht es aber nun mit der Taufe auf dem behaarten
Kopf? Diese hilt Lugo mit einer grofilen Zahl Autoren und
mit guten Griinden fiir giiltig (n. 2). Er zitiert dafiir: Henriquez,
Toletus, Valentia, Coninck, Possevin, Barth. ab Angelis, Ledesma,
Filliucci, Vasquez, Sotus, Jo. Praepositus et alii plures, quos
affert et sequitur Diana. An inneren Griinden fiihrt er an: 1. Die
Haare sind ein wahrer Teil des Korpers; nicht etwas dhnliches
wie Exkremente (wie sein Gegner Bonacina gemeint hatte); sie
sind nicht nur iiberfliissiger Schmuck, sondern ein natiirlicher
Schutz; deshalb hilt man einen Kahlkopf auch fiir ,,non omnino
integer et completus, sed aliqua ex parte mancus et diminutus®;
man sucht diesen Mangel zu verhindern und zu verdecken durch
kiinstliche Nachahmung. Die Kontroverse unter den Philo-
sophen, ob die Haare von der verniinftigen Seele informiert
seien, braucht man gar nicht heranzuziehen (er selbst hilt die
bejahende Meinung, allerdings nur als probabilior), es geniigt
in jedem Fall, daB die Haare ein wahrer Teil des compositum
humanum sind. Daher werden auch nach der Auferstehung die
Seligen nicht ohne Haare sein. Dum ergo capilli abluuntur, pars
hominis abluitur, et quidem pars capitis humani, cum capilli
ad caput ipsum pertineant, et per consequens caput in aliqua
sui parte baptizatur, quod sufficit ad verum hominis baptismum.
2. Die Haut selbst hat ja einen &uBeren und inneren Teil, und



Taufe auf dem behaarten Kopf. 123

obgleich Galenus und andere Arzte sagen, die #duBere Haut sei
nicht informiert, fillt es doch niemand ein, die Taufe auf der
duBeren Haut fiir zweifelhaft zu halten. Warum also eine
Schwierigkeit bei den Haaren? Wenn ein Schaf mit seiner
Wolle oder ein Vogel mit seinen Federn naB gemacht wurde,
sagt man in aller Strenge des Wortes, das Tier sei naBl gemacht
worden. 3. Eine Bestitigung sieht Lugo darin, daB die Hand-
auflegung des Bischofs bei der Weihe sicher als contactus phy-
sicus genommen wird, wenn er nur Haare beriihrt hat; daB
ferner ein Weihekandidat, der die Kuppe des Kelches nur mit
den Nigeln beriihrt hat, sicher geweiht ist, trotzdem die Nigel
sich ebenso zur Hand verhalten, wie die Haare zum Haupt. —
Man koénnte zu allem UberfluB noch hinzufiigen, daB bei un-
serem Ritus die Haare nicht bespiilt werden, ohne daB man
anch auf der Haut die Feuchtigkeit fiihlt; die Haare sind ja
sehr empfindsam fiir Nisse, und man braucht nur unbedeckten
Hauptes in den Regen zu kommen, um bald auch die ersten
Tropfen auf der Haut zu spiiren.

Allerdings — das steht fest — Lugo will trotzdem eine
solche Taufe bedingungsweise wiederholt wissen. Er fiihrt
Autoren an, die angesichts der erwiihnten Griinde sagen, eine
solche Taufe kénne und diirfe nicht wiederholt werden; denn
es sei kein dubium positivum et probabile vorhanden, wegen
eines bloBflen Skrupels aber diirfe man die Taufe nicht wieder-
holen. Diesen gegeniiber will er einen Mittelweg einschlagen:
Giiltig, und doch bedingungsweise zu wiederholen. Und von
dieser Stellung Lugos aus erklirt sich die Haltung des heiligen
Alfons und der folgenden Autoren bis herab zu Cappello, der
eine solche Taufe fiir spekulativ giiltig hélt, aber solange die
gegenteilige Ansicht extrinsece probabel sei, fiir zweifelhaft.
Nun kann man aber fragen: Was bedeutet die auctoritas extrin-
seca von Bonacina und fiinf anderen Autoren? Nur so viel als
ihre Griinde; diese werdem von Lugo (n. 1) angefiihrt: ,,quia
nimirum capilli non sunt pars hominis, sed tantum quaedam
superfluitas et excrementum non informatum anima; ergo non
baptizatur ipse homo ablutis solis capillis, cum nulla pars ho-
minis aqua lavetur.* Diese Griinde aber sind von Lugo und der
groBeren Zahl der Autoren als vollig unhaltbar dargetan; also
fallt damit auch die auctoritas externa. Lugo selbst scheint das
zu fiihlen; er macht sich in n. 12 die Schwierigkeit, wie denn
noch ein dubium prudens et probabile vorhanden sein konne,
wenn man die Ansicht jener sechs Autoren, die Taufe sei un-
giiltig, nicht fiir probabel hilt? Er antwortet darauf: es ist nicht
notwendig ein dubium probabile et positivum iiber die Giiltig-
keit, sondern es geniigt, daB man fiirchten kann, es konnte



124 Pastoralfille.

jene Sentenz mit der Zeit mehr Autoren gewinnen und so pro-
babel werden. Dies scheint der tiefste Grund dafiir zu sein, daB
Lugo die Taufe fiir giiltig, und doch eine Wiederholung fiir er-
laubt hilt. Ist aber diese seine Befiirchtung eingetreten? Ist
die Ansicht, eine solche Taufe sei ungiiltig (nicht blof zweifel-
haft), wahrscheinlicher geworden? Sind in den zwei Jahrhun-
derten neue Argumente dafiir gebracht worden? Sind nicht viel-
mehr die Griinde, mit denen Lugo die Giiltigkeit verteidigt,
heute allgemein als durchschlagend anerkannt, auch mit Hilfe
unseres besseren naturwissenschaftlichen und philosophischen
Erkennens iiber die Bedeutung der Haare?

Fassen wir zusammen: Die absonderliche Ansicht Bona-
cinas, wie sie Lugo vorlegt und entkriftet, ,,capilli non sunt pars
hominis, sed tantum quaedam superfluitas et excrementum non
informatum anima“ — war damals schon innerlich unhaltbar;
nur aus Furcht, sie konnte einmal in der Zukunft mehr Anse-
hen gewinnen, wagte Lugo nicht, die letzte Konsequenz zu zie-
hen und mit anderen Autoren zu sagen, daB eine Wiederholung
der Taufe nicht am Platze sei. Die Befiirchtung Lugos hat sich
nicht erfiillt; im Gegenteil, was damals noch als irgendwie be-
rechtigte Befiirchtung gelten konnte, ist heute nicht mehr als
ein Skrupel, kann also fiir die Praxis vernachliissigt werden;
ja, angesichts des Schweigens des Rituale sind wir berechtigt,
diesen Skrupel aus der Welt zu schaffen, und so viele Beun-
ruhigungen von Priestern zu beheben. Und deshalb hielt ich es
auch nicht fiir eine Verwegenheit, in der Auflage von 1934 des
ITI. Bandes von Noldin n. 61, m, b, o, zu schreiben: ,;securi esse
possumus de valore; ipsa ecclesia in rituali romano, etiam ubi
agitur de adulto baptizando, nullam mentionem facit de crini-
bus diseriminandis.*

Innsbruck. Alb. Schmitt S. J.

(Gewissenskonflikte im Zusammenleben mit Andersgliu-
bigen.) Eine katholische Herrschaft hat aus Mitleid ein pro-
testantisches M#dchen aus verarmter Familie als Hausgehilfin
aufgenommen. Gleich am ersten Sonntag wiinschte das Mad-
chen, den protestantischen Gottesdienst zu besuchen. Zum pro-
testantischen Bethaus braucht man etwa eine Stunde. Der Got-
tesdienst findet dort von 10 bis 12 Uhr statt. Tatsichlich ging
das Médchen vor 9 Uhr weg und kam erst am Nachmittag zu-
riick. Wie leicht begreiflich, war es der Herrschaft nichts
weniger als angenehm, das Midchen gerade in jenen Tages-
stunden zu entbebren, in denen eine Hausgehilfin am meisten
benotigt wird. Aber noch ernstere Bedenken erhoben sich, die
das Gewissen der kirchlich gesinnten Leute beunruhigten: ist



