282 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

Die muhammedenische Pentateuchkritik zu Beainn
" fles 2. Juhrtausends.

Von Dr Hermann Stieglecker.
(Fortsetzung.)

2. Besondere Beweise.
a) Dogmatischelrrtiimer.

Wir verzichten auf eine systematische Gruppierung
der einzelnen Beweise innerhalb dieses Abschnittes und
bringen sie in der Reihenfolge unseres Hauptgewihrs-
manns Ibn Hazm. Das enthebt uns der Notwendigkeit,
die in sich abgeschlossenen Einzelargumente des arabi-
schen Autors auseinanderzureifien und erspart uns Riick-
verweise und Wiederholungen. — Einen dogmatischen Irr-
tum finden die Kritiker gleich in Vers 2 des ersten Genesis-
kapitels: ,,...der Geist Gottes schwebte iiber
den Wassern.” Al Qarafi sagt in seinen ,,Herrlichen
Antworten* zu dieser Stelle: Das ist falsch, weil es ja vor
der Schopfung kein Wasser gab. Nach dieser Stelle miifite
das Wasser ewig, also ungeschaffen sein; das glauben
aber die Juden selber nicht und ist gegen Vernunft und
Uberlieferung. Und zugegeben, daB das Wasser ewig sei
— dann geht aus dem Vers hervor, daBl Gott einen Geist
hat, der ein Korper ist, denn das Schweben ist nur von
einem Korper vorstellbar. Sich aber in Gott etwas Kor-
perliches vorstellen ist widersinnig, das beweist die Ver-
nunft, und darin sind auch die Juden einig. Ferner
zwingt der Ausdruck: ,,der Geist Gottes schwebte iiber
den Wassern* zur Annahme, daB der Geist Gott ver-
lassen hat und dafl er also dann ohne Geist, tot ist.!) Der
Verfasser der sogenannten ,Disputatio® bringt eine Er-
widerung der Schriftbesitzer (Christen und Juden) auf
diesen Einwurf; sie sagen: Wir verstehen unter diesem
Ausdruck nur, daf das Wasser durch Gottes Schutz vor
der Vernichtung bewahrt wurde (also nur eine bildliche
Redeweise). Der Muhammedaner sagt darauf: Warum
ist gerade vom Wasser die Rede? Gott hat ja auch andere
Dinge vor der Vernichtung bewahrt! Und warum heif}t
es nicht: Gott bewahrte ‘das Wasser und behiitete es,
warum diese dunkle Ausdrucksweise? '

Ein Gegenstand des Anstofles ist selbstverstandlich
Gn 1,26 ,,.... wir wollen den Menschen machen nach

*) Die Muhammedaner kennen keine Allgegenwart Gottes.



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 283

unserer Gestalt und Ahnlichkeit®. Ibn
Hazm schreibt: Wenn der Verfasser der Thorah nur
gesagt hitte: ,nach unserer Gestalt”, so kénnte man
das ganz gut erkliren und gibe einen befriedigenden
Sinn. Der Ausdruck ,,Gestalt Gottes* wire dann in
eine Reihe zu stellen mit ,,Werk Gottes*: das, was
Gott wirkt, und ebenso Gestalt Gottes: das, was Gott
gestaltet. Allein der Ausdruck: ,nach unserer Ahn-
lichkeit* verbietet jede Auslegung dieser Art und zwingt
zur Annahme, daB gemeint ist: nach unserem Ebenbild
und unserer Ahnlichkeit — und das 1aft uns der Ver-
stand unmittelbar als falsch erkennen: Gott bewahre uns
vor dem Gedanken, daB ihm etwas Ahnliches oder Glei-
ches gegeniibergestellt werden konnte! Al Qarafi macht
dieser Stelle den gleichen Vorwurf und fahrt dann fort:
Wegen dieses Wortes: ,,nach unserem Bild und Gleich-
nis* glauben die Juden vielfach an die Ahnlichkeit Gottes
mit der geschaffenen Welt; sie meinen, Gott habe die Ge-
stalt des Adam, er sei ein Greis mit weilem Bart und wei-
Bem Haar, er sitze auf einem Throne, wihrend die Engel
vor ihm stiinden, und in seiner Gegenwart wiirden die
Biicher verlesen. (Rabbinische Quellen!) Er kampft auch
gegen das ,,Wir” im Munde Gottes an, indem er sich da-
bei auf seine arabische Ubersetzung stiitzt: ,,Kommt, wir
wollen einen Menschen machen . . .I*: sie gesellen Gott
bei der Schépfung Genossen bei, nicht blof8 einen, son-
dern mehrere, und meinen, dafl er bei der Schépfung
Adams nicht allein war und nicht selbsténdig vorging, denn
es heifit: ,,Kommt!“ So miissen wir also auf Grund dieser
Stelle annehmen, daB jeder von den Angeredeten Gott
ist, und daB Gott vor ihnen keinen Vorrang hat, sondern
bei der Schopfung alle zusammenhelfen. — Ahnlich
dullert sich auch die Disputatio zur Stelle.

Als grobe Verkorperlichung prangert Al Qarafi beson-
ders das Ruhen Gottes in Gen 2, 2 an. Demnach,
sagt er, halten die Juden bei Gott eine Ermidung far
moglich; ja, einzelne Juden meinen, so fahrt er fort, daf3
sich Gott am siebenten Tag auf den Riicken gelegt und
daB er die Beine iibereinander gekreuzt habe.?) Dem-
zufolge mifite Gott ein Contingens sein, denn die Con-
tingentia (das Midewerden) kénnen nur an Contingentia
vorkommen. Welch himmelweiter Unterschied zwischen

?) Es handelt sich um jiidische ,Zahiriten”, d. h. um Juden,
welche die wortliche Auslegung der Bibel so weit trieben, daB sie

sich schlieBlich in alle méglichen Absurdititen, Anthropomorphismen,
Anthropopathismen ldcherlichster Art hinein verirrten.



284 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

diesem Bericht der Thorah und der Lehre der Muslim,
daB es fiir Gott einerlei sei, ob er die ganze Welt schaffe
oder den kleinsten Teil des Flugels einer Miicke, und
daB Gott bei der Schépfung einfach sagt: es seil und es
ist. (Vgl. Kor 50, 37: Und wahrlich, wir erschufen den
Himmel und die Erde und was zwischen beiden ist in
sechs Tagen und keine Ermiidung erfafite uns.) — Den
gleichen Einwurf bringt ganz kurz auch Al Gauziya in
seiner ,Leitung der Ratlosen”. Die Verkoérperlichung
Gottes (Tagsim) in der Bibel gehort iibrigens zum tag-
lichen Riistzeug im Bibelstreit zwischen Juden und Mu-
hammedanern.

Es ist mit dem Wesen Gottes unvereinbar, dall er eine
Drohung ausspricht oder eine Verheilung macht und sie
dann unerfillt 1a8t. In Gen 2, 17 heiBit es: wenn du
davon ift, mufit du sterben! In Wirklichkeit blieben sie
am Leben und erhielten lange Zeit nachher Kinder; so
sagt Al Qarafi. Ibn Hazm macht einen #&hnlichen Ein-
wand bezuglich Gen 4, 15: ,,Jeder, der Kain totet, wird
siebenfach gestraft geltend. Niemand von den Juden
leugnet, fithrt er aus, dafi der, welcher Kain getotet hat,
Lamech war; er ist aber deshalb durchaus nicht getétet
worden — also hatte Gott gelogen!

Die SOhne Gottes in Gn 6, 2. 4 sind, wie zu er-
warten, ebenfalls ein Stein des Anstofles. Die Behauptung
wiritherer Juden, dall unter den S6hnen Engel zu verste-
hen seien, wird als dem Wortlaut widersprechend zurick-
gewiesen. Auch hat sich das Wort Gottes in Gn 6, 3:
,»Oeine Tage werden 120 Jahre sein® nicht erfialli: Ibn
Hazm zahlt die lange Reihe der Nachkommen Sems auf,
die alle dieses Alter uiberschritten: Gott ligt! Die Dispu-
tatio hingegen macht der Thorah aus dem Ausdruck
»o0hne Gottes* keinen Vorwurf. Sie erklart namlich die
Sohne Abels (so!) als Kinder Gottes und die T6chter der
Menschen als Kinder Kains.?) Dafiir aber nagelt er die
zweimalige Reue Gottes in Gn 6, 6: ,es reute
ihn, dafl er die Menschen geschaffen habe” und in Gn 8, 21:
.ich will die Erde nicht mehr verfluchen®, fest. Bei Gott ist
jede Reue ausgeschlossen, denn diese setzt ja das Nicht-
wissen Gottes in Bezug auf die Folgen seiner Handlungen
voraus. — Al Qarafi spricht ahnlich zur Stelle und sagt
dann: Es ist ein wunderlich Ding: auf der einen Seite

%) Die Muhammedaner beniitzen diese und #hnliche Stellen zum
Beweis dafiir, daB Christus nicht der wesensgleiche Sohn Gottes ist,

sondern Sohn Gottes in dem Sinn, wie das Wort in Stellen wie
Gn 6, 2 zu fassen ist.



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 286

wollen die Juden von der Abrogation nichts wissen (dafl
namlich das mosaische Gesetz teilweise durch Muhammed
abgeschafft worden sei — ein Hauptstreitpunkt zwischen
Muhammedanern und Juden) und auf der anderen Seite
glauben sie, daf Gott iiber eines seiner Werke Reue emp-
finden konne: sonderbarer Widerspruch! Ja noch mehr!
Wir haben hier eine Reue Gottes iiber seine eigene Reue!
Er hat namlich in 8, 21 Reue dariiber, daB es ihn gereut
hat, daB er die Menschen erschaffen und sie infolgedessen
vertilgt hat. Wenn ein Dorfbiirgermeister so wankel-
miitig ware, miite man ihn wahrhaftig absetzen!

Die Disputatio bezeichnet die Erzédhlung von der
Siinde Chams als einen dummen Volkswitz, hinter
dem nichts Wahres zu suchen ist. Ahnlich duflert sich auch
Al Qarafi. Thn Hazm lehnt diesen Bericht als Offenbarung
ebenfalls ab und hebt hervor, daB der Fluch iiber Cham
in keiner Weise in Erfilllung gegangen sei. Als Beweis
dafiir fithrt er Gn 10, 6 ff. an. Hier wird namlich berich-
tet, daf Nimrod, der Abkommling Chams, ein machtiger
Konig wurde. Und zwar herrschte er dem jetzigen
Thorahtext zufolge itber die ganze Erde zu einer Zeit, da
Noe noch am Leben war; denn dieser lebte mit Abraham
noch 58 Jahre zusammen. — Die Berechnung ist unter
den Voraussetzungen unseres Kritikers richtig: von der
Sintflut bis Abraham sind 292 Jahre; und Noe lebte nach
der Sintflut noch 350 Jahre, demnach bleiben 58 Jahre
fiir die Zeit nach Abrahams Geburt. Und auch mit Jakob
und Esau lebte er noch zusammen, also hat er iber alle
diese geherrscht! Wir sehen demnach die ganze Prophe-
zeiung des Propheten Noe auf den Kopf gestellt: nicht
Sem herrscht, sondern Cham! Dem hielten die Juden
entgegen, daf die Neger (Chamiten) unter fremder Herr-
schaft stiinden, daB sich daher Noes Fluch erfillt habe.
Darauf erwidert der Muhammedaner, daB es selbstindige
Negerreiche gebe, z. B. Habesch und Nubien; man kann
sagen: sie halten jetzt einander das Gleichgewicht: die
Neger beherrschen einen Teil der Semiten und die Se-
miten einen Teil der Neger, aber von einer vollstindigen
Unterwerfung der Chamiten durch die Semiten, wie das
nach dem Wortlaut der Prophezeiung der Fall sein
miiBte, ist keine Rede. Interessant ist, daf Ibn Ezra in
seinem Pentateuchkommentar die Meinung, daf die Ku-
schiten wegen des Fluches Noes iiber Cham anderen Vol-
kern unterworfen seien, mit der Feststellung zurtickweist,



286 Stieglecker, Muhammedahische Pentatenchkritik.

daBl der erste Koénig nach der Sintflut (Nimrod) aus
Kusch war.

Als bose Vermenschlichung Gottes riigt Al Qarafi das
Herabsteigen Gottes in Gen 11, 5. ,,Da Nimrod
den Turm zu gewaltiger Hohe auffithrte, stieg der Schopfer
auf die Erde herab, zerstoérte ihn und hinderte Nimrod an
der Ausfithrung seiner Plane.” Das heilit man Gott verkor-
perlichen und ihm Unvermégen zuschreiben, sagt der Kri-
tiker, heifit man das Gleichheitszeichen zwischen Gott
und Nimrod setzen. Denn was da geschildert wird, kommt
nur unter Menschen vor, die einander nahe stehen; wer
aber Konig ist, geht nicht selbst zu seinen Untertanen hin,
sondern schickt einen seiner Diener. Hier aber wird die
Sache so dargestellt, als ob Gott diesen Turm nur entfer-
nen konnte, wenn er selber auf die Erde herabkommt.
Im gleichen Sinn spricht sich auch die Disputatio dar-
tiber aus. Die Targume haben statt herabsteigen ,sich
offenbaren” und Exegeten wie Schelomo Ibn Ischak
(Raschi) und Ibn Ezra bemiihen sich, iiber die Schwierig-
keit hinwegzukommen.

Vom dogmatischen Standpunkt aus wird auch die
Frage Abrahams in Gn 15, 8: ,,Herr, woran soll ich er-
kennen, daB ich es besitzen werde®, als der dogmatischen
Lehre von den Propheten widersprechend abgelehnt: so
kann nur einer fragen, der an das Wort Gottes nicht
glaubt und daher einen Beweis verlangt. Und das ist bei
einem Propheten wie Abraham unmoglich. Die Juden
haben zur Verteidigung die Koranstelle 2, 262 ins Treffen
gefihrt: Da Abraham von der Auferstehung der Toten
hort, sagt er zu Gott: ,,Mein Herr, zeige mir, wie du die
Toten lebendig machst!“ Also eine ahnliche Frage des
Zweifels wie in Gen 15, 8! Ibn Hazm erwidert darauf: das
ist ein ganz anderer Falll Abraham erbittet das nur, ,,da-
mit sich sein Herz beruhige” (Kor a. a. 0.), denn er sehnt
sich darnach, so etwas zu sehen. Das erkennen wir aus
den Worten Gottes: ,,Glaubst du etwa nicht?* und aus
der Antwort Abrahams: ,Ja! allein damit mein Herz ru-
hig sei!* (Ebenda). Es ist also klar, daB hier im Koran
Abraham diese Bitte nicht wegen eines Zweifels stellte,
den er sich durch deren Erfiillung vom Halse schaffen
wollte, wie das im Berichte der Genesis der Fall ist. —
Eine zweite Koranstelle fithren die Juden als entlastende
Parallele zu Gen 15, 8 an: Kor 19, 11. Nachdem Gott dem
Zacharias die Geburt des Johannes verkiindet hatte, sagte
dieser: ,,Mein Herr, gib mir ein Zeichen!“ Ibn Hazm gibt



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 287

zuriick: das Zeichen hat er sich nicht wegen eines Zwei-
fels an der gottlichen Botschaft erbeten, sondern nur, um
den Menschen gegeniiber einen Beweis in der Hand zu
haben, da sie ihn sonst einen Liigner genannt hatten. Ji-
dische Exegeten fithlen auch hier die Schwierigkeit; Ibn
Ezra und Mose ben Nachman (Ramhax{? schlieflen jeden
silndhaften Zweifel Abrahams aus, indem sie erklaren,
daf er sich mit der erwahnten Frage nach der Bedingung
erkundigte, unter der die Verheifung Gottes in Erfilllung
gehen werde.

Mit schwerstem Geschiitz fahrt Ibn Hazm gegen die
Stelle Gen 15, 13—16 auf: Gott verkiindet dem Abraham,
dall seine Nachkommen 400 Jahre in einem frem-
d en Lande bedriickt und im vierten Geschlecht nach Ka-
naan zuriickkehren werde. Der arabische Kritiker rechnet
nun den Juden vor, dafl nicht die vierte, sondern erst die
sechste Generation in die Heimat zuriickgekehrt sei. Denn
Isaak stellt die erste Generation dar, Jakob die zweite,
Jakobs Sohne die dritte, seine Enkel die vierte (zum
Beispiel Kaath), deren Kinder die fiinfte (Amram) und
wieder deren Kinder die sechste (Moses). Von der vierten
und finften Generation ist kein einziger nach Paléstina
zuriickgekommen. Dem Einwand der Juden: gemeint ist
hier die vierte jener Generationen, die von den Agyptern
unterdriickt wurden, begegnet Ibn Hazm, indem er sagt:
Diese Behauptung widerspricht dem Wortlaut, denn im
(arabischen) Text heilit es: die vierte Generation von den
Sohnen (also nicht von den Unterdriickten) wird hieher
zuriickkehren. Wenn iibrigens diese letzten vier Ge-
schlechter gemeint sind, dann befinden sich unter den
Unterdriickten auch noch die Séhne Jakobs; das ist aber
ausgeschlossen, weil in Exodus 1, 6 ff. berichtet wird, da
alle Sohne Jakobs starben, ehe die Unterdriickung be-
gann. Bedrickt wurden erst die Enkel Jakobs, also die
vierte Generation. Es gibt also nur drei unterdriickte Ge-
nerationen: die vierte, die fiinfte und die sechste von
Abraham an gerechnet. So rechne wie du willst, sagt Ibn
Hazm, du mulit entweder sagen: die sechste Generation
zog aus, wenn du alle Geschlechter nach Abraham rech-
nest, oder du mufit sagen: die dritte Generation zog aus,
wenn du nur die unterdriickien in Betracht ziehst, nie-
mals aber kannst du sagen: die vierte Generation zog
aus, wie das Gott dem Abraham angeblich vorher-
gesagt hat.

Gegen die 400 Jahre macht Ibn Hazm Folgendes gel-



288 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

tend: Wenn diese 400 Jahre vom Anfang der Bedriickung
an gerechnet werden (15, 13), so handelt es sich um die
Zeit nach dem Tode Josefs und seiner Briider bis zum
Auszug, denn erst von dieser Zeit an begann die Unter-
dritckung. Er stellt dann folgende Berechnung an: Unter
denen, die mit Jakob nach Agypten kamen, befand sich
auch Kaath é(}n 46, 11), der Sohn Lewis, der GrolBivater
des Moses. Er lebte 133 Jahre (Ex 6, 18), sein Sohn Am-
ram 137 Jahre (Ex 6, 20). Ferner erfahren wir aus der
Thorah, daB Moses zur Zeit des Auszuges 80 Jahre alt
war (Ex 7, 7). Nehmen wir nun an, daf Kaath beim Ein-
zug in Agypten weniger als einen Monat alt war, dafi ihm
ferner Amram in seinem Todesjahr geboren wurde, und
dall Moses ebenfalls im Todesjahr seines Vaters zur Welt
kam, so gewinnen wir fiir die Zeit vom Einzug bis zum
Auszug 350 Jahre. Wo bleiben da die 400 Jahre? Nun
aber besagen alle judischen Biicher, fithrt Ibn Hazm
weiter aus, dall Kaath bei der Ankunft in Agypten drei
Jahre alt war, dal3 er bei der Geburt Amrams 60 Jahre,
und dafl Amram bei der Geburt des Moses 80 Jahre zéihlte.
So bekommen wir also 57 - 80 -+ 80, das sind 217 Jahre.

Es wird nicht ohne Nutzen sein, mit diesen Berech-
nungen Ibn Hazms, die nach seiner eigenen Angabe auf
rabbinischen Uberlieferungen beruhen, die Zahlen zu ver-
gleichen, welche sich in der rabbinischen Literatur finden.
Im Midrasch Schemoth rabba (Kommentar zu Exodus)
wird bei der Erklarung der Stelle Ex 2, 1: ,,ein Mann aus
dem Hause Lewi (Amram) ging hin und heiratete eine
Lewitin (Jochabed)* gesagt, dal Jochabed damals schon
130 Jahre alt war. Weiter erfahren wir aus dem Midrasch
Bereschith rabba (Kommentar zur Genesis) bei Bespre-
chung von Gn 46, 27, daB diese Jochabed in Kanaan emp-
fangen, aber am Tor Agyptens, also zur Zeit des Einzugs
geboren wurde. Auch 1st aus Schemoth rabba die An-
nahme zu ersehen, da Aaron und Mirjam zur Zeit der
Ehelichung Jochabeds schon geboren waren. Nach diesen
Voraussetzungen wire also Moses etwa im Jahre 131 des
Aufenthaltes in Agypten geboren und der Auszug hitte
demnach 80 Jahre spater, also im Jahre 211 stattgefunden.
Diese Zahl ist nicht weit entfernt von den 217 Jahren des
Ibn Hazm. Auch stimmt die Feststellung des arabischen
Polemikers, daf Kaath beim Einzug drei Jahre alt war,
ganz gut zur Behauptung der jiudischen Gelehrten, daf
Jochabed, die nach ihnen die leibliche Tochter Lewis, also
Kaaths Schwester ist, zur Zeit des Einzuges geboren



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 289

wurde. Nicht recht weit davon sind auch die Angaben
des Buches der Jubilien entfernt, das zwischen Auszug
und Einzug 243 Jahre zahlt.

Eine ganz ahnliche Berechnung wie Ibn Hazm stellt
auch der jiudische Exeget Raschi (geb. 1040) an. Er
zahlt auch wie der Araber die Jahre des Kaath, Am-
ram und die achtzig des Moses zusammen, er erreicht
die obige Zahl 350 und macht dann wie jener aufmerk-
sam, dall davon die Jahre abzuziehen sind, um die der
Vater den Sohn iiberlebt hat, ohne ihre Zahl anzugeben.
Die Zahl 400 gewinnt er dadurch, dafB} er die Jahre des
Aufenthaltes in Agypten auf 210 (vgl. dazu die Zahl 211
im Midrasch und die 217 Jahre des Ibn Hazm) angibt und
die Jahre von Isaaks Geburt bis zum Einzug dazuzihlt.
210 + 190 gleich 400. — Der judische Exeget Ramban
(Mose ben Nachman) nimmt, wie schon frither gezeigt,
eine Verrenkung des Textes vor, um die 400 Jahre un-
schadlich zu machen.

Doch folgen wir Ibn Hazm in seiner Berechnung
weiter! Von diesen errechneten 217 Jahren zwischen dem
Einzug und dem Auszug miissen aber noch die Lebens-
jahre Josefs und seiner Briider vom Einzug bis zu ihrem
Tode abgezihlt werden. Denn die Frage ist ja, wie viele
Jahre sie in Agypten bedriickt wurden. Josef war beim
Einzug der Familie Jakob 39 Jahre alt und erreichte ein
Alter von 110 Jahren. So lebte er also nach dem Einzug
noch 71 Jahre, das gibe demnach 146 Bedriickungsjahre.
Was seine Briider anlangt, so wissen wir aus der Thorah
nur die Lebensjahre Lewis: 137. Er war etwa drei oder
vier Jahre alter als Josef (wurden ja doch alle Kinder
Jakobs mit Ausnahme Benjamins im Zeitraume von sie-
ben Jahren geboren), infolgedessen war er beim Tode
Josefs 114 Jahre alt. Er iiberlebte ihn also um 23 Jahre,
die ebenfalls noch abzurechnen sind, und so bleiben dem-
nach nur 123 Jahre der Knechtschaft. Das, so sagt Ibn
Hazm, ist die hochstmogliche Zahl; vielleicht aber ist die
wirkliche Zahl noch kleiner, weil andere Briider noch
spiter gestorben sein kénnen. Wo bleiben da die 400
Jahre, die Gott dem Abraham vorausgesagt haben soll!

Nach Al Qarafi berechnen die Geschichtsschreiber
der Juden die Jahre der Knechtschaft auf 230. Er hilt es
aber in diesem Falle mit der Thorah und wirft den Juden
vor, daB sie dem Worte Gottes widersprechen. Das Ganze
ist ein Schulbeispiel dafiir, wie weit sich damals auch
- orthodoxe Juden in der Thorahkritik vorwagten: sie rech-

,.Theol.-prakt. Quartalschrift.** JI. 1985, 19



290 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

nen die in ihr angegebenen Zahlen nach und errechnen
andere, diesen widersprechende — was sie freilich durch
exegetische Kniffe zu verhiillen suchen. Der Vorwurf des
Al Qarafi beweist, dafl die Muhammedaner davon Kennt-
nis hatten und daraus fiir ihre Sache Nutzen zogen: sie
fingen auch zu suchen und rechnen an, um die in der
Bibel vermeintlich gefundenen Widerspriiche und Irr-
timer vor ihren Gegnern triumphierend aufzuzeigen. Wir
finden gerade hier wieder bestétigt, was wir frither schon
festgestellt haben, dafl némlich die Juden — gewollt oder
auch ungewollt — die Lehrmeister und Wegweiser der
Mubammedaner in der Pentateuchkritik waren.

Uber den Bericht vom erschlichenen Erst-
eburtsegen in Gen 27 sagt Ibn Hazm: Die
gch;‘indlichkeiten und Liigen, welche hier erzahlt wer-
den, erinnern an Mérchen! Einen derartigen Betrug iibt
nicht einmal ein rechtlich denkender Mensch im Ver-
kehr mit Ungldubigen und Feinden aus, gar nicht zu
reden von einem Propheten im Verkehr mit seinem Va-
ter, der ebenfalls Prophet ist. DaBl einer den viterlichen
Segen stiehlt, ist nicht Art der Propheten, wohl aber die
Art der Juden, von denen man nichts anderes als Betrug
und Schlechtigkeit zu erwarten hat. Ferner: Gott ver-
leiht seine Gnaden und Segnungen sicherlich nicht auf
dem Wege der Hinterlist und des Betruges, wie hier die
Thorah lehrt. Ubrigens hat Isaak den Segen doch nur
dem Esau vermeint — somit hatte der ganze Betrug kei-
nen Zweck. Dann zeigt der Kritiker die verschiedenen
Liigen Jakobs auf und erinnert daran, daBl sich die Se-
gensworte Isaaks iiber Jakob: ,,Volker sollen dir dienst-
bar sein und Nationen sich vor dir beugen®, nicht erfiillt
haben; im Gegenteil, die Nachkommen Jakobs seien zu
jeder Zeit anderen Volkern dienstbar gewesen und sind
es heute noch. Auch das Wort: ,,Du sollst deiner Briider
Gebieter sein und deiner Mutter Séhne sollen sich vor
dir neigen®, ist nicht zur Tatsache geworden, denn Jakob
hat gerade dem Bruder seiner Mutter, dem Laban, zwan-
zig Jahre gedient. Und die Nachkommen der niachsten
Verwandten Jakobs, die Edomiter, die Moabiter, die Am-
moniter hatten lingst ihr von Gott zugeteiltes Erbe inne,
ehe die Israeliten, die Kinder Jakobs, das ihre antreten
konnten. Auch nach dem Untergang des israelitischen
Reiches verblieben die Edomiter, die Moabiter und Am-

~moniter in ihrem Besitz. Erst die Ismaeliten (d. h. die

Muhammedaner) haben auch ihrer Herrschaft ein Ende



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 291

bereitet. Also genau das Gegenteil von dem, was Jakob
als Prophet vorhergesagt hat, ist in Erfilllung gegan-
gen! — Ungefdhr in der gleichen Weise urteilt Al Qarafi
tiber dieses Kapitel; auch er hebt hervor, dal} der Segen,
den Isaak dem Esau vermeint hat, tatsichlich auch auf
Esau und nicht auf Jakob herabgekommen sei.

Die Muhammedaner treffen da die Juden an einer
sehr empfindlichen Stelle: sie werfen ihrem hochgeehr-
ten Patriarchen Jakob eine Reihe von schmutzigen Ver-
gehen vor und suchen ihnen nachzuweisen, dal} sie gar
nicht die Trager der grofien Verheiflungen sind: ihre dies-
beziiglichen Anspriiche beruhen auf Lug und Trug. Es ist
bemerkenswert, dafl sich die jiidischen Exegeten jener
Zeit mit allen diesen erwiahnten Einwiirfen gegen die
Echtheit des Kapitels 27 der Genesis beschiftigen und
sie — oft mit unverkennbarem Unmut gegen die Angrei-
fer — zu entkraften suchen. LaBt sich auch nicht nach-
weisen, dal} sie dabei immer muhammedanische Angriffe
im Auge hatten: sicher ist, da die Juden alle diese
Schwierigkeiten empfanden, die die Muhammedaner gel-
tend machten. Jedenfalls nehmen sich namentlich in die-
sem Fall die Ausfithrungen der jiidischen Exegeten viel-
fach wie eine Erwiderung auf die Einwiirfe der Muham-
medaner aus, das schliefit aber nicht aus, daB diese
Einwirfe alter sind als die islamische Polemik. Was
sagen nun die Juden zur Sache? Firs erste wird von
ihnen das Vorgehen Jakobs schon im vorhinein dadurch
in ein anderes Licht geriickt, daf sie Esau als den Aus-
bund aller Gemeinheit und Schlechtigkeit, Jakob hin-
gegen als das Ideal jeder Tugend schildern. In dieser
kunstlichen Beleuchtung suchen sie nun dem Gegner alle
Handlungen ihres Lieblings als sittlich und l6blich dar-
zustellen. Ferner behaupten sie, dafi das Erstgeburtsrecht
von Haus aus iiberhaupt dem Jakob gebiihrt, denn er ist
der Ersterzeugte und kam eben deshalb als Zweiter zur
Welt. ,,Wenn du in eine Réhre ein Steinchen hineingibst
und dann ein zweites, so wird beim Herausleeren zuerst
das zweite kommen und dann das erste (Bereschith
rabba). Offenbar in der Absicht, dem Linsenmushandel
das Unschéne zu nehmen, sucht man zu beweisen, daf
das Erstgeburtsrecht fiir Esau ohnehin wenig Bedeutung
hatte, weil er ja bei seinem gefahrlichen Beruf als Jager
furchten muBte, einem wilden Tier zum Opfer zu fal%en
und vor dem Vater zu sterben (Raschi). Auch wird be-
hauptet, daB Isaak in seinem Alter vollstindig verarmte,
so dafl das Erbe wirklich nicht viel mehr wert war als

19*



299 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

ein Linsenmus (Ibn Ezra). In derselben Absicht behaup-
ten einige Erklirer, wie Ramban in seinem Pentateuch-
kommentar erwihnt, daB das Linsenmus gar nicht der
Kaufpreis war. Die Uberlassung des Muses war nur der
AnlaBl zu diesem Handel, der dann unter Festsetzung
einer bestimmten Geldsumme abgeschlossen wurde.

Schwer fallt es den jiidischen Exegeten, Jakob vom
Vorwurf der Liige und des Betruges zu reinigen. ,,Ich bin
Esau, dein Erstgeborner®, iibersetzt der Erklarer Raschi
mit: ,Jch bin der Uberbringer und Esau ist dein Erst-
geborner.“ Nach Ibn Ezra iibersetzen gewisse Exegeten:
.Ich bin, der ich eben (da) bin, und Esau ist dein Erst-
geborner.“ Andere meinen, Jakob habe die Worte: ,Ich
bin“ leise gesprochen und ,,Esau, dein Erstgeborner” mit
lauter Stimme. 8) Allein der ehrliche, niichterne Ibn Ezra
empfindet ein Grauen vor solcher Exegetenweisheit, er
sagt: ,,Das alles ist leeres Gerede!” und gibt ohneweiters
zu, daBl Jakob in diesem Falle gelogen hat. Und zur
Rechtfertigung seiner Auffassung entwickelt er eine
eigene Prophetentheorie. Er unterscheidet zweierlei Pro-
pheten: solche, die mit Geboten entsandt werden, und
solche, die Zukiinftiges verkiinden. Bei den letzteren ist
es nicht ausgeschlossen, dafl sie gelegentlich etwas sagen,
was nicht ganz entsprechend ist. Als Beweis fithrt er
dann eine Reihe von Igch.'fiftstellen an;-z; Bl Sam 21076
(»als ich auszog, war der Leib der Diener rein™).

Auch dem Einwurf, daf der Segen dem KEsau ver-
meint war, also auch ihm zuteil wurde, begegnen wir bei
den judischen Gelehrten jener Zeit. Wie schon frither
angedeutet, wird dieser Schwierigkeit im vorhinein schon
dadurch die Spitze abgebrochen, daf} Esau als der ver-
ruchte Frevler und Jakob als der Auserwihlte Gottes,
dem vom Herrn der Segen zugedacht war, hin-
gestellt wird. Raschi findet die Rettung in Gn 27, 33: ,.Ich
habe ihn (Jakob) gesegnet und er ist gesegnet.” Diese
Worte verbieten anzunehmen, daBl Jakob seinen Vater
betrogen und in Wirklichkeit seinen Segen gar nicht
empfangen habe. Ihn Ezra erwidert auf die gleiche
Schwierigkeit: ,,Jakob war im Zweifel, wen er vor sich
habe, und er segnete den, der eben da war — und das
war Jakob.“ )

Schwere Angriffe richtet Ibn Hazm gegen die
Wunder des Moses in Agypten. Er baut seine
Polemik auf die in der Thorah behauptete Tatsache auf,
dafl die Zauberer imstande waren, einige von ihnen, die
Verwandlung des Stabes in eine Schlange und die des



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 203

Nilwassers in Blut sowie die Froschplage nachzuahmen.
Er sagt, wenn diese Nachahmung wirklich stattgefunden
hatte, dann wére die Prophetenwiirde des Moses und
jedes anderen Propheten in Frage gestellt. Denn wenn
der Zauberer auch nur ein Stick von dem zuwege
brachte, was nur ein Prophet kann, so erschiene der
Zauberer mit dem, der die Prophetenwiirde beansprucht,
in eine Reihe gestellt; dann nutzt dem Moses auch das
nichts, daB sein Stab die Stibe der Zauberer verschlang,
oder daB sie nicht imstande waren, Micken hervorzu-
bringen, da sie ja doch die Stibe in Schlangen, das Was-
ser in Blut verwandelten und die Frésche hervorbrach-
ten. Moses hat diesen Zauberern nur voraus, dafl er in
einzelnen Stiicken der Zauberei beschlagener ist als sie.
Nach dem Bericht des Koran, fithrt ITbn Hazm weiter aus,
hat der Pharao das Wunder des Moses wirklich als Zau-
berei angesehen und gemeint, er sei den iibrigen Zau-
berern in seiner Kunst tiberlegen, und aus dem Grund
hatte sein Stab die ihren verschlungen. Darum sagt er:
»Siehe, er ist wahrhaft euer Meister!™ (20, 74.) Und wenn
der Bericht der Thorah wahrheitsgetreu wére, dann hatte
der Pharao allerdings recht. Allein nach dem Bericht des
Koran verhalt sich die Sache ganz anders. In 20, 22 er-
muntert Gott den Moses, seinen Stab zu werfen, er wird
ihre Stabe verschlingen, denn was sie hervorbringen, ist
nur die List eines Zauberers. Und in 7, 110 hei}t es:
,Und es kamen die Zauberer zum Pharao. Sie sprachen:
. Bekommen wir wirklich einen Lohn, wenn wir siegen?
Der Pharao sprach: Ja! Ihr sollt mir nahe stehen! Und
da sie ihre Stibe geworfen hatten, bezauberten sie die
Augen der Leute und entsetzten sie und brachten einen
gewaltigen Zauber hervor. Und wir (Gott) offenbarten
dem Moses: Wirf deinen Stab! Da verschlang er ihren
Trug. So erwies sich die Wahrheit, und nichtig war ihr
Werk . . . drum warfen sich die Zauberer anbetend nie-
der und sagten: wir glauben an den Herrn der Welten,
an den Herrn des Moses und Aaron.” Dafi die Kunst-
stiicke der Zauberer im Koran nur als Blendwerk gekenn-
zeichnet werden (im Gegensatz zu den wahren Wundern
des Moses), meint Ibn Hazm, sieht man auch aus der
Koranstelle 20, 69: Da kam es ihm (dem Moses)
durch ihre Zauberei vor, als ob ihre Stricke
und Stibe liefen, wahrend es in 7, 104 ausdriicklich
heifit: ,,Und siehe, der Stab des Moses war eine
deutliche Schlange” Es wird also betont, daf
es sich hier nicht um eine Sinnestiuschung handle



204 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

wie bei den Kiinsten der Zauberer. Und so wie der
Koran diese Ereignisse -schildert, entspricht es auch
den Forderungen der Vernunft, nicht so, wie sie in
der Thorah zu lesen sind. Denn die Vernunft sagt uns,
daB nur Gott und ein Prophet durch Gottes Allmacht
Substanzen verwandeln kann, nicht etwa irgend ein Zau-
berer. Da ware Moses gehorig blofgestellt gewesen, wenn
er im Aufirage Gottes, um seine Sendung zu beweisen,
wunderbare Dinge vollfithrt hatte, und wenn andere, die
seine Sendung bestritten, mit dhnlichen Wunderdingen
bervorgetreten waren, um darzutun, daf sie im Rechte
seien. — Den Juden hilft da auch der Hinweis auf die
Feststellung der Zauberer nichts: ,,Das ist Gottes Finger!*
gEx 8, 19.) Denn aus dieser Auﬁerungwgeht hervor, daf
ie Verwandlung des Stabes und des Wassers sowie die
Hervorbringung der Frosche ein gewohnliches Zauber-
werk war, das die Zauberer nachzuahmen vermochlen,
die Hervorbringung der Miicken aber durch Gottes All-
macht geschah: ,,C?ottes Finger!*

Der arabische Geschichtsschreiber Al Jakubi (9. Jahr-
hundert) weil zu berichten, dafi die #gyptischen Zau-
berer hohle Stabe und Lederschgﬁuche hat-
ten, die sie mit Quecksilber fiillten ; auBler-
dem hatten sie den Boden, auf welchen die Stabe
und Schliduche geworfen werden sollten, erwiarmt. Da
nun das Quecksilber in den hingeworfenen Stiben
und Schlauchen durch den warmen Boden gleichfalls
erwarmt wurde, dehnte es sich aus, und die Stiabe
und Schlduche begannen sich infolgedessen zu be-
wegen, als wenn sie liefen. — Das ist offenbar ein Ver-
such der Juden, die schwierige Frage beziglich der
Kunststiicke der Agyptischen Zauberer zu losen.

Geradezu wie eine Erwiderung auf den erwihnten
Einwurf des Ibn Hazm klingt die Erklarung des Ibn Ezra
beziiglich des Stabwunders und seiner Nachahmung durch
die Zauberer: ,Die Schrift unterscheidet zwischen der
Tat des Moses, die eine tatsichliche Verwandlung des
Stabes in eine Schlange ist, und der Tat der Zauberer.
Deshalb heifit es: durch ihr Blendwerk (machten
sie es ebenso, also nicht durch wirkliche Wun erkraft).
Ahnlich schreibt er auch beziiglich der Nachahmung des
Blutwunders und der Hervorbringung der Frosche: Es ist
ein grofler Unterschied zwischen der Tat des Aaron und
der der Zauberer, denn Aaron verwandelte das ganze
FluBiwasser, welches er vor sich hatte, und alles Wasser,
welches in ganz Agypten war, das er nicht sah, ferner



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 205

verwandelfe er flieBende Gewisser, die durch neu zustrd-
mende immer wieder ersetzt werden, endlich dauerte die
Plage sieben Tage. Die Zauberer aber verwandelten nur
ganz wenig Wasser, das in den Gefaflen war, und zwar
nur fiir einen Augenblick, bis der Kénig in sein Haus zu-
riickkehrte . . . (Und Frosche brachten sie hervor) nur
in ganz wenigen Gewissern. Darum erkannte auch der
Pharao den Unterschied zwischen der Tat des Aaron und
ihrer Tat, deshalb rief er auch nach Moses, denn er sah
ein, dall die Zauberer die Plage nur noch gréfler mach-
ten, aber sie nicht einzudimmen vermochten.*

Es seien auBlerdem noch folgende Stellen kurz er-
wihnt, die von den muhammedanischen Kritikern wegen
vermeintlicher dogmatischer Irrtimer beanstandet wer-
den: Die Gotteserscheinung bei den Terebinthen Mambres
Gen Kp. 18), die Geschichte Lots (Gn 19), Abrahams
<he mit Sara, seiner Schwester (Gn 20, 12), Jakobs Ehe
mit zwei Schwestern, sein néchtlicher Kampf (Gn 32,
25 f1.), die Geschichte der Dina (Gn 34) un hamar

Gn 38), Jakobs Spruch iber Simeon, Lewi und Juda
Gn 49, 5—12), das goldene Kalb (Ex Kp. 32) u. a. m. —
ast alle diesbeziiglichen Einwiirfe der Muhammedaner
werden von den damaligen jiidischen Exegeten bespro-
chen und wurden zum Teil schon von Onkelos und
Pseudojonathan wahrgenommen.

b) Widersprechendeundunglaubwirdige
‘ Berichte:

Ganz unglaubwiirdig und ungereimt findet Ibn Hazm
die biblische Darstellung der Paradiesesfliisse; er sagt:
Wer die Gestalt der Erdoberfliche kennt, wird diese Be-
schreibung nicht ernst nehmen kénnen.

Als einen unleugbaren Widerspruch bezeichnet es
Ibn Hazm, dalin Gn 4,2 A b el als Kleinviehhirt erwahnt
wird, wahrend wir in 4, 20 lesen, dafi der erste, der in
Zelten wohnte und Viehzucht betrieb, Jabal war: be-
kanntlich eine Schwierigkeit, die auch heutzutage geltend
gemacht wird. Auch den Juden jener Zeit war sie nicht
entgangen. Raschi behebt sie dadurch, daBl er erkléart,
Abel war Kleinviehhirt, Jabal aber ist der erste GroB-
viehhirt, der als Nomade in Zelten wohnt und von Weide-
platz zu Weideplatz wandert.

Seine ganze raffinierte Rechenkunst wendet Ibn
Hazm an, um die Juden beziiglich des Todesjahres
Mathusalas in ein Dilemma hineinzuzwéngen. Dieser Ur-



206 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

vater starb bekanntlich, da Noe 600 Jahre alt war, d. i
einen Monat und 26 Tage vor dem Verlassen der Arche.
Demnach ist er in der Flut nicht ertrunken, denn in die-
sem Falle hatte sein Tod viel frither erfolgen miissen.
Dann aber gibt es nur zwei Moglichkeiten: 1. Entweder
war er in der Arche und gelangte so bis zum bezeichneten
Alter — allein die Thorah sagt, daB auller den bezeich-
neten acht Personen niemand darin war —, oder er
wurde aulierhalb der Arche gerettet —, doch das wider-
spricht abermals dem Bericht des Finfbuches, das er-
zahlt, daBl alle, die in ihr nicht Aufnahme fanden, um-
kamen.

Ibn Hazm bezeichnet es auch als unglaubwiirdig, da}
die neunzigjédhrige Sara noch imstande gewesen
wére, dem Konig Abimelech von Gerar gegeniiber ihre
Reize zur Geltung zu bringen. Sara galt tatsichlich bei
den é&lteren judischen I.chrern als Ausbund der Schén-
heit. Aber man merkt, dal auch hier die Kritik einsetzte:
Raschi hebt zwar auch die Schonheit der Sara hervor,
aber er sagt: ,Die schwarzen, haBlichen Agypter sind
nicht gewohnt, schone Frauen zu sehen.” Und noch wei-
ter geht Ibn Ezra, wenn er erklart: ,,Schonheiten wie Sara
gab es in ihrer Heimat mehr; aber in Agypten und im
Sitdland war ihr keine gleich, denn infolge des Klimas
wird dort das Aussehen des Menschen entstellt.t)

Ibn Hazm beweist ferner, da die Bemerkung in
Gn 37, 3: ,Jakob liebte den Josef mehr als
alle seine Sohne, weil er ihm in seinem Alter ge-
boren worden war®, nicht am Platze sei. Er sagt, diese
Ursache (die Geburt in seinem Alter) miifite es mit sich
bringen, dall er auch Benjamin in besonderer Weise
liebte, denn dieser wurde ihm mehr als sechs Jahre nach
Josef geboren; derselbe Umstand wiirde auch eine be-
sondere Liebe Jakobs zu Issachar zur Folge haben, denn
dieser war nur um zwei Jahre élter als Josef und um so
mehr eine besondere Liebe zu Zabulon, denn dieser war
nur um ein Jahr alter oder vielleicht gar fast gleichalterig

*) Auf den Gedanken der modernen Kritik, daB in Gn 12, 20 und
26 drei Berichte von einem einzigen Ereignis vorliegen koénnten, ver-
[&llt unser muhammedanischer Polemiker nicht. Wohl aber scheint der
Judische Exeget Ramban von einem Einwand wegen der Ahnlichkeit
der drei Erzdihlungen gewuft zu haben, weil er sagt: Abraham hat
iiberhaupt an allen Orten, welche Residenzen von Konigen waren, seine
Frau angewiesen, sich als seine Schwester auszugeben, weil die Leute
gewohnt waren, schine Frauen in den koniglichen Harem zu schlep-
pen (so erklirt sich also die Wiederholung dieses Vorfalles).



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 297

mit Josef. Denn alle Kinder mit Ausnahme Benjamins
wurden innerhalb sieben Jahre geboren. .

Es iiberrascht, daB die hier vorgebrachte Schwierig-
keit schon zur Zeit des Onkelos gefithlt wurde, denn
dieser iibersetzt: ,,Er war ihm der Sohn des Alters” mit
,er war ihm ein weiser Sohn“. Er versteht demnach un-
ter ,,Sohn des Alters“ einen Sohn, der so erfahren und
weise ist wie wenn er ein lebenserfahrener Greis wire.
Daran schlieft sich die Erklarung des Rabbi Nechemja
in Bereschith rabba, daBl Jakob dem Josef alle Uber-
lieferungen von Sem und Heber gelehrt hat. Ibn Ezra
sucht sich mit ,,dem Sohn des Alters” noch abzufinden,
aber man merkt fast, es ist ihm nicht recht wohl dabei,
allein der jiingere Ramban erklart schlankweg: Es ist
nach meiner Meinung nicht richtig, daBi die Schrift sagen
will, Jakob habe den Josef deshalb mehr als alle seine
Sohne geliebt, weil er der Sohn seines Greisenalters war;
wurden ihm doch alle Séhne im hohen Alter geboren
und Issachar und Zabulon sind nur um ein oder zwei
Jahre alter als Josef. Der Sinn des Ausdruckes ,,Sohn des
Alters® ist vielmehr der: Jakob hat nach Art alter Leute
den (vorlaufig) jﬁnﬁsten Sohn in besonderer Weise an
sich gekettet; er mulite immer bei ihm und um ihn herum
sein. Darum durfte er auch nicht mit den Briidern die
Herden weiden, sondern blieb beim Vater zu Hause. Er
K:ilnnte ihn (mit Freude und Stolz) den ,,Sohn seines

ters®.

Hier ist die Wechselwirkung zwischen Angriff und
Abwehr nicht zu verkennen, besonders wenn man in Be-
tracht zieht, daB beide, Muhammedaner und Jude, aus-
serechnet das Alter des Issachar und des Zabulon als

egenbeweis anfithren. Aber es sei daran erinnert, daf}
schon vor den Muhammedanern Onkelos die Auffassung
,weil er ihm im Greisenalter geboren wurde* durch seine
Ubersetzung abgelehnt hat.

Ibn Hazm rechnet den Juden vor, daB die 22 Jahre,
welche nach der Thorah zwischen dem Verkaufe Josefs
und der Einwanderung in Agypten liegen, fiir die Er-
eignisse, die sich in ihnen begeben haben sollen, nicht
ausreichen. Da hitte Phares im Alter von sieben oder
acht Jahren schon zwei S6hne gehabt!

_ Der judische Exeget Ibn Ezra nimmt diese Schwie-
rigkeit wahr und sagt zu Gn 38, 1: ,,Umn jene Zeit zog
Juda von seinen Briidern weg. Das ist nicht die Zeit, da
Josef verkauft wurde, sondern das geschah vor dem Ver-
kauf, Zu dieser Feststellung zwingt mich der Umstand,



298 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

daBl zwischen dem Verkaufe Josefs und dem Einzug in
Agypten nur 22 Jahre liegen. In dieser Zeit wire Onan,
der zweite Sohn Judas, herangewachsen, hitte frithestens
mit zwolf Jahren geheiratet, dazu kame die Zeit_ der
Schwangerschaft der Thamar, und beim Einzug in Agyé)-
ten héatte ihr Sohn Phares schon zwei Sohne gehabt.” Es
ist die gleiche Beweisfithrung wie bei Ibn Hazm, nur daB
der Jude selbstverstandlich nicht auf Falschung schliefit,
sondern den oben angedeuteten Ausweg zur Losung der
Schwierigkeit findet.

Ibn Hazm halt auch die Zahl der streitbaren Min-
ner, wie sie in Num 1, 46; Num 26, 51; 2. Sam 24, 9 und
1. Par 21, 5 angegeben werden, fiir unméglich. Er berech-
net nach amtlichen Angaben die Oberfliche des Juden-
landes und findet,” es sei génzlich ausgeschlossen, daf
dieses kleine Gebiet eine Bevolkerung ernihren konnte,
die der Zahl von 600.000 oder gar mehr als einer Million
streitbarer Ménner entspricht. Auch sei es unglaubwiir-
dig, daf} die Familie Jakob in so kurzer Zeit zu einem so
groBen Volke herangewachsen sei.

Die Juden wendeten dagegen ein, daB die aufeinan-
derfolgenden Geschlechter sehr zahlreich waren (daf
also in der Bibel Glieder ausgelassen sind). Dem halt der
Muhammedaner die vier Generationen gegeniiber, von
denen in Gen 15, 16 gesprochen wird. Auch stellt er fest,
dafl die Geschlechtstafeln der Bibel die einzelnen Glieder
in ununterbrochener Reihenfolge vom Vater auf den
Sohn, vom ersten Glied bis zum letzten ohne Liicke an-
fihren, so daB also von einem OUberspringen einzelner
Glieder keine Rede sein kann. Er fithrt eine Reihe sol-
cher Abstammungstafeln zum Beweis dafiir an. Die Juden
suchen sich auch damit zu helfen, daB sie sagen, Jakob
und seine Séhne hitten noch andere Kinder gehabt als
die genannten. Aber Ibn Hazm erwidert, ihre Zahl ist in
der Thorah ganz genau angegeben: es sind deren 51!
g}en 46, 8f.) Und in den Volkszihlungskapiteln des

uches Numeri sowie im Buche Josue, wo von der Auf-
teilung des Landes die Rede ist, werden die Stamme,
Untergruppen und Sippen alle namentlich angefiihrt, um
keinen mehr oder weniger als die genannten. Und wenn
die’ Juden tatsdchlich mit ihrer Ausflucht recht hitten,
dann miiften wir die Darstellung der Thorah als irre-
fithrend und lugenhaft bezeichnen. Ibn Hazm sagt, daB
er mit dieser Beweisfithrung einmal einen Juden zum
Schweigen gebracht habe.



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 299

Einen Widerspruch stellt Ibn Hazm auch zwischen
Ex 2, 21 und Num 12, 1 fest. An der ersten Stelle er-
scheint als Gattin des Moses Sephorah, die Tochter des
Madianiten Raguel (Jethro), wahrend an der zweiten
seine Frau eine ,,Kuschitin® genannt wird. Die jidischen
Kommentare nehmen entweder eine zweite Frau des
Moses an, die eine Kuschitin war, oder sie meinen, dal}
die in Num 12, 1 genannte Kuschitin Sephorah selbst ist,
die wegen ihrer schwarzen Hautfarbe als Kuschilin be-
zeichnet wird (Ibn Ezra).

Wie zu erwarten, heben die Muhammedaner auch
den Bericht itber den Tod des M o s e s und den daraui-
folgenden Nachruf auf sein Hinscheiden als sicher nicht-
mosaisch hervor. Der Ausdruck: ,Bis auf den heu-
tigen T ag" verrat, dall diese Stelle lange nach seinem
Tode abgefalt wurde. Ibn Hazm findet auch die 120 Jahre
des Moses nicht in Ordnung: Denn beim Auszug zihlte
er 80 Jahre, im zweiten Monat des zweiten Jahres er-
klarte Gott, dall das Volk noch vierzig Jahre in der Wiiste
herumziehen miisse, und nach Ablauf dieser Frist starb
er: das sind mehr als 121 Jahre!

Der Verfasser der Agwibe %lver herrlichen Antwor-
ten), Al Qarafi, macht auch die Wahrnehmung, dal} von
Moses in der dritten Person erzahlt wird:
,»und der Herr redete mit Moses", ,,und er sprach zu
ihm: rede zu den Sohnen Israels u. a. m. Er schliefit
~daraus, dafl hier weder Gott noch Moses berichtet, son-
dern ein anderer. Wer diese Personlichkeit ist, sagt er
weiter, wissen wir nicht; vielleicht war er ein Feind der
Religion, der die Thorah verfalscht hat. Jedenfalls geht
aus solchen Stellen hervor, da Anderungen vorgenom-
men wurden, so dafl man zur jetzigen Thorah in keiner
Weise Vertrauen haben kann,

c) MiBachtung der Pentateuchgesetze.

Ibn Hazm stellt auch Stellen der Bibel fest, aus denen
hervorgeht, dafl das mosaische Gesetz zu gewissen Zei-
ten nicht beobachtet wurde. So wird in Jo-
sue 7, 24 fi. berichtet, dafl nicht blof Achan wegen seines
Vergehens, sondern auch seine Familie, die an der Sache
unschuldig war, gesteinigt wurde. Das ist gegen das Ge-
setz der Thorah, dal} der Vater nicht wegen der Sinde
des Sohnes und der Sohn nicht wegen der Siinde des
Vaters getotet werden soll (Dt 24, 16 — vgl. 2. Kg 14, 6
und Ez 18, 20).



300 Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik.

Dazu gehort auch die Tatsache, dafl die Israeliten,
welche in der Wiiste geboren wurden, wéihrend der gan-
zen Wistenwanderung unbeschnitten blieben und erst
nach dem Einzug ins versprochene Land die Beschnei-
dung empfingen, da die Altesten aus ihnen schon 59 Jahre
zahlten. Wie konnte Moses die Befolgung dieses Gesetzes,
das Gott mit solcher Strenge eingescharft hatte (Gn 17, 14),

“so lange Zeit unterlassen! Ibn Hazm erzihlt, ein jiidischer
Gelehrter habe ihm auf diesen Einwurf geantwortet: Die
Beschneidung wurde deshalb unterlassen, weil Israel da-
mals auf der Wanderung war. Der Araber bestreitet das
und erklirt, dafl sie lange Zeit an einem Platz verweilten.
Zudem lesen wir im Buche Josue, daf} Josue die Israeli-
ten nach dem Jordaniibergang und vor Beginn der Er-
oberungskampfe im Verlaufe einer ganz kurzen Zeit be-
schnitt — und zwar alle, darunter Minner in der Voll-
reife und Jungménner, wahrend man die Beschneidung
Zzu einer Zeit, da sie noch Kinder waren und da sie noch
ohne Schwierigkeiten und Gefahren hatte durchgefithrt
werden konnen, unterlief. Ibn Hazm bemerkt zum
Schluf: Und der Jude wuflite darauf nichts zu erwidern.

Auch Salomo hat das Gesetz der Thorah nicht be-
obachtet, sagt derselbe Polemiker, denn er hielt nach
1. Kg 4, 6 und 2. Par 9, 25 eine grofle Zahl von
Pferden, was dem Verbot in Dt 17,16 entgegensteht:
»Wenn ein Konig bestellt ist, so soll er sich nicht viele
Pferde halten.” Ibn Hazm und andere Muhammedaner be-
niitzen solche Stellen, um den Juden zu beweisen, dafl das
betreffende Buch, z. B. Josue, das ein Gebot der Thorah
zur Seite schiebt, nicht von Gott geoffenbart ist, denn als
gottliches Buch kann es der Thorah nicht widerspre-
chen — wenn nicht eben auch die betreffende Stelle im
Fianfbuch selbst gefdlscht ist. Oder, unter der Voraus-
setzung, dall beide Stellen‘echt sind, leiten sie davon die
Maoglichkeit der Abrogation eines gottlichen Gesetzes ab,
die die Juden leidenschaftlich leugneten, um nicht zu-
geben zu miissen, daB das Auftreten eines Propheten
nach Moses (Muhammeds), der das mosaische Gesetz
durch seine eigenen Gesetze teilweise aufler Kraft setzt,
moglich ist. Und noch ein Drittes will namentlich Ibn
Hazm mit solchen Fallen beweisen, dall namlich das Ge-
setz nur beim Hohenpriester aufbewahrt wurde und zur
Zeit der Richter und Konige lange Jahrzehnte in Ver-
f{essenheit geraten war: nicht bloB das Volk, auch die

onige kannten es nicht und kiimmerten sich nicht
darum. So war es also leicht, Falschungen vorzuneh-



Stieglecker, Muhammedanische Pentateuchkritik. 301

men. — Aus solchen Fillen aber zu erweisen, dafl die
Thorah in der Richter- oder Koénigszeit iiberhaupt noch
nicht vorhanden war, wie es unsere modernen Kritiker
tun, das la%l ihnen selbstverstandlich ferne, weil sie ja
am mosaischen Ursprung der echten Thorah festhielten.

d) Widersprechende Handschriften und
Ubersetzungen.

Die muhammedanischen Bibelkritiker, unter ihnen
namentlich der unentwegte Haudegen Ibn Taimiyya, er-
eifern sich auch besonders dariiber, dafi die biblischen
Handschriften und Ubersetzungen nicht tibereinstimmen.
Das Entsetzen dariiber ist sicherlich ehrlich, weil sie an
die Form ihres Koran gewohnt sind, dessen ungezihlte
Exemplare vollkommen itbereinstimmen und daher solche
Verschiedenheiten des heiligen Textes in den einzelnen
Ubersetzungen und Handschriften einfach nicht begreifen
konnen. Sie sehen darin einen Beweis fur die Entstellung
und Falschung des heiligen Buches. Die muhammedani-
schen Kritiker wissen, dal die Samariter eine
Thorah haben, ,die aber eine andere ist als die der Ju-
den®, sagt Tbn Hazm; und Ibn Taimiyya meint: ,,Obwohl
die Thorah das am besten erhaltene Buch der Christen
und Juden ist, so stimmt trotzdem die Handschrift der
Samariter mit der der Juden und Christen nicht tiberein,
nicht einmal in den zehn Geboten!“ Ibn Hazm sagt, er
‘habe die Thorah der Samariter nicht eingesehen, aber
aus ihrer Geschichte 148t sich mit Sicherheit schlieflen,
dafBl sie noch schlechter ist als die der Juden, weil sie ja
(die Samariter) keine Propheten hatten.

Ibn Hazm bringt weiter einzelne widersprechende
Angaben der Septuaginta. Er fithrt die ganze Sethiten-
linie auf sowie die Stammtafel von Sem bis Abraham
nach dem Masorah- und Septuagintatext mit den bekann-
ten Zahlenunterschieden in beiden Uberlieferungen und
sagt dann: Eines von beiden mufB falsch sein, entweder
der Septuagintatext oder der hebriische — oder es sind
beide falsch! Und das ist das Richtige, wie es sich aus
den erbrachten Beweisen ergibt. Und das Ceterum cen-
seo: Also muB die Religion der Juden und Christen
falsch sein, weil sie auf gefalschten Biichern fufit. — Al
Qarafi macht ebenfalls auf diese Zahlenwiderspriiche auf-
merksam und erklart, daB kaum eine Handschrift mit
der anderen iibereinstimmt. ,,Und wenn sie schon solche



302 Schmidt, Der moderne Aberglaube.:

- Texte gefalscht haben®, so schliefit er seine Darstellung,
»deren Anderung fur sie eigentlich gar keine Bedeutung
hat, wie die Lebensjahre der Propheten und ihrer her-
vorragenden Gesandten, wie werden sie erst liigen (durch
Falschung der Schrift) iitber Muhammed und in Dingen,
die fiir sie eine besondere Bedeutung haben!*

(Schlufi folgt.)

Der moderne Aberglnube in seiner Uerbreitung, seinen
Wurzeln und Folgen.

Von Phil. Schmidt S. J.

Dem bekannten Worte Pascals: ,,Incrédules, les plus
crédules de tous” hat einmal Goethe in seinen Gespra-
chen mit Eckermann die Fassung gegeben: ,.Der Unglaube
ist als ein umgekehrter Aberglaube zum Wahnsinn un-
serer Zeit geworden.” Dies Wort gilt heute mehr als zu
Goethes Zeit. Es ist eine Erfahrungstatsache: Wo nicht
christliche Glaubenserkenntnis im Menschenherzen tief
verankert ist, waltet mit dem Unglauben zugleich der
krasseste Aberglaube. ,Der Mensch ist einmal fir den
Glauben und die Religion geschaffen, und ibernimmt er
es, dieselben in frevelndem Leichtsinn iiber Bord zu
werfen, so hat er den wahren Kompafl fiir das sturm-
volle Meer dieses Lebens verloren, irrt schiffbriichig auf
demselben umher und klammert sich im Zerfall seines
Innern an Wahn- und Truggebilde.”t) Das ungléaubige
Herz wird ebenso ein fruchtbarer Wurzelgrund fir
Wahnideen jeder Art, wie ein brachliegendes Feld fir das
Unkraut. Unter der vielgestaltigen Not und Verworren-
heit unserer Tage hat aberglaubisches Wesen und Den-
ken einen solch erschreckenden Umfang angenommen,
daf} staatliche Stellen in letzter Zeit sich veranlaft sahen,
mit schirfsten Strafen dagegen einzuschreiten. So haben
unter dem 1. Mai 1934 der Berliner Polizeiprasident und
mehrere deutsche Regierungsprisidenten fir ihre Be-
zirke den ganzen Wahrsageunfug wie Sterndeuterei,
Horoskopstellerei, Kartenlegen, Handlesen, Traum- und
Zeichendeuten verboten. Auch vom seelsorglichen Stand-
punkte ist Aufklarung und Kampf gegen den immer
weiter um sich geifenden Aberglauben heute dringliche
Notwendigkeit. Nach dem unumsté8lichen Zeugnis der

') Fehr, Der Aberglaube und die Kirche des Mittelalters, S. 8.



