Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion. 29

vom Zorn der Gottheit. Nicht Gelibde und Verséhnung
der ergrimmten Gottheit lassen Abraham zur Opferung
seines Sohnes schreiten, sondern Gottesliebe iiber alles
(V. 16). Ferner wurde Isaak nicht entriickt. Den Hirsch
bringt man in die biblische Erzahlung nur hinein, wenn
man entgegen dem masoretischen Text und den alten
UTbersetzungen ‘ajil = Widder umpunktiert in ’ajjal =
[Hirsch. Die Parallele gestaltet sich in Wirklichkeit hauch-
diinn.

Der biblische Abschnitt von Abrahams Kindesopfer
ist nicht Sage, ist nicht ein verblafiter Mythus, er ist Ge-
schichte. Da némlich dem jahweglaubigen Israel Men-
schenopfer als Greuel galten (Dt 12, 31), wiirde niemand
sich dazu verstanden haben, Abraham, dem Stammvater
des israelitischen Volkes und des Messias, den Entschlufl
anzudichten, sein eigenes Kind zu opfern. Der berithmt
gewordene Ausspruch des Propheten Samuel: Melior est
oboedientia quam victimae (1 Sm 15, 22) klingt wie ein
Echo der Erzahlung in Gn, Kapitel 22,**) ist prophetische
Bestiatigung der Geschichtlichkeit dieser Erzéhlung.

Astrologie und Offenburungsreligion.

Von Dr theol. et phil. Anton Seitz, Universitiitsprofessor in Miinchen.

,»Es gibt mehr Dinge zwischen Himmel und Erde, als
gelehrte Schulweisheit sich trawmen lafit.” Mit diesem
gedankenlos hingenommenen Schlagwort schleicht selbst
der krasseste Aberglaube sich ein, auch in Kreise reli-
gidsen Glaubens und wissenschaftlicher Bildung, unge-
achtet noch so energischer Proteste der offiziellen Reli-
gion und Wissenschaft auf der Hohe modernen Kultur-
fortschrittes. ,,Als Frucht der Unwissenheit, Leichtglau-
higkeit, Phantasie und des lebhaften Verlangens, gewisse
Lirfolge zu erzielen, rankt er sich wie ein Parasit
(= Schmarotzergewichs) an allen Religionen empor, mit
dem Unterschiede jedoch, dafi die einen unabléssig sich
hemiihen, ithn abzuschiitteln, wihrend andere ihn dulden
und sogar grofiziechen.” Der magische Aberglaube ins-
besondere ist als ,,bewulite Nachaffung” der Religion
deren ,geschworener Feind®, weil er ,trotz der Religion
zum Ziele gelangen, d. h. die unsichtbare Welt zwingen

M Kdénig, Die Genesis”, Giitersloh 1925, S. 553.



30 Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion.

will, selbst gegen Gott dienstbar zu sein“.) Er ist selbst-
herrliches geschopfliches Streben nach gottgleichem
Wissen und Kénnen. Insofern erscheint er ,,als der ver-
botene Baum der Erkenntnis des Guten und Bosen, des-
sen Frucht die Essenden zu Gottern macht, denen alle
Geheimnisse der Natur entschleiert sind. Der Gegensailz
liegt schon in der Wurzel: Die Religion fithrt zur An-
erkennung einer hochsten, iiberweltlichen Personlichkeit
als Ursache und damit Herr und Lenker der Natur und
ihres Laufes. Die Magie dagegen wendet sich mit Um-
gehung jener hochsten Personlichkeit an die unpersén-
lichen Krafte der Natur selbst; sie glaubt, daB, wo die
Naturforschung versagt, doch noch Mittel und Wege vor-
handen seien, kirzer, schneller und sicherer, unabhin-
giger (man braucht den lastigen Gegenforderungen dieses
hochsten Wesens sich nicht zu fiigen) und mit einer Art
metaphysischer Bestimmtheit die gewiinschten Wirkun-
gen zu erreichen®.?) Darin liegt aufs tiefste begriindet
das irreligiése und unsittliche Wesen und die schwere
Stndhaftigkeit des Aberglaubens, zumal des faszinieren-
den astrologischen Massenwahnes. Statt mit demiitigem
und willigem Gottvertrauen sich unbedingt hinzugeben
dem allweisen und allgiitigen Vater im Himmel, welcher
alles zum Besten derer lenkt, die ihn lieben, forscht und
fahndet man nach eingebildeten Geheimnissen eines an
Gottes Statt allmichtigen Schicksalswaltens. Einem blin-
den Verhingnis im Weltall soll ein, wenn auch noch so
guter, verniinftiger und freier Wille letzten Endes ret-
tungslos preisgegeben sein. Ihm soll er ohne Riicksicht
aul personliches sittliches Verdienst stumpfsinnig und
ohnméchtig sich beugen, weil er nur dadurch unange-
nehmen Uberraschungen vorbeugen kann. Religion oder
»vernunftgemifier Gottesdienst” (Rom 12, 1) aus freier
Hingabe wird hiemit verkehrt in vernunft- und freiheits-
widrigen Schicksalsdienst.

Gegen solche Abgotterei eines in der Himmelsschrift
der Sternenwelt vorgezeichneten unentrinnbaren Mensch-
heitsgeschickes hat die eine wahre Offenbarungsreligion
von jeher aufs entschiedenste Stellung genommen. Schon
im unvollkommenen Alten Bund hat Gott durch seinen
Gesetzgeber Moses sein auserwihltes Volk aufs eindring-

) Bischof A. Le Roy, Die Religion der Naturvélker, deutsch von
G. Klerlein, Pfarrer zu Rixheim in ElsaB, 1911, 480.

*). P. With. Schmidt S. V. D., Der. Ursprung der Gottesidee I°,
Miinster 1926, 439.



Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion. 31

lichste gewarnt: ,,Dal} ihr nicht etwa die Augen zum Him-
mel erhebet und Sonne, Mond und alle Gestirne des Him-
mels, im Truge befangen, anbetet!” und: ,.Bei dir sei nie-
mand zu treffen, der Wahrsager befragt! Jene Volker,
deren Land du in Besitz nehmen wirst, héren auf Zei-
chendeuter und Wahrsager. Du aber sollst vollkommen
und ohne Fehl zu dem Herrn, deinem Gott, halten! Der
Herr sprach zu mir (= Moses): Einen Propheten werde
ich ihnen erwecken aus der Mitte ihrer Briider, gleich
dir, und er wird ihnen alles sagen, was ich ihm gebiete.
Der Prophet aber, der, von Vermessenheit verblendet, in
meinem Namen sprechen wollle, was ich ihm nicht zu
sagen befahl, der werde getotet® (5. Mos 18, 10. 13 1.
17 1. 20)! Daraus geht klar hervor: Es gilt als todeswiir-
diges Verbrechen, das auserwihlte Gottesvolk von der
einzig wahren amtlichen Offenbarung Gottes durch seine
von Moses an ihm gesandten Propheten abwendig zu
machen und zu verfithren, Offenbarungen aus einer an-
deren als dieser einen authentischen gottlichen Offen-
barungsquelle anzunehmen.

Wo und wann sollte Gott je angeordnet haben, daff
die Konstellationen der Gestirne Gottes Willen anzeigen?
Die Bibel darf nicht millbraucht werden zur Verdrehung,
als oh sie eine formliche Anerkennung astrologischer
Afterweisheit enthielte. Im Buche Job (38, 31. 33) heilit
es: ,,Kannst du verkniipfen die hellen Sterne? Kennst du
des Himmels Satzung und bestimmst du seinen Einfluff
auf die Erde? — Wer legte in des Menschen Inneres
Weisheit? Wer zahlt der Himmel Grundmafi nach und
des Himmels Einklang?“ Im Zusammenhang dieses Ka-
pitels ist positiv keine Rede von menschlicher ,,Wissen-
schaft® uberhaupt, geschweige denn Astrologie, sondern
blol negativ vom geraden Gegenteil, von menschlicher
Unkenntnis und Unfahigkeit, die Weltratsel zu 16sen und
zu begreifen, wie wunderbar die Schépferweisheit eine
so harmonische Ordnung im Weltall eingerichtet hat.
Auf menschlicher Seite ist Gottes ,,Ratschlufl verhillt
durch Unverstand” (V. 2). Der , Einflufi des Himmels auf
die Erde” aber ist im biblischen Rahmen zu verstehen
von dem Zweck, welchen in die Himmelskérper ihr
Schopfer selbst hineingelegt hat. Sie sollen den Men-
schen auf Erden dienen als Lichtquell und Zeitmesser
fir die Tage und Jahreszeiten und die dabei zu verrich-
tenden Erntearbeiten, gemidll dem urspriinglichen bibli-
schen Schopfungsbericht: ,,Gott sprach: Es werden



32 Seitz, Astrologie. und Offenbarungsreligion.

Leuchten am Firmamente des Himmels, die da scheiden
zwischen dem Tag und der Nacht und zu Zeichen seien
und zu Zeiten und zu Tagen und Jahren, dalf sie leuch-
ten am Firmamente des Himmels und belichten die Erde!
— Alle die Tage der Erde sollen Saat und Ernte, Kilte
und Wiarme, Sommer und Winter, Nacht und Tag nicht
aufhoren™ (1. Mos 1, 14 ff.; 8, 22).

Ebensowenig sind als astrologische Sternzeichen zu
milideuten die ,,Zeichen” beim Propheten Joél (2, 30 f.):
»lch werde Wunderzeichen geben am Himmel und auf
Frden®; denn als solche werden ausdricklich angegeben
ganz andere als Sternbilder, namlich ,.Blut und Feuer
und Rauchqualm. Die Sonne wird sich wandeln in Fin-
sternis und der Mond in Blut, bevor kommt der Tag des
Herrn, der grofe und schauerliche”. Hier handelt es sich
offenbar nicht um eine Anordnung Gottes fiir alle Zeiten
vom Beginn der Schopfung an, sondern um eine Vorher-
sagung der Zukunft, namlich des Anbruches des Jingsten
Tages mit den Schrecken des Wellgerichtes, ganz im
Finklang mit ihrer Bekriftigung durch den héchsten
Propheten, Christus selbst: ,,Sogleich nach der Bedring-
nis jener Tage (= den Vorzeichen des letzten Gerichtes)
wird die Sonne verfinstert werden und der Mond nicht
(mehr) seinen Schein geben und die Sterne vom Him-
mel fallen und die Krafte der Himmel erschiittert wer-
den” (Mt 24, 29). ,Blut” bedeutet die Rotglut beim
Weltuntergang, der als Weltbrand durch Zusammenstofi
der Himmelskérper infolge des Entzuges der geordneten
Forterhaltung der Welt durch ihren Schopfer am Ende der
Zeiten vorzustellen ist. — Im namlichen Zusammenhang
hat auch Christus in die Warnung vor eingebildeten Zei-
chen seiner Offenbarungsvollendung und vor den ,,vielen
falschen Propheten* (Mt 24, 3ff. 11) im allgemeinen
eingeschlossen jene vor den astrologischen Wahrsagern
im besonderen und nur ein einziges ,Zeichen des Men-
schensohnes am Himmel'] gelten lassen, das jedoch kein
Vorzeichen ist, sondern bloff das Anzeichen des damit
unmittelbar zusammenfallenden Eintrittes des Weltunter-
ganges, und ausdriicklich erkléart: ,,Uber jenen Tag aber
und die Stunde hat niemand eine (genaue) Kenntnis."
Das hat seinen weisen Zweck im gottlichen RatschluB3:
Die Menschheit soll sich darauf in steter sittlicher Bereit-
schaft halten (Mt 24, 30. 36. 44). Wirde sie sich auf
astrologische Zeichendeuterei verlassen koénnen, dann
wére sie dem allzu menschlichen Leichisinn tiberlassen,



Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion. 33

der vermessen auf Gottes und seiner Sendboten war-
nende Stimme nicht hort, solange er die strafende Hand
des gerechten ewigen Richters nicht unmittelbar fiih-
len mufB.

Im vollkommenen Neuen Gnaden-Bund hat die
Kirche das Anathem bereits ausgesprochen iiber die in
der altchristlichen Zeit entstandene Irrlehre des Pris-
cillian®*), welche Religion ‘und Sittlichkeit durch Astro-
logie unterqrub. Nachdem das auserwihlte Gottesvolk
im Exil ein fiir allemal die Versuchung des Abfalls zum
Gotzendienst heidnischer Umgebung tiberwunden hatte,
brauchte im Christentum der Welterloser vor solchem
Abfall nicht mehr eigens zu warnen. Der astralmytho-
logische Kult stellt ja blof eine Unterart heidnischer Ab-
gotterei dar, den naturalistischen Monismus chaldaischer
Priesterweisheit.

Der Leipziger Theologieprofessor Alfred Jeremias*)
stellt die Hypothese auf: Das Geheimwissen der babylo-
nischen Sternreligion ist wohl bereits unter dem siebten
Urkoénig Emmeduranki von Sippar hervorgetreten. ,Es
mufl schon in den Aaltesten uns bekannten Zeiten eine
esoterische (= nur fiir Eingeweihte bestimmte) Religion
gegeben haben, die in der ,prastabilierten Harmonie’
(= im Voraus festgesetzten Ubereinstimmung) das Wal-
ten einer gottlichen Macht erkannte, deren Wille sich in
den Konstellationen kundgibt: Die Planeten sind die Dol-
metscher des gottlichen Willens, der Nordhimmel und
der Siidhimmel bietet mit seinen Sternen den Kommen-
tar. Alles Irdische ist Abbild himmlischer Vorbilder und
Vorgdange (7f1.). Die géttlich verehrten Gestirne und
Naturkrdfte stehen unter dem Walten einer einheitlichen
Gottesmacht im kosmischen Kreislauf, jenes einzigen
Wesens, das alle Dinge in Ordnung halt (17).” Die Ver-
ehrung dieses Alleinen, den Kult der , Einheitlichkeit der
gittlichen Krafte* des Weltalls, nennt Jeremias irrtiim-
lich ,latenten Monotheismus® statt Monismus. Richtig
urteilt B. Bantsch®): Diese ,,an die Sterne gebundene,
nach ewigen Gesetzen das Weltall durchwaltende Natur-
macht hat als pantheistisch geartete Grofie selbst zu wenig
Personliches (46 i.). Die vier Planetengottheiten: Mar-
duk (Juppiter) = Frithjahrssonne, Ninib (Mars) = Som-

3) Denzinger-Bannwart, Enchiridion, 1911, n. 35, 128.

*) Monotheistische Strémungen innerhalb der babylonischen Re-
ligion, 1904.

5) Altorientalischer und israelitischer Monotheismus, 1906.

,»Theol.-prakt., Quartalschrift.*® I. 1936. 3



34 Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion.

mersonne, Nebo (Merkur) = Herbstsonne, und Nergal
(Saturn) = Wintersonne sind ,Teilerscheinungen der
einen grofifen Gottheit, die in der Sonne wirksam ist
(29, vgl. 33). Die Alltriebkraft im Weltganzen hat man
in der Sonne konzentriert gedacht. Die Hauptlebens-
bedingung hat man verwechselt mit der persénlichen
schopferischen Ursache alles Lebens.

Auch darin irrt Jeremias, dall er noch in seiner
»Allgemeinen Religionsgeschichte®) mit Ed. Stucken,
H. Winckler u. a. auf dem veralteten panbabylonischen
Standpunkt stehen bleibt. Er halt fiir ,,das Grundgesetz
der Welt” die ,,Geheimwissenschaft einer prahistorischen
Zeit"”, die Lehre von ,,der Harmonie zwischen kosmischen
und irdischen Vorgdingen, vom Kosmos als der Stoffwer-
dung der Gottheit und vom Kreislauf mit dem Charakter
der Erlosungsreligion” in dem .eschatologischen Sinn:
»Das Kommen eines gliicklichen Zeitalters nach endgiil-
tigem Sieg tiber die chaotischen Michte wird der voll-
kommenen Urzeit entsprechen.” Dieser von den Babylo-
niern auf alle, selbst die primitivsten Natur-Vélker und
bis zur Urzeit ausgedehnten willkiirlichen Gelehrten-
konstruktion des Panbabylonismus hat nach dem unver-
déchtigen Zeugnis des gediegensten Assyriologen Carl
Bezold?) ,.endgiiltig den Todesstofi versetzt Franz Xaver
Kugler S. J.*) mit dem Ergebnis: Die Babylonier haben
vor Asurbanipal (zirka 700 v. Chr.) selbst gar keine
astronomische Wissenschaft besessen. Jeremias®) stiiizt
sich auf den nicht alt-, sondern neubabylonischen Text:
.» Wenn der Stern des Marduk (Juppiter) im Aufgehen ist,
ist er Nebo; wenn er im Doppelstande hochsteht, ist er
Marduk; wenn er am hochsten steht, ist er der Niburu
(d. h. das alles beherrschende Gestirn des héchsten Punk-
tes im Weltall)” (26) oder Anu, und erlautert ihn rich-
tig: Die ,oberste Gétlertrias: Anu, Bel, Ea (= Himmel,
Erde, Wasser) drangt auf eine monarchische Spitze:
Anu, der schon bei Gudea (einem uns aus den &ltesten
religiosen Dokumenten bekannten Priesterkénig) der
Konig der Gotter heifit, thront im hochsten Punkte des
Weltalls (19, vgl. 9), im ,Nordpunkt der Ekliptik

% 1918, S. 23 ff., 2. Auflage 1924. ‘

) ..Babylonisch-assyrische Religion* in ,Archiv fiir Religions-
wissenschaft von Alb. Dieterich, 1912, 219.

) ,Auf den Triimmern des Panbabylonismus® in ,Anthropos‘
IV, 1909, 477 f¥,

%) Monotheistische Strémungen, a. a. O.



Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion. 35

(= scheinbaren Sonnenbahn), den kein Planet iber-
schreitet”, und #hnlich, wie jener Gott des Himmels:
Anu, auch der Gott der in der Nacht hervorragendsten
Himmelsleuchte, des Mondes: Sin und der Gott des durch
sein rotlich glanzendes Licht auffalligsten Sternes, des
Mars: Ninib, den die Keilinschriften preisen als den ,,all-
gewaltigen, erhabenen, hochsten der Gotter, der allein
tragt die Wirde Anus-Bels-Eas, in dessen Hand Ea die
Geschicke der groBlen Gotter gegeben hat™ (25f.). Wie
im Stierzeitalter, als die Sonne im Tierkreiszeichen des
Stieres: Marduk stand, so werden spéter im Zwillings-
zeitalter Mond und Sonne zu den ,.hochsten Gottern™ er-
hoben als die ,,Zwillinge* und in der Schlufiperiode des
religios-sittlichen Verfalls die Gottin der Wollust: Istar
zur Himmelskonigin und Muttergottin, ,,iber alle Gotter
erhaben” (31f.). Und wie die Babylonier zur Zeit ihrer
Weltherrschaft ihren Stadtgott Marduk an die Spitze der
Gotterhierarchie gestellt haben, genau so haben als
Gegenstick hiezu die Assyrer, die um 1700 v. Chr. als
Kolonisten aus Babylonien ausgezogen sind und um 1100
v. Chr. unter Tigletpileser das babylonische Reich aus
der Weltherrschaft verdringt haben, ihren Haupt- und
Nationalgott Nebo (Merkur), urspriinglich Asur, als ,.ein-
zigen Gott"” verherrlicht mit dem Gebet: ,,Auf Nebo ver-
traue, auf éinen anderen Gott vertraue nicht!* (28).
Diese Anbetung natiirlicher Himmelskérper im Welt-
ganzen (Sonne, Mond und Sterne) an Stelle ihres tiber-
weltlichen Schopfers verliert den inneren Wesens-
charakter der Abgéiterei noch nicht durch die auflere
einheitliche Kronung mit einer monarchischen Spitze
und innerliche Konzentration auf dieselbe, ja nicht ein-
mal durch eine noch intimere Annaherung an den
Monotheismus, durch Hinzufiigung eines anscheinend
transzendental erhabenen und sogar persénlichen Cha-
rakters, solange nicht vollig ernst genommen wird die
tiber alles auller ihm selbst erhabene Unmitteilbarkeit
des wahrhaft einzigartigen Gotteswesens. Wohl sind auf
einen ,fast monotheistischen Ton gestimmt” die ,,zum
mindesten aus der Zeit Abrahams™ stammenden, also
zwei Jahrtausende v. Chr. alten Hymnen in der Bibliothek
Asurbanipals auf den Mondgolt: Sin in den ,noch
nomadischen, nordwestlichen Teilen Mesopotamiens®,
in Ur und Harran. Dort herrschte eine ,,sehr hoch-
stehende, edle Art von Abgotterei”, jedoch immer noch
Abgotterei; sonst hitte Abraham aus dieser seiner Heimat

3*



36 Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion.

nicht auszuwandern brauchen, um den Glauben an den
einen wahren Gott als Stammvater des auserwahlten
Gottesvolkes seinen Nachkommen unversehrt forterhal-
ten zu konnen. Der positiv glaubige Miinchener Orien-
talist Fritz Hommel*) hat nebst seinem Schiiler Ranke,
auch Eberhard Schrader, diesen nach noch vorhandenen
Inschriften aus Sudarabien eingefithrten Mondkult
zu optimistisch beurteilt und zu sehr in die Nahe des
Monotheismus geriickt, weil er das Gottheitswesen ,unter
dem Zeichen des Mondes als Kénig der Sterne und Herrn
der himmlischen Heerscharen und als Valer und Ge-
bieter der Seinen ansah®, unter ,,Protest gegen die sinn-
lichen und grausamen babylonischen Kulte des sengen-
den Sonnengottes und der wolliistigen Venus™. Aufierst
verfuhrerisch wirkt allerdings, zumal auf nicht theolo-
gisch geschulte Laien, der tiherschwengliche Lobpreis des
Mondgottes Sin als ,,Fithrer der Gétter, der im Himmel
und auf Erden allein Erhabene, Vater, Herr der himm-
lischen Heerscharen, an Herrschaft ganz vollendet, Frucht
von sich selbst erzeugt, an deren Fille man nicht genug
sich ersattigt, Erzeuger der Gotter und Menschen, Barm-
herziger, Gnadiger, der das Schicksal bestimmt, den Rat-
schlul des Himmels und der Erde entscheidet, dessen
Befehl nicht geandert wird, im Himmel und auf Erden
allein erhaben. O Herr, unter den Gottern, deinen Brii-
dern, hast du keinen Rivalen!® Allein ein scheinbar
geringfiigiger, als selbstverstindlich nicht weiter beach-
teter Umstand verrat den Pferdefufi der Abgétterei: die
Erwahnung heidnischer Nebengdtter, wenn auch in noch
so untergeordneter Stellung. Das ist absolut unvertrdg-
lich mit Monotheismus, dessen erstes Gebot ja lautet: Du
sollst keine fremden Gotter neben deinem Gott haben!
Gerade ,,der Mondgott ist nie ohne das Gegenstiick des
Sonnenkultus denkbar**) im alten heidnischen Orient,
und die bestechenden Prddikate absoluter Vollkommen-
heiten des einen wahren Gotteswesens werden dadurch
wieder entwertet, dafl ihr innerster Kern, die Einzig-
artigkeit oder Unmitteilbarkeit des ,allein erhabenen™
gottlichen Wesens an ,,Brider unter den Gottern™ durch
obschon abgeschwdchte Teilnahme letzterer in sich auf-
gehoben wird; sie besteht demnach nur in schénen

i Der Gestirndienst der alten Araber und die altisraelitische
Uberlieferung, 1901, 3 ff. g

) Joh. Nikel, ,Das Alte Testament und die vergleichende Re-
ligionsgeschichte” in ,,Weidenauer Studien®, H. 1, 1906, S. 13.



Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion. 37

Redensarten, nicht in Wirklichkeit — eine leere, aullere
Schale ohne inneren, wesentlichen Vollgehalt. Zwar ist
der warme persénliche Ton religioser Ehrfurcht in einem
wesentlich naturalistischen Gélzenkult, wie es der ur-
spriinglich siidarabische Gestirndienst ist, etwas ganz
AuBergewdohnliches, aber deshalb noch lange. nicht ,.ge-
wissermafBen schon die Briicke zum Monotheismus®, wie
Hommel allzu vertrauensselig annimmt, weil tber den
Planeten Venus und Mars, sowie der Sonne als weiblicher
Gottheit, allen voran als ,,eigentliche Haupt- und National-
gottheit” der Mond mit dem Beinamen ,Freund” oder
L Vater” oder ,,Oheim*, d. i. viterlicher Beschiitzer, steht.
Diese Personifizierung liegt viel mehr in der Richtung
zum Pantheismus oder Monismus als zum Monotheismus.
Sie bedeutet sachlich Persénlichkeiispantheismus, jene
unhaltbare, verschwommene Mitte zwischen Pantheismus
und Monotheismus, welche keinen von beiden unverein-
baren Gegensiitzen klar und folgerichtig durchfiihrt, son-
dern vom Monotheismus rein &duBerlich den Begriff des
einen, persénlichen Gottes entlehnt, jedoch innerlich in
ihrer Oberflachlichkeit damit nicht vollen Ernst macht,
sondern stecken bleibt im heidnischen Pantheon mit
monarchischer Spitze. Diese ist blof relativ iiber die
librigen Gottheiten erhaben, nicht absolut oder durchaus
unumschrankt; sie ist durch eine, wenn auch noch so
niedergehaltene, so doch nicht ganz fernzuhaltende Kon-
kurrenz von Nebengéttern nicht nur auBerlich eingeengt,
sondern auch innerlich beschrinkt; denn wahrhaft all-
ursichlich und ,,allein erhaben® kann ohne Widerspruch
in sich selbst doch immer nur Einer sein.

Die aufiere Einzahl macht indes noch nicht das
innere Wesen der Einzigartigkeit aus. Deshalb ist auch
nicht Monotheismus, sondern bloff Monolairie, d. h. An-
hetung eines rein auflerlich und mehr oder minder zu-
fallig, nicht aber innerlich und wesentlich einen Goltes
jener religiose Kult, der in der &ltesten unserer geschicht-
lichen Forschung mittels Ausgrabungen zuginglichen
Region und Epoche betitigt worden ist bei den Urein-
wohnern Babyloniens im Norden: Akkad (= semitisch)
und Siiden: Sumer.**) Diese haben bei den patriarcha-
lisch einfachen Verhéltnissen in ihren kleinen Stadt-
konigtiimern sich noch begniigt mit je einem Stadtgott,

2) Niher Ed. Meyer, Sumerier und Semiten in Babylonien, 1906.
F. Thureau-Dangin, Die sumerischen und akkadischen Kénigsinschrif-
ten, 1907.



38 Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion.

als dessen Statthalter auf Erden (patesi) ihr Konig seine
Herrschaft ausiibte, jedoch nicht im Sinne des seinem
Wesen geméall einzigartigen, in alle Ewigkeit keinen an-
deren Gott neben sich duldenden wahren Gottes. Nach
Unterwerfung von Nachbarstadten trugen sie kein Beden-
ken, auch deren Stadtgotter hinzunehmen, nur unter der
Oberherrschaft des angestammten eigenen Stadtgottes.
In solcher Monolatrie liegt naturgemall die Entwicklung
zum Polytheismus, die beim echten Monotheismus grund-
satzlich ein fir allemal ausgeschlossen bleibt. — Unter
samtlichen Volkern der Erde ist nur ein einziges: Israel
in der monotheistischen Urreligion gemif der Uroffen-
barung Gottes an der Wiege des Menschengeschlechtes
unversehrt bewahrt geblieben, und zwar durch wunder-
bare Fahrung und Fiigung der gottlichen Heilsvorsehung,
nicht aus eigenem, natiirlichem Trieb ,,semitischen Ras-
seninstinktes®™, wie der Gottesleugner Renan bhehauptet
hat; denn monotheistischer Naturdrang zeichnet gerade
die semitischen Volker im allgemeinen nicht aus. Alle
tibrigen Volker auBlerhalb des auserwéhlten Gottesvolkes
sind im Laufe der Zeit von dem einen wahren Gott im-
mer mehr abgefallen.

Gerade in der vermutlichen Urheimat des Menschen-
geschlechtes, in der {fruchtbaren Tiefebene Mesopota-
miens zwischen den gewaltigen Stréomen Euphrat und
Tigris, konnen wir diese stetig abwdrtsgehende religions-
geschichtliche Kulturentwicklung vom wahren Glauben
zum heidnischen und inshesondere astrologischen Aber-
glauben noch deutlich verfolgen an der Hand eines wert-
vollen Biichleins von dem Universitatsprofessor fiir alt-
testamentliche Wissenschaft Gottfried Hoberg*®) in Frei-
burg i. Br.: Nach fortschreitender Tritbung der vor-
nehmsten Geisteskraft, der gottebenbildlichen Vernunft,
durch siindhafte Leidenschaft hat die Menschheit im
Heidentum mit der niedrigeren Seelenkraft der sinn-
lichen Phantasie nach menschlicher Vorstellungsweise
den unsichtbaren Weltschopfer verdrangt durch sein
sichtbares Schopfungswerk, das Weltall, und dieses mit
gottlichen Kraften beseelt. Sie hat das Weltganze zu-
nachst geteilt in eine obere, ménnliche und eine untere,
weibliche Halfte und diese beiden Welthalften mytholo-
gisch ausgestaltet zu einem Gotterpaar: Lachmu und
Lachamu, spater Anschar (Mann — Himmel und Sternen-

1) Bibel oder Babel? 1907, 57 f.



Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion. 39

welt) und Kischar (Weib — Erde und Wasser), bezw.
Apsu und Tiamat (Prinzip des Lichtes, der Ordnung, des
Kosmos und der Finsternis, der Unordnung, des Chaos).
Dieses eine Urgotterpaar wurde im Laufe der Zeit erwei-
tert zu der bereits erwéahnten Dreiheit von Hauptgotter-
gestalten, die in eins zusammenfallen mit den drei Haupt-
bestandteilen der Natur: Anu, bezw. Nebo von Borsippa
— Himmel, Bel von Nippur = Erde und Ea von Erida
— Wasser. Von diesen drei Hauptbereichen des Weltalls
wurden immer weitere Stiicke, in erster Linie Mond,
Sonne und Planeten, herausgenommen zur Ausgestaltung
von Sondergdttern, die, dem menschlichen Wesen gleich,
geschlechtlich aufgefat wurden. Auf solche Weise nahm
die Vielgotterei immer mehr iberhand. Aus dem ur-
spriilnglich einen Stadtgott waren unter den patriarchali-
schen Urkénigen bei Eanna-tum schon neun und bei
Gudea achtzehn, also das Doppelte geworden. Unter dem
bedeutendsten, dem sechsten Herrscher der I. Dynastie
Babylons, dem berithmten Zeitgenossen Abrahams: Ham-
murapi, dessen Regierungszeit F. X. Kugler S. J.**) 1947
bis 1905 v. Chr. ansetzt, zihlte man bereits sechzig Got-
ter. Ebenso stieg in Assyrien die Zahl der Gétter von sie-
ben in der Bliitezeit spiter immer hoéher hinauf.)

Im 6. Jahrhundert v. Chr. vollzog sich im neubaby-
lonischen Reich ein denkwiirdiger Umschwung. Man war
des vielgestaltigen Gotterwesens der volkstiimlichen
Mythologie iiberdrissig geworden und suchte dem
pelytheistischen Pantheon eine dem gebildeten Menschen
mehr zusagende, einheitliche Spitze zu geben, &ahnlich
wie gleichzeitig auch bei anderen Volkern des Ostens,
namentlich in Indien. Der bekannte Sanskritforscher Max
Miiller hat fiir diesen religionsgeschichtlichen Prozel3 den
Namen Kathenotheismus gepriagt. Das bedeutet: Unter
den vielen Gottern wiahlte man je einen (kathena) nach
seinem personlichen Geschmack aus zu einer bevorzug-
ten Verehrung, so daf er mehrere andere Gotter mit-
umfafite. Man pries z. B. den einen Stadtgolt von
Babylon: Marduk der Reihe nach zugleich als Marduk
der Kraft (Ninib), des Kampfes (Nergal), der Herrschaft
(Bel), des Lichtes (Samas), der Erleuchtung der Nacht
(Sin), des Regens (Addu), des Geschéftes (Nabu), in dem
Sinne, daf} eine ganze Reihe von Gottheiten gelegentlich
als eins mit der allein in den Vordergrund gestellten Gott-

1) Sternkunde und Sterndienst in Babel II, 1924, 570.
15) Hoberg, ebd. 56. :



40 Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion.

heit ‘anerkannt wurde. Man brauchte dies nur zu ver-
allgemeinern, dann war die ganze Mannigfaltigkeit der
polytheistischen Gottergestalten aufgelost in eine ein-
formige Alleinheit. Das war der Weg zum Monismus,
nicht Monotheismus. Denn eine Vielheit von auflerlich
verschiedenen, nebeneinander bestehenden Gottheiten
kann innerlich und wesentlich als eine und dieselbe Gott-
heit nur dann betrachtet werden, wenn jene Mehrheit
von Gottern als nur mannigfache Erscheinungsweisen
oder Offenbarungen (,,Manifestationen®) im Grunde eines
und desselben Wesens in Betracht kommen, wenn somit
das Mehr- oder Vielfache blofi dullerer Name oder leerer
Schall und Schein, der dahintersteckende Wesenskern
aber eine Alleinheit ist. Der Rigveda (I, 164) hat dieses
Verhiltnis in der Form ausgepragt: ,,Man nennt es (in
der volkstiimlichen Mythologie) Indra, Varuna und Mitra,
Agni. — Vielfach benennen (der #&uBeren Erscheinung
nach), was eins ist (dem innersten Wesenskern nach),
die Dichter.” — ,,So bereitet sich” durch den Katheno-
theismus in Neubabylonien, ebenso wie in Indien und
anderwérts, im 6. vorchristlichen Jahrhundert ,der
Grundgedanke von der Alleinheit vor, daf} alle Vielheit
nur Schein ist“.**) Was hiemit angebahnt war, hat als-
bald vollendet die mystisch-monistische Phantasiespeku-
lation der gelehrten Priesterkaste mit ihrer Geheim-
wissenschaft.

Der orientalistische Religionsforscher Franz Cu-
mont*’) hat den tieferen Sinn der Astrologie im System
des naturalistisch-monistischen Religionskultus heid-
nischer Abgoétterei klar herausgestellt: ,,.Die chaldaische
Kosmologie vergottert alle Elemente. Sie betrachtet die
Welt als einen groffen Organismus, dessen samtliche
Teile, innig verbunden, in Gegenwirkung zueinander ste-
hen: Die machtigsten Gotter sind die Sternbilder und die
Planeten, welche den Lauf der Zeiten und der Dinge
regieren, vor allem die Sonne (121 f.). Das Fundamental-
dogma der Astrologie hat als Grundlage die Idee der
,Sympathie’ (= Abgestimmtheit aller Weltbestandteile

aufeinander) — ebenso alt wie die menschliche Gesell-
schaft —. Die Chaldéer legen nur die itherwiegende Kraft
den Gestirnen bei — auf Kosten der anderen Natur-

objekte, der Steine, Pflanzen und Tiere, in welchen der

%) Moritz Winiernitz, Geschichte der indischen Literatur I, 1,
1905, 88.
17 Die Mysterien des Mithra®, 1911.



Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion. 41

primitive Glaube der Semiten®, uberhaupt der ,volks-
timliche Aberglaube schon vor der Verbreitung der
orientalischen Lehren* solche geheimnisvolle Krifte ,,ge-
sucht hatte” (157 £.).

Wenn vielfach als dlteste Heimat der Sterndeutung
Agypten angesprochen wird, so bestehen folgende Be-
denken dagegen: Im allgemeinen wird ,,der babylonische
Ursprung der dgyptischen Kultur, nachgewiesen von Pro-
fessor Dr Fritz Hommel“*#), bestatigt durch ,naturwis-
senschaftliche Beobachtungen an den alten Mumien und
die Herkunft verschiedener altigyptischer Haustiere wie
die vergleichenden Sprachstudien®.*®) Die Chronologie
des Pharaonenreiches ist, hauptsiachlich wegen Nachein-
anderaufzahlung gleichzeitig regierender Dynastien und
mangelhafter heimischer Quellen, nichts weniger als ver-
lassig.??) Zwar sind uns schon etwa 1'/s Jahrtausende vor
Christus aus Agypten iiberliefert ,,Sonnenlitaneien®, d. h.
75 magische Anrufungen des Sonnengottes und (unter der
19. Dynastie) ein Kalender ginstiger und ungiinstiger
Tage, je nachdem auf dieselben ein mythologisches Er-
eignis fiel.>*) Aber solcher magisch-mystischer Aberglaube
im Rahmen der Mythologie des volkstiimlichen Polytheis-
mus ist nicht zu verwechseln mit eigentlicher Astrologie,
deren Urheimat Chaldaa gewesen ist, und ein mythologi-
sches Horoskop ist nicht ohne weiteres als ein astrologi-
sches zu betrachten.

Jedenfalls steht aulier Zweifel, dai Ursprung und
Wesen der Astrologie, ohne welches sie ihren ganzen
Sinn verliert, nicht wahre Gottesoffenbarung in sym-
bolischer Einkleidung ist, sondern Abfall von der mono-
theistischen Uroffenbarung an die gesamte Menschheit,
welche mit der Erschaffung der Gestirne ganz andere
Zwecke verbunden hat; Abfall von der erfahrungs- und
vernunftgeméBen Theologie zu phantastischer und kin-
disch naiver Mythologie, zur Beseelung der Sterne nach
Menschenart, nach Herabzerrung des gottlichen Wesens
zu einem menschendhnlichen, des schopferischen Ur-
bildes zum geschopflichen Abbild. Dazu kam noch eine
weitere Verschlechterung der wenigstens dem gemiitvol-

1) Miinchen 1892.

) Ernst Roloff, Agypten einst und jetzt (Fortsetzung des Wer-
kes von Friedr. Kayser), 1908, 30.

*) Breasted-Ranke, Geschichte Agyptens, 1910, 12 f., 21 ff.

#) Alfr. Wiedemann, Die Religion der alten Agypter, Miinster
1890, 46 f.



492 Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion.

len, volkstiimlichen Empfinden entsprechenden Mythen-
dichtung zu einem gekinstelten, je gelehrteren, desto ver-
kehrteren System, zu einem metaphysischen Hirn-
gespinst verknocherter Gelehrtenabstraktion: Allverbun-
denheit der Erscheinungen des alleinen Weltwesens, einer
unbewuBiten Allvernunft und Alltriebkraft, nach einem
ebenso unverstindlichen wie unverstindigen und unsiti-
lichen, weil mit der Willkar blinden Zufalls und mit un-
verdienter, unwiderstehlich grausamer Notwendigkeit
alles, Gotter- wie Menschenwelt, vergewaltigenden
»schicksal“. — Und das moderne Neuheidentum schamt
sich nicht, ungeachtet der durch Christus vollbrachten
Welterlésung, in riickschrittlichster Weise nachzuspre-
chen solchen irreligiosen Massenwahn, welcher die Re-
ligion, d. i. Hingabe der edelsten menschlichen Geistes-
krifte zur Anbetung ihres Schopfers in Geist und Wahr-
heit, verzerrt in das gerade Gegenteil, die Entwiirdigung
gottlichen wie menschlichen Wesens durch stumpfsin-
nigste Resignation und schmachvollste Unterwiirfigkeit
unter eine eingebildete Willkiir- und Gewaltherrschaft
schlimmster Sorte, einen geistlosen Mechanismus krank-
hafter Phantasiekonstruktion.

Mag man diese widernatiirliche und widersinnige
Phantasie-, nicht Vernunftspekulation eines monistischen
Hirngespinstes: ,Das Sternensystem ist der Organismus
des Allgeistes wie immer beschonigen und mit moder-
nem Bildungsfirnis aufputzen als ,,.der Gottheit leben-
diges Kleid‘, um mit Goethe zu sprechen®, so spricht man
ebendamit unbewulit das vernichtendste Urteil iiber sich
selbst und die moderne Kultur. Denn sogar der Monis-
mus- und Goethe-Schwirmer Ludwig Stein®?), Philo-
sophieprofessor in Bern, hat sich das kostbare Gesténdnis
entschliipfen lassen: ,,Wie Plato zuletzt nicht die ,W a h r-
heit, sondern die ,Schonheit’ voranstellte, so suchte
Goethe den ,Mittelpunkt’ der Welt zuletzt in der Erschei-
nung, ,die sich selbst geniefit’.“ In seiner vollendeten
Kunst des Lebensgenusses hat Goethe — hierin mehr
Dichter als Denker! — von der beriickenden Poesie
monistischer Gefiithlsergiisse nicht minder sich berau-
~ schen lassen, wie deren spaterer Hauptverfechter: David
Strauf.**) In tberschidumender Begeisterung, die freilich
in gereiftem Alter in ihr entgegengesetztes Extrem bitter-
ster Enttauschung umgeschlagen ist, hat Straufi als

22) Dualismus oder Monismus? 1909, 51, 55.
23) Der alte und der neue Glaube®: Similiche Schriften VI, 1877.



Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion. 43

jugendlicher Schwirmer im Namen der Monisten aus-
gerufen: ,,Wir fordern fir unser Universum dieselbe
Pietit, wie der Fromme alten Stiles fiir seinen Gott” (97).
Wir suchen religiose Erbauung nicht ,nur in einer
Kirche* oder in der Bibel. ,,IJn dem Ather, worin unsere
groflen Dichter uns erheben, da lost sich jedes irdische
Weh* (25), da finden wir ,,Anregung fiir Geist und Ge-
miit, fiir Phantasie und Humor, die nichts zu wiinschen
tbrig 1aBt* (199). — Gewil, ,,der pantheistische Monis-
mus besitzt die Zaubergabe, alles, was er bertihrt, sofort
mit dem Strome goldener Poesie zu tberfluten, aber —
die Wahrheit ist in diesem Strom von Poesie ertrunken®,
hat Professor Ignaz Klug in seinen geistvollen ,,Lebens-
fragen fir Studierende und gebildete Laien***) solchen
Phantasie- und Gefithlsmenschen schlagfertig entgegen-
gehalten. Ja, Goethe hat sich selbst geschlagen durch die
freilich auf sich selbst nicht angewandte niichterne Ver-
standeserkenntnis, daf} es nicht ratsam ist, von der je-
weils herrschenden Zeitstromung kritiklos sich fortreifien
zu lassen; denn, sagt er wortlich, ,,in Zeitungen, in En-
zyklopadien, auf Schulen und Universititen, tiberall ist
der Irrtum obenauf, und es ist ihm wohl und behaglich
im Gefithl der Majoritit, die er auf seiner Seite hat".
Und wie ein kalter Wasserstrahl aus Berlin mag auf die
Nachbeter moderner Zeitgotzen, insbesondere des immer
noch zugkraftigen der monistischen Astrologie, wirken
der Ausspruch des gefeierten Historikers Treitschke:
,Nichts ist schwerer als die niederschlagende Wahrheit,
daB die 6ffentliche Meinung ganzer Zeitalter sich im Irr-
tum bewegen kann. Das menschliche Denken, gerade
wenn es sich gehen 1aBt, sich nicht streng an die Logik
bindet, gerat stets in Monismus — die Modephilosophie.*
Auch der persénlich’ stark zum Monismus hinneigende,
ideal gesinnte Jenaer Philosoph Rudolf Eucken hat un-
umwunden bekannt, daf} auf dem Boden der Geschichte
auch der Irrtum viele Macht besitzt, und der Besitz nicht
immer das Recht erweist.”*®)

Wie speziell die Astrologie auch nicht den geringsten
Wahrheitstitel aufzuweisen hat, sondern nur Schein und
Trug und Widersinn in sich selbst, wollen wir im folgen-
den unwiderleglich nachweisen, hier aber blofl noch auf

1) 3 Auflage 1909, S. 86.

%) Die angefithrten Ausspriiche von Goethe, Treitschke und
Eucken hat der Deist Otto Fliigel seiner Schrift iiber ,Monismus und
Theologie®, 1908, S. III u. IV, als Motto varangestellt.



44 Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion.

einen fiir ihre Unvereinbarkeit mit der gottlichen Offen-
barungsreligion besonders wichtigen Punkt hinweisen.
Um sich in den Kreisen der Bekenner des Christentums
anzubiedern, pflanzt sich der moderne Aberglaube ver-
wegen an den Ursprung des Christentums selbst hin mit
der Finte: Die ersten Anbeter des Christkindes, die
Magier aus dem Morgenlande, dem klassischen Lande
des Gestirnkults, waren Astrologen, und die Heilige Schrift
selbst approbiert formlich die Astrologie als den Weg
zu Christus und zum Christentum durch ihren authen-
tischen Bericht (Mt 2, 1. 2. 7): ,,Weise aus dem Mor-
genlande kamen nach Jerusalem und sprachen: Wo ist,
der geboren worden ist, der Konig der Juden? Wir haben
nimlich seinen Stern im Morgenland gesehen und sind
gekommen, ihn anzubeten. — Und Herodes erfragte von
ihnen genau die Zeit des Sternes, welcher erschienen
war.” Da haben wir die Konstellation des Geburtssternes
und die Bestatigung des Horoskopes durch die Auffin-
dung des Geburtstagskindes. Nach dem Grundsatz der
katholischen Gnadenlehre: ,,Gratia supponit naturam =—
die Gnade setzt die Natur voraus” wird hiemit die Astro-
logie als naturgeméfe Grundlage gottlicher Offenbarungs-
gnade legitimiert!

Gewili kniipft die Offenbarungsgnade an die natur-
gemilie Eigenart der Weisen aus dem Morgenlande, an
die scharfe Beobachtung der Gestirne, zumal bei Wiisten-
bewohnern, an. Aber deckt sich diese wirklich mit Astro-
logie? Im papstlichen Bibelinstitut zu Rom hat 1930 der
Jesuit P. Giuseppe Messina ein Buch herausgegeben: ,.Der
Ursprung der Magier.“ Darin hat er als ,unrichtig die
Behauptung”® von Scheftelowitz zuriickgewiesen, ,,dafl
,der Magismus ursprimnglich Zauberei, Stern- und Traum-
deuterei bedeutet’. Wir miissen zwei ganz verschiedene
Magierklassen unterscheiden: eine zoroastrische und eine
erst spiter entstandene chaldaische. Dieser miissen wir
Astrologie, Wahrsagerei und Zauberei nach babyloni-
schem Muster zuschreiben (63). Urspriinglich ist unter
magu (Gabe) die rechtglaubige, religiose Lehre von
Zarathustra zu verstehen (71, vgl. 75) und unter Magier
ein religiéser, nach auflen abgeschlossener Stand, da die
Reform Zarathustras, ein philosophisch-theologisches
Lehrsystem, vergleichbar dem platonischen, nur bei
wenigen Auserwéhlten auf Verstandnis rechnen konnte
(78). Dio Chrysostomus®*) bezeugt: Menschen, welche

O On 36, 40T 19T



Seitz, Astrologie und Oﬁ'enb;a.rungsreligion. 45

von Natur fiir die Wahrheit sehr empfdnglich waren und
die Gottheit verstehen konnten, nannten die Perser Ma-
gier. Sie allein wuliten Bescheid iiber die Goltheit und
die Art ihrer Verehrung. Cicero®) weill, dafl bei den
Persern keiner  Konig werden kann, ohne zuerst die
Magiererziehung genossen zu haben, die den Besten zu-
teil wurde (821l.). Der Magierstand kannte auch die
heste, die geheime Lehre, die man (nur) den Einge-
weihten mitteilt (801f.)." Darnach haben wir uns unter
den von der volkstiimlichen Vorstellung unmittelbar zu
Konigen ausgestalteten Magiern vermutlich vorzustellen
vornehme Gottesgelehrte. Diese waren beim altpersischen
Volke berufen zur Erziehung der Geistesaristokratie in
der Religionswissenschaft Zarathustras, die im Vorzug
vor allen anderen Religionssystemen des alten Heiden-
tums der israelitisch-christlichen Offenbarungsreligion
erstaunlich nahegekommen ist durch die Verehrung eines
einzigartigen, allweisen Gottes, umgeben von einem Hof-
staat geschaffener guter Geister, wogegen das Reich seines
Widersachers samt dessen Truggeistern trotz heftigsten
Anstilrmens endgiiltig nicht aufzukommen vermag. Der
mit polytheistischem Gestirnaberglauben unvertragliche
Monotheismus wird hier grundséatzlich aufrecht erhalten.

Wo ist hiebei von Horoskopstellung auch nur die
leiseste Spur zu entdecken? Wo vollends von einer
Schicksalsbestimmung durch den geheimnisvollen Stern?
Aus dem Schrifttext wissen wir nicht einmal, ob die von
Herodes genau erfragte Zeit der ersten Erscheinung des
Sternes mit der Geburt des Weltheilandes zusammenfiel.
Sie braucht blofi das Signal zum Aufbruch der Anbeter
des gottlichen Kindes gewesen zu sein. Aber soviel wis-
sen wir: Der Stern, der die Weisen zur Krippe fiihrte,
war kein Schicksalsstern. Denn er war kein Planet oder
Fixstern, der in seiner, sei es veranderlichen oder festen,
jedenfalls aber naturgesetzlich festgelegten Bahn am
Himmel ein fiir allemal verbleibt. Er war auch kein
natiirlicher Komet, der mehr oder minder unregelmaflige
Bahnen beschreibt und ebenso plotzlich auftaucht wie
wieder verschwindet. Er hatte vielmehr eine Eigenheit,
die kein natiirlicher Stern, auch kein noch so wander-
lustiger Komet aufweist: Er hatte tiberhaupt keine ihm
von Natur eigentiimliche, astronomisch zu beobachtende
und zu berechnende Bahn. Sein Lauf war umgekehrt ab-
héangic vom Laufe der Menschen, die zur Krippe des

%) De divinatione I, 41, 90.




46 Seitz, Astrologie und Offenbarungsreligion.

Welterlésers hinfinden sollten. Er wandelte ihnen vor-
aus als Fihrer. In der Hauptstadt Jerusalem verloren
sie ihn voriibergehend aus den Augen — nicht ohne gott-
liche Fiigung, um durch ihre Anfrage bei den jiidischen
Schriftgelehrten deren Bestitigung des Geburtsortes des
Messias gemafi der Michias-Prophetie herauszulocken.
Aber nach ihrem Weggang von Herodes — wiederum
nicht ohne Figung Gottes, weil diesem Meuchelméorder
der Geburtsort des gottlichen Kindes naherhin verborgen
bleiben mufite —, ,,siehe, da ging der Stern, welchen sie
im Morgenlande gesehen hatten, vor ihnen her, bis er
hinkam und dort dartuber stillstand, wo das Kindlein
war”. So berichtet wortlich Mt 2, 9. Es war also eine
ganz aufierordentliche, ibernatiirliche Lichierscheinung.
Ob ein wirklicher Stern in der AuBenwelt oder besser
vielleicht, weil nirgends tiberliefert ist, daff ihn auch an-
dere gesehen haben, eine objektive Vision fiir die Weisen
speziell, d. h. eine auf ihr Sehvermégen wunderbar von
Gott bewirkte Strahlung in der AuBenwelt als objektive
Ursache zugrunde lag, zum Unterschied von einem blof
eingebildeten, rein subjektiven Schein, einer krankhaften
Halluzination, ist sachlich gleichgiiltig. Der Stern von
Bethlehem war ein wirklicher, iibernatirlicher Fiihrer
zu Christus hin, kein widernatiirlicher Verfithrer von
Gottes echter Offenbarung weg, wie die Sterne des astro-
logischen Aberglaubens. Sollten indes auch die ,,Weisen*
aus dem Morgenland in der Finsternis des Heidentums

als ,.Kinder ihrer Zeit“ vom aberglaubischen Massenwahn.

befangen gewesen sein, so wiren sie davon gerade durch
diesen Wunderstern aufs grindlichste geheilt worden.
Denn er hat ihnen das wahre Offenbarungslicht gebracht:
Nicht von einem Stern geht ein magischer EinfluB aus
auf die Menschheitsgeschicke, sondern umgekehrt: Vom
gottlichen Lenker der Wellgeschicke, vom Christkind,
geht der Einfluf aus auf den Stern, welcher dem Gebot
seines Schopfers folgt, als Leitstern der vornehmsten
Vertreter der Heidenwelt zum Welterloser hin zu dienen.

Der im Namen des Weltheilands der ganzen Welt
verkindigte Heilsglaube lehrt unbezweifelbar: Aberglaube
oder Afterglaube, d. i. verkehrter Glaube ist, was weder
in der wirklichen Natur der Dinge hinreichend begriin-
det liegt noch in der @bernatiirlichen Gottesoffenbarung
und ihrer rechtméfligen Vermittlung durch die eine, hei-
lige, katholische und apostolische Kirche, das organi-
sierte Gottesreich auf Erden, enthalten ist. Dieser Aber-



Vermeersch, Fragen des Eherechtes und der Ehemoral. A7

glaube ist schwer siindhaft, weil er den wahren, inneren
und lebendigen Glauben an die universale Weltregierung
des einen allmichtigen, allweisen und allgiitigen Gottes
und Vaters im Himmel in seinem tiberwuchernden Dor-
nengestriipp erstickt. — Das Neuheidentum unter christ-
lichem Aushingeschild macht sich unnétige Sorgen um
die Zukunft, mochte deren weise verhiillten Schleier ge-
waltsam liiften durch mechanische Zwangstechnik des
Aberglaubens, des Wahnes von einer am sichtbaren Fir-
mament ablesbaren Himmelsschrift. Dabei verkehrt es
die hochste, sitiliche Freiheit der Gotteskindschaft in
niedrigsten, entwirdigendsten Frondienst gegeniiber
tyrannischen Naturgewalten. Die grundséatzliche Unbot-
maBigkeit und Auflehnung gegen den absolut hochsten
und giitigsten, vertrauenswiirdigsten Herrn, ist formliche
Fahnenflucht von der allein alle freimachenden Wahr-
heit der Gotteskindschaft zur sklavischesten Hingabe an
die Welt und deren ,Fiirsten”, den Widersacher des
Gottesreiches.

Rktuelle Fragen des Eherechtes und der Enemordl.

Ein theologisches Gutachten von P. Arthur Vermeersch S. J.

Redaktionsbericht. Wiederholte Anfragen und An-
regungen aus dem Leserkreis veranlaBiten die Redak-
tion der ,-Theol.-prakt. Quartalschrift, an eine der
ersten Autorititen unter den Theologen der Gegenwart,
Hochw. Herrn Professor P. Arthur Vermeersch S.J. von
der Gregorianischen Universitit in Rom, mit der Bitte
um ein theologisches Gutachten iiber folgende Probleme
des kirchlichen Eherechtes und der Ehemoral heran-
zutreten:

1. Haben die modernen Methoden der Sterilisation
nach dem kirchlichen Eherechte Impotenz fiir die Ehe
zur Folge?

9. Machen sie weiteren geschlechtlichen Verkehr in
einer schon bestehenden ehelichen Lebensgemeinschaft
sittlich unerlaubt?

3. Ist ein Ehegatte zur Aufhebung der ehelichen
Lebensgemeinschaft (separatio a toro et mensa) be-
rechtigt, wenn der andere Teil ohne Vorwissen und Zu-
stimmung seines FEhepartners sich der Sterilisation
unterzogen hat?

4. Wie ist die sittliche Erlaubtheit der sogenannten
Lfakultativen Sterilitat”, bezw. der ,periodischen FEnt-
haltung® in der Ehe zu beurteilen?

R. P. Arthur Vermeersch hatte die Giite, iiber diese
Fragen ein umfangreiches und griindliches Gutachten



