758 Danzer, Licht als Symbol, Opfer und Brauch.

ben ist nicht viel bekannt. Schriftstellerisch trat er nie-
mals hervor. Trotzdem war er, wie die Verse lehren,
ein nicht ungewandter Lateiner. Im Jahre 1771 taucht
er zum erstenmal als Jesuitenschiiler auf. Nach Aufhe-
bung des Ordens trat er in den Weltpriesterstand iiber.
Spater kam er in den Genul der Benefiziatenstelle der
Langstoger-Stiftung in Klosterneuburg, wo er am 4. Fe-
bruar 1818 starb.§ Zu den Klosterneuburger Chorherren
scheint er freundliche Beziehungen unterhalten zu ha-
ben, und es ist bezeichnend, dall sie gerade ihm den
Auftrag zur Abfassung der Hymnen gegeben haben. Pull
hat sie vor 1818 verfaft. Sie wurden daher entweder
damals schon im Gottesdienst verwendet, obwohl die
pépstliche Erlaubnis erst 1822 einlangte, oder aber man
beabsichtigte schon vor 1818, die alten Hymnen durch
neue zu ersetzen und konnte erst vier Jahre spéter die-
ses Vorhaben ausfithren. Die Einzelheiten dieser Frage
kénnten erst dann geklart werden, wenn an Hand der
Dokumente, die ja noch vorhanden sein miissen, die né-
heren Umstande aufgezeigt wiirden, die zu dem Wechsel
fithrten. Die Verfasserschaft Pulls steht in Anbetracht
der eindeutigen und durchaus glaubwiirdigen Notiz von
der Hand eines Klosterneuburger Stiftsherren tiber jedem
Zweifel. Pulls Namen freilich wurde bald vergessen.

Licht als Symhol, Opfer und Brauch.

Von P. Beda Danzer 0. S. B., St. Ottilien, Oberbayern.

Das Licht ist ein so wesentliches und an Beziehungen
reiches Symbol des Gottesdienstes, daf es Heiden und
Juden schon verwendeten und die Christen es natur-
gemal sehr frith in ihre Liturgie aufnahmen.

Als leuchtendes Gas ist das Licht seit Menschen-
gedenken das Sinnbild Gottes. Vom Himmel ist das Licht
gekommen, sei es, dafi ein gitiger Gott es gab oder gar
ein verwegener Mensch es dort stahl. Um dieses Ur-
sprunges und um seiner Helligkeit und Reinheit willen
wurde es von vielen Volkern des Altertums, z. B. den
Indern, den Persern u. a. in besonderer Weise verehrt,
wobei immer noch strittig ist, ob der Kult dem Feuer

%) (Catal. pers. et officior. prov. Austriae 8. J. pro anno 1771,
Sp. 22; A. Starzer, Geschichte der Stadt Klosterneuburg, Kloster-
neuzburg 1900, S. 462; Verzeichnis iiber den Personalstand der
erzbisch. Wienerdioces, Wien 1819, S. 187,



Danzer, Licht als Symbol, Opfer und Brauch 759

als solchem oder als Sinnbild der Gottheit gezollt wurde.
Die nordischen Funde von konzentrischen Kreisen, Rad-
kreuzen, Scheiben, das Sonnenwigelchen von Trund-
holm lassen ersteres fiir wahrscheinlich gelten. Wohl
nicht nur wegen dieser Eigenschaften, sondern mehr
wegen seines Nutzens und vor allem wegen seiner
in der Urzeit umstandlichen Beschaffung wurde es bei
der Mehrzahl der Vélker als heilig angesehen. So hatten
die Griechen und Romer eine eigene Gottin des héus-
lichen Feuers; die Kelten und die Germanen erwiesen
ihm gottliche Ehren und fiir die Litauer ist dies direkt
bezeugt durch Hieronymus von Prag.

Neben der Gottheit ist der Geist es, der den Men-
schen am meisten beschéftigt, die Seele oder das Leben.
Auch fir sie ist das Feuer Sinnbild. Der Germane sprach
von einer Weltseele und mehrfach weisen alte Sagen
auf das Feuer im Erdinnern, soweit es ihnen bekannt
war, als das lebenspendende Element auf Erden hin.
Wenn da und dort Menschen auf oder unter die Sterne
versetzt werden, mag unbewulit dieser Vergleich der
Seele mit dem Licht zugrunde liegen.

Weiterhin gilt das Feuer, bezw. das Licht als Sinn-
bild der Reinheit und der Kraft. Darum wird vom Feuer,
vorab vom Opferfeuer alles ferngehalten, was es ver-
unreinigen koénnte, besonders die Berithrung mit Lei-
chen. Diese Auffassung spiegelt sich noch in den ali-
testamentlichen Opfergebriuchen.

Alle diese sinnbildlichen Deutungen finden wir mehr
oder minder deutlich bei allen Vélkern des Heidentums.
Die spitere, inshesondere die kirchliche Symbolik hat
den Kreis dieser Deutungen noch erweitert. Das Rasche,
Unwiderstehliche, das Sich-selbst-verzehren und anderes
mehr kamen hinzu. Eisenhofer in seinem ,,Handbuch
der katholischen Liturgik” I (Freiburg i. Br. 1932) hat
Seite 290 ff. dieselbe eingehend behandelt.- Mehr noch
geschah dies in DDr Stonners jiingster Arbeit: ,Der
Lichtgedanke in der Heiliﬁen Schrift und Me@liturgie”
(Paderborn 1936, Schoningh), die leider fiir diese Arbeit
nicht mehr beniitzt werden konnte.

Das Licht, bezw. die Wachskerze ist ein Opfer.
Opfern heift sich einer Sache entiufiern und sie durch
Vernichtung Gott darbringen, um ihn dadurch zu ehren,
ihm zu danken oder ihn zu bitten oder auch Sihne zu
leisten. Vielfach 148t man Dinge, welche man Gott wei-
hen will, also hier die Kerzen, durch eine vorausgehende



760 Danzer, Licht als Symbol, Opfter und Brauch.

Segnung noch ausdriicklich aus dem Bereich des Pro-
fanen herausnehmen, sie etwaigen, gottfeindlichen Ein-
flissen entziehen; denn die ganze Schopfung seufzt unter
dem Fluch, der den Menschen um der Siinde willen ge-
troffen (Rom 8, 22). Endlich wird die geweihte Sache
auch Triager und Vermittler des Segens der Kirche fiir
den, zu dessen Gunsten die Sache geweiht worden ist,
soferne sein personliches Verhalten kein Hindernis da-
fiir bietet. Wolfgang Miuhlbauer schreibt in seinem auch
heute noch nicht veralteten Buche: ,,Geschichte und Be-
deutung der Wachslichter bei den kirchlichen Funk-
tionen™ (Augsburg 1873), S. 195: ,Im allgemeinen laGt
sich die Bedeutung des Gebrauches der geweihten Ker-
zen dahin angeben, dal} alle diejenigen, welche die ge-
weihten Kerzen fromm gebrauchen, zur wahren Gottes-
erkenntnis erleuchtet, mit dem Feuer der gottlichen
Liebe entziindet, mit der Gesundheit des Leibes und der
Seele begnadigt, vor allen Nachstellungen des bédsen
Feindes und vor zeitlichen Ubeln und Ungewitter u. s. w.
geschiitzt und zu den Wohnungen des ewigen Lichtes
gliicklich geleitet werden méchten.” (Man beachte die
reiche Symholik, mit der die Kirche das Licht ausgestat-
tet hat! Stonner, a. a. 0.)

Sollten nun diese reichen Gnadengaben, die sich die
Glaubigen vom frommen Gebrauch des Lichtes erwar-
ten, mit dem Erléschen der Sterbekerze ebenfalls ver-
siegen? Mitnichten. Schon die Heiden kannten wegen
der Symbolik, wie sich aus den Vitern ergibt, den Ge-
brauch von brennenden Fakeln bei den Leichenbeging-
nissen und an den Grébern. Die Symbolik ist im Churi-
stentum noch vertieft worden. So sagt der heilige Johan-
nes Chrysostomus in seiner vierten Homilie zum
Hebraerbrief: ,,Cereos defunctis praelatos fuisse in sig-
num ftriumphi ob peracti viriliter agonis cursum.” Also
das Licht bei der Leiche oder am Grabe weist auf den
durch das Licht des Glaubens und den Glanz der guten
Werke gliicklich vollbrachten Heimgang ins Lichtreich
des Vaters hin. Dazu figt das Konzil zu Elvira vom
Jahre 305 noch hinzu: ,Nos cereos accendimus ad signi-
ficandum animas vivere et defunctos filios lucis ac eorum
corpora resurrectura.” (rerade durch die bei der Leiche
oder am Grabe brennenden Lichter wird unser Gebet,
dafl Gott um der Verdienste des Erlosers willen den Ver-
storbenen das ewige Licht leuchten lassen mége, noch
durch das Opfer der Kerzen verstirkt. Der heute durch



Danzer, Licht als Symbol, Opfer und Brauch. 761

das Rituale vorgeschriebene Brauch, brennende Kerzen
mit dem Kruzifix in der Mitte zu Haupten des Verstor-
benen aufzustellen, ist uralt. Eusebius erwahnt bei der
Ausstellung des am 22. Mai 337 verstorbenen Kaisers
Konstantin den Lichtergebrauch (L. IV. c. 66). Bei der
Leiche des am 5. Mai 449 verstorbenen Bischofs Hilarius
von Arles ist von zwei schweren Kerzen die Rede (Vita
¢. 22) u. s. w. Noch mehr und altere Zeugnisse lielien
sich fir den heute noch iiblichen Brauch anfithren,
brennende Kerzen bei der Beerdigung zu tragen. So
haben die Viter ihre Gebete durch die Kerzenopfer mit
ihrer reichen und tréstlichen Symbolik unterstitzi,
damit die Armen Seelen bald in das ewige Lichtreich
kamen. Mithlbauer macht bei dieser Gelegenheit (S. 118)
eine Bemerkung, die heute noch berechtigter ist wie
damals. ,Leider wissen wenige Katholiken, was die
Totenfeier ihrer Kirche ist, und legen demmach nicht’
den Wert darauf, den sie hat. Das trifft besonders fir
den Lichtergebrauch als Furbitte fiir die Armen Seelen
zu. Wihrend des Krieges mufite das Wachs gespart wer-
den. Das hat dem Brauch viel Abbruch getan. Dazu
kommt, daB wohl die meisten Kirchen, auch auf dem
Lande zur elektrischen Beleuchtung iibergegangen sind.
Wer die Wachsstécklein nur aus praktischen Griinden
gebraucht hat, 146t sie eben jetzt beiseite. Auch die Mode
mit ihren taschenlosen Kleidern hat dazu beigetragen.
Leider hat es auch Geistliche gegeben und gibt es noch,
die von der Bedeutung und dem Opfercharakter der
Wachslichter nichts wissen oder wissen wollen und
gegen den Brauch offen Stellung nehmen, wohl auch auf
das Vertropfen der Kirchenbanke und Kleider u. a. hin-
weisen. Das ist sehr zu bedauern, besonders in einer
Zeit, in der von Staats wegen altes Brauchtum wieder
aufgefrischt wird. Heute hatte der Geistliche die ernste
Aufgabe, sich besonders vor das kirchliche Brauchtum
schittzend zu stellen und beim weltlichen darauf zu
sehen, daBl die kirchlichen Einschldge nicht beseitigt,
,entkonfessionalisiert”, d. h. véllig verweltlicht werden.

Das romische Rituale verlangt in Tit. VL. c. 1, n. 10:
.Da es uralter kirchlicher Brauch ist, beim Begrébnis
angeziindete Kerzen zu tragen, sollen die Pfarrer und
die anderen Priester diese Sitte ja nicht aufler acht las-
sen und nicht gestatten, daf Geiz oder sonstige unwiirdige
Gesinnung sich hier breit mache.”



762 Danzer, Licht als Symbol, Opfer und Brauch.

Mehr noch als bei den Totenbriauchen tritt der
Opfercharakter des Lichtes, bezw. der Kerze an Licht-
mell und bei den eigentlichen Votivkerzen zutage. Das
Lichtmelifest, das zu Jerusalem im 4. oder 5. Jahrhun-
dert entstanden sein dirfte, war urspriinglich ein Herren-
fest, ndmlich die Begegnung des ﬁnaben Jesu mit Si-
meon und Anna, woraut auch der Introitus anspielt. Bei
der Ubernahme ins Abendland unter Papst Gelasius I.
(492—496) erscheint es als Muttergottesfest unter dem
heutigen Namen purificatio. Wie das bei anderen
Marienfesten schon der Brauch war, wurde nach den
Zeugnissen von Erzbischof Ildefons von Toledo (1 667),
Bischof Eligius von Noyon ({ 659), Beda Ven. (T 735)
auch dieses Fest mit einer Lichterprozession ausgestattet
zum Zwecke der Lustration. Dabei opferte, wie im Leben
des Erzbischofs Dunstan von Canterbury erzihlt wird,
das Volk erst die Kerzen am Altare, ehe sie zur Prozes-
sion angeziindet wurden. Die Weihe der Kerzen ist er-
heblich jinger, sie begegnet uns erst gegen Ende des
10. Jahrhunderts in Frankreich und ist oft noch mit.
einer eigenen Lichtweihe verbunden. Ahnlich wie bei der
Feuerweihe am Karsamstag wurde Feuer aus Stein ge-
schlagen und geweiht; hernach wurden die vorher
geweihten Kerzen an diesem geweihten Feuer angezin-
det. Die Weiheformel im Rituale s. Floriani aus dem
12. Jahrhundert deutet klar den sakramentalen Charak-
ter an, wenn sie sagt: ,,...ut...interius splendore tue

ratie illuminati flamma caritatis ardeamus® (Franz Ad.,
enediktionen des Mittelalters L., S. 454). Nach der Pro-
zession wurden die Kerzen meist fiir die Kirche ,ge-
opfert”, woher sich auch der heutige Brauch leiten mag,
an Lichtmefl den ganzen Jahresbedarf an Kerzen fur die
Kirche zu weihen. Auflerdem wurden die Lichtmefker-
zen als ,.hochgeweiht” zu heilsamem, aber nicht selten
auch zu sehr aberglaubischem Gebrauch mit nach Hause
genommen.

Noch ein Wort iber die Votivkerzen. Im Mittel-
alter war es Brauch, nicht nur an Wallfahrtsorten und
bei Prozessionen Kerzen zu opfern, sondern auch bei
gewissen Messen und besonderen Anlissen, was einen
aullerordentlichen Bedarf von Wachs erforderte. Eine
Eigentimlichkeit waren die Votivkerzen nach dem Kor-
permall oder dem Mafle eines erkrankten Gliedes oder
mit einem bestimmten Gewicht. In der Legendenliteratur
ist diese Ubung sehr héaufig belegt. Dabei war immer



Danzer, Licht als Symbol, Opfer und Brauch. 763

Bedingung, daB die MaBschnur als Docht der Kerze ver-
wendet wurde. Es liegt hier wie bei den sogenannten
Leonhardsklotzen der Gedanke zugrunde, dali die be-
treffende Person sich selbst Gott darbringen, sich ihm
zu Ehren verzehren will. Nicht nur der Eg‘inzelne, auch
ganze Gemeinden opferten solche Kerzen und erhielten
sie brennend. S6 brannten in Inchenhofen bei dem gro-
Ben Leonhardsheilistum, von dem aus das Vieh- und
Rossepatronat des Heiligen seinen Ausgang genommen
haben diirfte, das ganze Jahr hindurch 26 grolie Kerzen.
In dem berithmten Wallfahrtsort Andechs, unweit von
Miinchen, werden heute noch an 250 Riesenkerzen ge-
zeigt, die alljahrlich von 328 Gemeinden — jetzt sind es
nur mehr 173 — hierhergebracht wurden, um fir er-
wiesene Gnaden zu danken. Die Familie des Begriinders
des Deutschen Museums in Minchen, von Miller, hat
dort eine Kerze geopfert, die nicht weni%gr als sage und
schreibe tausend Reichsmark kostete. Die Stadt Melk
opferte dem heiligen Koloman im Jahre 1713, um von
der Pest befreit zu bleiben, eine 70 Pfund schwere Kerze.
Die niederbayerische Gemeinde Holzkirchen im Verein
mit Fiirstenzell bringt alljahrlich auf Pfingsten eine elf
Meter hohe, mit 75 Pfund Wachs iiberzogene Stange
nach dem Wallfahrtsort Bogenberg bei Straubing, die
aufrecht den teilweise steilen Berg hinangetragen wer-
den muf.

Wir sind mit diesen Ausfihrungen schon zum
Brauchtum gekommen, das um Licht und Kerzen herum
sich gebildet hat. Das Licht erhellt die Finsternis und
ist darum der beste Schutz gegen all den Spuk nécht-
licher Unholden. Das sehen wir schon bei der Urquelle
allen Lichtes, bei der Sonne, bei deren Aufgehen aller
Zauber und Spuk seine Kraft verliert. Wenn die Kirche
das Anzinden von Lichtern an Gewéssern und Béaumen
sowie die Beleuchtung der Hiuser verbot, so hat heid-
nischer Aber%aube dazu AnlaB gegeben. Sie selbst war
und ist auch heute noch eine Freundin des Lichtes, und
zwar des natiirlichen Ol- und Wachslichtes, weshalb der
Gebrauch des elektrischen Lichtes fiir Kultzwecke auch
heute noch verboten ist. Brennende Lichter schiitzen
nach dem Volksglauben gegen den Teufel, dem grelles
Licht zuwider ist, sowie gegen die Hexen. Dunkle Vor-
stellungen dieser Art scheinen mitzuspielen, wenn be-
deutende Personlichkeiten wie Napoleon I., Ivar Kreu-
ser u. a. oft Tag und Nacht ihre Wohnréume beleuchtet

ielten.



764 Danzer, Licht als Symbol, Opfer und Brauch.

In solchen und ahnlichen Fillen soll das Licht ab-
wehrend wirken, da zauberische Handlungen meist unter
dem Scheine besonders behandelter Lichter, z. B. mit
Weihrauch und Schwefel, vor sich gehen. Besonderen
Wert hat in dieser Beziehung die LichtmefBkerze. So
werden bei Gewittern schwarze oder rote, geweihte
Kerzen angeziindet und manchenorts auch zum Fenster
hinausgehalten, um Schaden von Haus und den Feldern
abzuwenden. Ausgepragter ist aber noch die Verwen-
dung von Licht zu Lustrationszwecken, vor allem zu be-
slimmten Zeiten wie im Advent, in den Rauhnichten, an
Silvester, Lichtmefl u.s. w. An LichtmeB seht der Haus-
vater mit der geweihten und brennenden %{erze von der
Kirche weg zu allererst zum Bienenstand und dreimal
um denselben herum. Aus dhnlichem Grunde wird bei
der Geburt eines Kindes ein Licht angezindet; ja die
Hebamme soll schon auf dem Weg in das Haus der
Wehmutter durch ein Licht sich schiitzen. Die Antike
kannte den Fackelzug bei der Hochzeit, wie wir noch die
Brautkerze haben. Wenn an manchen Orten die Sterbe-
kerze um das Bett des Sterbenden herumgetragen wird,
mag der Zeremonie ein dhnlicher Gedanke zugrunde lie-
gen, von dem das Volk aber keine Ahnung mehr hat.

Bei der Symbolik haben wir schon darauf hinge-
wiesen, dall das Licht die Seele bedeutet. Der Sprach-
gebrauch kennt ja auch ein Lebenslichtlein, und zwar
schon in der Antike. So erklirt es sich auch, daB der
Volksglaube sympathetische Beziehungen zwischen Le-
bensdauer und Brenndauer einer Kerze herstellt. FEine
von selbst erloschende Kerze ist den Leuten ein Vor-
zeichen, dafl bald eines aus dem Hause stirbt. Besonders
schlimm ist es, wenn die Taufkerze oder bei der Trau-
ung eine der Altarkerzen von selbst erlischt. Verwandt
mit diesen Vorstellungen ist die Verwendung des Lich-
tes als Uhr oder Zeitmesser. Nach den Gesta Romano-
rum (ed. Osterley, Berlin 1872) soll Alexander der GroBe
Gegner nur so lange begnadigt haben, bis eine Kerze aus-
gebrannt war, und die Rémer sollen belagerten Stadten
dieselbe Zeit zur Unterwerfung gewihrt haben. In West-
bohmen dauerte der Hochzeitstanz so lange, als ein bei
dessen Beginn angezindetes Licht brannte. Selbstver-
stindlich steckte man da keine Christbaumkerzehen an.

Es gibe noch mancherlei zu sagen iiber das Licht
als Symbol, Opfer und Brauch, aber das Gesagte mag
dartun, welch ausgedehnte Rolle dem Lichte in all diesen



Eisenhut, Zusammenarbeit der Priester in der Seelsorge. 765

Beziehungen zukommt. Soweit diese Brauche nicht un-
kirchlich oder gar glaubensfeindlich sind, sollen und
koénnen wir sie fordern zur Ehre dessen, der das Licht
geschaffen und der von sich gesagt: ,,Ich bin das Licht.”

Gedanken @ber die Zusummenarbeit der Priester in
der Seelsorge. :

Von August Eisenhut, Prorektor i. R., Warstein, Westfalen.

Es wiare durchaus unchristlich, im ibertriebenen
Pessimismus die heutige religiose Lage in der Welt
schwirzer zu malen, als sie ist. Denn neben manchem
Schatten gibt es doch auch viel Licht. Sicherlich geht,
versteckt oder offen, ein schwerer Kampf gegen das
Christentum und besonders gegen die katholische Re-
ligion durch die Lander. Aber als Christen miissen wir
daran denken, daB wie alles so auch diese religiose
Krise in der Vorsehung Gottes liegt. Und zweifellos wird
auch sie voll Segen sein. Selbstverstindlich mull diese
Krise fiir Priester wie Glaubige Anlall sein, sich ernst-
lich zu fragen, ob das alles so kommen mufite und ob
nicht so manches bei dem notigen Weitblick hitte ver-
mieden werden kénnen. Kann man sodann nicht heute
schon als eine gute Folge dieser Krise mit Freuden fest-
stellen, daBl durch weite Kreise bei Priestern wie Glau-
bigen ein tiefer Zug zur religiésen Verinnerlichung geht?
Soll aber diese erfreuliche Tatsache immer weitere
Kreise ziehen, dann ist nicht nur ein inniges und einiges
Zusammenwirken zwischen Priestern und Glaubigen,
sondern vor allem auch ein eintrichtiges Zusammen-
arbeiten der Priester in der Seelsorge notwendig. Es sei
gestattet, iilber dieses Zusammenwirken der Geistlichen
in der Seelsorge einige Gedanken darzulegen.

In der Nummer 3 (1936) der katholischen Jugendzeit-
schrift ,,Michael” stehen im Leitartikel folgende fir jeden
Katholiken, gleich ob Priester oder ILaie, beherzigens-
werte Worte: ,,Alle Kritik an der Kirche ist fruchtlose
Norgelei, wenn sie nicht gegriindet ist auf das Gesetz,
nach dem die Kirche angetreten ist in dieser Zeitlich-
keit: Christus! Seine Wahrheit! Seine Gebote . . . Es tut
allerorten not die klare und vollkommene Ausrichtung
allen Lebens aus dem Glauben. Es darf nichts in unserem
Leben geben, das nicht durchchristet ist . . . Von hier



