262 Premm, Religion Gefiihlssache?

enorme Schadigung des Leibesorganismus, die Siinde
gegen das finfte Gebot Gottes, ganz abgesehen vom
Argernis der Siinde gegen das zweite Gebot, des sinnlosen
Aberglaubens an einen Spuk ohne Widerspruch in sich
selbst nicht einmal denkbarer Geisteswesen: Zwitter-
gestalten zwischen Stoff und Geist in einem atherisch ver-
feinerten ,,Astralleib®. Selbst ausgesprochene Gegner der
Kirche haben deren weise Strenge als eine Art heilsamer
Gesundheitspolizei unumwunden anerkannt.

Religion Gefiihissuche?

Von Dr Matthias Premun, Salzburg.

Christi Reich ist zwar nicht von dieser Welt, wohl
aber in ihr. Auch wir Katholiken atmen in der Weltluft.
Standig sind wir in Gefahr, von weltlichen Ideen
angesteckt zu werden. Es ist daher von grofiter Bedeu-
tung, die weltlichen Stromungen der Zeit, in der wir
leben, genau zu kennen, um sich desto leichter vor ihnen
hiiten zu konnen gemiaB der Mahnung des Apostels:
»Macht euch nicht dieser Welt gleichférmig!* (Rom 12, 2.)
Welches ist nun in religiéser Hinsicht die Hauptstrémung
der modernen Zeit? Der Irrationalismus. Wahrend die
katholische Kirche von jeher einem gesunden Intellek-
tualismus huldigte, wird auBlerhalb der wahren Kirche
die Religion seit dem 16. Jahrhundert immer mehr ganz
allgemein als etwas Subjektives, Emotionales angesehen.

Neuzeitlicher Irrationalismus.

Luther gab fir die religiése Erkenntnis die objektive
Autoritat der Kirche preis. Damit war ein méichtiger
aullerer Pfeiler fiir die Uberzeugung von der objektiven
Gultigkeit der wahren Religion gestiirzt, wenigstens in
den Augen vieler. Auch hat Luther mit den Renaissance-
Philosophen im Gegensatz zu den Scholastikern die Kraft
der menschlichen Vernunft herabgesetzt und licherlich
gemacht. Die Vernunft sei das gefiahrlichste Ding der
Welt, weil ,,alles, was sie ortert und schleufit, so gewil-
- lich falsch und irrig ist, als Gott lebt* (Werke, ed. Walch
XII, 400, Halle 1742). Damit war einer Begriindungsmaog-
lichkeit des objektiven Wertes der Religion auch von
innen her der Boden entzogen, wenn auch zunichst nur
durch einen willkiirlichen Machtspruch des ,,Reforma-
tors®. Tatsachlich huldigte der gesamte Protestantismus
vom Anfange an in religiéser Hinsicht dem Subjektivis-



Premm, Religion Gefiihlssache? 263

mus. In allem trat das Einzelwesen stiarker hervor und
stellte sich mehr auf sich selbst. Kan{, den der Protestan-
tismus mit Recht als seinen Philosophen anspricht,
glaubte diese subjektive Einstellung der Religion gegen-
iiber sogar wissenschaftlich und grundsatzlich rechtfer-
tigen zu kénnen. Nur aus den Forderungen des Willens
heraus lasse sich Gott und die jenseitige Welt ableiten;
der Verstand konne dariiber aus sich selbst nichts aus-
sagen. Damit ist der Primat des Willens und Gefithls zum
Prinzip erhoben. Seit Kant wandelt die gesamte deutsche
Philosophie in diesen Bahnen und auch der gréfere Teil
der auBerdeutschen. Nicolai Hartmann z. B. lehrt: Die
Kategorien unserer ratio finden ihre Grenzen und ihren
Gegensatz an einer irrationalen Tiefenschicht, die das
eigentlich Metaphysische am ansichseienden Gegenstand
ausmacht. Dieses Irrationale zeigt sich vor allem in
Antinomien. Rudolf Otto machte das Irrationale beson-
ders in der Religion heimisch. Das Religiose ist das Ge-
fithl (!) des Numinosen, das ein Schaudern und seliges
Erschauern zugleich ist. Der von Pius X. als Héresie
gebrandmarkte Modernismus stellte bekanntlich die Re-
ligion als ein rein subjektives inneres Erleben hin, das
nun einmal einer ganz anderen Welt angehort als Ver-
stand und Wissenschaft. Die Philosophie, die heute den
groBten FEinfluB hat, ist die sogenannte Existenzial-
philosophie. An der Erkenntnis des Allgemeinen und des
Wesens der Dinge wegen der von Kant gegebenen Be-
grimdung verzweifelnd wirft sie sich auf das ,Konkret-
Lebendige”. Eine Reihe namhafter Philosophen haben
sich in dieser Richtung bemiiht: Kierkegard, Nietzsche,
Bergson, Husserl, Scheler, M. Heidegger. Diese modernste
Philosophie ist wesentlich emotional, leugnet den Primat
des Erkennens, gibt die Fithrung dem Willen und Gefiihl,
der Tat, dem Leben. Noch mehr. Kant hat vom Problem
Jenseits und Gott wenigstens noch gesprochen. Die heu-
tige Philosophie fiihlt sich auf Erden bereits so heimisch,
daB sie nach diesen Dingen gar nicht mehr fragt, sie
iberhaupt nicht mehr erwahnt. Ihr ist der Mensch der
einzige Gegenstand; ihn macht sie zu Gott, indem sie Sein
und Existenz gleichsetzt. (Vgl. B. Jansen S. J., Aulstiege
zur Metaphysik, Freiburg 1933, S. 441—485.) Wie sehr
das Irrationale auch von der modernen Psychologie iiber-
wertet wird, dariiber informiert treffend A. Willwoll S. J.,
in ,,Scholastik* 11 [1936], 346/369.) Ahnliche Gedanken-
génge vertritt in weltanschaulicher Hinsicht auch eine
grole Massenbewegung unserer Tage, der Nationalsozia-



264 Premm, Religion Gefiihlssache?

lismus; ohne Zweifel huldigen ihm weite Kreise gerade
aus diesem Grunde. Wir geben im folgenden die Grund-
satze wieder, die A. Rosenberg in seinem ,Mythos des
20. Jahrhunderts” (Minchen 1930) aufstellt. ,,Welt-
anschauung®, ,,Glaube", ,Religion” werden mehr weniger
einander gleichgesetzt. Darunter wird ein Hochstwert ver-
standen, der dem ganzen Leben des Menschen seinen
Sinn gibt. Weltanschauung ersteht aber nicht aus der
»ratio”, ja iiberhaupt nicht aus dem Geiste, sondern aus
dem Blute, ist daher rassisch bedingt. ,.Jede Rasse . . .
ziichtet letzten Endes nur ein hochstes Ideal” (S. 113).
Wie aus der jidischen Rasse die jiidische Religion her-
vorgeht (S. 124), so aus der nordischen die germanische
Weltanschauung, der die Ehre den Hochstwert darstellt.
Uber absolute Wahrheit oder Unrichtigkeit der verschie-
denen Weltanschauungen 148t sich nichts entscheiden.
Eine fremde Weltanschauung mufi niedergerungen wer-
den, nicht weil sie ,falsch®, sondern weil sie artfremd
ist (S. 116). Nur die arteigene, aus dem reinen Blut der
Rasse geborene Weltanschauung kann den Aufstieg
eines Volkes gewahrleisten (vgl. S. 113—116). Ein
anderer Theoretiker der nationalsozialistischen Bewegung.
E. Krieck (Wissenschaft, Weltanschauung, Hochschul-
reform, Leipzig 1934), lehnt den Gedanken an einen per-
sonlichen Gott als Erdichtung des ,Intellektualismus® ab.
Hier werden alle Religionen vélkisch bewertet und relati-
viert. Die Begriindung fur die Zulassigkeit einer Religion
liegt nicht im Verstande, ja itberhaupt nicht im Geistigen,
sondern im Biologischen, also im Materiellen!

Katholischer Intellektualismus.

Im Gegensatz zum Protestantismus und noch mehr
zum modernen Unglauben ist das gesamte katholische
Glaubens- und Sittenleben in der Vernunft verankert und
verstandesmafiig orientiert. Das Glaubensleben; denn
nach katholischer Auffassung sind die Voraussetzungen
des Glaubens streng beweisbar, der Glaubensgegenstand
weithin mit der Vernunft erfafibar, der Glaubensakt selbst
in sich ein Akt des Verstandes.

Die Voraussetzungen des Glaubens sind Gottes
Dasein und die Tatsache, daB er zu den Menschen sprach,
ihnen etwas zu glauben vorlegte.

Nach Kant und den Modernisten ist Gotfes Dasein
nicht mit der Vernunft erkennbar. Dennoch halt man an
Gott fest. Er ist ein Postulat des Willens und Gefiihls.
Gott ist eine Forderung des praktischen Lebens, ohne ihn



Premm, Religion Gefiihlssache? 265

gibt es keine sittliche Personlichkeit. Auch Schelers pha-
nomenologische Schule wandelt zum Teile auf kantischen
Pfaden. Mit der Vernunft erkennen wir Gott nur als das
absolute Sein, aber nicht als unser héchstes Gut, als wel-
ches er die Grundlage der Religion bildet. Religion selbst
ist beschlossen im Wertgebiet des Heiligen. Einzig der
religiose Akt, der in der Liebe griindet, kann Gott als
Person und Geist erreichen durch eine Art Selbstoffen-
barung. Die Religion 1aft sich nicht metaphysisch fun-
dieren. Ahnlich ist nach Rudolf Otto, dessen Buch: ,.Das
Heilige* einen ungeheuren Erfolg hatte, in den Menschen
die Anlage, Gott zu ,fithlen®, hineingelegt. Erst nachtrég-
lich kommt der Verstand hinzu und schematisiert das
gefithlsmaBige Erleben. Das ist genau der Standpunkt des
Modernismus: Unsere Gotteserkenntnis etwas Irrationales,
Subjektives, objektiv nicht Beweisbares, vom Verstande
ginzlich Unabhingiges. Dasselbe gilt dann von selbst von
der gesamten Religion. Diesem gewaltigen Heere von Geg-
nern gegenitber vertritt die katholische Kirche, wohl fast
sie allein (pusillus grex), den intellektualistischen Stand-
punkt: ,,Gottes Dasein kann aus der uns umgebenden
Schopfung mit dem rein natiirlichen Lichte der mensch-
lichen Vernunft (!) mit Sicherheit erkannt werden.” So
wortlich das vatikanische Konzil (Denzinger 1806). Pius X.
hat in seinem Antimodernisteneid das Vatikanum noch
verdeutlicht und verschirft: Gott kann durch die sicht-
bare Schopfung mit Sicherheit bewiesen werden wie die
Ursache aus der Wirkung (Dz. 2145). Wenn somit nach
kirchlicher Lehre Gottes Dasein wissenschaftlich erfafbar
ist, dann auch sein Wesen; denn nichts kann als existent
erkannt werden, ohne daBl zugleich irgendwie sein
Wesen miterkannt wiirde. Tatséchlich hat die Kirche von
jeher Gott eine Reihe von Eigenschaften zugeschrieben,
z. B. daf} er einer der Natur nach, ewig, unermeflich, un-
verinderlich, allmichtig ist (4. Laterankonzil, Dz. 428).
Nach den Modernisten hingegen ist uns Gott ein véllig
unbekanntes X. Und der protestantische Theologe K. Barth
schreibt ,,in bezug auf das Elend einer angeblich natiir-
lichen Gotteserkenntnis im Sinne des Vatikanums®™: ,,Ich
halte die analogia entis fir die Erfindung des Antichrist
und denke, dall man ihretwegen nicht Katholik werden
kann, wobei ich mir zugleich erlaube, alle anderen
Griinde, die man haben kann, fir kurzsichtig und un-
ernsthaft zu halten” (Die kirchliche Dogmatik I, Min-
chen 1932, S. VIII).



266 Premm, Religion Gefiihlssache?

Bevor jemand auf Grund der Autoritiat Gottes etwas
glaubig hinnehmen kann, mufB feststehen, daB Gott ge-
sprochen hat. Auch die Tatsache der Offenbarung, das
zweite praeambulum fidei, ist nach katholischer Lehre
streng beweisbar; ja, es gibt dafiir einen eigenen Zweig
der theologischen Wissenschaft, die Apologetik. Auch
hier steht die katholische Kirche wieder vereinsamt da
mit ihrer intellektualistischen Geisteshaltung. Nach den
orthodoxen Protestanten gibt der Geist Gottes selbst in
unserem Innern Zeugnis fur die Wahrheit unseres Glau-
bens, dullere Zeichen und Beweise sind iiberfliissig, wenn
es solche iiberhaupt gibt. Calvin, Luther, Kant, Schleier-
macher, Jakobi sind alle gleichmifBig Fideisten. Selbst-
redend kommen die rationalistischen Protestanten hier
uberhaupt nicht in Frage, da es nach ihnen eine gottliche
Offenbarung und Wunder von vornherein nicht geben
kann. Thnen ist die ganze Religion etwas rein Gefiihls-
méliges. Die Modernisten leugnen die Tatsache einer
dufieren Offenbarung Gottes an die Menschheit. Nur der
einzelne Mensch kann Gott in seinem Inneren erleben,
sprechen héren. All diesen zum Trotz erkliart das Lehr-
amt der katholischen Kirche: ,Die géttliche Offenbarung
kann durch dufiere Zeichen glaubwiirdig gemacht wer-
den” (Vatikanum, Dz. 1812). Im Antimodernisteneid muf
der Katholik beschworen: ,Ich anerkenne als duflere Be-
weise fir die Oﬁenharun; die Wunder und Prophetien;
sie sind die sichersten Zeichen fiir den géttlichen Ur-
sprung der christlichen Religion” (Dz. 2145). — Da somit
alle Voraussetzungen des Glaubens wissenschaftlich be-
weisbar sind, ist der ganze Glaube vernunftgemaB unter-
baut. Er ruht nicht auf gefithlsmaBiger Willkiir, sondern
auf objektiver Wahrheit, ist ein ,,rationabile obsequium®
(Rom 12, 1).

Sodann sind auch die Glaubenswahrheiten selbst auf
weiter Strecke hin mit der Vernunft erfaBbar. Sogar die
Mysterien sind nicht irrational, sondern suprarational.
Alles Seiende ist an sich dem Verstande zugénglich (ens
et verum convertuntur). Auch Gott selbst; hier tragt der
Analogiecharakter unseres Frkennens der geheimnisvol-
len Erhabenheit Gottes Rechnung. Vom Anfange an,
besonders aber seit der Zeit der Scholastik, haben die
katholischen Theologen, an ihrer Spitze der von der
Kirche bevorzugte heilige Thomas, die Offenbarungs-
lehren mit Hilfe der natiirlichen Philosophie verdeutlicht
und in ihrer vollen Tiefe, so weit das moglich ist, zu
erfassen gesucht. Die Kirche selbst hat sogar hinsichtlich



Premm, Religion Gefiihlssache? 267

der Mysterien, die schlieflich jeden menschlichen Ver-
stand iibersteigen, philosophische Ausdriicke wie Natur,
Hypostase, Menschwerdung, Transsubstantiation u. s. w.
auf Konzilien sanktioniert und in Schutz genommen.
Schon ein Augustin, der gewiB nicht so intellektualistisch
wie ein Thomas von Aquin eingestellt war, erhob die
Forderung: Ea, quae fidei firmitate jam tenes, etiam ratio-
nis luce conspicias (De ordine II, 26). Das heifit durchaus
nicht den Glauben verrationalisieren. Im Gegenteil, der
feste Glaube sehnt sich nach einem tieferen Verstindnis
der Glaubenslehren. ,Desidero aliquatenus intelligere
veritatem quam credit et amat cor meum. Neque enim
quaero intelligere, ut credam, sed credo, ut intelligam®
(Anselmus, Prosl. 1). Gerade in dieser durchgangigen,
systematischen Anwendung des logischen Denkens auf die
Offenbarungslehren liegt eine gewaltige Krait. Dadurch
bekommt die katholische Dogmatik etwas Mannliches,
Niichternes. Und eben das ist der beste Schutz gegen alle
Schwarmerei, Ziigellosigkeit und Freiziigigkeit mit ihren
groBen Gefahren fiir die Reinheit der Lehre, wie sie be-
sonders von impulsiven Naturen bevorzugt wird. Sogar
ein 0. Spengler (Der Untergang des Abendlandes I, 450)
schreibt: ,,.Die wenigen Wissenschaften, die heute noch
ihre ganze Einheit, Eleganz und Energie des Schliefiens
und Folgerns bewahrt haben und nicht vom Feuilletonis-
mus angegriffen sind — es sind deren nicht mehr viele
. . . (darunter) die katholische Dogmatik.” Ubrigens ist
ein gewisses Verstehen der Offenbarungswahrheit geradezu
notwendige Voraussetzung des Glaubens; denn wie kann
ich etwas, was ich in keiner Weise verstehe, glaubig hin-
nehmen? Ich muB doch wissen, was ich glaube.
Vielleicht am meisten zeigt sich die intellektuali-
stische Einstellung der katholischen Glaubenshaltung
darin, daB nach kirchlicher Lehre sogar der Glaubensakt
selbst in sich ein Verstandesakt ist. Den altglaubigen Pro-
testanten ist der Glaube ein Akt des Willens, eine Zuver-
sicht thiduzialglaube). Noch mehr wird der Glaube bei
den Modernisten ins Voluntaristische, ja GefithlsméBige
hineingezogen, ganz folgerichtig, da nach ihnen ja nicht
einmal die Voraussetzungen des Glaubens auf solider
intellektueller Grundlage beruhen. Der modernistische
Glaubensakt ist ein subjektives religioses Erleben, das
mit dem Verstande und mit der Wahrheit nichts zu tun
hat. Das Vatikanum hingegen erklart: ,,Der Glaube ist ein
Fiirwahrhalten dessen, was Gott gesagt, weil Gott es ge-
sagt hat* (Dz. 1789). Noch deutlicher Pius X.: ,Der



268 Premm, Religion Gefiihlssache?

Glaube ist nicht ein blindes religioses Gefiihl, sondern die
Zustimmung des Verstandes zu einer von auflen her emp-
fangenen Wahrheit . . . auf Grund der Autoritat Gottes”
(Antimodernisteneid, Dz. 2145). Glauben ist nicht das
Annehmen einer Wahrheit infolge eigener Verstandes-
einsicht; das hiefle den Glauben rationalisieren, wogegen
die Kirche immer Einspruch erhob. Beim Glauben nimmt
vielmehr der Verstand eine Behauptung als wahr hin,
weil Gott sie ausgesprochen hat. Nach katholischer Aui-
fassung ist Glauben Licht, nach modernistischer aber
scheues Dunkel. Katholischer Glaube ist in erster Linie
Wahrheit und Erkenntnis, nicht Gefithl und Stimmung,
‘nicht aufwiithlendes, wenn vielleicht auch noch so frucht-
bares Erlebnis. ,,Als allererster wird unser Verstand auf-
gerufen, dafl er sich von Gott iiber Gott belehren lasse.
Der Glaube will zunachst Wahrheit sein und bringen.
Und zwar Wahrheit voll hoherer GewiBheit, als sie
menschlichen Methoden zuganglich sind. Wahrheit voll
weiterer Horizonte, als sie menschliches Forschen je er-
reichen wird. Wahrheit, die sich kithn neben alles
menschliche Wissen stellt und sagt: Ich bin gréfler als
du; ich weil vom Wesen des Menschen mehr als du; ich
schaue in die Hintergriinde des menschlichen Lebens tie-
fer als du; ich erschliefe den Zusammenhang und Sinn
der Weltgeschehnisse meisterlicher als du; ich habe mehr
Anspruch auf Gefolgschaft der Menschen als du.” (R. Lin-
hart, Unser Glaube, 3.)

Wie das Glaubensleben so ruht auch das sittliche
Leben des Katholiken auf intellektualistischer Grundlage.
Schon indirekt, weil ja die sittlichen Verpflichtungen,
soweit sie nicht ohnehin unmittelbar mit dem natiirlichen
Verstande erkannt werden, vom Glauben her orientiert
sind. Zudem ist nach katholischer Lehre die néchste
Norm der Sittlichkeit nicht das auBlere Gesetz, sondern
das subjektive Gewissen des Handelnden, auch dann,
wenn es dem Irrtum verhaftet ist. Nun ist aber das Ge-
wissen nichts anderes als das Urteil des Verstandes iiber
die zu setzende Handlung.

So gebithrt nach katholischer Weltanschauung dem
Logos der Primat vor dem Ethos. Der vom Glauben er-
leuchtete Verstand mufB Fithrer sein, und nicht das aus
sich blinde Gefiihls- und Willensleben. Das Wort Primat
besagt hier nicht ein Werturteil, als ob die Akte des Ver-
standes in sich hoher stiinden als die des Willens. Hier
verstehen wir den Primat vielmehr im Sinne der natur-
gegebenen und damit auch gottgewollten Reihenfolge und



Premm, Religion Gefiihlssache? 269

Fundierung. Sogar in Gott selbst geht das Erkennen dem
Willen voraus; zuerst wird der Logos aus dem Verstande
des Vaters gezeugt, dann von beiden aus dem Willen der
Geist gehaucht. Wer die Ordnung umkehrt, schafft Ver-
wirrung und Unruhe. Eben daher kommt die ewige Ruhe-
losigkeit und Uneinigkeit auflerhalb der wahren Kirche,
dafi man grundsatzlich eine objektive Wahrheit leugnet
und dem Gefithlsleben den Primat zuerkennt. Es ist echt
faustisch, anstatt das Schriftwort ,,Im Anfange war der
Logos* gelten zu lassen, praktisch und theoretisch zu er-
klaren: ,Im Anfange war die Tat.“ Friede und gliick-
volle Abgeklartheit herrscht nur in jenen Menschen, die
nach der Weisung der katholischen Kirche dem Logos
den Primat einrdumen, d. h. sich in all ihrem Handeln
von der objektiven, nie wankenden Wahrheit, wie sie
Vernunft und Glaube uns bieten, leiten lassen. ,Die
‘Wahrheit wird euch frei machen* (Joh 8, 32).

Innerkatholische Folgerungen.

Es ist daher jene Stromung innerhalb des heutigen
Katholizismus nicht zu loben, die, ohne vielleicht die
klaren Entscheidungen der Kirche leugnen zu wollen, im
padagogisch-pastorellen Vorgehen den Logos an die
zweite Stelle zuriickdrangt. Durch dieses teilweise Nach-
geben an die heutige auBerkatholische Weltstromung,
dieses ,,den Mantel nach dem Winde richten®, wird un-
seres Erachtens der katholischen Sache wenig gedient,
vielleicht eher geschadet; unter Umstanden kann es ge-
radezu gegen den katholischen Glauben verstofen. Haupt-
sichlich auf drei Gebieten macht sich diese falsche Stro-
mung bemerkbar: In der modernen religiésen Literatur,
in der Predigt und in einer bestimmten Jugendbewegung.

Zur religiésen Literatur rechnen wir auch die halb-
wissenschaftlichen und die wissenschaftlich sein wollen-
den Neuerscheinungen. Da ist nun vor allem ein gewisser
oberflachlicher Subjektivismus zu beklagen. Anstelle ge-
diegener, freilich auch mithsamer griindlicher Arbeit setzt
man den leichten Gedankenflug. Man stellt ,kithne” Be-
hauptungen auf; kithn ist dann freilich oft gleich falsch.
GroBe, geistreiche Linien werden gezogen, noch bevor
dazu durch mithsame Kleinarbeit die notige objektive
Grundlage gegeben ist. Eine gewisse Tagesphilosophie,
der auch manche katholische Gelehrte allzusehr huldi-
gen, rithmt sich der unmittelbaren Intuition und setzt die
Leistungsfahigkeit des Intellektes zu sehr herab. Das
Irrationale wird als das wahrhaft Schopferische, das



270 Premm, Religion Gefiihlssache?

eigentlich Lebendige hingestellt. Das Leben in seiner
stromenden Fille lasse sich nicht begrifflich erfassen,
sondern nur durch Intuition erleben. Haufig steckt hin-
ter alldem, wie sich nachtriglich herausstellt, eine grofe
Selbsttauschung. Wissenschaft darf nicht zum Literaten-
tum werden. Nur zu leicht wird so etwas fiir Wahrheit
ausgegeben, was unbewiesen, ja sogar Irrtum ist. Hierony-
mus beschuldigte einen Origenes, daB er auf diesem Wege
die Friichte seiner Einbildungskraft in Dogmen der
Kirche verwandelt habe. Dabei hatte Hieronymus wohl
besonders des Origenes pneumatische und allegorische
Exegese im Auge, die mancher heute repristinieren
mochte; ganz entsprechend dem emotionalen, subjektivi-
stischen Zeitgeist. Als Luther sein Prinzip von der
,mochrift allein® aufstellte, tat er es, weil er die Unfehl-
barkeit des kirchlichen Lehramtes in der Schriftauslegung
leugnete. Der Heilige Geist erleuchte den einzelnen Gléu-
bigen bei der Schriftlesung. Das wird grundsatzlich nie-
mand leugnen, es ist aber kein objektiver MafBstab fir
die Unterscheidung von Falsch und Wahr beziiglich der
einzelnen Schriftstelle. Die Geschichte der lutherischen
Schriftauslegung ist reichlich Beweis dafiir, dall bei Be-
tonung dieses Prinzips nur allzu oft der eigene, irrtums-
befangene Menschengeist als der Heilige Geist ausgegeben
wird. Neuerdings wird gerade von protestantischer Seite
(K. Barth, Das Wort Gottes und die Theologie, Miinchen
1927) diese pneumatische Exegese wieder in den Vorder-
grund gestellt. Miissen denn wir Katholiken bei den Pro-
testanten in die Schule gehen? Das subjektivistische Ele-
ment im Gegensatz zur verstandesméiBigen Richtung ist
es auch, das zum phantasiereichen und gefithlsanregen-
den Allegorisieren dréngt und dem Literalsinn der Schrift
mehr aus dem Wege geht. Und doch mufB dieser immer
zuerst feststehen und die Grundlage weiteren Exegetisie-
rens bilden, will man nicht ins Verschwommene und
Schwiarmerische hineingeraten. — Zu den haufigsten Aus-
driicken, denen man in der angezogenen Literatur bis
zur Uberséttigung begegnet, gehéren die Worte: Leben,
Erleben, das Lebendige, Vitale. Abgesehen davon, daf
diese Wendungen seinerzeit vom Modernismus mil-
braucht wurden und daher geschichtlich belastet sind,
sind sie tatsidchlich Beweis fiir einen falschen Immanen-
tismus. In dieser Linie liegt auch die phinomenologische
Philosophie mit ihrer ubertriebenen Spaltung zwischen
Sein und Wert. Dagegen ist mit der scholastischen Seins-
philosophie zu sagen: ens (Sein) et bonum (Wert) con-



Premm, Religion Gefiihlssache? A

vertuntur. Die moderne Wertphilosophie unterliegt einer
Uberschatzung des Emotionalen. Das Emotionale ist
nicht eine vom Intellektuellen unabhéngige, selbstandige
Domane. Auch die Werte werden vom Verstande er-
kannt und getwertet, wie das Sein. Wenn wir nicht dem
Materialismus verfallen wollen, miissen wir das Geistige,
Abgeklarte, Ausgereifte weit tiber das unbewufit Vitale
stellen. Die iiberlegende, daher tiberlegene Vernunft mit
ihrer Erkenntnis der Wahrheit, der Ewigkeitsdauer zu-
kommt, ist das Erste. Dann folgt der zielklare, an Er-
fahrungen gelduterte Wille, welcher der sachlichen Ver-
nunfterkenntnis folgt und sich des Vitalen als des trei-
benden Motors bedient, es sich unterordnet. Das ist die
katholische Wertskala. Das Gefithlsmaflige, aus dunklen
Tiefen aufdringende Emotionale steht auf der untersten
Stufe, muB vom Geistigen gebindigt werden, darf auch
im religiosen Leben nur dienen. Die gegenteilige Aul-
fassung ist eine Umkehrung der gottgesetzten Naturord-
nung. Bei Jugendlichen, die selbst noch mehr Sinn und
Trieb sind, wird das Emotionale z. B. in einer Rede be-
sonderen Anklang finden. Und doch muB es sich auch
hier dem Intellektualistischen unterordnen. Eine einsei-
tige Ubersattigung mit ,religiosem Erleben” schligt im
spateren Leben, wo der ausgereifte Verstand in den Vor-
dergrund tritt, nur zu leicht ins Gegenteil um, wie die
Erfahrung bestitigt. Stete Festigkeit fiir das ganze spatere
Leben, wo aus rein biologischen Griinden das Vitale ab-
nimmt, gibt nur das Geistige, d. h. in Vernunft und Wil-
len verankerte Grundsatze.

Weder im Schrifttum noch in der Predigt soll das
GefithlsmaBige dominieren. Nur keine Sensationslust,
auch nicht in geistlichen Dingen. An Christus stellte Sa-
tan das Ansinnen, sich von den Zinnen des Tempels hin-
abzustiirzen. Das wire Sensation gewesen. Alle Leute
aus der Stadt wiren zusammengestromt und héatten den
neuen Messias bewundert, die Massen hatte er auf seiner
Seite gehabt. Doch Christus wies dieses Bekehrungs-
mittel, dessen Wirkung wohl auch nicht von langer Dauer
gewesen wire, zuriick. Regnum Dei non venit cum obser-
vatione, Gottes Reich kommt nicht mit Gepriange und
Schaulust (Lk 17, 20). Christus selbst predigte zwar
machtvoll, aber doch schlicht, einfach, tberzeugend.
Auch die heutigen Predigthérer sollen dazu erzogen wer-
d_en, nicht auf Nervenkitzel auszugehen, sondern gesunde,
einfache, aber solide geistige Nahrung zu verlangen. In
Wirklichkeit wird der wahre Erfolg mit dieser Predigtart,



AT Premm, Religion Gefiihlssache?

die in keiner Weise sich selbst sucht, verbunden sein.
Denn die Gnade Gottes verbiindet sich lieber mit der De-
mut, ,,damit der Mensch sich nicht rithme®. Solche, die
aus Sensationslust zu uns kommen, werden in keinem
Falle lange bei uns ausharren. Denn das Christentum ist
nun einmal nicht Sensation, nicht Befriedigung des tiber-
steigerten Affektes, sondern Kreuz und Leid, Uberwin-
dung, geduldiges Ausharren, Wandeln im Dunkel des
Glaubens. Die einfache Art der Verkiindigung des Glau-
bens, die schon in sich diese Tugenden zum Ausdrucke
bringt, wird, das gute Beispiel vorausgesetzt, viel eher fiir
dieses ungeschminkte, ungekiinstelte, mannhafte Christen-
tum gewinnen. Was uns schlief3lich allein voranbringen
kann ist nicht das Aullere an unserer Lehrverkiindigung,
sind iiberhaupt nicht so sehr die adufleren Pastorations-
mittel und mag man deren immer neue finden, sondern
vertrauensvolles Beten, Leiden und sich Hinopfern. Nur
so wird die Gnade Gottes, die hier das Letztentscheidende
ist, auf die Menschheit herabgerufen. Durch Sensation
wahrhaft nicht. Der Heiland vergleicht das Wachsen des
Reiches Gottes mit dem gerduschlosen, allméahlichen
Wachstum der Saat auf dem Ackerfeld.

Am meisten ist dem vorhin bewiesenen kirchlichen
Intellektualismus eine gewisse Richtung in der katho-
lischen Jugendbewegung der Nachkriegszeit entgegen-
gesetzt. Ls ist nebensichlich, unter was fiir Namen sie
geht oder was fiir konkrete Erscheinungsformen sie an-
nimmt: Namen und Gruppierungen waren mannigfaltig
und sind wandelbar. Aber das eindeutige Merkmal und
Kennzeichen ist eine bestimmte Geisteshaltung, die unter
diesen ,,Jugendbewegten* immer wieder hervortritt und
bewulit grofigezogen wird, und das ist die oben gekenn-
zeichnete immanentistisch-subjektivistische Einstellung.
Ein eigentliches klares Programm wollten und wollen
diese Jugendbewegungen uberhaupt nicht festlegen,
unter dem Vorwande, eben eine ,Bewegung“ zu sein.
»Wohin wir wollen, hingt vom inneren ,Fithlen' und
den jeweiligen aufleren Umstinden ab. Das Vitale in
uns ist das Ausschlaggebende, und nicht etwa das ver-
niinftige Uberlegen der menschlichen ratio.” Wie sehr
das der Geisteshaltung der Kirche widerspricht, geht aus
dem zweiten Teil dieses Artikels zur Geniige hervor. Auch
148t sich mit so Gesinnten kein verniinftiges Wort reden,
da sie ja die Vernunft nicht als entscheidend anerkennen.
Tatsachlich lehrt die Erfahrung, daf die unentwegten An-
hanger dieser Jugendbewegung unbelehrbar und unbe-



Premm, Religion Gefiihlssache? 273

kehrbar sind. Das um so mehr, als sie auch eine Autoritit
im katholischen Sinne nicht zugeben, d. h. eine amts-
miBige Autoritiat. Fur sie gibt es eine Autoritiat nur im
subjektiven Sinne, namlich eine Personlichkeit, die an
Wissen und geistiger Haltung etwas zu bieten hat. Leiter
von Priesterseminarien, deren Alumnen zum Teile dieser
Richtung angehorten, hatten daher mit den gréfiten
Schwierigkeiten zu kampfen. Noch verhéingnisvoller ist
es, dafl auch, wenngleich begreiflicherweise nicht mit aus-
driicklichen Worten, auf hochste kirchliche Autoritat der
gleiche Grundsatz angewendet wird. Fiir diese Bewegung
ist in Sachen vor allem des Kultes und der rechtlichen
Organisation einzig das Urchristentum mafBgebend. Ahn-
lich beschrankte Luther die Glaubensentwicklung auf die
ersten drei Symbola (apostolisches, nizinokonstantinopo-
litanisches, athanasianisches) und die griechisch-schisma-
tische Kirche auf die Zeit der ersten sieben allgemeinen
Konzilien. In Wirklichkeit hat Christus eine Kirche ge-
stiftet, der er bis zum Ende der Zeiten zur Seite steht, die
in allen Jahrhunderten unfehlbar ist, in verschiedenen
Zeiten auf verschiedene Fragen und Probleme zu ant-
worten hat und daher auch ihr Rechts- und liturgisches
Leben verschiedentlich gestalten kann. Die Behauptung,
echtes Christentum lasse keine Entwicklung zu, ist ein
antikatholisches Prinzip. Es ist ein Irrtum, eine be-
stimmte Entwicklungsstufe der Kirche zu verabsolutieren
und als Norm fiir alle Zeiten hinzustellen. Das jeweils
vor uns stehende lebendige Lehramt und Hirtenamt der
Kirche, wie es uns konkret im heutigen Papst und den
heutigen Bischofen gegeniibersteht, ist die fiir uns Katho-
liken maBgebende Autoritit, unabhangig von ihren sub-
jektiven Qualitaten. Und diese Autoritat hat in jiingster
Zeit auch die Koedukation, welche erwéihnte Jugendbe-
wegung teilweise befiirwortet und durchfiihrt, verurteilt.
.In héchstem Grade gefahrlich ist jene naturalistische
Richtung, die . . . einer sexuellen Erziehung das Wort
redet, indem sie meint, sie konnte die jungen Leute gegen
die Gefahren der Sinnlichkeit durch rein natiirliche Mit-
tel schiitzen . . . indem man dieselben zeitweilig den Ge-
legenheiten aussetzt, um durch Gewohnung den Geist
gegen die Gefahren abzuhirten. Sie tauschen sich schwer,
da sie die angeborne Schwiche der menschlichen Natur
nicht anerkennen wollen . . . Das sogenannte Koeduka-
tionssystem ist fiir die christliche Erziehung gefahrlich
und abwegig, ist fiir viele in der Leugnung der Erbsiinde
begriindet. (Pius XI., Erziehungs-Enzyklika, Herder-Aus-

,Theol.-prakt. Quartalschrift.* IT. 1937. 18



974 Deininger, Verantwortung gegeniiber d. komm. Geschlecht.

gabe, S. 551.) Aus Wahrheitsliebe sei bemerkt, daf ge-
wil nicht alle Anhinger und wohl auch nicht alle Fiih-
rer dieser Jugendbewegung sich der erwihnten Gegen-
sitze gegen den kirchlichen Geist eindeutig bewulit sind.
Sachlich aber sind sie vorhanden. Uberhaupt sind diese
Zeilen in keiner Weise personlich gedacht, sondern
mochten einzig der objektiven Wahrheit dienen, fiir
welche unsere heilige Kirche eintritt.

Die Verantwortung des Menschen gegenilber dem
kommenden Geschlecht.”

Von Dr theol. P. Franziskus Deininger O. S. B. (Beuron).

Das Thema greift reichlich weit. Es schliefit all die
Fragen ein, die heute nicht blof den Mann vom Fach,
sondern auch den Mann vom Volk interessieren. Den
Wissenschaftler hat die kommende rassehygienische Ge-
staltung seines Volkes schon immer beschattigt, organisch
beschaftigt, weil ja jede Wissenschaft iiber die Jetztzeit
hinausarbeiten und in die Nachzeit hineinwirken will.
Der Laie aber sieht sich durch Wort und Schrift und Tat
in diesen Fragenbereich hineingestoflen. Die Angst vor
dem drohenden ,,Sturz seines Volkes ins Nichts* gibt der
ganzen Frage eine Wertung, die ihn auf weiter Strecke
innerst beunruhigt und geradezu zu einer Verhaftung mit
diesem Problem treibt. Die Folge ist, dal ihm die Aus-
sicht fiir eine andere als die biologisch-eugenische Wert-
schau versperrt wird und er entweder wegen des unab-
wendbaren Schicksals seines Volkes seelisch maflos lei-
det oder aber sich unter dem Druck der ,,6ffentlichen
Meinung® jener Losung verschreibt, die ihm ob ihres
Radikalen als beruhigende Patentlosung erscheint. Wo
immer aber das Sittliche, sei es unmittelbar im eigenen
Raum, sei es als Grenzgebiet, berithrt wird, ist die Giite
jeder ,Radikallésung™ a priori als zweifelhaft und gefahr-
lich anzusprechen und die ,Mitte” anzustreben.

Bei dieser Lage der Dinge ergibt sich fiir den Theo-
logen mehr denn je die sittliche Pflicht, in ruhigem Den-
ken dem ganzen Fragekomplex nachzugehen und sine ira
et studio einzig und allein der Wahrheit zu dienen. Sein
aus dieser Wahrheitserkenntnis gesprochenes Wort wird

¥) Vortrag, gehalten auf der V. Tagung der Ordens-Lektoren-
Vereinigung zu Frapkfurt am Main (S. Georgen), 15.—17. September
1936,



