Suffragia ante mortem. 293

Sedis 1931, p. 212). Es tritt somit in diesem sozialen Ver-
haltnis zwischen Herrn und Arbeiter eine neue soziale
Gerechtigkeit auf, die vollstandig verschieden ist von der
strikten Gerechtigkeit. Diese soziale Gerechtigkeit ist in
erster Linie sozial kommutativ, indem der Herr die An-
spriiche der Personenrechte des Arbeiters, soweit sie im
Betrieb gefahrdet sind, erfilllen mufl. Der Herr muf} im
Betrieb auch eine sozial distributive Gerechtigkeit erfiil-
len, indem er die Arbeiter proportioniert, entsprechend
ihren Kraften und Bedtrfnissen behandelt. Auch mufl
der Herr die notigen Befehle und Vorschriften im Be-
triebe erlassen und der Arbeiter mull gehorchen und das
Gemeinwohl des Unternehmens foérdern. Das ist ein
Abbild der geseizlichen Gerechtigkeit.

Weil Herr und Arbeiter im Dienst- oder Prinzipver-
hiltnis sozial verbunden sind, deshalb vertragt dieses
soziale Leben nur schwer die Einmischung des Staates.
Daher darf der Staat nur in sehr beschranktem Mafe,
soweit das Gemeinwohl es verlangt, durch die legale
strikte Gerechtigkeit im Dienstverhéltnis intervenieren.
Wir ersehen daraus, daf} die soziale Gerechtigkeit unmog-
lich mit der strikten legalen Gerechtigkeit zusammen-
fallen kann, denn sie vertragen sich gegenseitig nur sehr
schwer und in beschrianktem Mafe. Man beachte in den
papstlichen Rundschreiben die Warnung vor zu starker
Intervention des Staates. Deshalb verlangt die Natur des
Dienstverhiltnisses die berufsstindische Ordnung mit
besonderen Ausschiissen, um der sozialen Gerechtigkeit,
immer den konkreten wechselnden Verhéltnissen ent-
sprechend, zum Durchbruch zu verhelfen. Den Charakter
dieser sozialen Gerechtigkeit haben wir schon im Jahre
1927 in unserm Buch: ,,Die Losung der Arbeiterfrage
durch die Macht des Rechts* ausfithrlich dargelegt. Im
Anschlufl an den heiligen Thomas und Aristoteles nann-
ten wir sie Justitia oeconomica; Pius XI. nennt sie Justitia
socialis.

Pastoraledlle.

(Suffragia ante mortem.) Pfarrer Albert hat in seiner Ge-
meinde viele iltere fromme Personen, die ihm MeB8stipendien
bringen mit der Bitte, nach ihrem Tode eine grofere Anzahl
heiliger Messen fiir ihre Seelenrube zu lesen. Da ihre Anver-
wandten wenig religios sind, mochten sie jetzt schon die heiligen
Messen bestellen, um sicher zu sein, daf nach ihrem Tode das
heilige MeBopfer fiir sie dargebracht werde. Bei dieser Gelegen-



294 Pastoralfille.

heit erklirt Pfarrer Albert den Bittstellern, sie wiirden die
Friichte des heiligen MeBopfers noch sicherer und reichlicher
empfangen, wenn sie jetzt schon die heiligen Messen fiir sich
lesen lieBen und selbst auch dem heiligen MeBopfer andichtig
beiwohnen wiirden. Vor allem aber diirften sie nicht die Wahr-
heit vergessen, daBl die ganze Ewigkeit abhinge von unserer
Todesstunde. Sind wir dann im Stande der heiligmachenden
Gnade, sind wir ewig gerettet. Uberrascht uns aber der Tod mit
einer schweren Siinde auf dem Herzen, sind wir ewig verloren.
Gott aber kann uns sterben lassen, wann er will. Darum ist es
sehr gut und heilsam, schon jetzt fiir uns das heilige Opfer dar-
bringen zu lassen mit der Bitte an Gott, er mdge uns in einer
Stunde aus diesem Leben rufen, in der wir im Stande der
Gnade sind. Wir haben also einen gréBeren und sicheren Anteil
an den Friichten des heiligen MeBopfers, wenn es schon zu un-
seren Lebzeiten, als erst nach unserem Tode fiir uns dargebracht
wird.

Fiir diese kurze Belehrung waren die Bittsteller recht dank-
bar. Sie bestellten darum mehrere heilige Messen fiir sich, um
von Gott die Gnade einer gliicklichen Sterbestunde zu erlangen.
Mit doppelter Andacht wohnten sie dann diesen Messen bei und
empfingen darin zu ihrem groBen Troste die heilige Kommunion.

Als Pfarrer Albert gelegentlich einem geistlichen Mitbruder
diese Praxis mitteilte, war dieser dariiber hochst erstaunt und
sagte gleich, da hast du aber den Leuten ein groBes Unrecht an-
getan, die miissen nun lange im Fegefeuer leiden fiir alle ihre
Siinden, die sie in all den Jahren nach diesen Messen begehen.

Was sagen die Theologen und Moralisten zu der Praxis von
Pfarrer Albert?

Die Theologen unterscheiden im MeBopfer einen inmeren
und #uBeren Wert. Unter dem inneren Wert versteht man
jenen, welcher dem MeBopfer in sich selbst auf Grund der Wiirde
Christi als des Hohenpriesters und Opferlammes objektiv inne-
wohnt. Der duflere Wert besteht in der Summe jener konkreten
Wirkungen, die kraft der Zuwendung der Erlosungsfriichte je-
weils in die duBere Erscheinung treten.

Der innere Wert der heiligen Messe ist sicher ebenso un-
endlich wie das Abendmahl- und Kreuzesopfer.

Der duflere Wert (Applikationswert) der heiligen Messe ist
schlechthin unendlich, insofern die Messe Lob- und Dank-
opfer, (im gewissen Sinne) endlich, insofern sie Bitt- und
Sithnopfer ist.

Unter MeBfriichten (fructus Missae) verstehen die Theologen
jene Wirkungen ex opere operato, welche der Messe als einem
Biti- und Siihnopfer entspringen und daher den Menschen zu-
fallen.



Suffragia ante mortem. 295

Da es angemessen und der Wille Gottes zu sein scheint, daB
die Strafe erlassen werde, wenn eine entsprechende Genugtuung
geleistet worden ist, so nehmen die Theologen gewohnlich an,
daB, falls die gehérige Disposition vorhanden sei, die Nachlas-
sung der Siindenstrafe durch das MeBopfer unfehlbar oder nach
einer feststehenden Regel eintrete. Auch die Wirksamkeit der
Messe als eines Bittopfers ist, insoweit Christus als Opferpriester
und Opfergabe in Betracht kommt, unfehlbar. Doch kénnen von
seiten der Person, der die Friichte der Messe zugewendet werden
sollen, oder von seiten des Gegenstandes, den jemand erlangen
will, Hindernisse vorliegen, welche die Wirksamkeit aufheben
oder beschrinken. Die Erhorung unserer Gebete, auch der-
jenigen, die wir in der heiligen Messe Gott vorlegen, wird ge-
regelt nach den Gesetzen der gottlichen Weisheit. Obgleich die
satisfaktorische MeBfrucht den Armen Seelen nur fiirbittweise
zugewendet werden kann, nehmen die meisten Theologen mit
Suarez an, daB die Messen fiir Verstorbene mit unfehlbarem
Erfolge, wenn nicht die ganze Siindenstrafe, so doch einen Teil
ex opere operato erlassen. (Siehe Pohle-Gierens, Dogmatik III®,
S. 380, und Wilmers-Deneffe, ILehrbuch der Religion IV3,
S. 498 f)

Die wahrscheinlichen Griinde, weshalb Gott die an sich un-
endliche Kraft des Bitt- und Sithnopfers sich nicht nach ihrer
groBtmoglichen, wenn auch endlichen Ausdehnung auswirken
148t, sind nach Tournely (De Euch. qu. 8, art. 6) folgende: der
positive Wille Gottes, das MeBopfer moglichst hiaufig dargebracht
und besucht zu sehen; der allgemeine Zug an der goéttlichen Vor-
sehung, alle Wirkungen in der Natur und Ubernatur schrittweise
und allmihlich, statt plotzlich und auf einmal, herbeizufiihren;
endlich der gdéttliche Heilsplan, daB der fromme Christ im Hei-
ligungswerke sich selbst bemiihe und der Friichte des MeBopfers
in fortgesetzter Anspornung seines Eifers sich selbsttitig be-
méchtige. (Siche Pohle-Gierens, Dogmatik III%, 375.)

Nach der Natur des MeBopfers unterscheidet man eine drei-
fache MeBfrucht.

1. Die allgemeine MeBfrucht (fructus generalis). Sie ent-
spricht der Absicht Gottes und seiner Kirche. Gleich zu Anfang
des Kanons erklirt der Priester, er bringe das Opfer dar fiir
alle , Rechtgliubigen und Bekenner des katholischen und aposto-
lischen Glaubens®. Ebenso betet er nach der Wandlung, der
Herr moége gedenken seiner ,,Diener und Dienerinnen . . ., die
mit dem Zeichen des Glaubens uns vorangingen und schlummern
im Schlafe des Friedens®. ,,Ihnen und allen in Christo Ruhen-
den”, so betet er weiter, ,,verleihe eine Stitte der Erquickung,
des Lichtes und des Friedens.” Diese Gebete aber verrichtet der
Priester im Auftrage und im Namen der Kirche, folglich ist es



296 Pastoralfille.

ihr Wille, daB die Friichte des heiligen Opfers den Genannten
zugewandt werden.

Uber diesen fructus generalis kann der Priester nicht an-
derweitig verfiigen. Ob auf Grund dieser allgemeinen Frucht
jedem Mitgliede der Kirche aus allen Messen, die auf Erden ge-
lesen werden, irgendein Nachlaf von zeitlichen Siindenstrafen
zuteil werde, wie manche Theologen mit Skotus annehmien, ist
zweifelhaft. (Siehe Pohle-Gierens III®, 377.)

2. Die besondere MefBfrucht (fructus specialis) kommt jenen
zu, welchen sie eigens durch den Opfernden oder infolge ihrer
Beteiligung am Opfer zugewendet werden.

Die besonderen Friichte kommen zunfchst jenen zu, fiir
welche der Priester das heilige Opfer darbringt, mégen sie gegen-
wirtig oder abwesend, einzelne Personen oder ganze Genossen-
schaften oder auch der opfernde Priester selbst sein. Im letztern
Falle empféngt der Priester eine zweifache besondere Frucht:
eine als Priester, der opfert (fructus personalis), die andere als
Person, fiir welche geopfert wird.

Diese besondere Frucht ist endlich. Deshalb wirkt das
mehrmals zu einem besonderen Zweck dargebrachte Opfer mehr
als das nur einmal dargebrachte. Ebenso schopft der einzelne
aus einem fiir mehrere Personen dargebrachten MeBopfer weniger
Frucht, als aus einem fiir ihn allein dargebrachten.

Weil die Wirkung der Zuwendung in der einen oder ande-
ren Weise vereitelt werden kann, wie z. B. bei einer Messe fiir
einen schon im Himmel befindlichen Verstorbenen, so rit Suarez
(De Euch. disp. 79, sect. 10, n. 15) dem Priester an, neben der
,.ersten Intention® auf alle Fille noch eine ,,zweite Intention® zu
machen, um zu verhiiten, daB der fructus specialis im Kirchen-
schatz verbleibe. Daf} dieser fructus specialis wirklich existiert
und in der angegebenen Weise verfiighar bleibt, ist ausdriickliche
Kirchenlehre, wenn auch kein Dogma. (Siehe Pohle-Gierens IIT?,
378.)

Auch die Gldubigen konnen die besonderen Friichte des hei-
ligen MeBopfers, insofern sie an der Darbringung desselben An-
teil haben, einem bestimmten Zwecke zuwenden. Denn was von
ihren Gebeten und der Frucht ihrer guten Werke gilt, das mu8
auch vom heiligen Opfer gelten. DaB sie aber auf ihre Weise
das heilige Opfer darbringen kénnen, ergibt sich klar aus dem
MeBkanon, worin es heiBt: ,,Gedenke, Herr . . ., aller, fiir welche
wir dir darbringen oder welche dir darbringen dieses
Opfer des Lobes fiir sich und alle die Ihrigen.*

Auf zweifache Weise geschieht diese Darbringung von seiten
der Gliaubigen. 1. Im weiteren Sinne, insofern sie Glieder der
Kirche, eines mystischen Leibes, sind und folglich durch den
Priester als ein mit ihm verbundenes Glied wirken, wie z. B. der



Suffragia ante mortem. 297

Ful oder die Hand durch das Auge sieht. 2. Im engeren Sinn,
wenn sie durch Stiftungen, Unterstiitzung, Dienstleistungen am
Altare u.s.w. auch #uBerlich die Darbringung des MeBopfers
ermoglichen oder beférdern. Die Gegenwart selbst ist eine Art
Beteiligung am Opfer, folglich eine Darbringung desselben. (Wil-
mers-Deneffe, Lehrbuch der Religion IV®, 502.) :

Sodann kommen die besonderen Friichte allen Kindern der
Kirche zu, die dem heiligen Opfer beiwohnen und es innerlich
mitfeiern, und zwar aus einem dreifachen Grunde.

1. Zunichst wird es namlich fiir diese insbesondere darge-
bracht, da es im Kanon heifit: ,,Gedenke, Herr, aller hier Gegen-
wiirtigen, deren' Glaube dir bekannt ist und deren Andacht du
kennst.*

2. Ist diese Beiwohnung oder Teilnahme eine Art Mitwir-
kung. Die Gldubigen, welche die Messe innerlich mitfeiern, brin-
gen, wie eben gesagt wurde, auch selbst in gewisser Weise das
Opfer dar. Je mehr aber jemand an der Darbringung des Opfers
sich beteiligt, desto groBer ist auch das MaB der Friichte, das
ihm zukommt.

3. Erlangen die Gliubigen einen Teil der Friichte eben
wegen der Andacht und des Verlangens nach denselben, das sie
durch ihre Zuriickziehung von zeitlichen Geschiften, um dem
heiligen MeBopfer beizuwohnen, bekunden. (Siehe Wilmers-
Deneffe, Lehrbuch der Religion IV®, 503.)

Die besondere Frucht, die jemand aus der andéichtigen Bei-
wohnung der heiligen Messe schopft, bleibt dieselbe, mdgen auch
noch so viele auBer ihm zugegen sein. Fiir jeden der Anwesen-
den hat das heilige MeBopfer dieselbe Wirkung, als ob er allein
gegenwirtig ware, Diese Frucht wird natiirlich grofier, wenn er
nicht blo§ einer, sondern mehreren heiligen Messen beiwohnt.

3. Die persionliche MeBfrucht (fructus specialissimus s. per-
sonalis). Weil der Priester an der Darbringung des Opfers ganz
vorziiglich sich beteiligt, kommt ihm auch eine ganz besondere
Frucht zu. Jedes gute Werk #uBert seine Wirkung an dem, der
es verrichtet; folglich auch das MeBopfer. Sodann will die Kirche,
daf der Priester, seiner eigenen Schwachheiten eingedenk, den
Hoéchsten um Erbarmen fiir sich bitte und so eine besondere
Frucht sich zuwende. Zu diesem Zwecke hat die Kirche dem
opfernden Priester eigene Gebete im MeBkanon vorgeschrieben.
Hochst wahrscheinlich kann diese personliche MeBfrucht, weil
unithertragbar, anderweitig nicht vergeben werden.

Aus dieser kurzen Darlegung geht klar hervor, daBl die Gliu-
bigen aus der heiligen Messe mehr und reichlichere Friichte zu
ihren Lebzeiten gewinnen als nach ihrem Tode, wo sie wahr-
scheinlich nur die satisfaktorische, nicht aber auch die impetra-
torische und propitiatorische MeBfrucht erhalten.



298 Pastoralfille.

Horen wir noch kurz die Ansichten einiger Moralisten. Sie
behandeln diesen Gegenstand gelegentlich der Frage, ob cein
Priester seiner Applikationspflicht geniigt hdtte durch Darbrin-
gung des MeBopfers fiir einen Lebenden, den er tot glaubte
und fiir dessen Seelenruhe er applizieren mubBte.

Ballerini-Palmieri IV®, n. 1044, verneint diese Annahme, fiigt
aher gleich hinzu: ,Nihilominus advertendum est, quod satis-
factorius sacrificii fructus non solum vivo prodesse potest, sed
hoc ipso eum eximere a purgatorii poenis. Et exinde est quo-
rundam usus, qui hoc praesidium sibi sollicite quaerentes, prae-
stitutas a se Missas, vel omnes vel magna ex parte, praemittere
satagant, dum in vivis agunt.*

Noldin-Schmidt antwortet auf diese Frage also: ,,Si contrac-
tum iuxta rigorem iuris interpretemur, sic applicans non satis-
facit, quia finis, quem dans stipendium intendit, non obtinetur,
nempe per missae sacrificium delendi poenas post mortem adhuc
luendas. Quia tamen vivus ex missae sacrificio uberiorem cer-
tioremque fructum percipit quam defunctus, insuper quia
poenae purgatorii propter missae sacrificium, quod vivo appli-
catur, breviores mitioresque evadere possunt, non improbabiliter
supponitur eum, qui dedit stipendium, nolle ad amussim urgere
ins suum.” (Noldin-Schmitt III*%, 181.)

Cappello 1, 607, beantwortet diese Frage noch klarer und
bestimmter mit folgenden Worten: ,,Nos, re mature perpensa,
putamus huiusmodi applicationem valere, quia, licet accidentaliter
obligationi susceptae seu contractui non fuerit satisfactum, sub-
stantialiter tamen fuit certe satisfactum. Etenim ex Missae sacri-
ficio vivus percipit uberiorem ac certiorem fructum, quam de-
functus, quatenus non solum percipere valet fructum satisfacto-
rium, sed etiam alios fructus, quorum defuncti tantum secundum
aliquam rationem et probabiliter vel probabilius, non vero certe,
capaces sunt. Hinc multorum usus, maxime laudandus, qui, hoc
praesidium sibi sollicite quaerentes, praestitutas a se Missas vel
omnes vel ex magna parte praemittere satagunt, dum in vivis
degunt.

Diximus praefatum usum esse maxime laudandum, tum quia,
praeter dicta, magis meretur qui vivens stipendiis Missarum se
privat, quam qui ea solvenda post mortem relinquit, cum scil.
iisdem non amplius frui valet; tum quia fructus ex opere operan-
tis maior est vel esse potest; tum demum quia celebratio Mis-
sarum certior est, iugi teste experientia. Oneribus enim Mis-
sarum, quae sint post obitum adimplenda, vel ex legum civilium
iniuria vel ex haeredum aliorumve, quorum interest, incuria aut
malitia, saepe non satisfit.

Ebenso klar und bestimmt beantwortet P. Vermeersch
I1I%, 288, unsere Frage mit den Worten: ,Minime improbandi,



Eine Verfﬁhmngsgeschichte. 299

immo laudandi sunt qui, dum vivunt, per celebrata iam sacra sibi
suffragia praecipiunt. Vivens enim homo omnes fructfus certo
participat, dum de defunctis minus constat utrum necne alius
fructus praeter satisfactorium ipsis prosit.

Potest quoque vivens missae assistere atque etiam hac ra-
tione esse offerens. Magis etiam per se meretur, dum se privat
stipendiis ipse, potius quam mere hereditatem suam onere isto
gravet. Addas maiorem securitatem de fideli adimpletione
onerum.

Nach der Ansicht der Moralisten ist also die Handlungsweise
des Pfarrers Albert in jeder Beziehung zu loben und nach-
ahmungswert. Die Griinde, die uns antreiben sollten, die Glau-
bigen in #hnlicher Weise aufzukliren, faBt Benedikt XV. in
einem Briefe vom 31. Mai 1921 kurz zusammen, indem er in
einem Breve iiber die Kongregation vom guten Tod also schreibt:
.,Considerandum praecipue est, fructus qui ex sacro percipiuntur,
hominibus longe uberius vivis prodesse quam vita functis, cum
iis, bene animatis et dispositis, magis directo, certius atque
abundantius quam his applicentur; unde efficitur, ut, cum perse-
verantiae dono, quaeremus nobis facultatem adhuc vivis com-
parare tum placandae Dei iustitiae, tum poenae, quae nobis in
Purgatorio igne maneret, vel tollendae omnino, vel valde saltem
imminuendae. Quodsi satis multi obliviosi atque ingrati homines,
id committere consueverunt, ut ad animas eorum piandas quos
habere carissimos videbantur, augustum offerri Sacrificium
neglegant, sunt maiore numero qui, gravi cum spiritualium utili-
tatum iactura, illud ignorent, profuturum sibi multo magis mis-
sae sacrificium quod, se vivis, ipsimet, quam quod in ipsorum
levamen defunctorum heredes, propinqui vel amici perlitari
iusserint.”“ (A. A. S. XIII, 344.)

Es ist selbstverstindlich, daf3 nicht die zukiinftigen Siinden-
sirafen, sondern nur jene durch das heilige MeBopfer nach-
gelassen werden konnen, die zur Zeit der Darbringung des hei-
ligen Opfers noch abzubiiflen sind.

Pfarrer Albert hat also ganz im Sinne der Kirche gehandelt.
Mogen seine Worte zu einer Saat werden, aus der sich reichliche
Friichte entwickeln.

Trier. B. van Acken S. J.

(Eine Verfiihrungsgeschichte.) Vor einiger Zeit ist an einem
kleinen Orte eine Verfiihrungsgeschichte unter Jiinglingen auf-
gekommen. AnldBlich dieses Skandals iiberlegt der Seelsorger
die beiden Moglichkeiten: 1. Wenn der Seelsorger als Beichfvater
auf Verfithrungsgeschichten kime, was konnte und miifite er
tun in einer kleinen Gemeinde? 2. Wenn der Seelsorger aufer-
halb des Beichtstuhles ein solches Ubel in Erfahrung brichte,



