Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 599

Die rationalistische Eigenart und die Anpussungs-
fithigkeit des Isiom.

Von Dr Hermann Stieglecker.
I. Die vermeintliche Erstarrung.

Es ist eine landlaufige Vorstellung, daf der Islam
seit Jahrhunderten in den Zustand der Erstarrung tiber-
gegangen ist, aus dem er nicht mehr erwachen wird, weil .
er von einem unitbersteiglichen Wall langst iiberholter
Vorstellungen umschlossen mit der vorwartsstrebenden
Menschheit nicht mehr Schritt zu halten vermag. So ist er
nicht imstande, seine Leistungen den Erfordernissen einer
neueren Zeit anzupassen, er hat infolgedessen allen
Gegenwartswert und allen Zukunftswert verloren — er
ist zum Aussterben verurteilt. Ohne Zweifel erschopft
sich das religiose Leben sehr vieler Muhammedaner in
einigen Gebetsformeln und rituellen Kérperbewegungen
und Koérperhaltungen, and mancher Européer hat beim
Anblick dieser religiosen Ubungen den Eindruck: das
sind die Reste einer innerlich lingst erstarrten und er-
storbenen Religion; die Hiille ist noch da, der Geist aber
ist langst entschwunden, der Organismus ist tot, nur die
Glieder bewegen sich nach dem Gesetz der Trigheit noch
cine Zeitlang weiter, wie sie sich bewegt haben, da sie
noch vom Geist beherrscht wurden. Aber Westlander,
die tiefer blicken, bringen aus dem Morgenland einen
anderen Eindruck nach Europa mit, namlich den: es han-
delt sich hier durchaus nicht immer um leere AuBerlich-
keiten, sondern hinter ihnen verbirgt sich eine Innen-
welt, die das Wesen des Muhammedaners entscheidend
beeinflufit; und gar erst wenn man hort, dal der Junger
des Propheten unbekiimmert um jede Umgebung, unbe-
kiimmert um Lacheln, Spott und Hohn seine Andachts-
iibungen verrichtet und die dabei vorgeschriebenen Kor-
perbewegungen in einer Weise ausfithrt, daf man merkt,
es schwingt seine ganze Seele mit, wird man schwer glau-
ben konnen, daf dies mechanische Bewegungen der Glie-
der eines Organismus seien, der langst abgestorben ist.
Und wenn man die Erérterungen in den muhammedani-
schen theologischen Biichern und Zeitschriften verfolgt,
hat man erst recht nicht den Eindruck, dafl im Islam die
Stille des Todes herrscht, sondern man gewinnt vielmehr
die Uberzeugung, daf in ihm reges Leben pulsiert, daf
in seiner Mitte Minner von Kraft und Geist das Banner
dieser Religion hochhalten, Gelehrte, die das gesamte



600 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

Kulturgut des Islam in sich aufgenommen haben, und
nicht bloB das: die als Kenner der einen oder anderen
européischen Sprache abendlandische Werke zu ihrem
geistigen Eigentum gemacht haben und mit unserer Denk-
art vertraut sind. Dabei gehen diese Ménner in ihren
Anschauungen oft weit auseinander, aber sie alle wollen
nichts anderes als Muhammedaner sein und sehen im
Islam allein die Wahrheit. Dazu haben sie ein offenes
Auge fiur die Erkenntnisse und Errungenschaften der Zeit
und scheuen sich durchaus nicht, ihnen naherzutreten
und sich mit ihnen auseinanderzusetzen: das ist nicht
Erstarrung und Tod, sondern Blut und Leben.

Allein das sind nur duflere Erscheinungen, aus denen
wir hier auf den inneren Zustand dieser Religion geschlos-
sen haben. Ganz klar zu sehen vermégen wir aber erst,
wenn wir uns ihr inneres Gedankengefiige etwas genauer
ansehen. Fernerstehende haben haufig die Meinung, dal}
der Islam ein wahrer Wust wunderlicher Vorstellungen
von Gott, von den Engeln, vom Teufel, von der Holle,
vom Himmel u. dgl. ist, daf} er seinen Anhangern alberne
Marchen zu glauben befiehlt, und daf alle diese Dinge
unbedingt zum Islam gehoren und eben deshalb, weil sie
Fleisch von seinem Fleische sind, nicht abgeandert oder
ausgeschaltet werden koénnen. Und weiter meinen sie:
und wenn der Islam auch richtige Lehren enthilt, z. B.
die von der Einzigkeit Gottes, so ist er auch da gehin-
dert, sie den neueren Erkenntnissen anzupassen, zu er-
ganzen und auszubauen, weil die starren, hergebrachten
Formeln und Lehrsatze derartiges nicht gestatten. So wire
also diese Religion gezwungen, entweder den neuerwor-
benen Erkenntnissen Rechnung zu tragen, sich aber damit
selbst aufzugeben, weil eben die ausgeschiedenen oder
abgeidnderten Lehrsatze zu ihrem Wesen gehéren, oder
bei den alten Irrtitmern zu verharren und so schlieflich
als langst wberholter Anachronismus dem verdienten
Untergang anheimzufallen. Die Sache verhalt sich aber
nicht so. Es ist ja richtig, dal der Islam Vorstellungen
enthalt, die uns Europaern lacherlich genug erscheinen
(z. B. die Geister, Ginn genannt, welche unter dem Him-
mel die Plane Gottes erlauschen wollen und von den
Engeln mit Sternschnuppen beworfen werden), es ist
auch richtig, da er auf manchen Gebieten unbeschreib-
lich riickstandig ist, namentlich beziglich der Stellung
der Frau in verschiedenen islamischen Landern, es ist
ferner wahr, dafl in Anbetracht dieser und anderer Tat-
sachen den Muhammedaner eine tiefe, breite Kluft vom



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 601

Furopier trennt, aber es ist auch richtig, dal dem Islam
schon vom Anfang an und wesenhaft ein stark rationali-
stischer Zug zu eigen ist, der ihn trotz der eben genann-
ten Hemmnisse befahigt, den Anschluff an die heutige
Gedankenwelt zu suchen und zu finden. -

II. Der Rationalismus im Islam.

1. Dogmenarmut.

Der rationalistische Zug im Islam offenbart sich
schon in der Tatsache, daB seine offizielle Dogmatik ent-
gegen der vielfach verbreiteten gegenteiligen Meinung
verhaltnismaBig wenige Lehrsitze anerkennt, die unver-
auBerlich zu seinem Wesen gehéren, die der Muslim
nicht leugnen darf, wenn er Muslim bleiben will. Gurgani
(4 1413) sagt in seinem Kommentar zu Igis Mawagif:*)
~Wenn wir die Glaubenssitze der islamischen Sekten
pritfen, finden wir in ihnen Dinge, die unleugbar einen
Abfall vom Glauben bedeuten, so alle Lehren, welche
1. auf die Annahme eines falschen Gottes, 2. auf das
Innewohnen Gottes in irgend einer menschlichen Per-
son, 3. auf die Leugnung der Prophetie Muhammeds,
4. auf einen Tadel oder eine MiBachtung seiner Person,
5. auf die Erlaubterklirung des Verbotenen sowie auf
die Aufhebung der geoffenbarten Pflichten hinauslaufen.”
Wir koénnen diese fiinf Punkte in drei zusammenfassen:
zum Wesen des Islam gehort:

1. Der Monotheismus (im islamischen Sinn) — 1.und2.

9. Die Anerkennung der Sendung Muhammeds — 3. und 4.

3. Die nicht zahlreichen sittlichen und rituellen Vor-
schriften — 5.

Dazu kiamen noch einige Glaubenssétze, namentlich
beziiglich der Auferstehung und der Vergeltung in der
Fwigkeit, welche der Koran enthalt.

~Wenn demnach die dogmatische Schule der Mutazili-
ten die Figenschaften Gottes leugnet (nach Auffassung
der gegnerischen asaritischen Richtung), wenn sie sagt,
daB der Mensch selbst der Urheber seiner Werke ist und
nicht Gott, wenn sie weiter behauptet, daff der Koran
erschaffen ist, wenn sie die visio beatifica leugnet (das
Schauen Gottes im Sinn der Asariten), ja, wenn die Mu-
gassimah (Anthropomorphisten) Gott korperliche Eigen-
schaften zuschreiben, wenn gewisse Sekten gegen einzelne
Mitglieder der Sahaba (der Genossen des Propheten, z. B.
Abu Bekr) Anschuldigungen erheben, so diirfen sie des-

1) Mawagif, Ausg. Kairo 1325/1907, Mawqif VI, S. 344, 7. AT



602 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

halb nicht als Kuffar, als Unglaubige bezeichnet werden,
sondern sie sind Muslim.?)

Zum Beweis dafiir, daBl solchen Leuten der Islam
zuzuerkennen ist, fithrt Igi die Tatsache an, daB sich
Muhammed bei Aufnahme einer Person in den Islam
nie darum zu erkundigen pflegte, wie es der Betreffende
beziiglich der erwéhnten Streitfragen hilt, ob nach des-
sen Meinung z. B. Gott wissend ist durch sein Wissen
oder durch sein Wesen, ob Gott der Schopfer der mensch-
lichen Werke ist, oder der Mensch selbst, ob Gott in
einer Richtung des Raumes ist oder nicht, ob er in der
Ewigkeit gesehen werden kann u. dgl. Daraus ist zu
schlieBen, sagt Igi, daBf ein Irrtum in diesen Fragen das
Wesen des Islam nicht beriihrt.*) Dal einzelne Sekten zu
gewissen Zeiten einander verketzerten, ja sogar blutig
verfolgten, ist kein Beweis gegen die Richtigkeit unserer
Darlegung. In ruhigen Zeiten betrachtet der Islam diese
Tatsachen als bedauerliche Ungerechtigkeiten; er ent-
schuldigt sie aber damit, daB sich die Betreffenden von
der iiberschiumenden Begeisterung fiir die Einheit des
Glaubens dazu hinreifien lieBen.?)

Die islamische Lehre zeichnet sich also durch grofie
Einfachheit aus. Gott will dadurch, wie die muhammeda-
nischen Gelehrten sagen, diese Religion allen Menschen,
nicht blof} den Befihigten und Wissenden, sondern vor
allem auch der grofien Masse zugéinglich machen: sie soll
die Religion aller werden.?)

Dali diese Eigenschaft des Islam seiner Verbreitung
sehr férderlich ist, liegt auf der Hand. Sie wirkt sich aber
auch noch in anderer Beziehung fiir ihn sehr vorteilhaft
aus. Infolge dieser Armut an solchen ILehrsitzen, die zu
seinem Wesen gehoren, kann er sich namlich mit un-
glaublicher Dehnbarkeit neue Lehren zu eigen machen
und sie verarbeiten, neue Lebensgewohnheiten annehmen
(europdische Kleidung), ohne dabei gezwungen zu sein,
von seinem dogmatischen Gehalt etwas aufzugeben. Er
kommt nicht leicht in die Verlegenheit, sagen zu miissen:
da kann ich nicht mittun, das wire gegen meine Grund-
sitze. In dieser Beziehung erinnert er an den Protestan-

®) Vgl. Mawagqif, Mawqif VI, S. 339 Mitte ff., ferner: Abd al
Qahir, Alfarq bainalfiraq, Kairo, herausgegeben von Muh. Badr., S. 221 fI.

) Mawagqif, Mawq. VI, S. 339, 1. Zeile f.

1) Vgl. Algaziri, Tawdih alaqaid, S. 13, Z. 3 unt. f.

%) Vgl. Muh. Abdu, Tawhid, S. 224, Z. 3 unt.: ,,denn bei den gbit-
lichen Offenbarungen kommt es vor allem darauf an, daf sie von der
grofen Masse verstanden werden, nicht so sehr darauf, daf auserlesene
Geister in ihr ihre Befriedigung finden.*



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 603

tismus, mit dem er sich diesbeziiglich auch eingestan-
denermafBen verwandt fithlt. Wenn also heute jemand die
unabanderliche Vorherbestimmung leugnet und dem
Menschen einen freien Willen zubilligt wie Muhammed
Abdu, der groBe Vorkidmpfer des volkischen und religio-
sen Gedankens, wenn einer wie er gegen die bis jetzt all-
gemein anerkannte Lehrmeinung ein Malum intrinsecum
annimmt, so 16st das wohl einen heftigen Streit unter den
Gelehrten aus, aber das Wesen des Islam wird dadurch
nicht berithrt. Ubrigens — nebenbei bemerkt — ist ja die
Lehre von der Vorherbestimmung, die dem Européer die
so recht islamische Lehre zu sein scheint, welche er sich
vom Islam gar nicht wegzudenken vermag, von Haus aus
durchaus nicht allgemein anerkanntes muhammedani-
sches Glaubensgut, sondern sie hat sich erst nach langen,
heftigen Kampfen gegen die Anhénger des freien Willens,
die Mutaziliten, durchgesetzt.

Farid Wagdi rithmt diese ,Elastizitat” des Islam®)
und zeigt, daB ihn gerade diese Eigenschaft beféhigt, die
Religion aller Vélker und aller Zeiten zu werden. In
dem Abschnitt itber die Forderungen des Durchschnitts-
gebildeten an die Religion?) fithrt er aus, daf der Islam
nicht unverinderliche Spezialgesetze gibt, die das Tun
des Menschen bis ins Kleinste regeln. Das wiirde tatsich-
lich Erstarrung und Riickschritt herbeifithren, weil in die-
sem Falle Gesetze, die frither einmal am Platze waren,
heute aber untauglich geworden sind, nicht durch neue,
taugliche ersetzt werden konnten. Er gibt vielmehr nur
Rahmengesetze, die im allgemeinen die Forderungen des
natiirlichen Rechtes festlegen, im iibrigen aber seinen
Anhingern die Méglichkeit offen lassen, innerhalb dieses
Rahmens neue Gesetze zu schaffen und veraltete durch
neue zu ersetzen, wie es Zeit und Umstinde erheischen,
ohne sich um iiberlebte Uberlieferungen, um iiberholte
Koranauslegungen zu kitmmern, einzig und allein dem
Ruf der Vernunft gehorchend.

9. Autoritdt der Vernunft.

,Einzig und allein dem Ruf der Vernunft gehor-
chend®, das ist der Grundton in den Werken der Muham-
medaner von heute. Der Islam zeigt sich demnach selbst-
bewuBt in der schmiegsamen Waffenriistung des Ratio-
nalismus, sein Schlagwort lautet: Weg mit dem blofien

%) Alislam, din amm chalid, S. 21.
%) Ebenda, S. 20f.



604 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

Autoritétsglauben!®) Herrschaft der Vernunft und des
Wissens! Diese Forderungen hingen mit dem eben Dar-
gelegten zusammen: einige wenige feste Lehrsitze (Ein-
heit Gottes, Sendung Muhammeds u. s. w.), itber alles
Ubrige hat die Vernunft zu entscheiden. Die heutigen
Rufer im Streit behaupten, daf} der Islam immer an die-
sem Grundsatz festgehalten habe, und tatsiachlich haben
ja alle grofen muhammedanischen Theologen den Taglid
bekdmpit: So ist z. B. Ghazali (1 1111), der noch heute
richtunggebend ist, ein ganz erbitterter Feind des Autori-
tatsglaubens, und Ibn Taimiyya (4 1328) macht in seinem
Gawab assahih (die richtige Antwort) den Christen im-
mer wieder den Vorwurf, dafi sie blindlings und ohne
Kritik das glauben, was ihnen ihre Héaupter vorsagen,
ohne es zu verstehen oder gar beweisen zu konnen. Altere
und neuere Schriftsteller wenden auf die Christen das
Koranwort an 862, 5): ,,Wie ein Esel, der Biicher tragt"”
(sie aber nicht lesen kann).

Muhammed Abdu stellt in seinem ,,Tawhid das Ver-
hiltnis der Religion zur Vernunft folgendermafien dar:
Die menschliche Vernunft ist allein nicht imstande, die
Volker zu dem zu fithren, was ihr Glick ausmacht, sie
braucht vielmehr dazu noch einer (eigenen) géttlichen
Fihrung (und das ist die Religion) . . . Die Vernunit
prift nun die Beweise fiir die Richtigkeit der Lehren und
Lebensnormen (welche die Religion aufstellt), um sie
kennen zu lernen und zu erfahren, ob sie wirklich von
Gott stammen. Wenn aber die Vernunft einmal die Sen-
dung eines Propheten erkannt hat, muB sie alles als wahr
annehmen, was er iiberbringt, selbst dann, wenn sie
nicht imstande ist, das Wesen irgend eines Teiles der
Prophetie zu erfassen und in ihren wahren Sinn einzu-
dringen. Aber etwas Widerverniinftiges gliubig hinzuneh-
men, dazu ist die Vernunft nicht verpflichtet.?)

In der theologischen Zeitschrift ,,Nur alislam* (Licht
des Islam) schreibt Muh. alChidr Hussain in seinem Ar-
tikel ,,Die Falschheit des Grundsatzes: Trennung der Re-
ligion vom Staat*+) iiber die Autoritit in Glaubenssachen:
., Wir haben im Islam keine religiése Autoritat, welche
- der Autoritit des Katholizismus gliche. Die religiose
Autoritit im Islam ist beim Buch Gottes und bei der

) »Taglid, so nennen die Muhammedaner von alters her diesen
Autorititsglauben: die blinde Annahme religiéser Lehren ohne Priifung
auf ihren Gehalt und ihre Richtigkeit.

%) Tawhid, S. 143 oben.

10) Nur, 1350/1931, S. 334.



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 605

Uberlieferung des Propheten.” Er fithrt dann als Beweis
Kur 4, 62 an: ,,Und wenn ihr iiber etwas uneins seid, so
legt es Gott und dem Propheten vor!” (D. h.: Zieht den
Kuran und die Uberlieferung des Propheten zu Ratel)
Dann fihrt er fort: ,Die Erklarung (der betreffenden
Kuranstellen oder Uberlieferungen) obliegt den Gelehr-
ten, die Exekutive hingegen der weltlichen Gewalt. Wenn
demnach der Verfasser!) unter Autoritit die Befugnis
(Schriftstellen, Uberlieferungen) zu erkléren versteht, so
sei erwidert: ... Die Erklarung steht jedem Gelehrten zu,
der das (kuranische) Gesetz studiert hat, und nicht etwa
irgend welchen bestimmten Gelehrten und anderen nicht.
Auch wird die Erklarung jenes Gelehrten, den die
islamische Gemeinde zur Erkldrung bestimmt hat, nicht
als entscheidender bewertet als die eines anderen, auller
er brichte stirkere Beweise als der betreffende andere.
Wenn es also (in diesen Fragen? auf die Beweiskraft an-
kommt (und nicht auf die amtliche Stellung), so hat es
keinen Sinn, irgend eine Personlichkeit zu ernennen, die
in allen diesen Fallen die authentische Erklirung (der
Kuranstelle, der Uberlieferung) zu geben hat. Wenn aber
der Verfasser unter Autoritit die vollziehende Gewalt
versteht, so kann das nur den Sinn haben, dafBl die
islamische Gemeinde einer Personlichkeit die Ausfith-
rung der religivsen Entscheidungen. tibertragt — unter
der Voraussetzung, daB dieses Organ (wirklich) die Hand
der Religion ist, durch welche sie ihre Beschliisse aus-
fithrt und die Waffe der Religion, mit der sie die, welche
ihr bei der Ausfithrung in den Arm fallen wollen, ab-
wehrt: und das ist das, was man im Islam Chalifat nennt.”
Also nicht autoritative Entscheidung, sondern eine Ent-
scheidung, die einzig und allein auf Grund der mensch-
lichen Erkenntnis erfolgt und die den Fachgelehrten
anheimgestellt ist. ,Wenn das Urteil der Vernunft dem
Literalsinn des Kuran und der Sunna widerspricht, so
hat man der Vernunft zu folgen, und der betreffende
Text ist allegorisch zu fassen.” Dieser Grundsatz ist nicht
etwa ein Bruch mit der Religion, sondern er entspricht
ganz dem Geist des Islam, der die Vernunft von ihren
Fesseln befreit und ihr ihre Rechte wiedergegeben hat.**)

Als positive Beweise fiir die Richtigkeit dieser Auf-
fassung fithren die Muhammedaner Kuranstellen an, die
das Wissen loben und empfehlen, z. B. das oft vorkom-

11) AlChidr Hussain antwortet hier auf die Darlegung eines An-
hiingers der Trennung von Religion und Staat.
12) Vgl Wagdi, a. a. O,, S. 59 ob,, Z. 5.



606 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

mende; ,,Habt ihr denn keine Einsicht?* ,,Vielleicht wer-
det ihr doch dariiber nachdenken®, ferner solche Stellen,
die zur Naturbetrachtung auffordern: ,,Wie viele Wunder
sind am Himmel und auf der Erde, an denen sie vor-
iibergehen und von denen sie sich abwenden® (12, 105),
endlich auch solche Verse, die jene tadeln, welche blind
fiir die Vernunftbeweise von der Uberlieferung ihrer
Viter nicht lassen wollen, so Kur 31, 20: ,,Wir folgen
dem Weg, auf welchem wir unsere Vater getroffen ha-
ben.“*) Auch aus der Sunna wissen sie dafiir Beweise
anzufithren. Muhammed sagte: ,,Strebt nach dem Wis-
sen, und wenn es in China wire!* oder: ,,Ein Gelehrter
ist in Gottes Augen mehr als tausend Beter.“**) (Solche
Stellen wurden offenbar spiter dem Propheten in den
Mund gelegt.) Mit Nachdruck berufen sie sich auch auf
die groBen Theologen der Vergangenheit, die den Taqlid
verurteilt und die Herrschaft der Vernunft verkiindet
haben.

Dafl es die Muhammedaner mit diesem Grundsatz
ernst nehmen, fithrt Wagdi aus, ersieht man daraus, dal
sie Anschauungen vertreten, die dem Literalsinn des
Kuran widersprechen. So nehmen sie z. B. die Kugel-
gestalt der Erde an, obwohl sich im Kuran Stellen finden,
die die Erde als ebene Fliche beschreiben.?®) Nach die-
sem Grundsatz entledigt sich z. B. Husain algasr in seiner
apologetischen Dogmatik ,,Kitab al husun al I%amidiyye““)
aller Schwierigkeiten beziiglich jener Kuranstellen, deren
wortlicher Sinn mit dem jetzigen Stand der Wissenschaft
unvereinbar ist, so namentlich der Verse, deren Literal-
sinn dem heliozentrischen System widerspricht.*") Auf
gleiche Weise finden die Muhammedaner iiber den Wort-
sinn des Kuran und der Sunna hinweg auch den An-
schluB an die Entwicklungstheorie. Es gibt auch ganz
Fortschrittliche, die den Grundsatz von der Freiheit der
Forschung iibertreiben und das Recht, religiose Fragen
zu entscheiden, fiir sich und fiir alle ohne Ausnahme in
Anspruch nehmen, obwohl sie die wissenschaitliche Be-
fahigung dazu nicht nachweisen kénnen, ja die es auch
dem gewohnlichen Mann aus dem Volk zur Pflicht
machen, die Beweise fiir die Richtigkeit der Glaubens-
und Sittenlehren kennenzulernen, weil der reine Autori-

1) Vgl. Wagdi, a. a. 0., S. 58 u, Z. 2 u. f.

%) Wagdi, a. a. 0., S. 40 unten.

15) Wagdi, a. a. 0., S. 58.

%) Buch der lobenswerten Riistung.

17) Kairo, 1323, S. 187 unt. u. f.,, vgl. auch 173 Mitte:



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 607

tatsglaube ungiiltig sei. Diese Vordringlichen werden in
einem Artikel des ,Nur alislam* hinter die richtigen
Grenzen zuriickverwiesen.®)

3. Ablehnung der Geheimnisse.

Aber der Rationalismus des Islam geht noch weiter:
er lehnt alle dogmatischen Geheimnisse ab und hat in
seiner Glaubenslehre auch tatsichlich kein einziges Ge-
heimnis, das unserer Lehre von der Dreieinigkeit oder
der Menschwerdung vergleichbar ware. Ja, gerade diese
Dogmen sind wegen ihres Geheimnischarakters der argste
Stein des AnstoBles fiir die Muhammedaner. So verwirft
z. B. Ibn Taimiyya (1 1328) die christliche Lehre von
der Dreieinigkeit aus dem Grund allein schon, weil sie
von der Vernunft nicht begriffen und noch weniger be-
wiesen werden kann — also ein vollendeter Rationalist!

Im Anfang islamischer Dogmatiken, gleich hinter
den Gottesbeweisen, steht gewohnlich die These: Gott ist
ganz anders als alle anderen Wesen, d. h. man kann
Dinge, die man von geschaffenen Wesen aussagt, in glei-
cher Weise nicht auch von Gott aussagen. In den folgen-
den Thesen wird dann dieser Satz im einzelnen beleuch-
tet: Gott ist keine Substanz (gawhar) — also auch kein
Geist — er ist kein Akzidens, kein Korper, er ist an kei-
nem Ort, er ist in keiner Zeit: nur negative Feststellun-
gen! Und auch die folgenden Thesen tiber das Wissen,
die Macht, den Willen Gottes u. s. w. enthalten nach der
nackten Darlegung, daf} Gott diese Eigenschaften besitzt,
nichts als philosophische Erérterungen und Polemiken —
enthalten nur Dinge, die dem Menschenverstand zuging-
lich sind und nichts, was dariiber hinausgeht. Man kénnte
sagen: Dem Islam ist Gott das grofle geheimnisvolle
Wesen, aber er wagt es nicht, von diesem Geheimnis
etwas Geheimnisvolles auszusagen.

Die Ahnlichkeit dieser Auffassung mit der Einstel-
lung unserer rationalistisch denkenden Gebildeten ist
unverkennbar: Es gibt einen gerechten Gott, aber sonst
wissen wir nichts! Wagdi nimmt diese Briicke, die vom
‘Islam zum religiosen Rationalismus unserer Zeit hin-
tberleitet, wahr und fithrt in einem Abschnitt, der dar-
tun soll, daB der Islam einem Gelehrten alles, was er
wiinscht, zu bieten vermag — nicht ohne Seitenblick auf
das Dogma der Dreieinigkeit —, folgendes aus: Das erste,
was der Gelehrte (beim Studium der islamischen Re-

1) Jahr 1353, S. 669—679.



608 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

ligion) zu erfahren begehrt, ist das, was diese Religion
iber den Schopfer lehrt. Auf diesem Gebiete haben ja
die Leidenschaften der Sekten ihr Spiel getrieben: sie
stellten die verschiedensten Lehren auf und lieflen ihr
Willkiirurteil frei walten, sie redeten vom Schéopfer so,
als ob er ein geschaffenes Wesen ware und als ob von
ihm das gleiche ausgesagt werden konnte, wie vom Ge-
schaffenen (Anspielung auf die Zeugung des Sohnes durch
den Vater), als ob Gott ein Wesen wire, das unser
schwacher Menschenverstand erfassen kann. Wenn der
Gelehrte den Islam auf diese Frage hin pruft, macht er
eine so wunderbare Entdeckung, dafl er sich vor Staunen
kaum zu fassen vermag: er sieht, daf} diese Religion ihren
Anhangern alle Wege abgesperrt hat, die zu solchen
albernen Lehren fithren konnten. Die eben aufgestellte
Behauptung beweist er im folgenden aus Kuran- und
Uberlieferungstexten, die von der Unmoglichkeit, Gott
mit unserer Vernunft auch nur irgendwie nahezukom-
men, sprechen.)

Mit dieser Ablehnung des Geheimnisvollen héngt
auch die Auffassung zusammen, dafl der Islam dem
Menschen anerschaf?en ist, also zu seiner Natur gehort.
Man stiitzt sich dabei auf die Kuranstelle 30, 29: ,.So
richte also dein Angesicht aufrichtig zum Glauben, einer
Schopfung?) Allahs, zu der er die Menschen erschaffen
hat.” Tabari (+ 923) gibt in seinem Kommentar ,fitra"

Schopfung) mit ,,san’a™ (SWerk) wieder, und Zamahschari
+ 1143) mit ,hilqga®” (Schopfung); er umschreibt die
Stelle wie folgt: ,,Er erschuf den Menschen so, dafi ihm
der Islam naturhaft ist; wenn er eine andere Religion
annimmt, so geschieht es nur durch die Einwirkung des
Teufels.” Dann fithrt er ein berithmtes Wort an, welches
Muhammed in den Mund gelegt wird: ,,Jedem Menschen
ist die Natur angeboren, nur seine Eltern machen ihn
zum Juden oder Christen oder Mazdaisten.“*t) Unter
»Natur® ist hier der Islam zu verstehen im Gegensatz
zum Judentum, Christentum und Mazdaismus. ,,Der Islam
ist demnach vom Anfang an und von Natur aus die
Religion eines jeden Menschen, und nur eine falsche Er-
ziehung ertotet diese naturhafte Religion in ihm und die
Riickkehr zum Islam ist nichts anderes als die Riickkehr
zur Natur.”??) Wenn also Wagdi in seinem erwihnten

19 Wagdi, a:/ a0.S, 26.1T.

20) Arabisch: fitra.

1) Sahih des Buchari, IIL., S. 308, Z. 2 und IV., S. 252, Z. 8.
22) Wagdi, a. a. O., S. 24 ff.



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 609

Buch diesen Gedanken ausfithrlich darlegt, so hat er
dabei, wie wir gesehen haben, Riickverbindungen zur
alten islamischen Theologie und kann sich auf Kuran
und Uberlieferung berufen. Zugleich tritt aber auch seine
Absicht klar zu Tage, mit diesen Ausfithrungen den An-
hangern einer sogenannten natiirlichen (rationalistischen)
Religion als glaubiger Muhammedaner die Hand zu rei-
chen.

4. Rationalisierung des Inspirationsbegriffes.

Bezeichnend ist auch, daB man eine Briicke von den
natiirlichen Fihigkeiten zur prophetischen Inspiration
hiniiber zu schlagen versucht. Muhammed Abdu zeigt im
Kapitel ,,Moglichkeit der Inspiration“) die aufierordent-
lich zahlreichen Abstufungen der Fihigkeiten der einzel-
nen Menschen auf: Es gibt solche, die gewisse schwer zu
erkennende Wahrheiten und Zusammenhénge auf den
ersten Blick erschauen, wahrend andere erst nach lan-
gem Forschen zur gleichen Erkenntnis gelangen oder sie
iiberhaupt nicht zu erreichen vermégen. Wenn nun das
feststeht und wir sagen miissen, dafl die Zahl dieser Ab-
stufungen der menschlichen Erkenntniskraft ins Unend-
liche geht, dann muff man es auch fiir moglich halten,
daB auBerordentlich hochstehende Seelen schon durch
ihre natiirliche Veranlagung dafiir vorbereitet sind, durch
die Einwirkung Gottes die erhabenste Stufe der Mensch-
heit zu erreichen und géttliche Wahrheiten unmittelbar
wie mit dem leiblichen Auge zu sehen, die andere nicht
einmal mit Hilfe von Beweisen zu erschliefen vermégen,
und dafB diese Begnadeten die so erschauten Wahrheiten
den tibrigen Menschen verkimden. — Nach islamischer
Lehre findet die Inspiration manchmal nicht unmittelbar,
sondern durch Vermittlung von Engeln statt, deren
Stimme die Propheten horen und deren Gestalt sichtbar
vor ihnen erscheint. Auch diesbeziiglich stellt unser Ver-
fasser die Sache so dar, daB die Grenzen zwischen Natur
und Ubernatur verwischt erscheinen, er sagt: Wenn
Kranke infolge gewisser Stérungen einzelner Hirnfunk-
tionen Gestalten sehen und Stimmen héren, die nur in
der Seele des Betreffenden vorhanden sind, nicht aber in
der aufleren Wirklichkeitswelt, warum sollte es nicht
moglich sein, daB im gesunden Geist hochstehender Men-
schen Vorstellungen von wirklichen Dingen (er meint
die Stimmen und Gestalten der Engel) mit der gleichen
Lebendigkeit auftreten wie die Phantome in den gestor-

23) Tawhid, S. 118.
,,Theol.-prakt. Quartalschrift. IV, 1937. 39



610 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

ten Gehirnen gewisser Kranker und vom Auge und vom
Ohr als Erschautes und Gehértes wahrgenommen wer-
den. Denn diese begnadeten Menschen haben ja eine
Natur, die durch besondere Eigenschaften ausgezeichnet
ist, und die Beziehungen des Geistes zum Koérper sind in
ihnen anders als in anderen Menschen.

Wie nahe Muhammed Abdu die Inspiration an natiir-
liche (allerdings auBlergewohnliche) Vorginge heran-
riickt, ersieht man aus gem Vergleich, den er zwischen
Fernsehen und prophetischem Schauen anstellt: Ein
Kranker in Kairo, so schreibt er,??) sieht, wie ein Ver-
wandter von ihm in Alexandria auf den Bahnhof geht
und wegtahrt, wie er ferner in Kairo aussteigt und zur
Tiir des Krankenhauses kommt. Dann bemerkt er: ,,Der
Geist, der in der Abwesenheit derartiges sieht, ist fiir uns
ein sinnfilliger Beweis, daff ein noch vollkommenerer
Geist als dieser noch erhabenere geheime Dinge zu er-
kennen vermag als der Geist dieses Kranken erkannt
hat.*

Eine Anndherung der Ubernatur an die Natur zeigt
auch die Auffassung Wagdis. Thm ist die Inspiration die
vollkommenste Form jener gottlichen Fihrung, die sich
ir. allen Geschopfen, auch in den vernunftlosen und leb-
losen betétigt. Ankniipfend an die bekannten Erschei-
nungen der Hypnose nimmt er aufler dem gewohnlichen
menschlichen Intellekt noch einen selbstindigen héheren
Intellekt an, der die koérperlichen Funktionen auslést
und im rechten Gang erhilt sowie das sittliche Leben
auf die richtige Bahn lenkt. Dieser innere Intellekt steht
in unmittelbarer Verbindung mit Gott und empfingt von
ihm die Erkenntnisse, die er dann an den gewohnlichen
raenschlichen Intellekt weiterleitet. Er kann in gewissen
Menschen eine solche Vollkommenheit erlangen, daf} sich
Gott ihrer bedient, um durch sie irgend einem Volk ein
neues Gesetz mitzuteilen — das sind eben die Prophe-
ten.?s)

5. Rationalisierung des Wunderbegriffes.

Auch beziiglich der Wunder zeigt sich in den Dar-
legungen Muhammed Abdu’s eine ausgesprochene Ratio-
nalisierung; er sagt: Die menschliche Vernunft verbannt
das Wunder nicht in das Reich des Unméglichen, denn
durch nichts kann bewiesen werden, daf} ein Verlauf der
Dinge, der dem gegenwértigen entgegengesetzt ist, unmog-

") Tawhid, S. 124 unter dem Strich.
25) Wagdi, a. a. 0., S. 16 ff.



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 611
lich sei. Der Verfasser macht dann auf die Tatsache auf-
merksam, dall Kranke oft lange Zeit nichts essen und
trotzdem am Leben bleiben, wihrend Gesunde dem Tode
verfielen, wenn sie so lange die Speise entbehren miifiten.
Hier handelt es sich offenbar um Gesetze, die fiir Falle
vorgesehen sind, welche uiber die gewohnliche Ordnung
hinausgehen. Diese Art von auflergewohnlichen Gesetzen
fiir auBergewohnliche Falle liegt auch dem Beglaubigungs-
wunder der Propheten zugrunde. Wir kennen diese é -
setze nicht, aber wir sehen ihre Wirkungen durch die
Hande derer, die Gott besonders begnadet hat (die Pro-
pheten), zur Geltung kommen.?¢) Auf diese Weise begeg-
net der Verfasser dem Einwurf der Rationalisten, daf}
eine Durchbrechung des Naturgesetzes %ﬂso ein Wun-
der) unmoglich sei, weil ja nach seiner Darstellung das
Wunder keine Durchbrechung des Naturgesetzes ist, und
andererseits rettet er die Beweiskraft des Wunders, weil
es nach seiner Theorie doch ein aullergewdhnlicher Vor-
gang bleibt, den Gott nur dann in Erscheinung treten
146t, wenn er die Wahrhaftigkeit eines Propheten besta-
tigen will, der zum Beweis fiir seine prophetische Sen-
dung das betreffende Wunder in Aussicht stellt.??)

Leute von der Richtung eines Muhammed Abdu sehen
den Hauptbeweis fiir die Sendung Muhammeds auch gar
nicht so sehr in den Wundern, die der Prophet von Mekka
gewirkt hat, als vielmehr im Kuran als literarischem
Wunderwerk, im erhabenen, sittlichen Charakter des
Propheten, im iibernatiirlichen Wesen seiner Lehre und
in ihren wunderbaren Auswirkungen unter den Volkern.
Ja selbst ein Werk, das als Schulbuch gedacht ist und
sich streng schulgemiBer Korrektheit befleifit, abhold
allen vorauseilenden Theorien, der ,, Tawdih* des Gaziri,
fithrt auf dem Raum von einer halben Seite die Wunder
Muhammeds gewissermaflen als Anhang zu den voraus-
gehenden, eben angedeuteten Hauptbeweisen nur mit dem
kennzeichnenden Stichwort an, fast so, dal man den Ein-
druck gewinnt: in einer spiteren Auflage werden sie sich

26) Muh. Abdu, Tawhid, S. 93 f.

?7) Ubrigens hat fiir einen Muhammedaner, der der allgemein
anerkannten Schule der Aschariten angehort, der Einwurf beziiglich
der Unmoglichkeit der Durchbrechung des Naturgesetzes nichts zu be-
deuten, weil der Ascharit iiberhaupt kein Naturgesetz annimmt, son-
dern nur eine Naturgewohnheit: die Geschehnisse werden in der Natur
nicht als Wirkungen durch Ursachen ausgeldst, sondern folgen nur
gewohnheitsgemi aufeinander: das Eis wird durch die Kilte nicht
verursacht, sondern bildet sich gewohnheitsgemdf bei gewissen Kilte-
graden.

39*



612 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

mit einem bescheidenen Platz unter dem Strich begni-
gen miissen. In der Einleitung zur Aufzihlung der Wun-
der sagt Gaziri ausdriicklich, daB der wunderbare Cha-
rakter des Kuran, die segensreiche Tatigkeit Muhammeds
und der Sieg seiner Lehre iiber die Leugner seiner Sen-
dung als geschichtliche Tatsachen die eigentlichen Be-
weise fir die Echtheit der Prophetie Muhammeds sind,
nicht so sehr die Wunder, obwohl feststeht, daf} er solche
gewirkt hat.?) :

Eine Kommission der Azharuniversitat hat im Jahre
1350/1931 ein Buch verurteilt, das die Méglichkeit und
Tatsachlichkeit der prophetischen Beglaubigungswunder
iiberhaupt leugnet und nur in der Lehre selbst, in ihren
wohltatigen Wirkungen und im tugendhaften Wandel
Muhammeds den Beweis fiir seine gottliche Sendung er-
blickt. Aber dabei ist folgendes, das sehr schwer ins
Gewicht fallt, zu beachten: die Anhénger dieser rationali-
stischen Theorie konnen mit Recht darauf verweisen, dal
die Erzahlungen von den Wundern des Propheten nicht
schon in der ersten Zeit des Islam auferscheinen, also der
Kritik kaum standzuhalten vermoégen. Und was noch be-
deutungsvoller ist: daf Muhammed selber an mehreren
Stellen des Kuran die Zumutung seiner Feinde, Wunder
zu tun, zuriickweist und stillschweigend zugibt, daf} durch
ihn kein Wunder geschieht, so z. B. in 29, 49: ,,Und sie
sprechen: Warum wurden nicht Wunderzeichen von sei-
nem Herrn (von Gott) auf ihn (auf Muhammed) herab-
gesandt? Sprich: die Wunderzeichen sind allein bei Allah,
und ich bin nur ein offenkundiger Warner.” (Vergleiche
auch: 13, 27—30 und 17, 92—97.)*) Auf Grund dieser
Verse wird es den Modernen nicht schwer fallen, aus
jenen Texten, die nach allgemein muhammedanischer
Uberzeugung Wunder ihres Propheten berichten, das
Wunder hinwegzuexegesieren, und die Wunderberichte
aullerhalb des Kuran, die sich in der Uberlieferung finden,
als Legenden zu erklaren, ohne dafl ihre Rechtglaubig-
keit deshalb ernstlich in Zweifel gezogen werden konnte.
Das hat der Verfasser des oben erwihnten verurteilten
Buches mit Hilfe einer allegorisierenden Exegese denn
auch getan und hat mit der gleichen Methode auch die

) Tawdih, S. 187{.

) Die Muhammedaner wurden erst spiter durch den Hinweis
der Christen auf die Wunder Christi dazu gedringt, auch von ihrem
Propheten ,,Wunder” zu berichten, um seine Sendung glaubwiirdig zu
machen.



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 613

im Kuran berichteten Wunder der iibrigen Propheten
(Dawids, Salomos u. s. w.) abzutun versucht.*)

III. Auswirkungen des Rationalismus.

Aus dem bisher Gesagten erscheint der rationali-
stische Zug des Islam zur Geniige festgestellt: er ist dieser
Religion von Haus aus und wesenhaft zu eigen. Deshalb
ist sie auch imstande, rationalistische Auffassungen un-
serer und einer spiateren Zeit in ihr Gedankengefiige ein-
zuordnen ohne es zu sprengen, wenn sich eine solche
Einordnung auf der Flucht aus der Vergangenheit in die
Gegenwart als notwendig erweist; kein muslimischer
Theolog kann gegen solche Bestrebungen ernstlich Ein-
spruch erheben, weil die Vertreter dieser Richtung, wie
wir gesehen haben, Kuran und Uberlieferung genau so
fur sich als Zeuﬁen aufrufen konnen wie ihre Gegner.
Das ist das Entscheidende in der ganzen Sache, und nicht
so sehr das, ob solche rationalistische Anschauungen von
Muhammedanern oft oder selten vertreten werden oder
ob sie gegenwdrtiq bei den Berufstheologen Anklang und
Billigung finden.

Es kann keine Rede davon sein, dafl diese Elastizitat
des Islam ein Beweis fiir seinen inneren Wert ist, im
Gegenteil, sie ist ja nur durch seinen geringen Wahrheits-
gehalt und das vollstindige Fehlen einer allgemein aner-
kannten Autoritit bedingt. Sie kann ihm sogar gefahrlich
werden, denn allerdings gestattet ihm diese Schmiegsam-
keit, alte Irrtiimer aufzugeben, dafiir aber ist andererseits
auch die Gefahr sehr grofl, da er von verderblichen
Zeitstromungen verfithrt und gedréangt wirkliche Wahr-
heiten preisqibt und sich eine Richtung aufzwingen lafit,
die seinen Anhingern nur zum Verderben gereichen kann
und seinen Untergang herbeifithren muBl. Es liele sich
namlich denken, daB jene Rufer im Streit, die nach aullen
hin als Muslim gelten wollen, die aber innerlich von ihm
abgefallen sind (und solche gibt es heutzutage sicher), die
Fithrung an sich reiflen, wahrend die orthodoxe ich-
tung nicht mehr die notigen fahigen Kopfe aufbringt,
welche ihre Sache aufrecht halten und sie wirksam zu
verteidigen vermogen. Damit ware der rechtgldubige
Islam aus dem Kampf der Geister ausgeschaltet und zum
Absterben verurteilt (Paganismus). Allein eine derartige
Gefahr kann irgend einmal in der Zukunft bedrohlich
werden, vorlaufig aber nicht. Denn diese Religion ist trotz

30) Nur alislam, 1350, S. 177.



614 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

ihrer Minderwertigkeit, trotz ihres geringen Wahrheits-
gehaltes, oder besser gesagt, gerade deshalb, mit ihren
Volkern so verwachsen, und sie fithlen sich mit ihr so
ganz eins, dafl sie — die Liebe und die Gewohnung ma-
chen bekanntlich blind — fir ihre Méangel und Irrtiimer
keinen oder nicht den richtigen Blick haben. In den
islamischen Landern arabischer Zunge kommt auch das
noch hinzu, daB dort der Islam als nationale Religion
empfunden wird. So werden Angriffe solcher extremer,
innerlich unglaubiger Rationalisten gegen den Islam, auch
dann, wenn sie sich auf iiberzeugende Griinde stiitzen,
fur die muhammedanische Allgemeinheit wesentlich wir-
kungslos bleiben, oder — wenn man die Richtigkeit die-
ser Grinde erkennt — wie lang wird es dauern, bis man
sie anerkennt und bis man die letzten Folgerungen aus
ihnen zieht. Auch ist der bedauerliche religiése Tiefstand
der sogenannten christlichen Vélker, die die Nachsten-
liebe von Volk zu Volk, von Staat zu Staat ganzlich aus-
geschaltet und die sich dafiir auf die grundsatzlosen Niitz-
lichkeitsmethoden des Atheismus verlegt haben, fiir die
Muhammedaner ein Beweis, daf ihre Religion wenigstens
nicht schlechter ist als die der Christen und daf sie also
keinen Grund haben, anderswo nach Besserem auszu-
schauen.

Vorlaufig also braucht der Islam nicht zu befiirch-
ten, dal} ihm aus seiner rationalistischen Eigenart bedenk-
liche Gefahren erwachsen, im Gegenteil: sie bedeutet fiir
ihn in Anbetracht der rationalistischen Stromung der Zeit
einen Vorteil; und bis sie zu seinem Nachteil ausschlégt,
ist zu besorgen, daBl er das Christentum eben infolge die-
ser Eigenheit in seiner Heilstitigkeit hemmt und ihm
schweren Schaden zufiigt.

Horen wir einmal, welch stolze Hoffnungen der Mu-
hammedaner Rifai hauptséchlich an diese Eigenheit des
Muhammedanismus kniipft! Zu Eingang des Kapitels ,,Die
Zukunft des Islam“?) stellt er fest, daff sich Europa und
Amerika immer mehr den Lehren des Islam nihern (er
denkt da namentlich an die Einfithrung der trennbaren
Ehe und an das Alkoholverbot) und daB er in den an-
deren Erdteilen unaufhérlich Fortschritte macht; nament-
lich stromen ihm in Asien die Volker zu, weil sie von
ihm die Befreiung vom Joch der Fremden erwarten.
Dann fahrt er fort: Daraus ersieht jeder Mensch, der die

) In seinem Buch: Munaga§ hadi ’a lilmubas$irin (Ruhige Aus-
einandersetzung mit den Missioniren), S. 74.



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 615

Dinge mit klarem Auge zu sondern und zu beurteilen ver-
mag, daB der Islam die herrschende Religion der ganzen
Menschheit werden wird und das aus folgenden Grinden:

1. Er ist die Religion des Monotheismus, die einer-
seits alle anthropomorphen Eigenschaften von Gott aus-
schlieBt (z. B. die Zeugung eines Sohnes), andererseits
aber die wirklichen gottlichen Eigenschaften nicht leug-
net, also Gott nicht zu einem wesenlosen Phantom macht.
Und das ist eben der Monotheismus, dem die Menschheit
heute zustrebt (der Verfasser versteht das im Gegensatz
sur christlichen Trinititslehre) und so oft die Wissen-
schaft auf diesem Weg einen Schritt vorwarts macht,
mehrt sich fir den Islam die Hoffnung auf Sieg und Aus-
breitung.

2. Die vergleichende Religionswissenschaft wird er-
weisen, daf der Islam alle Keime der wahren Erneuerung
(der Menschheit) in sich tragt; in dieser Erkenntnis wer-
den die Regierungen offiziell muhammedanisch werden
und den Regierungen werden die Volker folgen. Man ver-
gleiche zu diesen weit uber das Ziel hinausschiefenden
Erwartungen die schon (S. 603, 2. Abs.)*?) erwahnten Dar-
legungen Wagdis, denen zufolge der Islam als Religion
fiir alle Volker und alle Zeiten innerhalb seiner wenigen
Rahmengesetze, die zu seinem Wesen gehoren, stets in
der Lage ist, veraltete Vorschriften durch neue zu er-
setzen und sich so den Erfordernissen der Zeit und der
Umstande anzupassen. :

3. Der Islam ist die natiirliche Religion . . . die ge-
sunde Natur strebt nur nach dieser, und je mehr das Wis-
sen zunimmt, je mehr die Unwissenheit schwindet, desto
mehr wird sich die Natur lautern und sich von Verblen-
dung und Leidenschaft frei machen . . . dann wird sie
das Licht des Islam sehen . . . (vgl. S. 608, letzter Abs.).

4. Der Glaube an die Gottheit Christi nimmt immer
mehr ab, weil er von keiner Seite her mit der Vernunft
in Einklang gebracht werden kann. Der Islam kann dar-
auf hinweisen, daB er diese Lehre vom Anfang an als
vernunftwidrig bezeichnet hat und die Menschheit wird
ihm diese Kulturtat durch ihren Eintritt in seine Reihen
zu danken wissen.

5. Rifai weist auf europiische und amerikanische
Gelehrte hin, die fiir die Verbreitung des Islam arbeiten
und hofft, daB beide Erdteile muslimisch werden. Er fithrt
z. B. die Aufierung eines Italieners, der muhammedanisch

) Wagdi, a. 2. 0., 3., 20 u. 2p.



616 Stieglecker, Die rationalistische Eigenart.

geworden ist, an, dafl Italien auf dem besten Weg ist,
den Islam anzunehmen, wenn die notigen Missionare zur
Verfﬁguni stehen. g)

ns kommen die Hoffnungen Rifais lacherlich vor,
und der Verfasser dieser Arbeit gesteht, daBl er selbst
anfangs solche und &hnliche zukunftsfrohe Darlegungen
von Muhammedanern als Ausflufl einer fast possierlichen
Selbstiiberheblichkeit betrachtet hat, die nur bei einer
ganz und gar vollstindigen Unkenntnis und MiBkennung
der tatsachlichen Verhaltnisse moglich ist. Aber wenn
man langere Zeit das einschligisge muhammedanische
Schrifttum verfolgt und damit die Wahrnehmungen euro-
paischer Augenzeugen sowie die beginnende Umgestal-
tung der politischen Verhaltnisse in den muhammedani-
schen Landern vergleicht, kommt man zur Uberzeugung,
daBl auch nach Abzug aller liacherlichen und iiberspann-
ten Erwartungen des niederschmetternden Ernstes noch
genug ibrig bleibt.

DaBl die Religion Muhammeds aus den eben ange-
fuhrten Griinden Rifais die herrschende Religion der gan-
zen Menschheit werden wird, davon kann selbstverstind-
lich keine Rede sein, aber recht hat er, wenn er sagt, daf
der Islam unaufhérlich Fortschritte macht. Das gilt
namentlich von Afrika. Es wird sich zwar seine Erwar-
tung nicht erfiillen, daB dieser Erdteil in einigen Jahr-
zehnten muslimisch sein wird, aber sein Vordringen ist
nach Aussagen von Kennern der Verhéltnisse geradezu be-
angstigend. Er wird hauptsichlich durch die Karawanen
gefordert, und man sagt, dafl jeder muhammedanische
Kaufmann ein muhammedanischer Missionar ist. Wir
wollen auf diese Tatsache hier nicht naher eingehen, weil
sie ja bekannt ist und vielfach besprochen wird.

Wenn Rifai (in Punkt 1) von einem Zug zum Mono-
theismus hin spricht (er meint damit den Eingottglauben
im Gegensatz zur christlichen Trinitatslehre), so sieht er
nicht schlecht. Denn es ist zwar richtig, dall der Atheis-
mus in der Gelehrtenwelt jetzt mehr abgelehnt wird als
es in gewissen fritheren Zeiten der Fall war, aber von
einer Riickkehr zum Dogma der Dreieinigkeit ist meist
keine Rede. Und ebenso wenden sich auch Durchschnitts-
gebildete wieder mehr dem Gottesglauben zu, aber vor
dem Geheimnis der allerheiligsten %reifaltigkeit machen
sie gewohnlich halt. So 1aft also, will Rifai sagen, der
moderne Kulturmensch des Abendlandes seinen ange-
stammten christlichen Gottesbegriff fallen und nimmt
einen anderen an, der sich mit dem muhammedanischen



Stieglecker, Die rationalistische Eigenart. 617

deckt. Das ist nach seiner Meinung eine unbestreitbare
Annédherung an den Islam. Der Verfasser baut seine Zu-
kunftshoffnungen, wie wir schon frither angedeutet haben,
auf den Gedanken auf, dafi der einfache geheimnislose
Gottesbegriff der Muhammedaner ein Verbindungsglied
zwischen dem Islam und der Ideenwelt des modernen
europiischen Menschen ist. Eine solche Denkverwandt-
schaft ist ohne Zweifel da, nur muB seine Darlegung
dahin richtiggestellt werden, daB auf dieser Briicke nicht
der Abendlinder den Anschlufl an'den Islam sucht, son-
dern der Islam an den Abendlénder.

Auch wenn Rifai in Punkt 4 von der Abnahme des
Glaubens an die Gottheit Christi spricht, berithrt er eine
schmerzende Wunde: er weill sehr gut, daBl ein erschrek-
kend hoher Hundertsatz der Gebildeten an die Gottheit
Christi nicht glaubt oder doch an ihr zweifelt. Auch darin
erblickt er eine Bewegung, die vom Christentum weg-
strebt und sich dem Islam néhert: die modernen Euro-
péer sehen in Christus nicht mehr Gott wie das christ-
liche Dogma lehrt, sondern einen Gottesgesandten, wie
der Islam schon von jeher gesagt hat. Und diese Bewe-
gung, so hofft er allerdings vergeblich, wird von oben
nach unten durchgreifen. Uber die hochgespannten Er-
wartungen, denen sich Rifai in Punkt 2, 3 und 5 hingibt,
ein Wort zu verlieren, ist iiberfliissig.

Alles in allem genommen stehen wir hier vor einer
Gefahr, die wir nicht unterschiatzen diirfen. Firs erste
steigert diese wohlempfundene Gedankenverwandtschaft
des Islam mit den eigentlichen Kulturtragern Europas —
wie die Muhammedaner wenigstens glauben — ihr reli-
givses SelbstbewuBtsein aufierordentlich und lagt den Ge-
danken gar nicht aufkommen, dafi ihre Religion veraltet
und entwertet sei. Fiirs zweite verstirkt der rationali-
stische Islam, der wie der moderne ,Kulturmensch® reli-
gidse Geheimnisse ablehnt, die Schlachtreihe des religio-
sen Rationalismus. Das ist eine Tatsache, die sich iiberall
dort, wo es die Kirche mit diesem Feind zu tun hat, gegen
sie ungiinstig auswirken muf. Endlich ist zu beachten:
Die Europaisierung macht schnelle Fortschritte, man
denke beispielsweise an Japan, China, Persien, an die
Tirkei, Agypten u.s.w. Die rationalistische Auffassung
dringt zugleich mit der Europiisierung zunéchst in die
oberen Schichten der Bevolkerung ein und sickert von
oben nach unten durch. Und die einmal von diesen Ge-
danken angesteckt sind, werden kaum mehr ein Ohr fir
die Geheimnisse des Christentums haben — Japan ist da



618 ‘ Priimm, Seltsame Heilandspropheten.

ein lehrreiches Beispiel — sondern sie werden sich, wie
viele, namentlich gebildete Europiaer, mit einer natiir-
lichen, selbstgemachten Religion begniigen oder sie wer-
den sich in Gegenden, die unter dem EinfluB des Islam
stehen, diesem zuwenden, weil er ihrer rationalistischen
Auffassung naher steht als das Christentum.

Die Kirche wird auch diesen Gefahren nicht unter-
liegen, sie wird trotz alldem ihre Aufgaben zu erfiillen
vermogen. Aber die christlichen Vélker miissen es durch
moglichst vollkommene Beobachtung der Lehre Jesu zu
einer derartigen unbestreitbaren sittlichen Uberlegenheit
bringen, daB8 sich die Anhénger aller Weltanschauungen
und aller Religionen der Erkenntnis nicht verschlieflen
koénnen: bei Christus allein ist die Wahrheit — und damit
auch das Glick. Das war der Weg, auf dem das junge
Christentum in den ersten Jahrhunderten seines Be-
standes das Heidentum niedergerungen hat, und das wird
auch diesmal der Weg sein, der iiber alle Gefahren hin-
weg zum Siege fiihrt.

Seitsume Heilunilspropheten.

Von Karl Primm 8. J., Valkenburg.
(Fortsetzung und Schlu8.)

4. Es ist moglich, dafl etwa gleichzeitig mit der Tétig-
keit jiidischer Sibyllisten in Alexandrien auch in der Ge-
gend des Zweistromelandes die gleiche literarische Form
gepflegt wurde. Die Nachrichten tber eine babylonische
Sibylle sind sehr bestimmt und machen das Auftreten
von Sibyllinen, die aus dieser Gegend stammen oder doch
zu stammen vorgaben, fiir die frithhellenistische Zeit
wahrscheinlich. Sehr bemerkenswert ist es, dal man Spu-
ren eines Kultes einer Sambethe, die man mit dieser
Sibylle gleichsetzte, in Kleinasien aufgedeckt hat. Um die
Klarung des Verhiltnisses dieser ratselhaften babyloni-
schen ,,Sibylle” zu der judischen hat sich W. Bousset be-
sonders bemiiht. Nicht aus Spielerei oder bloBler Freude
an absonderlichen Fragen, sondern weil er in dieser
babylonischen Sibylle die Vermittlerin babylonischen
Sagengutes an die jidischen Sibyllisten vermutete. Tat-
séchlich scheinen solche fremdlandische religitse Uber-
lieferungen tber den Turmbau zu Babel im erhaltenen
3. Buche beniuitzt zu sein. Wir stellen hier schon fest,
welche wichtigen Fragen kulturgeschichtlicher Zusam-
menhénge mit dem ganzen Wust von Uberlieferungen



