Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche. 271

tatem entsprochen werden kann, so treffen diese drei
Bedingungen auch bei den Rechtsverhiltnissen der SG
21

Es handelt sich a) um eine Beziehung zwischen ver-
schiedenen Supposita: Génzlich geschiedenen, wenn
z. B. ein Staat einem anderen gegeniiber Gutmachung
einer Rechtsverletzung an einem eigenen Staatsbiirger
fordert; teilweise verschiedenen, wenn ein Einzelner als
Teil etwas vom Gesellschaftsganzen oder umgekehrt
fordert. Es handelt sich b) um etwas, was der Rechts-
trager als das Seine, als etwas ihm Zustehendes verlangen
kann: Der Staatshiirger fordert von der Staatsgewalt
Rechtsschutz, diese von ihm Steuern. Es ist freilich hier
nicht im gleichen Sinn das Seine, wie bei Forderungen
des individuellen Rechtes: Wenn namlich der sozialen
Rechtsforderung nicht entsprochen wird, wird wohl die
Rechtsordnung verletzt und unrecht getan, aber es
erwichst keine Restitutionspflicht (wie es bei Forderun-
gen des individuellen Rechtes der Fall ware), wenn auch
das Forderungsrecht bestehen bleibt. Es handelt sich
¢) um eine Leistung, der ad aequalitatem entsprochen
werden kann; es kann genau soviel geleistet werden, als
mit Recht gefordert wird. (Es ist beim Rechtsverhéltnis
des individuellen Rechtsverhiltnisses etwas anderes: Hier
erlischt das Forderungsrecht an dieselbe Person, wenn
ihm Geniige geschehen ist, wenn z. B. eine Verletzung
des Eigentumsrechtes gutgemacht ist. Es kann dasselbe
Figentumsrecht freilich auch gegeniiber einem anderen
geltend gemacht werden, wenn sich wiederum eine
Gelegenheit dazu bietet. Bei den Forderungen der SR
kann eine gleichartige [nicht dieselbe] Forderung auch
gegeniiber demselben Suppositum erhoben werden, wenn
abermals die Voraussetzungen dafiir gegeben erschei-

nen.)
(SchluB folgt.)

Heidnische Festzeiten und thr Ersatz durch christliche.

Von P. Beda Danzer O. S. B., St. Ottilien, Oberbayern.

Es ist schon zum Evangelium geworden, dall die
katholische Kirche bei ihrer Berithrung mit dem Heiden-
tum, vorab dem altgermanischen, mit roher Gewalt alles
auszurotten versuchte, was bis dahin Gegenstand der
Verehrung gewesen war. Gewi, als Weltanschauuny
mufBte sich das Christentum wie jede andere Weltan-



972  Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche.

schauung gegen jede Verwésserung (Synkretismu‘s% ibrer
Lehre und Kultformen wehren, soferne sie das Wesent-
liche beriithrte. Das schlofl aber nicht aus, da im Un-
wesentlichen die Kirche gerne zu Zugestandnissen bereit
war, ja die Anpassung (Akkommodation) an das Vor-
handene sogar eifrig suchte. Gerade dieser inneren und
auBeren Anpassung verdankt es die Kirche, dal} sie, ob-
schon iibervolkisch, unter gewohnlichen Verhéltnissen
nicht als volksfeindlich, als Fremdkoérper empfunden
wird. Ganz und gar abzulehnen ist die Folgerung, die An-
passung sei so weit gegangen, daf} so ziemlich alle christ-
lichen Feste und Brauche, ja selbst Lehren auf heid-
nischer Grundlage aufgebaut worden seien.

Fiir die Art des Vorgehens der Glaubensboten gerade
bei den germanischen Staimmen haben wir einige wert-
volle Fingerzeige. Papst Gregor der Grofle, der kurz zu-
vor rémische Benediktiner unter der Fithrung des hei-
ligen Augustin nach England gesandt hatte, schrieb un-
term 22. Juni 601 an Edilbert, den Konig der Angeln:
»Beeile dich, den christlichen Glauben auszubreiten . . .,
bekampfe den Gotzendienst, zerstore die Gottertempel ...
denn das Ende der Welt ist nahe!* Der Nachsatz darf
nicht, wie das gewdhnlich geschieht, einfach unterschla-
gen werden, wenn man mit der Stelle die Zerstorungs-
“wut der Kirche gegen alles Heidnische beweisen
will. Ebenso nicht der Brief desselben Gregor, den er
einige Wochen spéater, am 18. Juli 601, in der gleichen
Sache an den Abt Mellitus abgehen liefi: ,Sage dem
Augustinus, zu welcher Uberzeugung ich nach lingerem
Nachdenken in Sachen der Bekehrung der Angeln gekom-
men bin! Die Gotzentempel des genannten Volkes diirfen
nicht zerstért werden, sondern sie sollen, nachdem die
in ihnen vorhandenen Goétzenbilder zerschlagen sind, mit
Weihwasser besprengt, mit Altdren ausgestattet und darin
Reliquien niedergelegt werden . . . damit das Volk die
erhaltenen Tempel sehend, von ganzem Herzen seinen
Irrtum ablege und den wahren Gott erkennend und an-
betend die liebgewonnenen Orte um so freudiger besuche.
Weil aber bei den heidnischen Opfern viele Ochsen ge-
schlachtet zu werden pflegen, so soll auch diese Festlich-
Lkeit umgestaltet werden in der Weise, daBl die Glaubigen
am Feste der Kirchweih oder an den Gedachtnistagen der

heiligen Martyrer . . . sich um die Kirchen . .. Zelte
aus Baumzweigen machen und durch religiose Mahlzeiten
das Fest feiern . . . Es ist namlich untunlich, schwierigen

Geistern alles auf einmal zu nehmen.“ Von England



Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche. 273

brachten die Glaubensboten diese Gesinnung nach
Deutschland. Noch ist uns ein Brief des Bischofs Daniel
von Winchester aus dem Jahre 723 an den heiligen Boni-
fatius erhalten, in dem es heifit: ,Hiite dich ja, die Hei-
den durch Hohn oder Spott zu verletzen in ihren heiligen
Gefithlen; trachte vielmehr behutsam und schonend mit
ihnen zu sprechen!” Wenn Karl der Grofle spater aus
politischen Griinden mit Strenge gegen das Heidentum
vorgegangen ist, so darf man dafiir nicht die Kirche ver-
antwortlich machen. Vielleicht denkt man dabei auch an
das, was politischer Gesinnungs- und Parteihal} in unse-
ren hochkultivierten Landern und Zeiten fiir Greueltaten
zeitigt.

Ehe wir nun die Frage zu beantworten suchen, wie
die katholische Kirche sich zu den Festen der alten Ger-
manen verhalten habe, missen wir diese germanischen
Festzeiten erst einmal feststellen. Liest man néamlich
moderne, sogenannte ,,popularwissenschaftliche” Darstel-
lungen, dann hat man den Eindruck, die Germanen seien
aus dem ,,Reigen der Friihlingsfeste”, dem mehrere Tage
dauernden Mittwinterfest, dem Winterbeginn u.s. w. gar
nicht mehr herausgekommen. Ernste Forscher jedoch
wie Bilfinger (Zeitrechnung der alten Germanen),
Hoops (Reallexikon der germanischen Altertumskunde),
O. Schrader (Reallexikon der indogermanischen Alter-
tumskunde) u. a. kommen so ziemlich zum entgegen-
gesetzten Ergebnis. Tacitus spricht in seiner Germania in
den Kapiteln 9, 11 und 39 von den ,certi dies” oder
»stato tempore®, d. h. von ,,geordneten oder festgesetzten
Zeiten™. Nach Schrader (II., 684) mufl vor allem die frii-
her von vielen Gelehrten vertretene Ansicht aufgegeben
werden, als hitten die alten Germanen ein winterliches
und sommerliches Sonnenwendfest gekannt. Hoops sagl,
dal} dieses Fest zwar bei den Skandinaviern einen hohen
Rang eingenommen habe, dafi es aber ,in Deutschland
nicht nachweisbar* (IL, 619) sei. Bilfinger (II., 125) ver-
tritt sogar mit guten Griinden die Auffassung, daf dieses
Fest itberhaupt nicht aus der heidnischen Zeit stamme,
sondern im Anschluf an das christliche Weihnachten
sich entwickelt habe, indem heidnische Farsten in Nach-
ahmung ihrer christlichen Nachbarn eine dem Weih-
nachtsfest entsprechende Feier begangen hatten, das wie
Weihnachten als Jahresanfang galt. Jedenfalls begann
der Nordlinder sein Jahr mit dem Winter als der ihm
sich am starksten aufdringenden Naturmacht und stellte
entsprechend seiner Rechnung nach dem Monde die

»Theol.-prakt. Quartalschrift. II. 1938. 18



274 Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche.

Nacht dem Tage voran (Bilfinger, II., 29). Ein durch-
schlagender Grund fir das Nichtvorkommen einer win-
terlichen Sonnenwendfeier ist sicher der- Umstand, dal}
in samtlichen germanischen Sprachen sich kein Wort
dafiir findet, wéahrend die Bezeichnungen der Sommer-
sonnenwende von dem lateinischen solstitium beeinflufit
sind.

Die Sommersonnenwende ist nach Schrader nicht
als solche gefeiert worden, sondern war zunichst ohne
jede Riicksicht auf den langsten Tag eine Art Wetter-
scheide. Deshalb wurde dieses Fest je nach der Gegend
auch an verschiedenen Tagen gefeiert. Sein Zweck war,
den fiir eine giinstige Ernte notigen Regen zu erlangen.

Deutliche Spuren sind vorhanden fiir ein germani-
sches Frithlingsfest, das in den Anfang des April fiel. Eine
Gottin Ostara, wie der heilige Beda der Ehrwiirdige an-
nahm, zu deren Ehre es gefeiert worden sein sollte, ist
jedoch nicht nachweisbar. AuBlerdem kannten unsere Alt-
vordern noch ein Winteranfangsfest, das zugleich Toten-
fest war und in die erste Halfte des November fiel. In-
folge Futtermangels wurden zu dieser Zeit alle entbehr-
lichen Tiere geschlachtet. Mitte Januar 148t sich bei den
Nordgermanen ein Mittwinterfest und Mitte April ein
Sommeranfangsfest nachweisen. Daneben mégen noch
drei bis vier der Vollmonde eine besondere Rolle gespielt
haben. Alles in allem nicht einmal ein Dutzend Feste, die
sich belegen lassen! Um die zu verdrangen, soll die
Kirche gleich etliche Dutzende von Herren-, Frauen- und
Heiligenfesten eingefithrt haben!

So weit die nackten Tatsachen. Was kann nun ein
zeitgenossischer Liebhaber altgermanischen Brauchtums
alles daraus formen und gestalten? Mit Riicksicht auf den
Raum lassen wir nur einen von ihnen sprechen, Georg
Buschan, in seinem unlangst in Minchen erschienenen
Buche: ,Altgermanische Uberlieferungen in Kult und
Brauchtum der Deutschen.” Wegen manch duBlerer Vor-
ziige, nicht zuletzt wegen des zeitgemaBien Titels, wird
das Buch voraussichtlich fiir viele, vorab Redner und
Lehrpersonen, die- mafigebende Quelle ihres Wissens
iiber diese Dinge werden. Um so mehr Grund fiir uns,
das Buch auf seinen Inhalt zu prifen, soweit die katho-
lische Kirche dabei in Betracht kommt.

Zum Mittwinterfest lesen wir da S. 169: ,,Unter den
Festen der alten Deutschen nahm das Mittwinterfest die
erste Stelle ein. Die christliche Religion hat auf dieses



Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche. 9275

die Feier der Geburt des Heilandes verlegt und da-
durch (!) das Weihnachtsfest ebenfalls zum grofiten der
Christenheit gestempelt. Das Wort Weihnachten ist ent-
standen aus white nahten — weile Nachte.” Das Weih-
nachtsfest ist aber gar nicht auf europaischem oder gar
deutschem Boden geboren worden, sondern ist erstmalig
fiir Jerusalem fir das Jahr 385 bezeugt, wo es ,,nach alter
Gewohnheit” mit groBem Gepréange, aber am 6. Januar
als Kindheitsfest des Herrn begangen wurde. Der 25. De-
zember als Festtag begegnet uns zum erstenmal 380 in
Konstantinopel. Ob man dort das Weihnachtsfest wegen
des germanischen Julfestes oder der Wintersonnenwende
auf diesen Tag verlegt hat, entzieht sich unserer Kennt-
nis. Vom Orient, wo es schon lange vor diesen Daten
gefeiert worden war, kam es vor Mitte des vierten Jahr-
hunderts nach Rom. Papst Liberius hat es urkundlich
354 am 25. Dezember, der als der wahre Geburtstag des
Herrn angesehen wurde, festlich begangen. So brachten
also die ersten Missionare, die nach Deutschland iiber
die Alpen oder donauaufwiarts vom Osten kamen, den
25. Dezember schon als christlichen Festtag, allerdings
nicht als altesten und auch nicht als héchsten mit, als
welcher Ostern zu gelten hat. Einen kleinen Schoénheits-
fehler hat auch Buschans Worterklarung, woriiber er sich
im Grimmschen Worterbuch Aufschluff hatte holen kon-
nen. Weihnachten ist erstmals bei dem Minnesanger
Sperrvogel um 1170 belegt: ,Er ist gewaltic unde starc,
der ze winath geborn wart. Weihnachten ist nicht Ein-
zahl, sondern in mehr als 60 mittelhochdeutschen Hand-
schriften ebenso wie Ostern in der Mehrzahl mit dem
Firwort ze belegt, ,,ze den wihen nahten”. Mit dem eng-
lischen white = weil} steht es in gar keiner Verbindung,
worauf schon das fehlende t hindeutet und der Umstand,
dafl der Englinder das Fest nur als Christmas kennt.
Wenn das Mittelniederdeutsche und demgemal auch das
Hollandische kersdach und kersmisse hat, so kénnte die-
ser Name durch den Brief Gregors I. vom 18. Juli 601
(s. ob.!) veranlafit worden sein.

Mit dem 25. Dezember als dem Geburtsfest des Welt-
heilandes sind aber auch ohne weiteres Zutun der Kirche
die Daten fiir vier, bezw. fiinf andere Festé gegeben, wih-
rend die Feiertage zwischen Weihnachten und Neujahr
auf willkiirliche Festlegung seitens der Kirche zurick-
gehen. Das Fest des heiligen Stephan erscheint in einem
arianischen Martyrologium schon vor Ende des vierten
Jahrhunderts. Bei der hohen Wertschitzung der Mér-

18*



976  Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche.

tyrer in der alten Kirche ist es durchaus begreiflich, dafi
der Erstlingsmartyrer auch die erste Stelle bei der Krippe
des Herrn erhalt. Der heilige Stephan ist mit dem hei-
ligen Georg der alteste Rossepatron. Stephansritte, Pferde-
weihe, Segnung von Salz und Wasser als Heilmittel gegen
Erkrankung der Tiere (erstmals in einem StraBburger
und Salzburger Rituale von 1496), Stephansminne (seit
Karl dem éroﬁen bezeugt, seit dem 15. Jahrhundert
kirchlich gesegnet), Weihe von Hafer, Getreide und Brot
fur die Pferde (alteste Weiheformel in einer Handschrift
des Klosters Schlégl aus dem 15. Jahrhundert), sind ur-
spriinglich heidnisches, nur in den deutschen Gauen be-
kanntes Brauchtum und sind ziemlich spat von der Kirche
itbernommen worden. Die Verbindung des heiligen Ste-
phan mit den Rossen diirfte in die Zeit des blithenden
Rittertums fallen, das sich den Heiligen als Gefolgsmann
Christi, signifer wird er in Hymnen genannt, nicht anders
als zu Pferd vorstellen kann.

Das Fest des heiligen Apostels Johannes war eben-
falls schon im fiinften Jahrhundert in Rom am 27. De-
zember gefeiert worden. Die Johannesminne ist wieder
ein uralter, rein deutscher Brauch, der seit dem 13. Jahr-
hundert eine kirchliche Weihe besitzt.

Der heilige Papst Silvester 1., 314—335, ist einer der
dltesten Bekenner, die von der Kirche verehrt wurden.
Der Grund hiefiir ist darin zu suchen, daf} er wegen sei-
ner Verbannung um des Glaubens willen den Titel: ,,con-
fessor a Domino coronatus® oder das Beiwort: ,,prope
martyribus®, der ,Méartyrerehre nahestehend” erhalten
hat. Er wurde auch in der Priscillakatakombe beigesetzt,
die dann Stationskirche wurde. Als man gegen Ende des
vierten Jahrhunderts begann, allen Martyrern der Ver-
folgung die Ehre der Altire zuzuerkennen, ward auch er
als Heiliéer verehrt und Gregor I. hat auf diesen seinen
grofien Vorganger sogar eine Homilie gehalten. Das ur-
alte, ganz im Dunkel liegende Tier- und Pferdepatronat
des Heiligen verdankt seinen Ursprung sicher altgerma-
nischem Brauch, vielleicht der oben erw#hnten Schlach-
fung.

Sicher ist demnach, daBB auch die von der Kirche in
der Zeit zwischen Weihnachten und Neujahr willkiirlich
eingesetzten Feste schon langst zeitlich festgelegt waren,
ehe eine Verdrangung altgermanischer Briauche in Frage
kam. Noch deutlicher tritt das hervor bei den Festen, die
mit dem 25. Dezember als Geburtstag des Herrn aus ge-



" Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche. 277

schichtlichen Grinden festgelegt waren. Es sind das

1. das Fest der Beschneidung oder der Neujahrstag;
denn nach Lukas 2, 21 wurde diese Zeremonie am achten
Tage nach der Geburt vorgenommen. Die Kirche feierte
seit Mitte des vierten Jahrhunderts nicht am 1. Januar,
sondern am 25. Dezember Neujahr.

2. Das Fest Maria Verkiindigung am 25. Mérz; denn
nach dem Gesetze der Natur sind neun Monate von der
Empféangnis, die bei Maria mit der Verkiindigung zusam-
menfiel, bis zur Geburt notwendig. Buschan schreibt
S. 197 tuber dieses Fest: ,,Am 25. Marz scheinen (!) die
Germanen mit der Bestellung des Ackers begonnen und
dementsprechend eine Feier veranstaltet zu haben. Auf
diesen Tag verlegte daher (!) die Kirche das Fest Maria
Verkiindigung, und das Volk nennt ihn noch ,Pflug-
marien’.” Letzteres stimmt, aber die Begriindung ist um-
gekehrt: man hat das Beginnen des Pfliigens ebenso wie
die 'Wiederkehr der Schwalben, weil es ungefdhr um
diese Zeit einfallt, kurzer Hand mit dem Fest verbunden.
Den gliucklichen altgermanischen Bauern kann man ja
gratulieren, dalB sie alljahrlich so piinktlich mit der Fel-
derbestellung beginnen konnten, wihrend bei uns der
Bauer manchmal bis Mitte April bange jeden Abend sich
fragt: Geht es morgen? Dafl Maria Verkiindigung zu den
drei altesten Marienfesten neben Marid Geburt und Him-
melfahrt gehort, sei nur im Vorbeigehen erwahnt.

3. Das Fest der Geburt des heiligen Johannes des
Taufers; denn der Engel sagte bei der Verkiindigung der
Gottesmutter, dafi ihre Base Elisabeth bereits ,,im sech-
sten Monat" gesegneten Leibes sei. Es ist also sicherlich
keinée’ Bosheit der Kirche, daf} dieses Fest gerade auf die
Sommersonnenwende fillt. Die Feier dieses Heiligen, der
insbesondere in Ménchskreisen auflerordentlich beliebt
war, war in Rom an diesem Tage schon sehr frith Brauch.
Nach dem Sacramentarium Leonianum waren an diesem
Tage gleich vier Stationsgottesdienste.

4. Nach Leviticus 12, 6 mufite vierzig Tage nach der
Geburt Maria Reinigung, unser Lichtmef, stattfinden,
ohne jede Riicksicht darauf, ob in dieser Zeit die Romer
ihre ausgelassenen Lupercalien oder die Germanen be-
sondere Reinigungsfeste feierten. Bei Buschan jedoch
lesen wir S. 186: ,,Der lange Reigen der Frithlingsfeste. ..
begann mit Marid Reinigung und zog sich bis Pfingsten
hin . . . So stempelte sie fdje Kirche) die alten Reini-
gungsopfer im Februar zu der Reinigung der heiligen



278 Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche.

Jungfrau, an dem in der Kirche Umziige mit brennenden
Kerzen zum Geweihtwerden (!!) stattfinden.” Nun ist
allerdings das Fest Maria LichtmeB von Haus aus ein
Herrenfest; denn in den alten Kalendarien heilit es: ,,Oc-
cursus Domini®, die Begegnung des Herrn mit Simeon
und Anna im Tempel zu Jerusalem. Es wurde erstmals
in Konstantinopel 542 auf Befehl des Kaisers Justinian
als Dank fur das Aufhoren einer schrecklichen Pest ge-
feiert, kam bald darauf nach Rom, wo es mit einer Pro-
zession ausgestattet und zum Marienfest umgestaltet.
wurde (Ende des siebten Jahrhunderts). Von einer Ker-
zenweihe ist vor dem zehnten Jahrhundert keine Rede,
und zudem ist sie in Frankreich aufgekommen. Die Be-
ziehung dieses Festes und seines Brauchtums zu den alt-
germanischen Reinigungsopfern ist also reichlich locker.

5. Auch das Fest Exspectatio partus am 18. Dezem-
ber, an dem bis ins hohe Mittelalter herein in manchen
Kirchen Marid Verkiindigung gefeiert wurde, ist durch
die Geburt des Herrn ebenfalls festgelegt. Doch fallt es
aullerhalb unseres Rahmens.

Ahnlich wie mit Weihnachten ist es mit dem Oster-
fest. Der Tod des Herrn erfolgte am .14. Nisan, kurz vor
dem Paschafest, und fallt in die letzten Tage des Mérz.
Durch dieses Datum sind aber wieder festgelegt: Septua-
gesima, Sexagesima, Quinquagesima, Aschermittwoch,
Mittefasten, Palmsonntag, Grindonnerstag, Karsamstag,
Ostertag, Himmelfahrtstag und Pfingsten. Es handelt sich
hier um ein geschichtliches Datum und es ist ungerecht,
wenn es an der angefithrten Stelle weiter heifit: ,Die
Kirche warf das Hauptfest der erwachenden Natur mit
der Auferstehung Christi zusammen.” Die Kar- und Oster-
tage sowie Pfingsten waren fiir die Apostel und Jiinger
so voll von inneren und aulieren Erlebnissen, dall es
schon aus diesem Grunde allein sicher ist, daB} sie all-
jahrlich die Wiederkehr dieser Tage mit entsprechenden
Feiern begangen haben, auch wenn uns iiber eine solche
Festfeier nicht schon im zweiten Jahrhundert berichtet
wiirde. In dem Jahrhunderte wahrenden Streit tiber die
Osterfestberechnung 14t sich keine einzige Zeile bei-
bringen, durch die angedeutet, nein, aus der auch nur von
ferne herausgelesen werden konnte, daf bei der Fest-
legung des Osterdatums auf die alten Germanen und ihre
Frihlingsfeste Bedacht genommen worden wire.

Uber den Palmsonntag lesen wir bei Buschan S. 205:
»In die Frithlingszeit fiel wahrscheinlich (!!) eine Haupt-



Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche. 279

feler der alten Germanen; aus solchem Anla wurden
wohl (!) das junge Grin und frische Krauter von dem
Priester geweiht. Die Kirche behielt diesen Brauch bei,
brachte ihn aber zu dem Einzuge Christi in Jerusalem in
Beziehung . . . Daher werden am Palmsonntag soge-
nannte Palmen geweiht. Richtig ist daran nur der letzte
Satz: in dramatischer Darstellung dieses Ereignisses aus
dem Leben Jesu veranstaltete man frithzeitig Palmen-
prozessionen. Die alteste Beschreibung einer solchen ver-
danken wir der Silvia.Aetherea, die gegen Ende des vier-
ten Jahrhunderts von Gallien nach Jerusalem kam und
uns die dortigen kirchlichen Gebrauche schilderte. Auf
dem Wege iiber Gallien kam die Palmenprozession ziem-
lich spat auch in das rémische Rituale. Die Weihe der
Palmen ist in der romischen Kirche seit dem siebten
Jahrhundert gebrauchlich. Eine Beziehung von Prozes-
sion und Weihe zu einem vielleicht, ,,wahrscheinlich*
oder wohl stattgefundenen altgermanischen Fest ist nir-
gends zu belegen.

,Der Grime Donnerstag ist fiir die Kirche eine Art
Festtag; auch in den Augen des Volkes gilt er als beson-
ders heilig, aber nicht aus diesem Grunde, sondern
wohl (!) in Erinnerung an den Gott Donar, dem zu Ehren
die alten Germanen an ihm ein besonderes Fest begin-
gen® (S. 162). Trotz allen Suchens konnten wir aber fiir
dieses Donarfest, das die bése Kirche willkiirlich durch
den Griinen Donnerstag verdrangt hat, auch nicht die
leiseste Spur eines Beweises finden. Der Name des Tages
ist deutschen Ursprungs, in der kirchlichen Sprache hiel3
er vordem ,,dies calicis®, jetzt ,,Coena Domini“. Die Feier
dieses Tages ist uns fiir die réomische Kirche schon im
vierten Jahrhundert bezeugt, ist aber erheblich alter.

Die Ratschen der Kartage wird von den Pangerma-
nisten als Abwehrzauber angesprochen (Buschan S. 129),
ebenso das Schlagen mit den Chorbiichern. Eisenhofer
im 1. Bande seines Handbuches der Liturgik, S. 515, be-
merkt dazu: ,Der Ursprung dieser Sitte hat mit sym-
bolischen Erw#gungen nichts zu tun. Sie entstammt ledig-
lich dem Brauche, dal der Leiter des Chorgebetes das
Ende des Offiziums durch Klopfen auf eine Bank anzeigte
(und in den Klostern heute noch anzeigt). Dieses Klop-
fen wurde von den im Chore Anwesenden, aber auch von
den Glaubigen im Schiffe der Kirche, besonders aber von
der Jugend wiederholt, was vielfach zur Ausgelassenheit
und Unfug fithrte.” Es ist tibrigens nicht erst 1618, son-
dern schon bei Durandus ( 1332) bezeugt.



280 Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche.

Christi Himmelfahrt wird 325 als ein altes Fest ge-
nannt; der heilige Augustin 146t es von den Aposteln ein-
gesetzt sein. Buschan aber erzahlt uns S. 66: ,,Besonders
ein Donnerstag um (!) die Zeit des Himmelfahrtstages . . .
galt in den Augen der alten Germanen als ein Tag von
groferer Heiligkeit . . . die christliche Lehre wandelte
diesen hochheiligen Tag in den Tag, an dem der Erléser
zum Himmel fuhr, um ihm nicht ginzlich die Heiligkeit
zu nehmen.“ Wenn man so die christlichen Feiertage
aushohlt, ist es kein Wunder, daB sie vielen nichts mehr
bedeuten.

DaBl vollends Pfingsten von den Leuten, die alles
Christliche auf heidnische Urspriinge zuriickfithren und
von der Geistessendung und ihrer Bedeutung keine blasse
Ahnung haben, einzig und allein als ein Naturfest ange-
sehen wird, nimmt niemand wunder. Und doch gilt von
Pfingsten hinsichtlich des Alters das bei Ostern Gesagte.

An Maria Himmelfahrt findet nur in Deutschland die
Krauterweihe statt. Die élteste dafiir vorhandene Weihe-
formel stammt aus dem zehnten Jahrhundert; der Brauch
ist also noch alter. Er kann entweder veranlaft sein durch
den Vergleich der Gottesmutter mit verschiedenen Pflan-
zen in der Festepistel oder durch die Legende aus dem
achten Jahrhundert, dafl man bei der Offnung ihres Gra-
bes nur wohlriechende Kriuter und Blumen gefunden
habe. Buschan erklart S. 197: ,Das Schlagen mit der
Lebensrute . . . legt die Vermutung (!) nahe, daB zur
vorchristlichen Zeit um die Friihlingszeit ein Fruchtbar-
keitskultus bestanden hat. Derselbe diirfte (1) etwa (1)
an dem Tage, an dem die Kirche Maria Himmelfahrt
feiert, seinen Abschlul gefunden haben. (Warum nicht
gleich an St. Leonhard? Leonhardsnigel!) Denn (!) an
diesem Tage wird in den katholischen Gegenden die
Krauterweihe begangen.” Da geht schlieBlich der Blumen-
straull, den der Brautigam der Braut gibt, auch auf die
Lebensrute zuriick. Es wird aber iibersehen, dafl es sich
um einen Buschen und keine Rute handelt und vom
Schlagen keine Rede ist. ;

Einzelne Heilige werden als Erben und Nachfolger
von heidnischen Gottheiten angesehen. Die Kirche hat
durch ihre Festtage die Feste der Gétzen verdrangt,
z. B. Wodan durch St. Georg, St. Martin. Solchen An-
sichten gegenitber mufi man doch darauf hinweisen, daf
die Kirche uberhaupt erst seit dem Jahre 993 Heilig-
sprechungen feiert, wobei dann auch der Festtag des be-



Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche. 281

treffenden Heiligen bestimmt wird. Der erste der kano-
nisierten Heiligen war der heilige Ulrich, Bischof von
Augsburg. Vorher kennt man nur Lokalheilige oder
Volksheilige, je nachdem der Heilige nur an einem Orte
oder in einem Kloster oder aber allgemein vom Volke
verehrt wurde. Seit der ersten Halfte des dritten Jahr-
hunderts feierte man in Rom die Martyrerpapste, seit
dem vierten Jahrhundert alle Martyrer der Verfolgungs-
zeit. Etwas spiter kamen die Jungfrauen, die man als
Quasiméartyrer ansah, hinzu. Der heilige Bischof von
Tours und Moénchsvater Martinus, gestorben 396/7, war
der erste Bekenner, der vom Volke als heilig verehrt
wurde. Kanonisierte Heilige hat Deutschland von Bischof
Ulrich (—;)973) bis zu Bruder Konrad nur zwanzig aufzu-
weisen. Dazu sind noch ein paar Heilige zu rechnen, die
durch ein pépstliches Dekret als Heilige oder Selige be-
statigt worden sind, wie der heilige Bruno von Kéln, der
heilige Norbert, die heilige Gertrud, die heilige Irmingard
von Chiemsee u.s.w. Von allen diesen ist keiner in Be-
ziechung zum Brauchtum getreten. Deutsche Heilige, die
nur durch den Volksmund mit bischéflicher Bestatigung
zu dieser Wiirde gelangt sind, gibt es anndhernd 800, so
daB zu verstehen ist, daBl Deutschland einst das Land der
Heiligen genannt worden ist. Um so auffalliger ist es, daf§
die Heiligen, die heute mit dem altgermanischen Brauch-
tum in Zusammenhang gebracht werden, nahezu alle
nicht deutscher Nation sind, ja zum Teil wie Georg, Ni-
kolaus, Anna u. a. sogar aus dem Orient gekommen sind.
Wenn Georg oder Martin als Schimmelreiter dargestellt
werden, ,,s0 kann das*, nach Hindringer, Weiherof§ und
RoBweihe, S. 86, ,,nicht heiBen, dal die genannten Hei-
ligen heidnische Glaubensgestalten abgelost hatten, son-
dern bekundet, daBl das Volk den Heiligen in der Weise
auszeichnen wollte, die ihm von alters her als die gezie-
mendste erschien. Ja, die offene Ablegung des heid-
nischen Kultes konnte nicht sinnenfalliger zum Ausdruck
gebracht werden als durch die Ubernahme des alten
Ehrenzeichens und der auszeichnenden Beigabe fir die
abgetane Glaubensgestalt und die Zuteilung dieser Attri-
bute an den christlichen Heiligen®.

Bei diesem Brauchtum, das mit dem Namen eines
Heiligen in Verbindung gebracht wird, ist weiters zu be-
achten, daf} der Kult eines Heiligen oft erst Jahrhunderte
nach seinem Tode einsetzt, z. B. beim heiligen Leonhard,
der um die Mitte des sechsten Jahrhunderts gestorben
ist, erst im elften Jahrhundert; beim heiligen Wendelin



282  Danzer, Heidnische Festzeiten ersetzt durch christliche.

(20. Oktober), der um 617 gestorben ist, gar erst um
1300 u.s.w. Da kann es sich doch nicht mehr gut um
die Verdrangung eines heidnischen Brauches handeln!
Der Festtag eines Heiligen ist fast durchwegs sein Todes-
tag, sein Geburtstag fiir den Himmel; nur in wenigen
Fallen der Tag der Erhebung seines Leibes oder der
Ubertragung seiner Reliquien, z. B. beim heiligen Celsus.
Die Kirche hat also auch kein Heiligenfest auf einen be-
stimmten Tag gelegt, um dadurch eine heidnische Gott-
heit zu verdringen. Dall der Todestag der Tag der Ver-
ehrung der Heiligen war, bezeugt uns schon im Jahre 155
die Gemeinde von Smyrna, die am 23. Februar, das ist
der Tag seines Martyriums, ihren Bischof Polykarp fei-
erte. Hatte die Kirche bei der Einsetzung ihrer Feste
wirklich eine derartige Absicht verfolgt, dann bliebe im-
mer noch die Frage offen, warum sie gerade die altger-
manischen Feste verdréangen wollte, warum sie bei den
Chinesen, Indern, Zulus u. s. w. nicht dasselbe Mittel ange-
wendet hat und noch anwendet. Bei den in jiungster Zeit
heiliggesprochenen koreanischen, japanischen und chi-
nesischen Maértyrern, bei den Heldenjiinglingen von
Uganda wurde nach uralter Sitte der Todestag als Fest-
tag genommen, ohne im mindesten auf die heimischen
Feste und Gottergestalten Riicksicht zu nehmen. So ist
es auch zu erkliaren, dal Weihnachten, Ostern, Maria
Himmelfahrt, Leonhard, und wie alle die bestrittenen
Feste heilen mogen, bei den katholischen Europaern und
Lapplindern und Indianern am selben Tag begangen
werden. Man moge daher dieses alte Matzchen einmal be-
graben! Die Kirche ist eine Weltkirche und kann und
darf darum bei allem Entgegenkommen gegen die natio-
nalen Eigentiimlichkeiten die Ubernationale, tibernatiir-
liche Linie nicht verlassen, wenn sie nicht eine National-
kirche, eine Volkskirche werden soll, die den Keim des
Unterganges schon in sich tragt.

Fir die Deutung des Brauchtums, das sich an den
Namen eines Heiligen knupft, muf} in allererster Linie auf
die Legende und dann auf die Zeit des Aufkommens des
Kultes zuriickgegangen werden. Dann hitte Hofler in den
sogenannten Leonhardsnigeln, schwere eiserne Figuren,
nicht den Phallos gesehen, dessen Kult im Norden kaum
bekannt war, sondern er hatte sich daran erinnert, daB
jene Figuren den darstellen sollten, der durch den hei-
ligen Leonhard, bezw. dessen Asylrecht dem Blutbann
entrissen worden war. Man wiirde dann finden, dafl beim
heiligen Martinus (11. November) gleich eine ganze Reihe



Massalsky, Die Russisch-Orthodoxe Kirche. 283

von Umsténden zusammengewirkt hat, um ihm zu so gro-
Ber Beliebtheit zu verhelfen: schon im Jahre nach sei-
nem Tode setzte Sulpizius Severus in seinem ,Leben des
heiligen Martin* seinem Meister ein ruhmvolles Denkmal;
Papst Symmachus (498—514) erbaute ihm in Rom eine
Basilika, und so wurde Martin der erste Nichtmértyrer,
dem zu Ehren eine Kirche geweiht wurde; und endlich
sind seine Monche fiir seine Verehrung eingetreten. Wo
aber ein Orden den Kult eines Heiligen aufnimmt, da
erlangt dieser bald weiteste Verbreitung. So haben die
nordfranzosischen Benediktiner im zwolften Jahrhundert
den Nikolauskult, die Zisterzienser etwas spater den Leon-
hardskult, die Karmeliten die Josefsverehrung, die Fran-
ziskaner die Verehrung der heiligen Anna und des hei-
ligen Antonius geférdert u. s. w. Dabei mag zum Schluf
auch daran erinnert werden, daf gerade die Orden es
waren, die die alten Sagen, Legenden, Wunderberichte
u. s. w. gesammelt haben. Ohne die unverdrossene Sam-
melarbeit der vorreformatorischen - Benediktiner Nor-
wegens und besonders Islands hatten wir die Sagas, aus
denen wir grofitenteils unsere Kenntnis iiber die nor-
dischen Gottergestalten und deren Kult schépfen, eben
nicht.

Seelsorger unserer Zeit aber werden gut tun, den hier
besprochenen Vorgingen ihre Aufmerksamkeit zu schen-
ken und rechtzeitig dhnlichen Angriffen vorzubeugen. Es
handelt sich dabei gewiBh nicht um ,die Substanz des
Glaubens®, um die Hauptfestung; aber in Zeiten des
Kampfes ist die Frage nicht, ob Hauptstellung oder Vor-
werk, da heiBt es jeden Fulbreit mit Einsatz der vollen
Kraft verteidigen.

Werdeoung der Russisch-Orthodoxen Rirche seit der
‘Revolution des Juhres 1917

Von Dr jur. Fiirst Nikolaus Massalsky.*

Die Orthodoxe Kirche, unter welcher Bezeichnung
diejenige Kirche verstanden wird, die sich an dem grofen
Schisma beteiligte, ohne sich nach dem Florentinum mit
der Katholischen Kirche wieder zu vereinigen, und die vor
dem Kriege in West-Europa vielfach falschlich als ,.grie-
chisch-katholische Kirche“ bezeichnet zu werden pflegte,

. * Anmerkung der Redaktion: Der Verfasser dieses Aufsatzes ge-
hort der Russisch-Orthodoxen Kirche an.



