424 Endres, Zur Philosophie des Gebetes.

die gottliche Sendung des Isaias unter Kennzeichnung
seiner prophetischen Aufgabe (dritter Teil). Nicht wirre,
durcheinander fliefende Traumbilder, sondern geord-
neter Aufbau, logische und psychologische Aufeinander-
folge.

- Aber wenn die erklarte Vision wirklich die echte,
wahre Anfangsvision des Isaias ist, weshalb steht sie
dann nicht an der Spitze des Buches unseres Propheten?
Isaias liel} die Offentlichkeit wohl erst spiater von seiner
Berufungsvision wissen, nachdem Zweifel an seiner Be-
rufung zum Prophetenamt laut und lauter geworden
waren, starkere Widerstiande sich fithlbar gemacht hatten.

Ja, Kapitel 6 bringt die in einer Vision vor sich ge-
gangene Berufung des Isaias zum Propheten. Berechtigt
ist der Ausruf:*) Wo fande sich in der ganzen vorchrist-
lichen Welt eine Parallele zu diesem Mann und diesem
Kapitel!

Zur Philosophie des Gehbetes.
Von P. J. Endres C. Ss. R., Freiburg.

Man nennt es die Grundform der religiésen Haltung,
ihre Seele,’) ,Religion in Aktivitat“ (Sabatier{i sieht in
ihm den zuverlissigen Gradmesser des innern Reichtums
oder der Armut eines Menschen,?) ein Kriterium fiir eine
Religion, sicherer als Dogma, Moral und Theologie.®) Man
rechnet es zu den vornehmsten Titigkeiten des Menschen,
denn an seinem Ausgangspunkt sieht die Geistperson,
und sein Ziel ist wieder eine solche. In die Beweging
von unten nach oben, die es darstellt, werden auch die
niederen Krafte und Tatigkeiten mithineinbezogen. Es ist
eine Angelegenheit des ganzen Menschen.

Damit ist noch nicht alles gesagt. Das Gebet ist ein
Akt des geschaffenen Geistwesens, das, wissend um seine
Kreatiirlichkeit, sich seinem Schépfer in Anerkennung
und Anbetung zuwendet.?) Das ist die dem verniinftigen

) Duhm, 70.

') W. James: Varieties of Religious Experience 464 ff.; Chansou:
Eiude de psychologie religieuse sur les sources et I'éfficacité de la
priére, Paris 1927.

. ®) Girgensohn: Zwolf Reden iiber die christliche Religion, 1910,
175, .

%) Deipmann: Evangelium und Urchristentum, Miinchen 1905, S. 95.

%) Thom. sum. theol. II. II. 83, 3.



Endres, Zur Philosophie des Gebetes. 495

Geschopf entsprechende, durch sein Wesen geforderte
Form der Hinkehr zu seinem Prinzip und des Verkehrs
mit seinem Gott. An diese Form ist es gebunden solange
es Geschopf bleibt, und schon so gesehen ergibt sich die
Unhaltbarkeit einer Ansicht Kants: ,,Derjenige, welcher
schon Fortschritt im Guten gemacht hat, hort auf zu
beten, denn Redlichkeit gehért zu seinen ersten Ma-
ximen. %)

Nirgendwo ist der Gebetsakt vollkommener voll-
zogen worden als bei Christus, ,,dem gewaltigsten Beter
der Geschichte”, weil nirgendwo die Voraussetzungen
dazu besser erkannt worden sind als bei ihm. Von dem
Gebet am Olberg, das er in den kurzen Satz zusammen-
faBte: Nicht mein, sondern dein Wille geschehe, sagt
Fr. Heiler richtig, es sei ,der Gipfelpunkt in der Ge-
schichte des Gebetes”,*) und es ist keine Ubertreibung,
wenn H. Hoffding in ihm ,,das tiefste Wort, das je aus-
gesprochen wurde® sieht.

Wer nur in eigener Angelegenheit bittend vor sei-
nen Schépfer tritt, wer wie Brémond es ausdriickt, als
bloBer Bettler kommt, und wem es bei allem nur darum
zu tun ist, wie er seinen Hunger stillen kann, der betet
nicht im eigentlichen Sinne.”) Auch da ist kein Gebet, wo
es nicht auf einen personlichen Schopfer treffen kann,
und wenn dieser sich nicht wieder zu dem Menschen
wendete, auf dessen Anruf Antwort gibe, kdme nicht zu-
slande, was man einen ,,Verkehr des Menschen mit Gott™
hezeichnet. Der Gott des Aristoteles ist stumm. Er ist
Erklarungsgrund der Schépfung, nicht aber das Du, an
das der Betende sich richtet, und Bergson meint, es fiele
Icilcine)m Menschen im Traume ein, sich an ihn zu wen-

en.®

Das Gebet, eine eminent praktische Realitat, hangt
in seinem Dasein ab von der Natur des ens a se und des
ens ab alio sowie der Beziehung beider.

Die Philosophie weil mit thm nichts Rechtes anzu-
fangen, weil sie die Voraussetzungen dazu in falschem
Lichte sieht. Nicht, als ob die Existenz Gottes von ihr
geleugnet wiirde. Eine solche Leugnung darf als fast all-
gemein tiberwundener Standpunkt gelten. Das Problem
liegt nicht in der Existenz, sondern im Wesen Gottes.

Willmann: Geschichte des Idealismus III, S. 507.
Fr. Heiler: Das Gebet, Miinchen 1922, S. 239.

‘) H. Brémond: Introduction a la philosophie de la priére, S. 15.
5 268} H. Bergson: Les deux sources de la moralité et de la religion,
. 261,

o)
‘]



496 Endres, Zur Philosophie des Gebetes.

Letztlich geht es darum: Gibt es einen personlichen Gott,
oder nur ein unpersonliches Géttliches? Ist Gott keine
Person, dann versteht er das Gebet nicht, das an ihn ge-
richtet wird; ist er nicht ein Schopfergott, verdient er
nicht, dafl es an ihn gerichtet wird.

Doch meist wird die den falschen Auffassungen iiber
Gott entsprechende Folgerung fiir das Gebet nicht ge-
zogen. Diese ware: radikale Ablehnung. Aber es ist, ,.als
hétten die philosophischen Denker eine instinktive
Ahnung gehabt von dem Reichtum seelischen ILebens,
der im Gebete der grofien Genien sich enthiillt, und von
den wunderbaren Wirkungen, die der Fromme im glau-
bigen Gebet erfahrt®.®)

Im Menschen hat die gleiche Philosophie vielfach
das ,Kreaturgefihl® geloscht. Unter den kopernikani-
schen Wendungen, die sie vorgenommen hat, ist die
entscheidendste diese: der Mensch dreht sich nicht
mehr um Gott, sondern Gott dreht sich um den Men-
schen. Das ist in mancher Hinsicht folgerichtiger als die
Meinung einer fritheren Generation, nach der Gott und
Mensch um einander unbekiimmert ihre eigenen Wege
gingen, wo weder ein Anruf von unten nach oben, noch
einer von oben nach unten fiir moglich oder fiir not-
wendig gehalten wurde. Heute steht der Mensch nicht
nur im Mittelpunkt des Interesses, sondern des Seins. Er
gilt als selbstherrlich, ontologisch und axiologisch. Mit
einer solchen Stellung ist die Haltung des Betenden selbst-
verstindlich unvereinbar. Es ist eine Ehre und Pilicht
fir uns, sagt J. Simon, uns selbst zu geniigen. Es ist nicht
der Stolz, der den Menschen alles von seiner eigenen
Kraft erwarten 1afit, sondern das Recht und die Billigkeit.
Was er unter seinesgleichen ist, muB er auch vor Gott
sein.®)

An sich ware es keinem zu verdenken, wenn er sich
mit manchen der bestehenden Gottesauffassungen iiber-
haupt nicht auseinandersetzte; ihr innerer Wert verdient
solche Miithe nicht. Aber damit sind sie noch nicht aus
der Welt geschafft, und vor allem: sie héren damit nicht
auf zu wirken, Lebenseinstellung und Weltanschauung
zu bestimmen. Wie oft Gott bei den einzelnen die Ziige
des Idealismus oder des Empirismus tragt, das wird
leichter unter- als tiberschatzt. Im Folgenden einige Auf-
fassungen, in denen die eine oder die andere der fiir das
Gebet notwendigen Voraussetzungen geleugnet wird.

®) Fr. Heiler: a. a. 0., 1918, S. 192.
1) J. Simon: La religion naturelle, 1883, S. 337—339.



Endres, Zur Philosophie des Gebetes. 427

Wenn uns N. Hartmann sagt: ,,Fur sittliches Streben
ist alle Transzendenz ein triigender Schein®”, denn die
Fthik ,,ist ganz und gar diesseitig eingestellt”, und ,,die
Jenseitstendenz ist vom ethischen Standpunkt aus ebenso
wertwidrig, wie die Diesseitstendenz vom religitsen®,!")
dann bedeutet das: Gut wird nur, wer gottlos ist. Es gibt
nicht nur einen Unglauben, der moralischer Minderwer-
tigkeit entspringt, auch im Namen der Sittlichkeit wird
er nicht selten gefordert.

Weiter geht der Idealismus in seiner reinsten Form.
Er macht Gott zum Geschopf des schopferischen mensch-
lichen Denkens. Das ist folgerichtig, wenn man einmal
den allerdings unbewiesenen und unbeweisbaren Satz
dogmatisiert: Der Gegenstand des Erkennens ist nicht
nur in diesem, er ist ausschlieBlich in ihm, wird von ihm
hervorgebracht. Das Denken ist die Wirklichkeit, und
Denken ist verwirklichen, sagt Gentile (Il pensiero ¢ la
realta e pensare ¢ realizzarla). Man darf sich bei diesen
Theorien dadurch nicht verbliiffen lassen, dafi in®ihnen
durchgehends eine Transzendenz Gottes anerkannt wird.
Aber diese Transzendenz ist von der gleichen Art, wie
der Mensch als Spezies gefafit, sie den Individuen gegen-
iber hat. Er ist von diesem und jenem unabhingig,
Jtranszendiert” ihn, aber er besteht weder iiber noch
neben dem Individuum, sondern nur in ihm. DaB eine
solche Scheintranszendenz Gottes das Gebet nicht nur
unnoétig, sondern unméglich macht, leuchtet ohne wei-
teres ein.

Gleiche oder ahnliche Ansichten finden sich bei den
idealistisch eingestellten Religionsphilosophen englischer
Sprache. Wenn auch manche im Unterschiede vom ab-
soluten Idealismus eine Vielheit personlichen Bewulit-
seins annehmen, und wenn Gott auch nicht Produkt des
Denkens ist, bleibt er doch wesentlich von diesem ab-
hingig. Er ist BewuBtsein — auBerhalb des BewuBtseins
gibt es kein anderes Sein — und hat als notwendigen
Denkgegenstand das iibrige personliche BewufBtsein.*)
Man lafit ihn sogar Schépfer sein, doch ist er abhingig
von seiner Schopfung, hat sie notwendig, wie das Subjekt
des Objekts bedarf.

Gott ist endlich, eine dem amerikanischen Empiris-
mus besonders gelaufige Ansicht. Als Erster unter Glei-
chen ist er der Kamerad, der mit dem Menschen zusam-

4) N. Hartmann: Ethik, S. 738.
by %) G, H., Howison: The Limits of Evolution and Other Essays,
4.



498 Endres, Zur Philosophie des Gebetes.

menarbeitet. Beide miissen sich gegenseitig respektieren,
einander unterstiitzen im Kampf gegen das Ubel, und <o
bewegt sich die Menschheit standig einer immer gréBeren
Prosperity entgegen. Das sind Goltesvorstellungen, in
denen der Anthropomorphismus bis zur Spitze getrieben
ist. Sie mogen dem demokratischen Sinn des Amerikaners
besonders entsprechen, aber gerade, weil sie auf Grund
ihrer Ubereinstimmung mit liebgewonnenen politischen
und gesellschaftlichen Ansichten und Gewohnheiten an-
genommen werden, offenbaren sie eine Anarchie des Den-
kens, das fiir wahr ansieht, was gefallt.

Gebet verlangt als Zielpunkt nicht nur ein absolutes,
franszendentes Wesen, es fordert zudem, dafB dieses
Wesen eine Person ist. Hier liegt eine neue Gefahr. Denn
man macht Gott zu einer Art Person, daB er aufhért Gott
zu sein. Man kennt nur die empirische Person, zu der
Leib und Sinn gehoren, und kommt so entweder zum
Gott-Kameraden des Empirismus, oder zur Leugnung des
persorlichen Gottes zugunsten eines unpersonlichen Gott-
lichen. Eine Person ohne Kérper kénnte man sich noch
denken, doch keine, die nicht mit dem Merkmal der End-
lichkeit behaftet wire. Denn die Person ist ein bestimm-
tes, in sich abgeschlossenes und gegen jedes andere ab-
gegrenztes Wesen. Die Gleichsetzung von Bestimmtheit
(determinatio) mit Begrenztheit (limitatio) fithrt zu der
seit Renouvier oft wiederholten Ansicht: Gott ist endlich,
weil er eine Person ist; oder: Gott ist keine Person, weil
er unendlich ist. Hier ware zu zeigen, dafl nicht alles in
sich Bestimmte und von jedem andern dadurch Unter-
schiedene seiner Natur nach etwas Begrenztes und End-
liches sein muB, dafl die tatsichliche Begrenztheit auch
durch Aufnahme eines in sich Unbegrenzten in ein Sub-
jckt erfolgen kann. So ist es mit dem Inhalt des Person-
begrifis. Er stellt eine Vollkommenheit dar, die ihrer
Natur nach keine Begrenzung einschlieft. -

Dadurch, daf Gott auf streng philosophischem Wege
als Person erwiesen werden kann, verliert der immer
wieder hervorgehobene und oft kimstlich gesteigerte
Unterschied zwischen dem Gott der Philosophie und dem
Gott der Religion viel von seiner Scharfe. Auch zu dem
Gott, dessen Bild die Philosophie entwirft, kann man
beten. Er ist der Herr der Schépfung und das verniinftige
Geschopf mul} seine Herrschaft anerkennen. Ob Gott aber
zu seinen Geschépfen auch in ein persénliches Verhiltnis
tritt als Vater, Freund und Brautigam der Seelen, so dafi
das Gebet zu einem ,familiariter conversari®, zu ,.einem



Klein, Was ist Opfer? 429

innigen Umgang”, einem ,,traulichen Verkehr®, einer ,,Lie-
besgemeinschaft mit Gott” (heilige Theresia), zu ,,entre-
tien et conversation de l'ame avec Dieu” (Franz von
Sales) wird, das freilich vermag die Philosophie nicht
auszumachen. Ein solches Verhaltnis hangt allein vom
treien Willen Gottes ab, und der Mensch kann nur durch
eine besondere Offenbarung von ihm Kenntnis haben.

Was ist Opfer?
Von P. Damian Klein O. F. M., Bahia (Brasilien).

Der Leser braucht nicht zu fiirchten, daf hier eine
weite Heerschau der vielen Meinungen und Ansichten
itber das Opfer geboten und eine ebenso umfangreiche
Kritik angefiigt, — noch weniger, daf eine neue Meinung
neben die anderen gestellt werden soll. So grausam bin
ich nicht. Vor 35 Jahren hat Renz?) in seinem zweibén-
digen Werk eine grofie Ubersicht gegeben; und in neuester
Zeit hat M. Lepin?®) in einem stattlichen Band von 800 Sei-
ten mit mehr Klarheit und Geschick dasselbe getan. Wer
will, kann dort die verschiedenen Auffassungen nach-
lesen. Beider Hauptgegenstand ist freilich das euchari-
stische Opfer; aber beide haben naturgemaf auch dem
Allgemeinbegriff des Opfers als der Voraussetzung der
Idee der eucharistischen Feier ihre Aufmerksamkeit ge-
schenkt und die wechselnden Meinungen aufgefiihrt.

Thre Mannigfaltigkeit ist nicht gerade erbaulich, und
auch nicht geeignet, der theologischen Opferspekulation
viel Hochachtung zu gewinnen. In einem so wichtigen
Begriff so*wenig Einheit, und darum so wenig Sicherheit!
Auffallen mufl es aber jedem, daB die mittelalterlichen
Theologen eigentlich nur in nebensachlichen Dingen ver-
schiedener Meinung waren, wiahrend das bunte Vielerlei
auch in wesentlichen Punkten erst der Neuzeit angehort.
GewiB ist der Opferbegriff seit dem 16. Jahrhundert auch
ofter und eingehender behandelt worden als in der Zeit
der Scholastik; aber man kann nicht sagen, diese habe
ihm wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Was Thomas in
der Summa theologica, II, II, 8 und I, II, 102, 2 und

Y Franz Ser. Renz, Die Geschichte des Mefopferbegriffes, oder
der alte Glaube und die neuen Theorien iiber das Wesen des unblutigen
Opfers, Dillingen und Freising, 1902, 2 Biinde.

*) M. Lepin, L’idée du sacrifice de la Messe d’aprés les théolo-
giens depuis I'origine jusqu’ 24 nos jours, Paris, 3. éd. 1926.



