Klein, Was ist Opfer? 429

innigen Umgang”, einem ,,traulichen Verkehr®, einer ,,Lie-
besgemeinschaft mit Gott” (heilige Theresia), zu ,,entre-
tien et conversation de l'ame avec Dieu” (Franz von
Sales) wird, das freilich vermag die Philosophie nicht
auszumachen. Ein solches Verhaltnis hangt allein vom
treien Willen Gottes ab, und der Mensch kann nur durch
eine besondere Offenbarung von ihm Kenntnis haben.

Was ist Opfer?
Von P. Damian Klein O. F. M., Bahia (Brasilien).

Der Leser braucht nicht zu fiirchten, daf hier eine
weite Heerschau der vielen Meinungen und Ansichten
itber das Opfer geboten und eine ebenso umfangreiche
Kritik angefiigt, — noch weniger, daf eine neue Meinung
neben die anderen gestellt werden soll. So grausam bin
ich nicht. Vor 35 Jahren hat Renz?) in seinem zweibén-
digen Werk eine grofie Ubersicht gegeben; und in neuester
Zeit hat M. Lepin?®) in einem stattlichen Band von 800 Sei-
ten mit mehr Klarheit und Geschick dasselbe getan. Wer
will, kann dort die verschiedenen Auffassungen nach-
lesen. Beider Hauptgegenstand ist freilich das euchari-
stische Opfer; aber beide haben naturgemaf auch dem
Allgemeinbegriff des Opfers als der Voraussetzung der
Idee der eucharistischen Feier ihre Aufmerksamkeit ge-
schenkt und die wechselnden Meinungen aufgefiihrt.

Thre Mannigfaltigkeit ist nicht gerade erbaulich, und
auch nicht geeignet, der theologischen Opferspekulation
viel Hochachtung zu gewinnen. In einem so wichtigen
Begriff so*wenig Einheit, und darum so wenig Sicherheit!
Auffallen mufl es aber jedem, daB die mittelalterlichen
Theologen eigentlich nur in nebensachlichen Dingen ver-
schiedener Meinung waren, wiahrend das bunte Vielerlei
auch in wesentlichen Punkten erst der Neuzeit angehort.
GewiB ist der Opferbegriff seit dem 16. Jahrhundert auch
ofter und eingehender behandelt worden als in der Zeit
der Scholastik; aber man kann nicht sagen, diese habe
ihm wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Was Thomas in
der Summa theologica, II, II, 8 und I, II, 102, 2 und

Y Franz Ser. Renz, Die Geschichte des Mefopferbegriffes, oder
der alte Glaube und die neuen Theorien iiber das Wesen des unblutigen
Opfers, Dillingen und Freising, 1902, 2 Biinde.

*) M. Lepin, L’idée du sacrifice de la Messe d’aprés les théolo-
giens depuis I'origine jusqu’ 24 nos jours, Paris, 3. éd. 1926.



430 Klein, Was ist Opfer?

Contra Gentiles, III, 119 und 120 thetisch, und anderswo
nebenher ausspricht, ist ein sehr beachtliches Gedanken-
gut. Wenn damals nicht ofter in langen Traktaten dar-
itber geschrieben worden ist, so ist das verstandlich. Was
friedlicher Allgemeinbesitz ist, bedarf nicht langer Ein-
zelbehandlung. Und dafi in der Neuzeit die Traktate tiber-
méfig anschwollen und fast zahllos aufeinander folgten,
ist doch ‘grofienteils ein Zeichen, dall keiner so rechtes
Vertrauen in die aufgestellten Losungen des Ritsels hatte,
und viele glaubten, neue Wege zeigen zu miissen.

Wenn man das Buch von Lepin durchgelesen und
durchdacht hat, bleibt einem das Empfinden, daB die
neuere Opferspekulation in eine Sackgasse geraten ist. In
seinem natiirlichen Bette flieit der Bach ruhig und ein-
" heitlich dahin; erst wo er Hindernisse findet, fangi er an
zu rauschen; und erst wenn ihm der Weg versperrt ist,
schwillt er an, und seine Wasser suchen sich vielerlei
Bahnen, um zum Ziele zu kommen. Das Bild paBt ja nicht
in allem; aber die Vielheit der Meinungen in nicht nur
nebensachlichen Fragen zeigt doch, dafi die Opferspeku-
lation sich irgendwie und irgendwo den natiirlichen Weg
versperrt hat. Und das Interessanteste dabei ist, daf alle
mit Vorliebe auf die Groflen der Vorzeit zuriickweisen,
und besonders den heiligen Thomas als Zeugen anfiihren.
Ob das aus dem Zusammenhang genommene Wort zu der
behaupteten These aber auch immer stimmt? Ich habe
dabei das Zweifeln gelernt und bin den Gedanken des
Aquinaten etwas nachgegangen, und habe meine Zweifel
bestatigt gefunden.

Es wird nichts schaden, diese Gedanken einmal im
logischen Zusammenhang zu iberblicken, um zu sehen,
wo und wie die Spekulation Abwege eingeschlagen hat.
A priori brauchen diese noch keine Irrwege zu sein; aber
verdachtig bleiben sie doch; und jedenfalls darf fur sie
dann nicht die Autoritat des grofen Meisters in Anspruch
genommen werden.

I

Thomas stellt das Opfer in die Reihe der Actus reli-
gionis;*) und darin wird ihm niemand direkt widerspre-
chen wollen. Ob aber die Tragweite dieser These immer
geniigend gewirdigt wird?

Der Akte der Tugend der Religion gibt es gar viele,
da der Dienst Gottes gar mannigfach sich betéatigen kann.
Als innere Akte nennt Thomas die frohe Hingabe des

St el Bl 86, g



Klein, Was ist.Opfer? 431

Herzens, devotio, und das Gebet;*) — als auBiere dann,
jene Handlungen, in denen auch der Leib zum Dienste
Gottes gebraucht wird in Huldigung und Anbetung;?) —
oder, in denen materielle Dinge Gott geweiht werden als
Opfer, oder als einfache Weihegabe, Erstlingsfriichte und
Zehnten;®) — oder, in denen Gott etwas versprochen
wird als Gelﬁbde;?) — oder etwas Sinnfilliges zu gott-
lichen Ubungen gebraucht wird als Sakrament, Schwur,
Beschworung, Anrufung und Gotteslob.?)

Das sind mannigfache und auf den ersten Blick auch
verschiedenartige Dinge. Und doch nennt sie Thomas
allesamt actus religionis. Das bedeutet doch, dali er sie
alle als Glieder einer und derselben Art, species, ansieht,
eben der Tugend der Religion. Betrachtet man sie unter
andern Gesichtspunkten, konnen sie, oder milssen sie
auch unter verschiedene Arten des Seins gruppiert wer-
den. Z. B. die innere Hingabe des Herzens, die anbetende
Kniebeugung, das Opfer, der Schwur u. s. w. sind, fur sich
genommen, Dinge von ganz verschiedener Art, verschie-
den nach genus und differentia specifica. Aber insofern
sie geitbt werden zum Dienste Gottes, und in ihnen die
Tugend der Gottesverehrung betitigt wird, bilden sie alle
miteinander eine Art, und verhalten sich zueinander wie -
Einzeldinge der gleichen Art. Sie haben alle das gleiche
Formalelement, die Ehrfurcht vor dem grofien Gott, und
alle den gleichen Zweck, die Verehrung der Grofie des
unendlichen Gottes.

Darum geht es nicht an, das Opfer aus dieser Gruppe
herauszunehmen und als Ding eigener Art zu betrachten,
so dafi die Gottesverehrung etwa die Gattung, und das
Opfer die Art bedeutete; und es ist abwegig, fiir das
Opfer ein eigenes Formalelement und ein eigenes Ziel zu
suchen, die zum Formalelement und zum natirlichen
Zweck der Gottesverehrung sich verhielten wie die Art
zur Gattung.

In einer gedankenvollen Schrift meinte neuestens
P. Placidus Rupprecht?) es sei ungeniigend, beim Opfer
nur die Symbolisierung der inneren Hingabe des Men-
schen als wesentlich hervorzuheben; es komme beim

4

Sith T T 82 et 83,
AR B B4
SR 8587
L thi DT T8,/ 88.
. th., II, 11, 89 ss.
® P. Placidus Rupprecht O. S. B., Der Mittler und sein Heilswerk.
Sacrificium mediatoris, Freiburg i. Br., 1934.

-3,

= |
e et e e |
nwonnnn

8

s



432 Klein, Was ist Opfer?

Opfer auf die besondere Art an, wie die Hingabe sich
vollziehe. Das augustinische ut sancta societate inhae-
reamus Deo sei nur das allgemein religiose Moment; das
Opfer habe die besondere Aufgabe, die Menschen mit
Gott (wieder) zu verbinden, und die durch die Siinde
gestorte heilige Gemeinschaft grundlegend zu erneuern.)

Wenn die These des heiligen Thomas, das Opfer sei
ein actus religionis, anerkannt wird, wie Rupprecht es
tut, dann liegen in den genannten Behauptungen logische
Unmoglichkeiten. Die Gattung, genus, hat keine Akte,
sondern wird in Arten, species, eingeteilt, und diese in
Akte. Diese aber sind Einzeldinge, die eine logische
Unterteilung nicht mehr zulassen. So kann beim Opfer
die Gottesverehrung nur als Artbegriff angesehen werden,
und sein Formale mull nach Sein und Zweck dem der
Gottesverehrung gleich sein. Singulare est propter ma-
teriam; ratio autem speciei sumitur a forma.*t).

Diese logische Briichigkeit seiner Basis scheint Rup-
precht nicht beachtet zu haben. Dagegen gibt er sich
viele Mithe, den theologischen Gedanken seiner These
aus Thomas nachzuweisen, indem er zahlreiche Worte
des heiligen Lehrers zusammentrigt, in denen dieser dem
Opfer die Versohnung Gottes, die Vergebung der Siinden,
unsere Erlosung und Heiligung zuschreibt.’?) Auch da
fehlt es an logischer Klarheit und Eindeutigkeit. Da es
sich hierbei um grundlegende Ideen handelt, mége auch
leich beigefiigt werden, was andere Theologen wie
cheeben,”®) Kramp?') und Ten Hompel'®) diesbeziiglich
vorgetragen haben. Diese halten an der lehre der Vor-
zeit fest, der Zweck des Opfers als eines actus religionis
sei wesentlich latreutischer Art, die Verehrung der
GroBe Gottes. Aber damit sei notwendig ein zweiter
Zweck verbunden, namlich den Opfernden zu heiligen,
wodurch dieser erst fahig werde, den ersten recht zu ver-
wirklichen. Darum sei auch dieser zweite Zweck in den

10 L. c. 40—41. 49,

1) S, th, I, 85, 3, ad 4. — Cf. ,,Genus sumitur a materia com-
muni; differentia vero completiva speciei a forma; particulare vero a
materia individuali*; S. th., I, 85, 5, ad 3.

13) I, ¢, 48'ss.

1% Matthias Josef Scheeben, Handbuch der katholischen Dog-
matik, Freiburg i. Br., 1882, III, 395.

1) Josef Kramp 8. J., Die Opferanschauungen der romischen
MeBliturgie, Regensburg, 1920, 21 ss.

%) Max Ten Hompel, Das Opfer als Selbsthingabe und seine
ideale Verwirklichung im Opfer Christi, Freiburg i. Br., 1920, 66 ss.



Klein, Was ist Opfer? 433

Begriff des Opfers aufzunehmen. Diese Gedanken sind
grofenteils beifallig aufgenommen worden.

Grundsatzlich sind Zweck und Wirkung einer Hand-
lung auseinander zu halten. Wirkung ist alles, was direkt
oder indirekt aus einer Handlung folgt; weshalb es der
Wirkungen viele geben kann. Dagegen Zweck, d. h.
innerer, objektiver Zweck ist nur jene Wirkung, die aus
der Handlung direkt sich ergibt, auf die ihre Natur aus
sich heraus abzielt; und dieser kann nur einer sein, weil
die Natur nur eine ist und aus sich heraus nur auf ein
Ziel hindrangt. Natura non tendit nisi ad unum.®) Dazu
kann aber als zweiter ein duBerer und subjektiver Zweck
hinzukommen, der von dem Handelnden gesetzt und er-
strebt wird; und zwar kann dazu jede, auch indirekte
Wirkung der Handlung herangezogen werden. Aber die-
ser subjektive Zweck ist niema%s wesentlich, weil er nicht
in der Handlung selbst liegt, sondern vom Willen des
Handelnden bestimmt und zu erreichen gesucht wird.
Auch stehen beide, der objektive und der subjektive
Zweck, niemals koordiniert nebeneinander; sondern der
erstere dient dem Handelnden als Mittel, um zu dem
sweiten zu gelangen. Der subjektive Zweck héangt also
nur indirekt mit der Handlung zusammen und kann
darum nicht in deren Begrifisbestimmung aufgenommen
werden, weil er ihr duBerlich und darum unwesentlich
ist und bleibt.

Die Wiederherstellung der Gemeinschaft mit Gott,
von der Rupprecht spricht, und allgemeiner, die Hei-
liging des Opfernden, von der die anderen reden, sind
tatsichlich Wirkungen des Opfers, aber sie folgen nur
indirekt aus der heiligen Handlung, und kénnen darum
wohl als subjektives Ziel durch das Opfer erstrebt wer-
den. Aber sie dirrfen nicht als objektiver Zweck, weder
primérer noch sekundirer Ordnung, angesehen werden
und gehoren nicht in die Begriffsbestimmung des Opfers.

all sie nur indirekte Wirkungen der Opferhand-
lung sind, ergibt sich daraus, daB sie nicht in der Hand
des Menschen liegen, sondern einzig und allein von Gott
sewirkt werden.””) Der Mensch kann sich mit Gottes
Gnade dazu vorbereiten, darum bitten, und so indirekt
zu ihrer Erlangung beitragen. Und das tut er im OEfer
dadurch, daf er subjektiv gie latreutische Huldigung Gott
darbietet, auf daf er sich wiirdige, ihm jene Gnaden zu-

ays Sthe T 6
%) §. th, III, 60, 5: ,Sanctificatio hominis est in potestate Dei
sanctificantis.”

Theol.-prakt. Quartalschrift.” TII. 1938. 28



434 Klein, Was ist Opfer?

zuwenden. Aber niemals kann gesagt werden, das Opfer
habe in sich den Zweck, den Menschen zu heiligen und
ihm die durch die Siinde gestérte heilige Gottesgemein-
schaft wieder zu erlangen. Nulla res agere potest ulira
suam naturam.*'?

Nicht einmal das Opfer des Gottmenschen am Kreuze
hatte in sich den Zweck, uns mit dem Vater zu versoh-
nen und zu heiligen. Es war in sich die hochste Tat ge-
horsamer Huldigung und anbetender Liebe; und nur
subjektiv bot sie der Sohn dem Vater zu dem Zwecke
dar, dafl er uns verzeihe und uns seine Kindschaft und
Liebe zuriickgebe.*?)

Ubrigens ist die indirekt heiligende Wirkung des
Opfers nicht diesem allein eigen, sondern kommt jedem
actus religionis zu, was Rupprecht auch einigermallen
zugibt. Nur meint er, das Opfer sei ,,der eigentliche Akt,
der dies Ziel habe, und es auch in weit hoherem und
intensiverem Grade ermogliche als die anderen gottes-
dienstlichen Handlungen*.*®) Diese Einschrinkung stimmt
nicht. Kein Akt der Gottesverehrung, auch nicht das
Opfer ,hat dies Ziel eigentlich®, d. h. in sich, kraft sei-
ner Natur; es kann ihm nur subjekt gestellt werden wie
jedem anderen Akt dieser Tugend. Auch hingt die in-
direkte Bewirkung jener gottlichen Hulderweise nicht so
sehr von der Handlung an sich ab, als vielmehr von der
subjektiven Disposition dessen, der die Handlung setzt,
eben weil die Bewirkung nur indirekt ist, und Gott nur
ein Motiv geboten wird, auf daB er wirke. Von seiten
des Menschen erfolgt also nur eine moralische Einwir-
kung, und diese wird nicht bemessen nach der Art der
Tat, sondern nach der Gesinnung des Handelnden.

Ja, genau genommen, miissen wir noch weiter gehen
und sagen, jene indirekte Bewirkung der gottlichen Gna-
denerweise sei weder dem Opfer allein, noch auch den
Akten der Gottesverehrung im allgemeinen eigen, son-
dern komme jeder wahren Tugendiibung zu. Was bedeu-
tet es denn, daB der Herr in der Bergpredigt®*) den ver-
schiedensten Tugenden das Himmelreich und die Liebe
des Vaters verspricht? In dem Gnadengeschenk des Him-
melreichs ist doch die Einigung mit Gott, Sitndenverge-
bung und Heiligung und jefes gottliche Gut eingeschlos-
sen. Bei Beriicksichtigung dieser Tatsache muf} es jedem

1) S th, I, II, 112, 1.

19 S th., III, 48, 2—3: 49, 4.
e 4

) Mt. b, 3ss.



Klein, Was ist Opfer? 435

kiar werden, woher die heiligende Wirkung des Opfers
eigentlich kommt. Wenn allen Tugenden ohne Ausnahme
es zukommt, dem Menschen die Gotteskindschaft mit all
ihren Gnaden zu erwerben, dann muf3 hinter allen eine
gemeinsame Ursache stehen, die in allen dasselbe wirkt, —
und das ist die Liebe. Die Scholastiker sprechen mit
Recht von einem universellen Charakter dieser Tu-
gend,””) insofern sie alle anderen Tugenden richtung-
gebend beeinfluft, und sie samt deren objektiven Zielen
auf ihr eigenes artgemaifles Ziel, das bonum divinum, .
hinlenkt, und ihnen dadurch auch etwas von der eigenen
wesenhaften Wirkung mitteilt, das Einswerden mit Gott.
Deshalb nennt sie Thomas mit Recht mater omnium vir-
tutum et radiz, inquantum est omnium virtutum forma.*)
Was wir also indirekte Wirkung des Opfers nennen, die
Heiligung und Wiedervereinigung mit Gott, geht in Wahr-
heit auf die in ihm wirkende Liebe zurick. Aber auch
diese wirkt jene Gnaden Gottes nur indirekt, weil es
eben Gnaden sind.

Bei dieser logisch und theologisch so klaren Lage
der Dinge ist es von vornherein gewifl, daf auch die
Lehre des Aquinaten nicht anders Iauten kann. Manche
von den bei Rupprecht und Kramp angefithrten Worten
des Meisters nennen die besagten Gnaden schlechthin
unter den Wirkungen des Opfers,**) wie es jeder Theo-
loge tut; damit ist aber nichts iiher dessen direkten oder
objektiven Zweck ausgesagt. Bei anderen, in denen Tho-
mas die Wiederverséhnung und Heiligung oder die
Einigung mit Gott auch als Ziel des Opfers lehrt,*) ist
mehrfach klar genug gesagt, dafl es sich um einen in-
direkten oder subjektiven Zweck handelt; und wo das
nicht ausgesprochen ist, zeigt es der Zusammenhang,
oder es ist als selbstverstandlich vorauszusetzen. Eine
gottliche Gnadenmitteilung kann niemals direkte Wir-
kung, und darum niemals direktes und inneres Ziel einer
rein menschlichen Handlung sein,*) und darf logischer-
weise nicht in deren Begri%sbestimmun aufgenommen
werden. Dariiber sollte unter Theologen doch wohl keine
Diskussion mehr notig sein.

) SEh IR EIT 58 L6 I 185,02 ad 1
28)S.the, I T 62, 4 11 I 23; 8
SRS, . FECTE 850 A ad 2:TIL 22,1958 adi 1 4, iad; 2. 48,.6, ad
3; 49, 4 ete.
%) 8. th, III, 48, 2 et 8; 49, 4.
% %) Nulla res potest agere ulira suam speciem“: S. th, I,
it

28*



436 . Klein, Was ist Opfer?

Damit ist auch der Weg gewiesen, um iiber die vier
gewohnlich aufgefithrten Opferzwecke der Anbetung,
Sithne, Bitte und Danksagung®) ein klares Urteil zu
fallen. Nur der erste kann als eigentlicher und objektiver
Zweck des Opfers angesprochen werden. In den an-
deren Fillen handelt es sich um Dinge, die von Gottes
freiem Willen abhingen. Nur ihm steht es zu, die beab-
sichtigte Sithne wirksam zu machen, das erbetene Gut zu
gewahren und die geleistete Danksagung anzunehmen,
- wihrend der opfernde Mensch in dem latreutischen
Dienst ihm nur einen Beweggrund bietet, oder richtiger,
sich selbst zu disponieren sucht, auf Grund dessen der
erbarmungsreiche Gott ihm die erstrebten Gnaden zu-
wenden moge.

Darum ist es unrichtig zu sagen, die genannten vier
Zwecke seien jedem Opfer eigentuimlich, oder in jedem
Opfer enthalten; nur trete nach Umstinden der eine
oder der andere mehr hervor.”) Die letzten drei sind ja
nur auflerliche Zwecke, die beigefiigt werden konnen,
wenn und wie es dem Opfernden beliebt. Ebensowenig
kann man behaupten, wenigstens der Sithnezweck sei
nach dem Siindentalle jedem Opfer wesentlich oder mit-
wesentlich.?®) Die Siinde hat an dem Wesen der Opfer-
handlung nichts geindert. Sie hat dem siindigen Men-
schen nur die subjektive Pflicht gebracht zu sithnen, und
damit auch die Pflicht, Sithnopfer darzubringen. Aber
auch so bleibt der Sithnezweck immer subjektiv und ist
durchaus nicht notwendig bei jeder Opferhandlung vor-
handen. Bei jedem Akt der Gottesverehrung tritt die
ganze objektive ratio religionis, die latreutische Ver-
ehrung Goftes in Titigkeit; aber durchaus nicht jede sub-
jektive, gerade weil diese duflerlich und nicht Wesens-
teil ist. Dasselbe gilt vom Opfer. Im Alten Bunde war
gewifl der Suhnegedanke sehr stark ausgeprégt; dall er
aber allen Opfern zugrunde gelegen habe, 148t sich nicht
wahrscheinlich machen. Beim Ganzopfer findet auch

27§t L 11 102, '8, ad 10;

) Cf. Nicolaus Gihr, Das heilige MeBopfer dogmatisch, liturgisch
und aszetisch erklirt, Freiburg, 1897, 13. — Derselbe, Die heiligen
Sakramente der katholischen Kirche, Freiburg, 1902, I, 589. — Mau-
ritius de la Taille S. J., Mysterium fidei. De augustissimo corporis et
sanguinis Christi sacrificio atque sacramento elucidationes, Parisiis,
1924, 9, meint, ,,omni sacrificio, ut symbolo latreutici affectus, com-
petere etiam duplicem significationem, et eucharisticam et impetrato-
riam*. Beim blutigen Opfer komme die Sithne noch hinzu. — Josef
Mors S. J., Tractatus de sacramentis, Petropolis, 1937, I, 228.

29) Josef Pohle, Lehrbuch der Dogmatik, Paderborn, 1914, IIL,
323; Thomas Specht, Lehrbuch der Dogmatik, Freiburg, 1912, 1., 292.



Klein, Was ist Opfer? 437

Thomas nur die Idee der Anbetung.*®) Auch bei den Fried-
opfern tritt der Sithnegedanke nicht zu Tage, man miifite
denn bei jedem Schlachten und Verbrennen einer Gabe
oder in ahnlichen Riten eine Sithne sehen wollen, was
nicht berechtigt ist. (17

Nach dem Gesagten mufB als These gelten, dafi das
Opfer als Betatigung der Gottesyerehrung in sich latreu-
tischer Natur ist.**) In ihm weiht sich der Mensch Gott,
um ihm zu gehéren und in Liebe und Verehrung ihm zu
dienen. Seine Wurzel liegt in der Betrachtung der Grofie
Gottes, aus der die heilige Ehrfurcht entspringt und den
Menschen zwingt, sich huldigend seinem Dienste hinzu-
geben, und dies auch in d4uBeren Symbolen zu betétigen.**)

Das nétigt uns noch ein Weiteres hier anzufiigen. In
der nachtridentinischen Theologie ist es Brauch gewor-
den, die im Opfer zu verehrende Grofie Gottes zu um-
schreiben als die Herrschaft tber alles, was leibt und
lebt, — oder noch beschrankter, als die absolute Macht
iiber Leben und Tod,*) vor der die Kreatur in Furcht
und Zittern sich huldigend beuge, und dies in symboli-
scher Selbstvernichtung zum Ausdruck bringe. Diese Auf-
fassung ist nicht durch Analyse des Begriffs der Gottes-
verehrung gewonnen worden; sondern man glaubte sie
von den alttestamentlichen Opfern ablesen zu miissen;
und vielleicht hat auch die Zeit des fiirstlichen Absolutis-
mus, in der sie ausgebildet wurde, bestimmend mit-
gewirkt. Jedenfalls ist sie durchaus ungeniigend.

AN Sath ol T 102 0.3, ‘od 8.

) | Sacrificium pertinet ad illum cultum quae latria dicitur, et
uni Deo debetur*: S. Augustinus, Contra Faustum, 20, 21; | S0 DR b
385. — , Ipsius latriae est sacrificium offerre Deo*: S. Bonaventura,
Il Sent. 9, 2, 2; Op. omnia, Ad Claras Aquas, III, 215. — ,Offerre
sacrificium est tantum de illis, quae pertinent ad latriam elicitive®:
S, Thomas, In III. Sent, 9, 1, 1, 2, ad 1; ef. S. th,, II, II, 85, 2.

SSS the, IS T TR NS

) Robertus Bellarminus, Disputationes de controversiis fidei,
Parisiis, 1608, de Missa, 5, 27; III, 792: ,Sacrificium est oblatio ex-
terna facta soli Deo, qua ad agnitionem humanae infirmitatis et pro-
fessionem divinae majestatis a legitimo ministro res aliqua sensibilis
et permanens rito mystico consecratur et transmutatur.” Auf ihm fuBt
Card. Joan. Baptista Franzelin: ,Oblatio rei sensibilis soli Deo facta
per realem vel moraliter aequivalentem destructionem legitime instituta
ad protestationem supremae majestatis Dei in vitam et mortem atque
ad manifestandam agnitionem absolutae dependentiae omnium a Deo
simulque reatus hominis lapsi“: Tractatus de ss. Eucharistiae sacra-
mento et sacrificio, Romae, 1879, 318. — Nach Bernhard Bartmann,
Lehrbuch der Dogmatik, Freiburg, 1929, II, 340, gilt diese »allgemein
als Schuldefinition®.



438 Klein, Was ist Opfer?

Auch Thomas sagt: Ad religionem pertinet exhibere
reverentiam uni Deo secundum unam rationem, inquan-
tum scilicet est primum principium creationis et guber-
nationis rerum.) Er ist aber weit entfernt, den Macht-
gedanken in den Vordergrund zu stellen, oder gar als den
alleinigen Grund der Verehrungspflicht zu betonen. Diver-
sae rationes attributorum concurrunt ad rationem primi
principii, quia Deus producit omnia et gubernat sapientia,
voluntate et potentia bonitalis suae.*s) Damit kommt auch
die unendliche Giite und Erbarmung im Bilde Gottes zur
vollen Geltung. Sub majestate divina intelligitur omnis
Dei excellentia; ad quam pertinet, quod in ipso sicut in
summo bono beatificamur.®)

Unsere Verehrung und Anbetung umfaft doch Gott
in seiner ganzen unendlichen Grofe, wahrend jene Auf-
fassung nur einen Teil, und nicht einmal den edelsten
Teil von ihr hervorhebt und zur Deutung der opferlichen
Riten verwendet. Durch sie wird nicht einmal der Gottes-
begriff des Alten Bundes umfassend zum Ausdruck ge-
bracht; um wieviel weniger der des Neuen. Deus carifas
est?”) Und in der Liebe und Erbarmung zeigt sich Gottes
Allherrschaft glinzender und ergreifender als in den
Schrecken seiner Macht. Es'stimmt darum nicht ganz,
wenn Bellarmin sagt: Sacrificium est summa protestatio
subjectionis nostrae ad Deum.*®) es ist mehr. Thomas
bestimmt seinen Inhalt genauer als Unterwerfung und
Verehrung, die in ein und demselben Akte sich betatigen,
insofern die Unterwerfung aus heiliger Ehrfurcht ge-
schieht, und die Verehrung in heiligem Dienst sich aus-
wirkt.®*) Auch Bellarmin setzt den angefithrten Satz fort:
el summus culius externus qui exhiberi possit, sieht aber
den Kult eben in der absoluten Unterwerfung, die in der
Zerstdorung consumereg der Gabe symbolisch zum rech-
ten Ausdruck komme. Das ist zu eng. Nach Augustin und
Thomas steht hinter der Verehrung als causa imperans
die Liebe, die sich ganz dem Geliebten schenkt, um in
und mit ihm zu leben und in seinem heiligen Dienste

liicklich zu werden, uf sancta societate inhaereamus
eo. Gott will nicht nur Herr sein, den die Kreatur
fiirchten miisse, sondern auch und vorziiglich Vater, der

PESIRA A1 ol B B B B e

) Ibidem, ad 1.

S8) Sy thu L IL 8401 sad 28D, 12
) 1. Jo 4, 16.

JELeniicolii 293,

S the IEUIE 813 ad 2L



Klein, Was ist Opfer? 439

in seiner Verehrung seine Kinder zu sich emporzieht, um
sie in heiliger Lebensgemeinschaft mit sich glicklich zu
machen. Diese gottliche Liebe liebend anbeten und ihr
sich huldigend weihen zum heiligen Dienste, und dies in
julleren Symbolen betitigen, das ist der Inhalt des
duBeren Opfers als actus religionis. So hat der Gott-
mensch in schrankenloser Liebe den Vater verehrt und
seinem heiligen Willen sich restlos geweiht bis zum Ge-
horsam am Kreuze und damit das erhabenste Opfer dar-
gebracht.

1L

Eine zweite These des Aquinaten lautet: das Opfer
ist actus religionis elicitus.**) Diese ist, soweit ich die
Sache iiberschaue, von der neueren Opferspekulation
ganz unbeachtet gelassen worden; und eben dadurch ist
ihr meines Erachtens das Verstindnis der aufleren Seite
des Opfers verschlossen geblieben.

Religio habet duplices actus: quosdam quidem pro-
prios et immediatos quos elicit, per quos homo ordinatur
ad solum Deum . . . Alios autem actus habet quos pro-
ducit mediantibus virtutibus quibus imperat, ordinans
€os ad divinam reverentiam.**)

Wie die Liebe im ganzen Tugendbereich, wie oben
gesagt, eine besondere Stellung hat, aus der sie alle Tu-
genden beeinflussen und bestimmen kann, genau dieselbe
universale Stellung kommt der Gottesverehrung im Kreise
der sittlichen Tugenden zu, indem sie deren Akte und
Ziele auf die Verherrlichung Gottes hinlenkt und ihnen
dadurch religisen Charakter mitteilt.*?) So entstehen die
beiden Kategorien von Akten der Religion: actus eliciti
und actus imperati religionis. Ein andachtiges Gebet vor
dem Altar ist actus elicitus; den Altar mit Blumen
schmiicken zur Ehre Gottes ist actus imperatus. Der
Unterschied liegt darin, daB die actus eliciti unmittelbar
von der Tugend der Religion und von ihr allein gesetzt

8 In III. Sent. 9, 1, 1, 2, ad 1: ,,Offerre sacrificium est tantum

51«3 illis, quae pertinent ad latriam elicitive. — S. th,, II, II, 81, 1, ad
[: ,Religio habet . . . actus quosdam proprios et immediatos, quos
elicit, . . . sicut sacrificare, adorare et alia®“. — Ib. II, II, 85, 3: ,Sunt

quidam actus qui non habent ex alio laudem nisi quia fiunt propter
reverentiam divinam; et isti actus proprie sacrificia dicuntur, et per-
tinent ad virtutem religionis*.

MUSath. I FLRT. 1S iad Ll

) An der eben genannten Stelle, II, II, 81, 1, ad 1, wird als
Grund angegeben: ,,virtus ad quam pertinet finis, imperat virtutibus, ad
quas pertinent ea quae sunt ad finem.” Cf. ebendaselbst 4, ad 1
und ad 2.



440 Klein, Was ist Opfer?

werden und unmittelbar und allein auf die Ehrung Got-
tes hinzielen: non habent ex alio laudem nisi quia fiunt
propter reverentiam divinam.**) Bei den actus imperati
treten zwei Tugenden in Téatigkeit; die eine unmittelbar
— das Schmiicken des Altares —, die andere mittelbar,
die dem Schmiicken die Ehrung Gottes als Ziel setzt, die
Religion. Diese Akte also laudem habent aus zwei Zwek-
ken, weil aus zwei Ursachen entsprungen. Die actus eliciti
sind direkt, in sich religios; die imperati nur indirekt,
weil sie von der Religion nur mittels einer anderen Tu-
gend betatigt werden.

Diese beiden Arten von religiosen Akten diirfen aber
nicht den inneren und &ufleren religiosen Akten gleich-
gtlasetzt werden. Auch die duBleren Akte konnen eliciti,

irekt religios sein; z. B. das miindliche Gebet, die an-
betende Kniebeugung vor dem Altar und andere.

Bei unserer Frage nach dem Sinn und Wesen des
auBeren Opfers ist die Unterscheidung der beiden Katego-
rien besonders zu beachten, um die Tragweite der obigen
These des Aquinaten richtig zu verstehen. Bei den actus
externi imperati wird zunichst die materielle Handlung
als solche, oder direkt beabsichtigt, und erst dann wird
sie auf Gott bezogen. Das Schmiicken des Altars mit Blu-
men ist und bleibt in sich materiell wie das Schmiicken
jedes anderen Gegenstandes; der Zweck damit Gott zu
ehren wird ihm nur subjektiv und duflerlich beigegeben.
Anders bei den actus externi eliciti. Sie haben als direk-
tes und darum innerliches und objektives Ziel Gott selbst
und seine Ehrung. Dies Ziel ist aber geistiger Natur; und
darum mufl auch die duBere Handlung in sich geistig sein
nach dem logischen Gesetz, dal} der Zweck und das, was
direkt auf seine Erreichung abzielt, zueinander passen
und darum gleicher Natur sein miissen.**) Die aullere
Handlung des actus elicitus religionis mufi also in sich

eisti% sein. Das will besagen, dal} sie nicht als materielle

andlung beabsichtigt und gewertet wird, sondern nur
als materielle Ausdrucksform des geistigen Tuns, als blofi
duflere Gestalt, in der das Geistige direkt wahrnehmbar
wird, — oder, um die Sprachweise der Alten zu gebrau-
chen, das Aullere, Materielle ist nur direktes Zeichen,
Symbol, Figur, Bild des geistigen Geschehens. Das
materielle Zeichen und das geistige Handeln sind aber

%) S th, II, II, 85, 3.

#) Unumquodque quod est propter finem, necesse est quod sit
fini proportionatum*: S. th., I, II, 96, 1. Nur ein in sich geistiger Akt
kann direkt auf ein geistiges Ziel gerichtet sein und es erreichen.



Klein, Was ist Opfer? 441

ein Sein und ein Tun, das, in sich unwahrnehmbar, in
wahrnehmbarer Gestalt vor unsere Sinne tritt.

Beim mindlichen Gebet z. B. werden die Worter
und Satze nicht ihrer selbst wegen gesprochen und ge-
wertet, sondern als Ausdrucksformen des in ihnen leben-
den geistigen Gedankens und Affektes. Das miindliche
Gebet ist ein in sich geistiges Tun, aber in horbaren Zei-
chen. Aber beide, die materiellen Worter und das gei-
stige Denken und Empfinden bilden nur ein Sein, ver-
gleichbar dem einen Sein, das im Menschen aus Leib und
Geist besteht. Das Gleiche ist zu sehen an dem zweiten
oben angefiithrten Beispiel, der Kniebeugung vor dem
Altar. Die Anbetung ist in sich geistiger, unsichtbarer
Natur; sie wird aber betétigt in materieller, sichtbarer
Form; und das Innere und das AuBere sind ein Tun.
Darum wird auch die Kniebeugung selbst Anbetung ge-
nannt, wie das Sprechen der Gebetsformel selbst Gebet
heifit, — nicht wegen des materiellen Geschehens, sondern
trotz ihrer materiellen Art, weil diese vergeistigt wird
durch die in ihr lebende Geistigkeit.

Natiirlich konnte auch jemand in den genannten
Beispielen das materielle und das geistige Tun subjektiv
voneinander trennen, indem er die duflere Handlung als
solche beabsichtigte und betatigte zum Zeichen, daf} ihr
ein innerer Akt des Gebetes oder der Anbetung ent-
spreche oder parallel laufe. Diese Moglichkeit besteht.
Aber dann wire das duflere Geschehen kein Gebet und
keine Anbetung mehr, sondern nur ein Simile, weil rein
materieller Natur, und psychologisch wéare es ein actus
imperatus der Gottesverehrung; — oder, in scholasti-
schen Formeln, es wire res et signum indirectum des
inneren Tuns, wihrend es in der ersten Auffassung, als
actus elicitus, als nur signum directum der geistigen
Handlung angesprochen werden muf.

Diese subjektive Moglichkeit ‘der Trennung des
Inneren und des AuBeren, des Geistigen und des Materiel-
len kommt aber beim miindlichen Gebet und bei der
Kniebeugung niemand in den Sinn, sondern alle Welt
faBt diese Ubungen mit Thomas in der besprochenen
Weise als actus eliciti religionis auf, weil der gesunde
Menschenverstand sie so nimmt und iibt. Beim &duBleren
Opfer aber soll das nach den neueren Theologen auf ein-
mal anders sein. Bei seiner Deutung nehmen sie die ge-
nannte Moglichkeit als Tatsache an — gegen Augustin
und Thomas.



442 Klein, Was ist Opfer?

Der auflere Opfergegenstand soll in sich wirkliche
Gabe sein und durch eine wirkliche &ufilere Darbringun
Gott hingegeben werden zum Zeichen, dal dazu paralle
der Opfernde innerlich sich Gott schenke. Also zwei Ga-
ben, die dufiere, materielle, und die innere, geistige; und
zwei Handlungen, die duflere Schenkung der sichtbaren
Gabe, und die innere Selbsthingabe. Das Auflere werde
aber indirekt oder imperative von der Tugend der Got-
tesverehrung betitigt, damit es ihr inneres Tun zeige und
bezeuge.””) Also das Auflere ist nur actus imperatus reli-
gionis,*) — res ef signum (indirectum) rei internae,*)
gfnau so wie das Schmiicken des Altares mit Blumen, das

ie innere Liebe und Verehrung bezeugen soll. Dann ist
folgerichtig das 4duflere Tun beim Opfer in sich rein
materiell und ohne religiosen Gehalt, — darum auch in
sich kein Opfer, sondern nur ein Simile. Das wird von
den Theologen auch anerkannt, indem sie es ein sym-
bolisches Opfer nennen.**) Von einer wahren, direkten
Hingabe der rein materiellen Gabe an Gott kann ja keine
Rede sein, sie wird nur &uBerlich und indirekt in den
Dienst Gottes gestellt, wie die Blumen auf dem Altar,
oder allgemeiner, wie die gewohnliche Weihegabe.

Von der gewohnlichen Weihegabe soll das auflere
Opfer nach Kramp nur graduell sich unterscheiden, und
zwar durch die Art und Weise der Darbringung; d. h.
wihrend die einfache Weihegabe ohne Verinderung
ihres physischen Bestandes dem Dienste Gottes ge-
schenkt werde, liege das Charakteristische des Opfers
darin, dafl die Gabe durch eine physische Verinderung
Gott geweiht und geheiligt werde zur Symbolisierung der
inneren personlichen Pﬁngabe.“) Diese Heiligung und
Weihung fiir Gott kann, wie schon bemerkt, nur indirekt
und duflerlich gemeint sein wie bei der einfachen Weihe-
gabe, weil in beiden Fillen die Gabe rein materiell ist
und bleibt.

Dies wird als Lehre des heiligen Thomas hingestellt;
ich mochte sagen, es sei das gerade Gegenteil von dem,
was Thomas in Wirklichkeit lehrt.

Kramp hat den entscheidenden Punkt unbeachtet ge-
lassen, dal namlich der Aquinate das Opfer als actus

) Cf. De la Taille, 1. c., p. 4., Sectio II. Secundum assertum.

%) Est sacrificium opus externum imperatum a virtute religio-
nis.” Collegii Salmanticensis Cursus theologicus, Parisiis, 1882, XVIII, 760.

4" De la Taille, 1. ¢. 9.

8) Scheeben, 1. c., 398; Franzelin, 1. c., 291 ss.; Joh. Heinrich—

Constantin Gutberlet, Dogmatische Theologie, Mainz, 1901, IX, 807.
19) L. c. 20 und 41.




Klein, Was ist Opfer? 443

elicitus religionis versteht, wihrend seine Darstellung, die
iibrigens im wesentlichen den neueren Theologen gemein-
sam ist, es als actus imperatus religionis behandelt. Ist
das Opfer actus elicitus, dann folgt, wie oben gesagt
wurde, daB das auBere und das innere Opfer ein Tun
sind mit einer Gabe und einer Darbringung an Gott; —
dann ist das duBere Geschehen in sich geistiger Natur,
freilich nicht aus sich heraus, sondern durch das in ihm
direkt enthaltene Geistige des inneren Opfers; — dann
wird auch die auflere Gabe in sich im wahren Sinne Gott
geschenkt, wiederum nicht per se, sondern durch die
geistige Gabe, mit der sie ein Ganzes geworden ist; —
dann ist das Auflere iiberhaupt wirkliches Opfer und
nicht nur symbolische Darstellung des inneren Opfers,
nicht sacrificium symbolicum, sondern sacrificium verum
in symbolis externis.

Das ist die Lehre des Aquinaten, wie sie in dem
Ausdruck actus elicitus religionis gut zusammengefalit
ist. Ubrigens ist dasselbe in dem berithmten Satz Augu-
stins ausgesprochen, den Thomas sich zu eigen gemacht:
Sacrificium visibile invisibilis sacrificii sacramentum, id
est, sacrum signum est.>®) Der Satz wird freilich auch
von den Neueren stets angefithrt und mit ihrer Auffas-
sung vereinbar gefunden, indem sie signum als indirec-
tum verstehen. Eber die beiden grofien Meister der Vor-
zeit nehmen es als directum und erldutern es durch den
Vergleich mit dem miindlichen Gebet,**) bei dem wohl
noch niemand in den materiellen Wortern und Satzen ein
signum indirectum gefunden hat. Wenn wir Neueren
von Zeichen reden, meinen wir es gewohnlich, oder im-
mer im subjektiven und indirekten Sinne; aber die Vor-
zeit war in ihrem Denken viel objektiver und bezeich-
nete gern die dufieren Erscheinungsformen eines in sich
geistigen Seins oder Tuns als signa, symbola, figurae,
imagines, und bei religiosen Dingen auch als sacramenta.
Letzteres Wort haben wir ja von ihr ganz iibernommen
und gebrauchen es bis heute in dem gleichen objektiven
und direkten Sinne in der theologischen Terminologie,
um die gottlichen Gnadenmittel — also geistiges Sein und
Tun in materiellen Formen — zu benennen. In dersel-
ben Bedeutung verwenden Augustin und Thomas signum
und sacramentum in der obigen Umschreibung des

%) De civitate Dei, X, 5; P. L. 41, 282, — S. th, III, 22, 2; cf.
Contra Gentiles, IIL,. c. 120.

) Augustinus, De civitate Dei, X, 19; P. L. 41, 297. Contra Fau-
stum, 1. 19, ¢. 16. — Thomas, S. th., II, II, 85, 2.



444 Klein, Was ist Opfer?

aulBleren Opfers. Das ist aber das Gegenteil von dem, was
die Neueren darin zu finden glauben.

II1.

Zur Erlauterung oder Stiitze ihrer Opferdeutung be-
rufen sich diese Theologen mit Vorliebe auf zwei Worte
des Aquinaten, die hier noch besprochen werden miissen.

1. In S. th.II. II. 85, 3 fragt der heilige Lehrer, ob das
Opier ein besonderer Tugendakt sei. In der 3. Objektion
wird eingewendet, Opfer sei, was Gott dargebracht werde;
nun werden aber viele und verschiedene Dinge Gott dar-
gebracht, — devotio, oratio, decimae, primitiae, oblatio-
nes et holocausta, also Dinge von ganz verschiedener
Art; folglich kénne das Opfer kein besonderer Tugend-
akt sein. In der Antwort ,,Ad tertium® beriicksichtigt
Thomas zunéchst die oblationes et holocausta, oder sacri-
ficia, und schreibt:

Sacrificia proprie dicuntur quando circa res Deo obla-
tas aliquid fit, — sicut quod animalia occidebantur et com-
burebantur, quod panis frangitur et comeditur et bene-
dicitur. Et hoc ipsum nomen sonat. Nam sacrificium dici-
tur ex hoc quod facit aliquid sacrum. Oblatio autem
directe dicitur, cum Deo. aliquid offertur, etiamsi nihil
circa ipsum fiat. Unde omne sacrificium est oblatio, sed
non convertitur.

Lepin findet in dem Worte eine Definition des
Opfers;®®) Kramp wenigstens keine vollstindige;*) ich
gar keine. Thomas will einen Weg zeigen, die gewdhn-
liche Weihegabe vom Opfer zu untersc%ueiden. Dazu be-
darf es keiner Begriffshestimmung; es geniigen einige
dulere Anhaltspunkte. Ein Meister der Logik wie Tho-
mas definiert auch nicht: sacrificia dicuntur quando . . .
Als unterscheidendes Merkmal des Opfers nennt er: circa
res oblatas aliquid fit. Dies begriindet er durch die etymo-
logische Deutung des Wortes sacrificium, wie sie von
Isidor von Sevilla®*) gegeben und unter den Scholasti-
kern sehr beliebt war. Sacrificium besage facere aliquid
sacrum, oder wie er anderswo es ausdriickt: sacrifac-
tio.**) Unter sacrum oder sacra verstand er ad cultum
Dei destinata, oder genauer quae immediatum respectum

Bl T

b Lite.220. !

®) ,Sacrificium dictum quasi sacrum factum, quia prece mystica
consecratur in memoriam pro nobis dominicae passionis®: Etymolo-
giarum LL. XX; L. VI. De libris et officiis, c. 19 De Officiis, n. 38.

P. L. 82, 255. _
%) In Ps. 39, 7: ,Sacrificium importat factionem saeri.*



Klein, Was ist Opfer? 445

ad cultum Dei habent®®) Demnach ist sacrum als Sub-
stantivum 'zu verstehen und bedeutet eine unmittelbar
gottesdienstliche Handlung. Als Erkennungszeichen einer
solchen fithrt er an: quando animalia occidebantur et
comburebantur, — quando panis frangitur et comeditur
et benedicitur. Wo diese Handlungen an der Gabe vor-
genommen werden, redet man von Opfer; wo sie fehlen,
von Weihegaben. Fiir diese fithrt er als Beispiele Geld-
und Brotspenden an.®?)

‘Welche Bedeutung haben nun diese als Erkennungs-
zeichen aufgefithrten Akte beim Opfer? Die neueren
Theologen greifen das erste Beispiel auf: animalia occi-
debantur et comburebantur, und folgern daraus ihre
oben dargelegte Deutung. Das Schlachten und Verbren-
nen der Tiere ist eine physische Veridnderung der Gabe.
Diese Veranderung ist es, wodurch sie Gott geweiht und
bereitet, oder auch dargeboten wird; ohne sie haben wir
nur die einfache Weihegabe. Die physische Verinderung
sei also nach Thomas das opferbildende Element, oder
wenigstens ein Hauptelement der Opferhandlung neben
der eigentlichen Darbringung.®) Natiirlich meinen sie
nur eine symbolische Opferhandlung, weil ja alles Auffere
fiir sie rein materiell ist und bleibt und nur indirekt auf
das innere, geistige Opfer hinweist.

Trotz der Sicherheit, mit der diese Deutung vor-
getragen wird, mull ich an der Richtigkeit zweifeln.
Kramp meint, nach dem Zusammenhang wie auch nach
der Ansicht aller Autoren sei der genannte Text des hei-
ligen Thomas ausschlaggebend fiir dessen Opfertheorie.*)
Ich mochte glauben, die oben dargeleﬁte Lehre des Aqui-
naten, das Opfer sei actus elicitus religionis, sei viel tie-
fergreifend als der Hinweis auf irgend ein aufleres Er-
kennungszeichen, da sie das innere Werden und Wesen
des Opferaktes bloflegt. Mit ihr hat die Opferspekulation

%) S. th., I, I1, 101, 2, ad 3 und ad 4.

%) Lepin, 1. c. 194, scheint unter panes in altari an die Schau-
brote des mosaischen Ritus zu denken, die Thomas damit als bloB8e
Weihegabe betrachte. Aber der Aquinate spielt ganz offensichtlich auf
die alte Gewohnheit an, daB bei kirchlichen Feiern die Gliubigen Brot
und andere Dinge auf den Altar legten oder in die Kirche brachten,
die dann teilweise zur eucharistischen Feier verwendet wurden, teil-
weise zum Unterhalt der Kirchendiener oder zur Unterstiitzung der
Armen dienten. Cf. Ludovicus Thomassinus, Vetus et nova Ecclesiae
disciplina, Venetiis, 1766, tom. 3, 1. 1, cc, 2—3 und ce. 12—15. Lucius
Ferraris, Prompta Bibliotheca canonica, juridica, moralis etc., Lutetiae
Parisiorum, 1854, art. Oblatio, V. col. 1413 ss.

%) Cf. Kramp, 1. c. 38 ss.; Rupprecht, 1. c. 84.

T BT



446 Klein, Was ist Opfer?

sich zuerst zu beschaftigen, und nach ihr auch den obigen
Text zu verstehen. Mit ihr steht aber die Deutung, die
Kramp und die Neueren im allgemeinen unserem gl‘exte
eben, in direktem Widerspruch. Darum ist es unmog-
ich, daB sie den Sinn des Aquinaten richtig wiedergebe.

Es ist sehr bezeichnend fiir jene Deutung, daf} sie
mit dem zweiten Beispiel — panis frangitur et comediiur
et benedicitur — nichts Rechtes anzufangen wei}.**) Das
Schlachten und Verbrennen der Tiere im ersten Beispiel
wird mit Recht auf die Opfer des Alten Bundes bezogen,
wie auch die Imperfecta der Zeitworter es fordern. Wenn
dann das zweite Beispiel im Prasens angefiigt wird, kann
der Autor verniinftigerweise nur an einen gegenwairtigen
Ritus gedacht haben, — das eucharistische Opfer.®*)

Wie soll aber in der heiligen Messe die Gabe durch
eine physische Verinderung Gott bereitet, geweiht und
gar dargeboten, also geopfert werden? — und dies in den
drei Akten des Brechens, Essens und Segnens? Die Opfer-
gabe ist doch Christus passus, und nicht Brot und Wein
oder deren Akzidenzien. Das Brechen beriihrt nur die
Spezies. AuBlerdem geschieht das Brechen der Spezies
wie auch das Essen der ‘Opferspeise erst nach Vollzug
der Opferung und der Konsekration. Die Gabe ist schon
Gott dargebracht; was soll da die Bereitung und Wei-
hung der Gabe noch besagen? Bei diesen beiden Aklen
kann also von einer physischen Verinderung der Gabe
zum Zweck ihrer Bereitung und Weihung oder Opferung
keine Rede sein. Das drifte Zeitwort benedicitur wird

60) Scheeben, 1. c. 402, scheint zu meinen, Thomas spreche vom
alttestamentlichen Brotopfer. Dagegen verstehen das Wort vom euchari-
stischen Opfer Melchior Canus, De Lugo, Gotzmann, die bei Kramp
angefiihrt werden. Ferner Lepin, 1. ¢. 193sq. — A. Michel, Diction-
naire de théologie catholique, Paris, 1928; vol. X, Art. Messe, col. 1062;
und Rupprecht, 1. c. 85. — Kramp, 1. ¢. 87, glaubt, es werde sich wohl
kaum entscheiden lassen, welche Deutung die richtige sei, da der Text
dazu keine Handhabe biete. Ich denke, die Verschiedenheit der Tem-
pora in den beiden Beispielen ist ‘der Handhabe genug, und meine
Ausfithrungen im Text geben die Losung dessen, was Kramp so ritsel-
haft erscheint. Thm diinkt es sicher zu sein, daB die drei Verben des
zweiten Beispiels nicht so eine zusammenhingende Gruppe bilden wie
die zwei Verben des ersten, und er ist geneigt, frangitur et comeditur
noch auf das alttestamentliche, und benedicitur allein auf das euchari-
stische Opfer zu beziehen. Eine solche Willkiir im Gebrauch der Tem-
pora mochte ich einem Logiker wie Thomas nicht zutrauen. Er trostet
sich schieBlich mit der Bemerkung, fiir die Bestimmung des Wesens
des Opfers sei die Deutung des zweiten Beispiels belanglos, weil das
erste geniige und von Thomas selbst erkliirt sei. Das diirfte eine Tiu-
schung sein.

Sy Cf. Lepin, 1. c. 193 sq.



Klein, Was ist prer? 447

mit Recht von der Konsekration verstanden. Aber auch
in ihr wird die Opfergabe, das verklarte Gotteslamm,
das sich fiir uns geopfert hat und wiederum dem Vater
dargebracht wird, in keiner Weise irgendwie physisch
verandert. Man konnte versucht sein, an die Transsub-
stantiation zu denken.*?) Deren Gegenstand ist aber nicht
das Gotteslamm, sondern Brot und Wein, die in keiner
Weise eigentliche Opfergabe genannt werden diirfen.*)
AuBerdem ist die Wesenswandlung als ein unsichtbares,
nur im Glauben zu fassendes Mysterium keine duliere
Handlung.

) Lepin, 1. c. 722, fithrt 13 Theologen des 16. und 17. Jahrhun-
derts auf, die tatsiichlich in der Transsubstantiation die fiir das Opfer
notwendige Verinderung der Gabe zu finden glaubten. Auch Rupprecht,
1. ¢. 85, sieht in der Konsekration, der eigentlichen actio sacrificalis,
.die Verinderung der Gabe* sich vollziehen, indem darin ,das natiir-
liche Sein von Brot und Wein zur Herstellung der iibernatiirlichen Le-
bensspeise aufgebraucht werde”.

) Kramp meint, in der heiligen Messe seien sowohl Brot und
Wein wie auch der in den heiligen Gestalten gegenwiirtige Christus
wahre Opfergabe, und beide werden in eigentlicher Weise Gott zum
Opfer dargebracht, 1. ¢. 60, in ein und demselben Darbringungsakt, der
vom Offertorium bis zur heiligen Wandlung sich entwickle, 1. c. 70
und 80, und der vor der Wandlung nur vorbereitend sei, und in ihr
vollendet werde, so daB auch die Gabe vor der Wandlung nur als an-
fingliche, und in ihr als endgiiltige Opfergabe zu betrachten sei,
1. ¢c. 80. Als Grund zu dieser Aufstellung dient ihm die Beobachtung,
daf} in der rémischen MeBliturgie vor der Wandlung dieselben Opfer-
ausdriicke wie nachher Verwendung finden ohne jegliche Einschrin-
kung, L ¢. 60. Die Begriindung ist schwach. In der feierlichen Rede
der Liturgie darf man keine logischen Unterscheidungen erwarten; und
in einer Zeit, wo jedermann in der eigentlichen Opferung eine in sich
geistige Handlung sah, konnten auch vor der Wandlung an und fiir
sich mehrdeutige Ausdriicke gebraucht werden, ohne MiBverstindnisse
hervorzurufen. Diese wurden erst moglich, seitdem man den eigent-
lichen Opferakt nicht mehr als actus elicitus religionis verstand. Aber
auch die ganze Konstruktion birgt logische Zwiespiltigkeiten in sich.
Ein und derselbe Darbringungsakt soll zwei wesentlich voneinander
verschiedene Objekte haben, ohne daB die Einheit des Akies gesprengt
werde, Und die vorausgesetzte eine Darbringung der beiden Objekte
soll eine direkte und eine indirekte Hingabe an Gott einschlieen, ohne
daf von zwei Darbringungen die Rede sein miisse. Denn das metaphy-
sisch Unmégliche, daf die materielle Gabe in sich direkt an Gott hin-
gegeben werde, wird doch auch Kramp nicht behaupten wollen, trotz-
dem er auch beziiglich ihrer von einer wahren und eigentlichen
Opferung redet. Buchstiiblich genommen, besagen die Worte eine
direkte Hingabe. Da diese aber evident unmdglich ist, muB ich anneh-
men, es handle sich um einen ungenauen Ausdruck, und der Autor
meine nur eine indirekte Hingabe der materiellen Gabe. Ist das aber
der Fall, dann bedeutet ein und derselbe Darbringungsakt fiir die
materielle Opfergabe eine indirekte Hingabe, und fiir die geistige eine
direkte, trotzdem nur eine Darbringung vorausgesetzt wird. Das sind
Konstruktionen, deren Logik fiir mich unfaBbar ist.



448 Klein, Was ist Opfer?

So ist auf das zweite Beispiel die Deutung der
Neueren von einer physischen Veridnderung der Gabe als
dem opferbildenden Element nicht anwendbar. Dann
darf sie aber auch nicht aus dem ersten Beispiel heraus-
%elesen werden. Doch komme ich zunéchst zur positiven

rklarung dessen, was Thomas in dem obigen Texte
denn eigentlich sagen will.

Die genannten Theologen meinen, der heilige Lehrer
spreche vom Werden der symbolischen Opfergabe und
wolle dessen Ursachen angeben. Tatsichlich redet er
vom Erkennen der Opfergabe und gibt Merkmale an, die
das Vorhandensein der in sich unsichtbaren Opferung in
dem #4uBleren Geschehen sichtbar werden lassen. Es han-
delt sich um die causae cognoscendi, nicht essendi des
Opfers. : :

Es mufl doch auffallen, da Thomas nicht sagt: sacri-
ficia proprie fiunt, sondern dicuntur — ,,man redet von
eigentlichen Opfern* —; auch nicht per hoc quod circa
res oblatas aliquid fit, sondern quando. Das entspricht
doch gar nicht seiner sonst allgemein anerkannten logisch
genauen Ausdrucksweise, falls da das Werden der Opfer-
gabe dargelegt werden sollte. Der Nebensatz quando will
Umsténde hervorheben, bei deren Vorhandensein man
von eigentlichen Opfern reden kann, und deren Fehlen
zeigt, dafl nur eine Weihegabe vorliegt.

Im Sinne der Vorzeit ist auch das dufiere Opfer ein
in sich geistiger Akt, der, wenn auch in sinnlich wahr-
nehmbarer Form vollzogen, in seinen Seinsursachen un-
sichtbar bleibt, weil es eben ein actus elicitus religionis
ist. Fir sie war die Frage, durch welche auBlere Akte
eine Gabe zum Opfer werde, unfafbar. Alles Auflere
war ja nur Form, nur Ausdrucksweise, nur signum, wih-
rend alles das Wesen und Werden Bestimmende vom
Geiste kam. Diese von innen her wirkenden Krifte schu-
fen sich ihre #uBleren Erscheinungsformen in mannig-
fachen Riten, die das Innere erkennbar machen sollten.
So konnen die aufBleren Vorgiange wohl Merkmale, Erken-
nungszeichen, causae cognoscendi der in sich unsicht-
baren Opferung, aber niemals ihr Wesen und Sein be-
stimmende Elemente sein, causae essendi.

Im eucharistischen Opfer nun, um beim zweiten
Beispiel des Aquinaten zu bleiben, lehrten die Theologen
jener Zeit allgemein,®®) und besonders auch Thomas,®)

) Lepin, 1. c. 129 ss.
%) §. th., III, 73, 4, ad 3: ,Hoc sacramentum dicitur sacrificium,
inquantum repraesentat passionem ipsam Christi; dicitur autem hostia,



Klein, Was ist Opfer? 449

werde in der Konsekration der Christus passus auf dem
Altar geﬁenwiirtig und dem Vater dargebracht. Darin
waren alle einig; und auch in dem weiteren Punkte, daf§
die Darbringung des gottlichen Leidens in den Riten dar-
gestellt und erkennnbar sein miisse. Nur iiber das ,,Wie"
dieser Darstellung und Erkennbarkeit wurden verschie-
dene Meinungen laut.

Die ilteren Theologen verwiesen dabei mit Vorliebe
auf das Brechen der Spezies iiber dem Kelch und auch
auf das Brechen und GenieBen des konsekrierten Bro-
tes bei der heiligen Kommunion,**) nach den Worten
der Schrift: Fregit et dixit: Accipite et comedite. Sie
sahen darin Bilder einer Immolation, obwohl sie recht gut
wulBten, daf die eigentliche Opferung schon vorausgegan-
gen. Der in sich geistige Akt der Opferung und seine aufle-
ren Erkennungszeichen brauchten nach ihrer Ansicht
nicht zeitlich zusammenfallen, sondern die letzteren
konnten auf die ganze &uflere Handlung sich verteilen.
Alexander von Hales hat dann in demselben Sinne die
Doppelkonsekration als ein Bild der Trennung des Blu-
tes vom Leibe des sterbenden Erlésers, und darum als
einen Darstellungs- und Erkennungsritus der unsichtbar
sich vollziehenden Opferung zur Geltung gebracht.®”) Auf
diese verschiedenen Meinungen weist Thomas hin durch
den Satz: quando panis frangitur et comeditur et bene-
dicitur. Er selbst bevorzugt die Auffassung Alexanders,®)
erwihnt aber auch die anderen Ansichten, da es sich
ja nicht um theoretische Wahrheiten, sondern um prak-
tische Deutungen handelt, wie er ja auch an anderen
Stellen im gleichen Sinne noch weitere Riten verwertet.
Von diesem Gesichtspunkt aus wird es auch verstand-
lich, weshalb er benedicitur an letzter Stelle erwahnt: —
die ersten beiden Riten sind ihm von weniger Bedeutung;
der der Doppelkonsekration ist fiir ihn die Hauptsache.

So ist meines Erachtens das zweite Beispiel des
Aquinaten in seinem positiven Sinn restlos geklart, und
damit der Weg gewiesen, auch das erste richtig zu wer-
ten. Das Schlachten und Verbrennen der Tiere will Tho-
mas nicht als opferbildende Elemente aufweisen, — das

inquantum continet ipsum Christum.” — Ibidem 82, 10: ,, . . . Deum,
cui consecratione huius sacramenti offertur sacrificium.*

%) Lepin, 1. ¢. 112 ss.

%) Lepin, 1. c. 166 ss.

%) In Epist. I ad Cor. XI, lect. 5: (Eucharistia) ,est memoriale
dominicae passionis, per quam sanguis fuit separatus a corpore®. —
Item S. th., ITI, 74, 7, ad 2; 76, 2, ad 1; 78, 3, ad 2; 80, 12, ad 3, elc.
Cf. Rupprecht, 1. c. 109 ss.

»Theol.-prakt. Quartalschrift.* I, 1938, 29



450 Klein, Was ist Opfer?

wére ein Widerspruch mit der Definition des Opfers als
eines actus elicitus religionis, — sondern als Riten, die
die unsichtbar vor sich gehende Opferung sichtbar dar-
tun und die Gabe als Opfergabe erkennbar machen, -
genau wie das andachtige Sprechen der Gebetsformel
das Beten des Geistes versinnlicht und hérbar macht.
Jene Riten sind ja nicht in sich Opferhandlung, auch
keine symbolische, sondern nur Symbole, in denen der
Geist direkt handelt und sich opfert. Sie sind also nicht
res et signa, ebensowenig wie das Brechen der Spezies,
das GenieBen der Opferspeise und die getrennte Konse-
kration von Brot und Wein, sondern nur signa directa
des sich betétigenden Geistes und darum nur causae cog-
noscendi, nicht essendi des Opfers. Damit ist klar, daf
die Deutung, die die neueren Theologen dem obigen Texte
geben, mit dem Gedanken des Aquinaten nichts gemein
hat. Diesen richtig zu erfassen haben sie sich dadurch
den Weg versperrt, daf} sie das auBlere Opfer als actus
imperatus religionis nehmen, nicht als actus elicitus,
wie'es Thomas tut. :

- 2. Damit komme ich zum zweiten Wort des heiligen
Lehrers, das die genannten Theologen fiir ihre Opfer-
deutung zu verwerten suchen. In der qu. 86 handelt er
zunéchst von den Weihegaben, und stellt im ersten Ar-
tikel die Frage, ob alle Menschen kraft positiven Gebotes
zu Weihegaben verpflichtet seien. Seine Antwort leitet
er ein mit den Worten:

 Respondeo dicendum quod, sicut dictum est, nomen
oblationis commune est ad omnes res quae in cultum
Dei exhibentur, — ita quod, si aliquid exhibeatur in
cultum divinum quasi in aliquod sacrum quod inde
fieri debeat, consumendum, et oblatio est et sacrifi-
cium . . . Si vero sic exhibeatur ut integrum, maneat di-
vino cultui deputandum, vel in usus ministrorum expen-
dendum, erit oblatio et non sacrificium.

Das Wort hat in der Form einige Ahnlichkeit mit
dem eben besprochenen; der Gedanke ist aber verschie-
den. Dort gibt Thomas #uBlere Merkmale an, durch die
eine Opfergabe von der Weihegabe leicht zu unterschei-
den ist; es sind im allgemeinen die Riten einer Immo-
lation, die bei der einfachen Weihegabe fehlen. Hier
geht er mehr auf das Innere ein, in dem beide Gaben
voneinander unterschieden sind.

Zunichst betonen die Theologen mit Recht, Thomas
spreche von einer Veranderung, die an der aufieren
Gabe im Opfer sich vollziehe. Er sagt ausdriicklich, daB



Klein, Was ist Opfer? 451

die Weihegaben integra manent, wahrend beim Opfer
aus der Gabe aliquod sacrum werden . solle, namlich
(aliquid) ad cultum Dei destinatum, und zwar quod
immediatum respectum ad cultum Dei habeat. Die
Weihegabe wird ja nur mittelbar zum Dienste Gottes
gebraucht, indem ihr materielles Sein zur Verherrlichung
Gottes verwendet wird, wie die Schonheit der Blumen
sum Schmiicken des Altares, der Duft des Weihrauchs
sur Mehrung der Feierlichkeit der heiligen Handlung.
Auch das Wort consumendum in aliquod sacrum scheint
das Uberfithren der Gabe aus einem Zustand in einen
anderen zu besagen.

Aber welche Anderung ist gemeint? Die neueren
Theologen sind anscheinend darin einig, daB der heilige
Lehrer nur von der physischen Verinderung reden
konne, die er als das opferbildende Element beim Wer-
den der Opfergabe bezeichnen soll. Sie glauben hier den-
selben Gedanken wiederzufinden, den sie auch dem vor-
hergehenden Worte unterlegen.®)

Man konnte eine Ironie darin finden, daf} diese
Theologen lange Traktate schreiben, um das Ratsel des
Opfers zu losen, und dabei herrliche Urteile iiber den
Wert des Opfers als des hochsten Ausdrucks der Gottes-
verehrung kundtun, — und dann als Ergebnis ihrer
Miihe verkinden, es sei das Opfer im Grunde nichts an-
deres als eine gewohnliche Weihegabe, nur dal dabei
noch einige materielle Riten vorgenommen werden, die
aber einen religiosen Wert nicht besitzen. Beide, Opfer
und Weihegabe, sind nach ihnen ja actus imperati reli-
gionis und dienen nur mittelbar zur Verherrlichung
Gottes. Kramp sagt ausdricklich, es bestehe zwischen
beiden nur ein gradueller Unterschied innerhalb dessel-
ben Symbols, kein qualitativer; das Opfer symbolisiere
nur innerlich tiefergreifend und umfassender als die
Weihegabe die innere Hingabe des Menschen, weil an
der Gabe wirksam vor sich gehe, was der Opfernde in

%) Fepin, 1. ¢. 195 und 207. — Kramp, 1. c. 36, meint, der Text
enthalte in Wirklichkeit, was er nach der ausdriicklichen Bemerkung
des Aquinaten enthalten solle, — eine Wiederholung des in qu. 85, 3,
ad 3 Gesagten. Das ist eine Tauschung. Das sicut dictum est kann
nach der ganzen Konstruktion unméglich den ganzen Satz als eine
Wiederholung des vorher Gesagten bezeichnen wollen. Es bezieht sich
nur auf den Objekissatz quod, daB namlich oblatio schon vorher als
nomen commune aller dem gottlichen Kult geweihten Dinge dargelegt
worden sei. Die Folgerungen, die er damit verbindet, ita quod . . .,
sind aber etwas Neues, wie oben gesagt wurde. ‘

20%



452 Klein, Was ist Opfer?

seiner Seele vollziehen wolle.”) Das ist doch sehr wenig

und dazu religios belanglos, weil der religiose Wert nicht

im Symbolisieren liegt. Auflerdem ist auch dies Wenige

nicht einmal dem Opfer eigentiimlich, da es in gleicher

k’We:ise auch bei der einfachen Weihegabe sich finden
ann.

Auch die gewohnliche Weihegabe kann darin, daf
sie mittelbar zum Dienste Gottes verwendet wird, physi-
scher Veranderung unterworfen sein, und gerade durch
diese materielle Veranderung sehr gut die innere Hin-
gabe des sich Weihenden symbolisieren. Nehmen wir
eine Kerze, die aus Andacht vor dem Tabernakel ange-
zindet wird; — sie ist eine Weihegabe und symbolisiert
durch ihr Leuchten und ihre Selbstauflosung sehr schon
die Liebe und Aufopferung an den, der im Tabernakel
wohnt. Noch deutlicher zeigt sich die Belanglosigkeit der
physischen Veranderung im Verbrennen des Weihrauchs
vor dem Altar. Im Alten Bunde war das Anziinden des
Weihrauchs auf dem goldenen Altar im Heiligtum eines
der edelsten und heiligsten Opfer.”*) Tue ich es heute
vor dem Tabernakel, ist es nur eine Weihegabe. Und
doch haben wir in beiden Fallen dieselbe Gabe und die-
selbe materielle Veranderung und denselben Symbolis-
mus der Anbetung des Allerhéchsten. Und trotzdem die
verschiedene Wertung dort und hier. Also ist die phy-
sische Veranderung der Gabe als ,die tiefergreifende
und umfassendere Symbolisierung der inneren Hingabe
des Menschen® nicht das Unterscheidende des Opfers ge-
genitber der gewohnlichen Weihegabe.

Wohl ist gesagt worden, nicht die materielle Ver-
anderung an sich, sondern insofern sie von der recht-
lichen Autoritit als Opferritus angeordnet sei, bilde das
Charakteristische und Unterscheidende der Opfergabe.™)
Ja, aber worin bestand dies denn, bevor eine solche auto-
ritative Bestimmung gegeben worden war? Dal diese
Verordnung vor der Darbringung des ersten #ufleren
Opfers erlassen worden sei, hat auch nicht den leisesten
Schimmer einer Wahrscheinlichkeit fir sich. Vor der
mosaischen Gesetzgebung kennen wir keine positive Ver-

AL e 200 4

) Ex 30, 7—9.

") Ferdinandus Al. Stentrup, Soterologia, Oeniponte, 1889, 225 ss.
Cf. Suarez: ,Haec eadem mutatio rei oblatae, quatenus fit ex institu-
tione divina et ad divinam excellentiam significandam, consecratio
dicitur, quia ut sic est quid sacrum; unde per eam sacratur, seu sacra
efficitur res illa quae sic mutatur.® Op. omnia, Parisiis, 1856,
XXI, 615.



Klein, Was ist Opfer? 453

ordnung tiber das Opfer, wenn auch wohl schon in der
Patriarchenzeit sich gewohnheitsmaflige Obungen heraus-
gebildet hatten. Auflerdem wire eine solche Bestimmung,
weil causa externa, nicht imstande das Wesen und Sein
einer menschlichen Handlung innerlich zu andern. Sie
konnte sie verbieten mit der Wirkung, dafl sie von Gott
nicht anerkannt wirde; aber sie in sich unmoéglich zu
machen, das steht auBlerhalb ihres Machtbereichs. Jeden-
falls hat aber Thomas mit solchen Voraussetzungen nicht
gerechnet, sondern hat aus den inneren Ursachen der
Handlung heraus das Unterscheidende des Opfers gegen-
iiber der Weihegabe zu bestimmen gesuncht.

Die Veranderung, die nach obigem Text im Opfer
an der auBeren Gabe sich vollzieht, ist nicht physisch
zu verstehen, sondern moralisch, wie sie in der I‘i’%egriffs—
bestimmung des Opfers als eines actus religionis elicitus
ausgesprochen ist. Dieser Ausdruck besagt, wie schon
oben erklart wurde, dafl im sichtbaren Opfer das Auflere
und das Innere ein Sein und ein Tun werden, dafi der
Geist die Materie sich aneignet und direkt in ihr wirkt,
derart, daB die auBlere Gabe und die duflere Handlung
ihren materiellen Selbstand verlieren und nur als Sym-
bole, oder reine Ausdrucksformen dienen, in denen der
Geist unmittelbar lebt und sich opfert. Das Materielle
wird in sich vergeistigt und in sich religios und darum
fahig Gott unmittelbar zu verherrlichen, — in se, aber
nicht per se, sondern durch den Geist, der in ihm sich
verkorpert. Das ist die moralische Veranderung der
Opfergabe, von der Thomas redet.

Damit ist auch klar, was er von der Weihegabe aus-
sagt: integra manent. Die physische Unveranderlichkeit
kommt nicht in Frage. Sie ist vollkommen gleichgiiltig,
wie oben an Beispielen gezeigt wurde; es handelt sich um
die moralische Unverinderlichkeit. Die Weihegaben be-
halten ihren materiellen Selbstand und werden als mate-
rielle Gaben gewertet, und sollen gerade durch ihr mate-
rielles Sein der Verherrlichung Gottes dienen. In ihnen
lebt und wirkt der Geist nicht unmittelbar; sondern er
gebraucht sie als Mittel, und zwar als?in sich selbstén-
dige Mittel, seine Gesinnung und seine Empfindungen der
Gottesverehrung sichtbar zu machen. Darum wird die
Gabe auch nur im uneigentlichen Sinne Gott geschenkt.
Sie bleibt im menschlichen Besitz des Weihenden oder
der Kultgemeinschaft, weil sie als materielles Ding mit
materiellem Selbstand gar nicht direkt auf Gott bezogen
werden kann. Diese ganze Eigenart der Weihegabe wird



454 Klein, Was ist Opfer?

wiederum dadurch kurz und klar umschrieben, da$ sie
nur imperative’ von der Tugend der Gottesverehrung
ausgeht, — actus religionis imperatus. i

Damit ist auch gesagt, daB der Unterschied zwischen
Opfer und Weihegabe letzten Endes seine Begriindung
oder Ursache in der Absicht des Menschen findet. Er
kann an und fiir sich ein und dieselbe Gabe, — die
natiirliche Geeignetheit vorausgesetzt —, sowohl als
Opfer wie als Weihegabe Gott hingeben, je nachdem er
in ihr direkt, oder durch sie indirekt die Gedanken und
Empfindungen seines Geistes betitigen will. So wird es
verstiandlich, dafl auch die zustandige religiose Autori-
tat dieselbe Sache mit derselben dufieren Handlung bald
als Opfer, bald als Weihegabe im Dienste Gottes ver-
wenden lassen kann, z. B. das Anziinden des Weih-
rauchs im mosaischen Ritus und in unseren Kirchen.
Dall es bei uns nur als Weihegabe gelten wiirde, hat
nicht in der Sache selbst seinen Grund, sondern in der
kirchlichen Gewohnheit, neben dem géttlichen Opfer der
Eucharistie keine anderen mehr darbringen zu lassen.
Diese anderen gelten heute allgemein als unerlaubt, ob-
wohl meines Wissens kein formelles Verbot vorliegt.
Thomas halt ihre Darbringung fiir schwer siindhaft,”)
weil sie gewissermalflen eine Verleugnung des Glaubens
an das Erlosungsopfer Christi bedeuten wiirde. Vor Chri-
stus seien sie ein Bekenntnis zum kommenden Erloser
gewesen; nach seinem Kommen seien sie deshalb ohne
Sinn und Bedeutung, — oder schléssen vielmehr eine
Verneinung des Vollendungsopfers ein. DaB dieser Grund
uiberzeuge, kann fiiglich bezweifelt werden, weil der Hin-
weis auf das kommende Erlésungsopfer gewifl nicht der
einzige Sinn der vorchristlichen Opfer war. Die Apostel
haben jedenfalls auch noch nach dem Tode des Herrn
die mosaischen Opfer fiir sich darbringen lassen, und
gewill nicht in blo8 auBlerer Akkommodation, sondern
in der ehrlichen Uberzeugung, damit Gott zu ehren und
ihm zu gefallen, freilich nicht auf Grund des mosaischen
Ritus, sondern im Glauben an Christus, den Herrn. Man
stelle das schone Glaubensbekenntnis Pauli Gal 2, 19 sq
neben seine Gelitbdeopfer Act 18, 18, 23, 23 ss. Eine
innere Unvereinbarkeit beider hat der Apostel jedenfalls
nicht gekannt. Sie ist aber auch nicht notwendig, um
die heutige kirchliche Anschauung oder Praxis zu recht-

S th LT L 103y 4



Acken, Apostolat zum Beistand der Sterbenden. 455

fertigen, da diese in anderen Erwigungen ihre Begrin-
dung findet:

Die beiden Thesen des heiligen Thomas, das Opfer sei
actus religionis, und zwar actus religionis elicitus, die durch
dic beiden besprochenen Texte noch niher beleuchtet
werden, zeichnen ein gutes Bild von dem, wie er und
seine Zeitgenossen das duflére Opfer verstanden haben;
und man wird der logischen Klarheit und Geschlossen-
heit des Gedankens die Anerkennung nicht versagen
konnen. Das Opfer wird eindeutig in den ganzen Zusam-
menhang der Ubungen der Gottesverehrung eingegliedert;
und die innere geistig-religiose Natur des Aktes wird
trotz des materiellen Gewandes vollkommen gesichert.
Alles AuBlere und Sinnenhafte riickt in Stellungen zwei-
ter Ordnung mit der alleinigen Aufgabe, das Leben und
Wirken des Geistes direkt darzustellen und sichtbar zu
machen, und erhalt Sinn und Inhalt nur vom Geist und
seinem Tun, so daB im Opfer Geist und Leib geeint dem
Allerhéchsten sich anbetend weihen zum heiligen Dienst
und seliger Lebensgemeinschaft.

Die neuere Theologie hat besonders die zweite These
des Aquinaten nicht beachtet. Sie hat das einigende Band
zwischen dem Inneren und dem AuBeren des Opfers ge-
l6st, und letzterem eine materielle Selbstandigkeit gege-
ben, die die Vorzeit verneinte. Damit hat sie dem aufie-
ren Opfer seine direkt religiose Natur genommen, und
es auf die Stufe der gewohnlichen Weihegabe herabge-
driickt, wenn auch ihre Vertreter diese Tatsache in ihrer
nackten Wirklichkeit nicht zugeben wollen. Solche Ab-
weichungen von den Wegen der Vorzeit, glaube ich,
konnen keinen Fortschritt bedeuten. Es sind Irrwege, die
nicht zur Wahrheit fithren, was ganz besonders in der
Deutung des Kreuzopfers und der eucharistischen Feier
zu 'I(‘iage tritt. Doch dies kann hier nicht mehr behandelt
werden.

Rpostolat zum Beistand der Sterbenden.

Von B. van Acken S. J., Trier, Rudolphinum.

Unter diesem Titel erschien kirzlich ein kleines
Schriftchen von Monsignore Raphael J. Markham S.T. D.,
Compton Road, Hartwell Cincinnati, Ohio. Die Leser die-
ser Zeitschrift werden sich gewifi fir dieses Apostolat
interessieren. Es soll darum hier das wichtigste aus die-
sem Schriftchen wiedergegeben werden iiber den Zweck,



