502 R Pastoralfille.

Prstoralflle.

(Verwendung eines fremden Dibzesanrituals.) Pfarrer Siz-
tus weill, daB in verschiedenen Didzesen des deutschen Sprach-
gebietes in der Nachkriegszeit neue Didzesanritnalien mit rémi-
scher Approbation eingefithrt wurden, in denen der Gebrauch
der Volkssprache weitgehend zugelassen ist, z. B. bei den Zere-
monien der feierlichen Taufe, bei der Trauung, beim kirchlichen
Begriibnis, bei der Krankenprovision, bei Weihungen und Seg-
nungen. Sixtus hat sich solche fremde Ritualbiicher angeschaflt
und sie gefallen ihm besser als sein eigenes Ditzesanrituale, das
sich streng an das Rituale Romanum hilt und alle Segnungen
und Weihungen nur lateinisch enthilt. Er verwendet nun ge-
legentlich bei kirchlichen Funktionen die fremden Didzesan-
ritualien und findet bei seinem Pfarrvolk damit groBen Anklang.
Die Leute horen aufmerksam und ergriffen zu, wenn er die
herrlichen Gebete der Kirche feierlich und ausdrucksvoll in der
Volkssprache betet. Der neue Brauch redet sich in den Nachbar-
pfarren herum. Die Nachbarpfarrer miBbilligen das Vorgehen
des Sixtus. Dieser rechtfertigt sich damit, daB er ja nur libri
Rituales ab Ecclesia probati®, ,ritus ab Ecclesia probati®, ,.for-
mulae ab Ecclesia praescriptae gebrauche, wie es das kirch-
liche Gesetzbuch vorschreibt (can. 733, § 1; can. 1148); dagegen
sei nichts einzuwenden, und das Volk erbaue sich daran. Die
Nachbarpfarrer wollen sich damit nicht zufrieden geben, der
Dekan' will eine Beschwerde an das Ordinariat richten. Quid
dicendum ?

1. Einige grundsiitzliche Erirterungen scheinen nicht iiber-
fliissig zu sein. Die Kirche 148t der personlichen Gottesverehrung
der Gliubigen (cultus privatus) weitgehende Freiheit. Aber die
duBeren Formen der offentlichen Gottesverehrung in der: Kir-
chengemeinschaft (cultus publicus) ordnet und bestimmt grund-
sitzlich die kirchliche Autoritiit (can. 1256, 1260). Damit ergab
sich von selbst, daB die Entwicklung des innerkirchlichen Lebens
mehr und mehr zur Vereinheitlichung der Liturgie
dringte. Eine einheitliche Normierung des 6ffentlichen Kultus
fir die Gesamtkirche konnte aber nach der ganzen Natur und
Verfassung der Kirche nur vom Primat des Apostolischen Stuh-
les ausgehen. Das Endergebnis dieser geschichtlichen Entwick-
lung haben wir im can. 1257 vor uns, der keine Neuerung, son-
dern léngst geltendes Gemeinrecht darstellt: ,,Unius Apostolicae
Sedis est tum sacram ordinare liturgiam, tum liturgicos appro-
- bare libros.” Die jansenistische Auffassung, daB den einzelnen
Bischifen ein urspriingliches, durch den rémischen Primat nicht
gebundenes gottliches Recht auf selbstindige und unabhingige
Ordnung der diszipliniren Belange zustehe, wurde von der Kirche



Verwendung eines fremden Didzesanrituals. 503

kategorisch zuriickgewiesen (vgl. Synodus Pistoriensis, prop.
6.—8., Denz. 1506—1508). Damit hiingt auch das Festhalten der
Kirche an der einheitlichen liturgischen Sprache zusammen. Der
Apostolische Stuhl verhilt sich gegen die Bestrebungen, der
Volkssprache in der 6ffentlichen Liturgie einen weiteren Raum
zu gewihren, zwar nicht unbedingt ablehnend, aber zuriickhal-
tend und vorsichtig. Der Satz der Synode von Pistoja: ,.fore
contra apostolicam praxim et Dei consilia, nisi populo
faciliores viae pararentur voeem suam jungendi cum vace
totius ecclesiae” wurde in der Apostolischen Konstitution
Auctorem fidei* vom 28. August 1794 zensuriert mit den Wor-
ten: (haec propositio) ,intellecta de usu vulgaris linguae in
liturgicas preces inducendae — falsa, temeraria, ordinis pro
mysteriorum celebratione praescripti perturbativa, plurium malo-
rum facile productrix® (Denz. 1566).

2. Die Vereinheitlichung der Liturgie bedeutet aber kei-
neswegs deren Erstarrung. Liturgische Formen sind
nicht unwandelbar. Der Apostolische Stuhl selbst ordnet neue
liturgische Formen an, schafft alte ab, reformiert liturgische
Vorschriften nach den wandelbaren Zeitbediirfnissen. Die Ver-
einheitlichung bedeutet auch nicht vollige Gleichschal-
tung. Der Apostolische Stuhl anerkennt verschiedene Riten in
der einen katholischen Kirche. Er triigt auch innerhalb dessel-
ben Ritus altehrwiirdigen Gewohnheiten und Bréiuchen, beson-
deren Wiinschen und Aspirationen, auch volkischen Eigenarten
in der AuBerung der frommen Gottesverehrung nach weisem
Ermessen Rechnung, indem er fiir einzelne Teile oder Glieder
der Kirche Eigenriten, zusitzliche Weiterungen oder unwesent-
liche Anderungen in den Formen des 6ffentlichen Kultus bewil-
ligt und gutheiBt. Solche Gewihrungen haben dann den Rechts-
charakter eines Privilegienstandes in der Liturgie fiir einzelne
Kirchenprovinzen, Dibzesen, kirchliche Orden und Korperschaf-
ten, kirchliche Personen. Solche Privilegien liegen vor in den
vom Apostolischen Stuhl approbierten Diézesan- und Ordens-
proprien zum MeBbuch und Brevier, in den Dibzesan- und Or-
densritualien. Fiir die Auslegung solcher liturgischer Privilegien
sind im allgemeinen die Normen des neuen Gesetzbuches der
Kirche (can. 63—79) mafBigebend. Ob und wie weit auf litur-
gischem Gebiete Rechtsbildung und Privilegienerwerb im Wege
der Rechtsgewohnheit (consuetudo) moglich ist (can. 63), kann
hier unerodrtert bleiben (vgl. etwa Vermeersch-Creusen, Epi-
tome I%, n. 143).

3. Damit ist der rechtliche Charakter der sog. ,,Didzesan-
ritualien’* klargestellt. Das ,,Rituale Romanum‘ hat Papst Paul V.
1614 herausgegeben und fiir die ganze lateinische Kirche dessen
Finfithrung und Gebrauch zunichst dringend empfohlen. Durch



504 : Pastoralfille.

die Dekrete der romischen Ritenkongregation wurde seine Ver-
wendung mehr und mehr prézeptiv und ausschlieBlich (vgl. Ver-
meersch-Creusen, Epitome II% n. 575; Decr. auth. S. R. C., n. 4266
vom 17. Mai 1911). Besteht in einzelnen Kirchensprengeln
das Bediirfnis oder Verlangen, #uBere Formen des 6ffentlichen
Kultus beizubehalten oder einzufiihren, die im Rémischen Rituale
nicht enthalten sind oder von dessen Vorschriften irgendwie ab-
weichen, so konnen die Ordinarien zwar nicht auf eigene Auto-
ritéit hin solche Eigenriten gutheiBen oder einfiihren, wohl aber
um deren Genehmigung beim Apostolischen Stuhle einschreiten.
Wird diese Genehmigung erteilt, so ist dem gesamten Klerus des
betreffenden Kirchensprengels die Anwendung dieser Formen des
offentlichen Kultus iiber die im Rémischen Rituale vorgeschrie-
benen hinaus oder an Stelle der entsprechenden Riten des
»Rituale Romanum® zunichst nur gestattet, sie sind fiir
den Klerus der betreffenden Didzese, aber nur
fiir diesen, von da an ,ritus ab Ecclesia probati®, ,,formulae ab
Ecclesia praescriptae®, , ritus et caeremoniae quae in libris ritua-
libus ab Ecclesia probatis praecipiuntur® (can. 1148, 733). Ihrer
Zusammenfassung in einem ,,Ritualbuch der Didzese* oder ,,Di6-
zesanrituale® steht nichts im Wege. Dieses bedeutet eine 7 u-
gabe (appendix) zum Rémischen Rituale, tritt aber nicht an
seine Stelle und setzt es fiir die betreffende Didzese nicht aufler
Geltung. So die Antwort der Ritenkongregation im Decr. auth.
3792 vom 30. August 1892 auf Dubium IX: ,Licetne Rituale
Romanum ubique adhiberi et in quibuscumque functionibus,
etiamsi proprium Rituale Dioecesanum, in nonnullis tantum a
Romano discrepans, habeatur? Affirmative. Gleichwohl kann
der Bischof, wenn er es zur Ordnung des Gottesdienstes und der
Seelsorge fiir angezeigt erachtet, den gesamten Klerus der Did-
zese verpflichten, die vom Apostolischen Stuhl bewilligten Eigen-
riten ausschlieflich nur nach dem Dibzesanrituale zu halten.
Eine solche Vorschrift wird gewohnlich als lex dioecesana all-
gemein schon bei der Promulgation des Didzesanrituales erlas-
sen. Ganz begreiflich; denn liage die Beobachtung solcher Eigen-
riten nicht im Interesse der Allgemeinheit, so wire das Pri-
vilegium fiir die Dibzese gar nicht eingeholt und gewihrt
worden.

4. Damit beantwortet sich nun von selbst die Frage, ob die
Handlungsweise des Pfarrers Sixfus einwandfrei ist. Seine Ab-
sicht und seinen Eifer fiir die Hebung des Gottesdienstes in
Ebren; zugegeben auch, da8 Sixfus nicht ohne Grund so manche
fremde Ditzese um ihre neuen Ritualbiicher beneidet: aber ob-
jektiv ist es ihm nicht erlaubt, die Eigenriten fremder Dibzesen
anzuwenden oder die lateinischen Gebete, Segnungen und Wei-
hungen nach der Ubersetzung eines fremden Dibzesanrituales in



Verwendung eines fremden Didzesanrituals. 505

der Volkssprache zu verrichten, wenn in seinem Didzesanrituale
die lateinische Kultsprache vorgeschrieben ist. Der Erfolg hat
bewiesen, daB auf solcher Eigenmichtigkeit eines einzelnen Seel-
sorgers in liturgicis kein Segen ruht. Sixtus hat zwar sein Pfarr-
volk erbaut, aber in den Nachbarpfarren Beunruhigung erregt,
MiBtrauen gegen die iibrigen Seelsorger erweckt, ihnen ihr Wir-
ken erschwert, der briiderlichen Eintracht Schaden getan. Und
wenn die Sache vor das Ordinariat kommt, mufl ihn dieses wie-
der zum Gebrauch des eigenen Rituales verhalten, was seinem
Ansehen in der eigenen Pfarre Abbruch tun kann. Der rechte
Weg wire gewesen, in briiderlicher Gemeinschaft mit anderen
Seelsorgern, die fiir die Liturgie Verstindnis haben, die wiin-
schenswerte Erneuerung und zeitgemiBe Reform des Didzesan-
riluales beim eigenen Ordinarius anzuregen und sich bis zur
Erreichung des Zieles zu gedulden.

5. Beriiglich der Weihungen und Segnungen, die
Sizfus widerrechtlich nach fremden Ritualbiichern vorgenom-
men hat, entsteht noch ein besonderes Bedenken aus der Bestim-
mung des § 2 im can. 1148: ,,Consecrationes ac benedictiones
sive constitutivae sive invocativae invalida e sunt, si adhibita
non fuerit formula ab Ecclesia praescripta.” Soweit es sich um
die Riten und Zeremonien handelt, mit denen der Vollzug der
heiligen Sakramente und des eucharistischen Opfers von der
Kirche umkleidet wurde, beriihrt allerdings eine unbefugte An-
derung solcher Riten und Zeremonien nicht die Giiltigkeit der
eigentlichen Sakraments- und Opferhandlung. Bei den Sakra-
mentalien aber, die ihre ganze Existenz, Geltung und Wirkung
von der kirchlichen Einsetzung haben, kann solche Eigenmich-
tigkeit des Ministers dazu fithren, daB das Sakramentale iiber-
haupt nicht zustande kommt, keine Wirkung als Sakramentale
hat, weil der Vollzieher nicht mehr das tut, was die Kirche an-
geordnet und mit Wirkungen quasi ex opere operato ausgestattet
hat. Die Ungiiltigkeit ist sicher dann gegeben, wenn der Minister
das Wesentliche am heiligen Zeichen und Ritus der Weihung
oder Segnung auBer acht liB8t, dndert, anders gestaltet, als die
Kirche vorgeschrieben hat. Eine unwesentliche Anderung, Aus-
lassung oder Hinzufiigung wird auch hier wohl die Giiltigkeit
des Sakramentale nicht zerstoren. Wesentlich sind bei den Bitt-
und Weihesegen gewisse symbolische Handlungen, wie Bespren-
gung, Inzensa}ion, Kreuzzeichen u. s. w. mit den zugehorigen
Gebetsformeln. Bei den Gebetsformeln kommt es wesentlich auf
den Sinn, nicht auf die Wortwahl oder Sprache an. Geben die
gebrauchten Formeln denselben Sinn, wie die im Rituale ange-
ordneten, so kann man im allgemeinen auch bei eigenmiichtigen
oder zufilligen Anderungen der Wortform Giiltigkeit der Wei-
hung oder Segnung annehmen. Da nun Sixtus sich bei solchen



506 ' Pastoralfille.

Sakramentalien an ein vom Apostolischen Stuhle approbiertes
Rituale anderer Ditzesen gehalten hat und die Ritenkongregation
die Approbation gewil nicht gegeben hitte, wenn nicht die
wesentlichen symbolischen Riten beibehalten und der Sinn der
Formeln bei der Ubersetzung in die Volkssprache unverindert
geblieben und hochstens durch zusétzliche Gebetsformeln und
Zeremonien noch einpriigsamer und besser verstindlich gemacht
worden wire, wird man iiber die Giiltigkeit der consecrationes,
benedictiones constitutivae et invocativae, die Sixtus nach sol-
chen approbierten Ritualbiichern gehalten hat, zu keinem Zwei-
fel Anla haben. Nur beziiglich der Benedictio Apostolica in
articulo mortis ist ausdriicklich von Rom erklart, daB der Ge-
brauch der von Papst Benedikt XIV. vorgeschriebenen Formel
des Apostolischen Segens bei sonstigem Verlust des Sterbeablasses
in der lateinischen Sprache geschehen mu8 (vgl. Beringer,
Die Abldsse I'®, n. 1028). Hier handelt es sich jedoch nicht
eigentlich um die Giiltigkeit der Benediktion, sondern um die
Erfiilllung einer AblaBbedingung. AblaB und Sakramentale sind
aber verschiedene, wenn auch verwandte Dinge. Ich glaube nicht,
daB sonst der Gebrauch der Volkssprache statt der lateinischen
Kultsprache bei Weihungen und Segnungen Ungiiltigkeit des
Sakramentale zur Folge hat, wofern der Sinn der wesentlichen
Formeln in der Ubersetzung treu beibehalten ist. Ungiiltigkeit
und Unerlaubtheit sind auch hier, wie beim Vollzug der Sakra-
mente, wohl auseinander zu halten.

Linz a. D. Dr W. Grosam.

(Zelebration mit nur einer Spezies.) Pfarrer Titus hat zwei
groBe Filialen zu versehen. Wenn er dort zelebriert, muB er die
Hostien von daheim mitnehmen. Es wird ein Requiem cum
Libera in der Filiale angesagt und am betreffenden Tage der
Pfarrer mit Wagen dorthin abgeholt. Titus hat es eilig und wie
er am Bestimmungsort ankommt, sieht er, daB die Hostien zu
Hause vergessen wurden. Die Angehérigen sind vollzihlig er-
schienen, ein Absagen der Messe méchte die Anwesenden skan-
dalizieren. Titus beginnt die heilige Messe, nimmt aus der Mon-
stranze das Allerheiligste und legt es auf die Patene. Er ver-
wandelt Wein und zelebriert die heilige Messe mit der schon
friiher konsekrierten Hostie. Nachher fragt er sich: 1. War
diese heilige Messe ‘giiltig? 2. MuB8 der Pfarrer eine heilige Messe
auf die beim Requiem bestellte Intention nachzelebrieren? Titus
hat, um seine Unruhe zu beruhigen, eine Messe fiir den Verstor-
benen, also nach gegebener Intention fiir das Requiem, zelebriert.

Ad 1. Ungiiltig ist die Messe, wenn die Konsekration beider
Gestalten sicher zur Wesenheit des MeBopfers gehért. Die Frage
darnach ist bekanntlich dogmatische Kontroverse. Wenn auch



