91. JAHRGANG 1 938 VIERTES HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

Osticrier.

Gedanken zur ersten Weihestufe des neutestamentlichen
Priestertums.

Von P. Kasimir Braun O. M. Cap., Wiirzburg.

Wenn der Ostiarier ordiniert wird, so sell ihm . . .
der Bischof vom Altare aus die Schliissel der Kirche iiber-
geben mit den Worten: ,Handle so, daf du Gott einmal
Rechenschaft zu geben vermagst iiber alles, was durch
diese Schliissel verschlossen wird.“ (4. Konzil von Kar-
thago, 398.)

Die erste Weihestufe zum katholischen Priestertum
ist das Ostiariat, die Weihe zum Amt des Kirchenpiort-
ners, Kirchenwachters, Kirchenverwalters und Kirchen-
glockners.

In ernster Anrede schreibt der Bischof den in Chor-
rock, die Kerze in der Rechten, vor ihm knienden Or-
dinanden die Pflichten als Ostiarier in die Seele: ,,Gelieb-
teste Sohne, die ihr das Amt der Ostiarier empiangen
wollt, vernehmet, was ihr im Hause Gottes tun miisset.
Der Ostiarier mufl die Cymbel und Glocke liuten, die
Kirche und das Sacrarium offnen ... Habet darum acht,
daf nicht durch eure Nachlassigkeit etwas von dem, was
in der Kirche ist, zugrunde gehe, daB ihr zu den bestimm-
ten Stunden den Glaubigen das Haus Gottes ofinet, den
Ungliubigen aber immer verschliefet. Bestrebet euch
auch, daf} ihr, gleichwie ihr mit den materiellen Schliis-
seln die sichtbare Kirche offnet und schlieft, niecht min-
der das unsichtbare Haus Gottes, die Herzen der Glau-
bigen namlich, durch eure Worte und Beispiele dem
Teufel versperrt und Gott erschliefit, auf dafi die Glau-
bigen die gottlichen Worte, die sie horen, im Herzen
bewahren und im Werke vollbringen; solches wolle in

»»Theol.-prakt, Quartalschrift.” IV. 1938. 38



594 Braun, Ostiarier.

euch der Herr zur Vollendung bringen durch seine Barm-
herzigkeit.”

Darauf iibertragt der Bischof den Ostiariern ihr Amt,
indem er sie mit der rechten Hand ‘die Kirchenschliissel
berithren, die Kirchentiire 6ffnen und schliefen und die
Kirchenglocke lauten lafit.

Alsdann erhebt sich der Bischof mit den anwesen-
den Priestern im Flehen ,zu dem allmichtigen Vater,
damit er die erwahlten Ostiarier segne, auf daf} sie die
treueste Sorge fiir und im Hause Gottes Tag und Nacht
durchdringe . . . durch die Hilfe Jesu Christi. Dann
weiht er sie zu ihrem Amte mit dem Gebet zu Gott,
»dall sie ihm unter den Pfértnern der Kirche mit Freude
gehorchen und unter seinen Auserwihlten Teil an seiner
Belohnung zu erhalten verdienen®. Den Ordinanden aber

ilt nun das Gebot: ,,Handle so, daB du Gott einmal
echenschaft geben kannst uber alles, was durch diese
Schlissel verschlossen wird!®

Die Kirche weiht nur den, von dem sie die mora-
lische Sicherheit hat, daBl er seinem inneren Sinn und
Sein nach auch geistig und moralisch auf jener Stufe
steht, die der Weihe- und Amtsstufe entspricht, auf die
sie ihn durch die jeweilige Weihe erhebt, von dem sie
auch mit gutem Grund annehmen kann, daf} er sich in
stetem und redlichem Bemiithen innerlich immer wiir-
diger seiner dufleren Wiirde mache. Wie Gott, so will
eben auch die Kirche Gottes — muB es wollen — eine
moglichst adiquate Ubereinstimmung zwischen innerem
Sein und duBerem Schein. Sie kennt auch gut die Wahr-
heit des Axioms: Agere sequitur esse. Wie einer innerlich
ist, so wird er auch nach aufilen handeln, gut, wenn er
innerlich gut ist, schlecht, wenn er innerlich schlecht ist.

Im- gesamten Kosmos herrscht diese Ubereinstim-
mung zwischen Aullerem Schein und innerem Sein wie
ein Gesetz: Alles, was ist, will auch das innerlich sein
und auBerlich scheinen, was es ist. Stein ist Stein und will
nur Stein sein und scheinen; Distel ist Distel und will
nur Distel sein und scheinen und nie Feigenbaum; Dorn-
hecke ist Dornhecke und will nur Dornhecke sein und
scheinen und nie Weinstock; Lammlein ist Limmlein
und will nur Limmlein sein und scheinen und nie Wolf.
Das ist ja das Herrliche und Entziickende an der Natur,
daf} sie nie ligt und etwas anderes scheinen will, als sie
ist; und wenn einmal wie in der Fabel z B. der Frosch
etwas anderes scheinen will, als er ist, namlich Ochse,
und sich deshalb aufblaht, dann ist diese Liige sein



Braun, Ostiarier. 595

Tod; er platzt an dieser groffenwahnsinnigen, verlogenen
Aufgeblasenheit!

Auch in der Welt ither dem Menschen herrscht die-
ses Gesetz der Ubereinstimmung. Engel ist Engel und will
nur Engel sein und scheinen und nie Teufel. Teufel ist
Teufel und will nur Teufel sein und scheinen und nicht
Fngel. Und als Luzifer und sein Anhang einmal Gott sein
und scheinen wollten, so wurde das ihre Hélle und ihr
Absturz in den Diabolismus. Auch wenn Luzifer den
Menschen als Lichtengel erscheint, so scheint er es nur
vor dem erkenntnisbeschrinkten und darum tauschungs-
fahigen Menschen; vor dem allwissenden, alles durch-
schauenden und darum tauschungsunfihigen Gott aber
steht er auch seiner dulleren Erscheinung nach als der da,
der er innerlich ist: ndmlich als Vater der Liige.

Bei den vernunftlosen Geschopfen und bei den
Engeln, die sich in der Priifungsstunde der Urzeit ein
fir allemal entschieden haben, ist dieses Sein- und Schei-
nen-Wollen absolut, unabanderlich, sie miissen das
wollen. Nicht aber beim Menschen in statu viae.
Zwar gilt auch fiar ihn dieses Gesetz, aber es ist fiir ihn
kein naturnotwendiges Miissen, sondern ein von seinem
freien Willen abhéngiges Sollen. -

Darum muf auch der Ostiarier nicht mit der Not-
wendigkeit eines Naturgesetzes innerlich das nach Sein
und Gesinnung sein wollen, was er nach Amt und Stel-
lung auBerlich zu sein scheint, sondern er soll es. Und
hier liegt unsere erste und fundamentale Pflicht als
Ostiarier. Das Ehrlichste und Edelste unseres Ichs ver-
langt ihre Erfallung. Denn wenn schon ein jeder, der
noch nicht in selbstgerechtem Pharisaismus sich fiir voll-
endet halt, in Stunden der Stille und aufrichtiger Selbst-
prifung aufstohnen und sich mit Hebbel gestehen mul:
~Der ich bin, grifit trauernd den, der ich konnte sein®
(und figen wir sinngemil hinzu: ,.der ich sollte sein®),
so wird erst recht der Ostiarier, der schon im Heiligtum
steht, diesen Sehnsuchtsgrufl aus der Tiefe seines besten
Ichs und den darin liegenden kategorischen Imperativ
héren: Werde, was du sein konntest und solltest!

Und Gott will und erwartet es von uns: Gottes Wohl-
gefallen leuchtet uiber denen, die guten Willens sich um
den moralischen Stand bemiihen, der der Wiirde, Wich-
tigkeit und Heiligkeit ihres Amtes entspricht. Gottes Zorn
aber lastet iiber jenen, deren moralischer Stand in schroi-
fem Widerspruch mit ihrem Amte steht.

38*



896 Braun, Ostiarier.

Und auch die Kirche Gottes kann nicht anders als
dasselbe wollen und erwarten: Wie freut sie sich, wenn
sie sieht, daf das Heilige in heiligen Handen liegt; aber
Traurigkeit und Entsetzen erfilllen sie, wenn sie das
Heilige Mannern anvertraut sehen mufl, die das nicht
sind, was sie sein sollten und koénnten. ,,Das Volk hat
sich gemehrt, aber die Freude ist nicht grofier gewor-
den” (Is 9, 3).

Daher hat jeder vor Gott und der Kirche und sei-
nem eigenen besseren Ich die Verpflichtung, auf jener
Stufe der Wiirdigkeit, Gewissenhaftigkeit und Heiligkeit
zu stehen, bezw. mit redlichem Bemiihen es zu erstreben,
die der jeweiligen Weihestufe entspricht. In der Natur
nennt man ein Ding, das &duflerlich nicht so ist, wie es
seiner Natur nach sein sollte, eine Milgeburt, ein Mon-
strum. Es wire eine Mifigestalt, eine Monstrositat, nach
Amt und Wiirde ein Ostiarier zu sein, nach Wiirdigkeit
und Heiligkeit aber nicht héher oder gar noch tiefer zu
stehen als jene, denen er die Tir zum Heiligtum
offnet. Darum wird der Priester als Ostiarier zuerst bei
sich selber anfangen — justus a seipso incipit! — und
zuerst den Tempel seines eigenen Ichs — wisset ihr nicht,
daf ihr ein Tempel Gottes seid und der Geist Gottes in
euch wohnt! — bewachen, beschiitzen, betreuen, rein und
heilig gestalten und halten. Er wird den Feinden Gottes,
Satan, Welt und eigenen Geliisten, die Tir zu diesem
Gotteshaus verschlieBen, es mannhaft gegen sie vertei-
digen und stets auf Wache stehen, daf diese Feinde ihn
nicht iiberlisten, fiberrumpeln, in die Burg seiner Seele
einschleichen oder einfallen und dort die Greuel der Ver-
wiistung treiben. Briider, seid wachsam, denn der Teufel
geht umher wie ein brillender Lowe und wie eine schlei-
chende Schlange! Weit, weit aber wird er die Turen zu
diesem Gotteshaus, Ohr und Herz, offnen fiir die Ein-
sprechungen und Gnaden, womit der Heilige Geist ihn,
seinen Tempel, immer herrlicher heiligen will. Wenn im
Gebalk der Kirche, in Altar und Orgel und dem iibrigen
Holzwerk der Holzwurm sitzt, dann hat der Pfarrer seine
liebe Not mit diesem argen Schidling. Im Gotteshaus un-
serer Seele aber sitzt von der Erbsiinde her der Holz-
wurm der Leidenschaften und bosen Begierlichkeiten.
Den Holzwurm im Holzwerk der Kirchen tétet und
erledigt man neuestens erfolgreich und endgiiltig durch
Blaugas. Ach, wenn es nur auch fiir den Holzwurm in
der Seele so eine Art Blaugas gibe! Aber so! Wenn man
glaubt, man hatte ihn getotet, er macht sich doch wieder



Braun, Ostiarier. h97

bemerkbar. Als die Kirche uns durch den gnadenvollen
Akt der Tonsur aus dem Laienstand in den geistlichen
Stand versetzte, da hat der Bischof die Haare unseres
Hauptes in Kreuzesform beschnitten. Jedoch die Wur-
zeln der Haare blieben und so wachsen die Haare im-
mer nach und miissen immer wieder beschnitten wer-
den. So werden auch in der Seele, solange wir auf Erden
leben, die Giftwurzeln des Bésen nie ganz ausgerissen
und ausgerottet werden; hast du eine Neigung iiberwun-
den, so zeigt sich bald eine andere, wihnst du sie hier
ausgerissen, kommt sie vielleicht dort zum Vorschein.
Drum darfst du das Schermesser nicht aus der Hand
legen. Und damit du ja sicher weilfit, welches das Scher-
messer ist, darum beschneidet der Bischof bei der Ton-
sur die Haare in Kreuzesform. Das Schermesser ist die
Abtotung, Selbstverleugnung, die Kreuzigung des Flei-
sches und seiner Wollungen und Wallungen. So bewahrt
der Priester als Ostiarier den Tempel seiner Seele davor,
daB ihn nicht seine streunenden, zigeunernden und Bol-
schewismus treibenden Liiste und Leidenschaften zu
einer Rauberhohle machen.

Oft wird er dann auch in diesen Tempel des Heiligen
Geistes gehen und dort Visitatio machen beim dulcis
hospes animae. Die Visitatio Sanctissimi in der Kirche
vor dem eucharistischen Heiland, unserer Seelenspeise,
ist zeitlich und ortlich nicht immer moglich; jedoch die
Visitatio Spiritus Sancti, unseres silen Seelengastes im
Tempel unserer Seele, ist zeitlich und ortlich immer
moglich.

Und oft wird er in diesem Gotteshaus die Glocken
zum Hochamt fir sein Herz und seine Seele und sein Ge-
miit und seinen Verstand und seinen Willen und fir alle
seine Krafte lauten und in diesem Hochamt das Opie-
rungsglocklein, das Wandlungsglocklein und das Kom-
munionglécklein, d. h. er wird sich dem Herrn als
Opfer darbringen, Ihn bitten, daB Er die ‘Wandlungs-
worte itber ihn spreche, ihn mehr und mehr zu einer
hostia pura, hostia sancta, hostia immaculata mache und
ihn in stets inniger werdender Kommunion an Sich
binde und kette.

Wenn nun das der Priester ist, ein wahrer Ostiarier
des Gottestempels seiner eigenen Seele, und in redlich
sich anstrengendem Streben es immer mehr wird, dann
kann er gar nicht anders, als auch ein wahrer Ostiarier
seiner Gemeinde sein, die ja ein Abbild der Kirche von
Stein ist. Wie ein Cherub mit dem Flammenschwert



‘ 598 Braun, Ostiarier.

wird er vor seiner Gemeinde stehen, allem Bésen und
allen Bosen die Tur verschlieBen und den brillenden
Lowen, den reilenden Wolf und die -schleichende
Schlange nicht eindringen lassen, auch mit Einsatz seines
Lebens. Weit aber wird er die Tore dffnen allem Guten
und allen Guten, allen Engeln und Heiligen und Seligen
und der liechen Mutter Gottes und vor allem der Quelle
alles Guten und dem Koénig aller Engel und Heiligen,
dem Gottheiland.

Dann wird er auch ein wahrer Ostiarier der Kirche
aus Stein in seiner Pfarrei sein und in Wirklichkeit so
handeln, daB er einmal getrost Rechenschaft ablegen
kann iiber das, was mit den Kirchenschliisseln geéffnet
und verschlossen wird.

Die Schliissel sind das Symbol des Rechtes, der Ge-
walt und der Verwaltung iber jene Dinge, die durch
die Schlissel verwahrt werden. Die Schliisselitbergabe ist
darum auch das Symbol der Ubergabe des Rechfes, der
Gewalt und der Verwaltung dieser Dinge. Mit dem ern-
sten Symbol der Schliisseliibergabe und den sie beglei-
tenden Mahnworten und Gebeten iibergibt also der Bi-
schof dem Priester zu treuen Handen das Recht, die
Macht und die Verwaltung iiber die Kirche und alles,
was jzur Kirche gehért, und bindet ihm als zweite
Priesterpflicht auf seine Priesterseele: Priester des Herrn,
du itbe Recht und Gewalt und Verwaltung in und iiber
das Haus Gottes aus! Dul

Dem Priester iibergibt der Bischof die Schliissel zum
Hause Gottes, nicht hangt er sie an die Kirchentiir, daB
jedermann sie nehmen und damit aufschlieien kénne.
In geweihte Priesterhinde sind sie vom Bischof gelegt,
nicht in ungeweihte Laienhinde. Darum sind auch Recht,
Gewalt und Verwaltung in und iiber die Kirche nie und
nimmer Laien oder sonst einer weltlichen Instanz iiber-
geben. Darum darf auch der Priester die Schliissel nicht
aus seinen Handen in diese Hinde geben und ein Laien-
regiment in der Kirche weder zulassen noch dulden.
Laienregiment, weltliches Regiment in der Kirche ist
zwar eine immer wiederholte Forderung des grofien und
kleinen Casaropapismus, ist aber ein absolut heilands-
widriges Verlangen und Regiment. Geist vom Geiste des
Heilands ist nicht der Casaro apismus, sondern das
kirchliche Hirtenamt, also das Igirchenregiment. Zwar
kann man Kirche und Priester vergewaltigen, in den
kirchlichen Raum und religiésen Bereich gewaltsam ein-
brechen, die Kirchenglocken frevelnd und gewaltsam



Braun, Osliarier. 599

lauten, Kirchen gewaltsam niederreifien, Kirchengut ge-
waltsam rauben, wie RufBiland und Rotspanien, oder
trocken wegsteuern und so enteignen, wie Frankreich
vor zirka 30 Jahren mit seinen Kirchen- und Steuerge-
setzen. Aber wir wollen daran denken, daff das Tribunal
der Geschichte, das Gerechtigkeitsgefiihl jedes Menschen,
auch sogar ihr eigenes, und vor allem der ewige Richter
das als Vergewaltigung, Einbruch, Frevel und Raub be-
werten und benoten, nie aber als Tugendiibung preisen
und als Recht legitimieren werden.

Die Kirche aus Stein ist das Abbild der Kirche im
Himmel. Die Schliissel zur Kirche aus Stein sind darum
auch das Symbol der Schliissel zum Himmel. ,,Und dir
will ich die Schliissel des Himmelreiches tibergeben!™
Die Schliissel zum Himmel hat der Gottmensch dem
Simon-Petrus ibergeben, nicht dem Simon, Sohn des
Jonas; dem, zu dem Er sprach: ,Bis jetzt hiefest du
Simon, Sohn des Jonas, von jetzt an sollst du Petrus
heiBen und du bist Petrus, der Fels, und auf diesen Felsen
will ich meine Kirche bauen, und die Pforten der Holle
werden sie nicht uberwiltigen, und dir will ich die
Schliissel des Himmelreiches itbergeben.”

Simon, der Sohn des Jonas, ist sterblich und wird im
Jahre 67 vom Kreuz ins Grab sinken. Simon-Petrus aber,
der Felsenmann der Kirche und ,,Ostiarier” des Himmels,
muf unsterblich sein, weil ja nicht blo8 bis zum Jahre 67,
dem Todesjahre des Simon-Petrus, Menschen die Stinden-
banden gelést und der Himmel aufgeschlossen werden
muB, sondern bis zur letzten Sekunde des letzten Erden-
jahres. Der Mensch Petrus stirbt, aber das Amt Petri mit
der dreifachen Funktion des obersten Lehramtes, Priester-
amtes und Hirtenamtes und damit als uniiberwindlicher
Fels des Glaubens und der Kirche und als von Gott be-

riindetes Ostiariat des Himmels bleibt lebendig bis zur
‘ndzeit der Erdenzeit. Papsttum heift dieses unsterbliche
Amt, diese selbst von den Pforten der Holle nicht zu
itberwindende Institution und Instanz. Der Papst-Mensch,
der jeweilige Inhaber des Papstamtes, stirbt, das Papst-
Amt, das Papsttum bleibt bis zum Jiingsten Tag.

Der Papst besitzt die Fiille des Lehr-, Priester- und
Hirtenamtes. Durch den rechtméBig geweihten und mit
ihm verbundenen Bischof nun iibertragt der Papst denen,
die durch die Priesterweihe Anteil erhielten an seinem
Hohepriestertum, einen Teil seiner Lehr- und Hirtenge-
walt durch die Verleihung der Jurisdiktionsgewalt. Da-
mit macht er, der summus Ostiarius et Clavicularius, uns



600 Braun, Ostiarier.

zu seinen Kooperatoren mit der Vollmacht: ,,Was ihr auf
Erden losen werdet, wird auch im Himmel geloset sein®,
aber auch mit dem ewigkeitsernsten Befehl: ,,Handelt so,
daBl ihr einmal Rechenschaft ablegen koénnt iiber das,
was ihr loset und bhindet, 6finet und verschliefit!*

Darum lautet unsere dritte Priesterpflicht als Ostia-
rier: Du, Priester des Herrn, uns hat der Herr die
Schliissel zum Himmelreich iihergeben und nur uns, dem
Hohenpriester, dem Papst, souverin und in Fiille, den
Bischofen und Priestern. Die Teilnahme daran durch
Verleihung der Jurisdiktionsgewalt von Seite des Papstes
und in Abhangigkeit von ihm! Darum erkennen wir
unsere Pflicht: Wenn der Herr nur uns die Schliissel
zum Himmelreich iibergab, dann erwartet Er auch von
uns, daf} wir den Menschen auch die Tir zum Himmel
6ffnen, und wehe uns, wenn durch unsere Schuld Men-
schen der Himmel verschlossen bleibt: ,,Von deiner Hand
werde ich ihre Seele fordern® (cfr. Ez 3, 17 ff.). Darum
werden wir Priester, nachdem unser Ostiariat durch das
sacramentum sacerdotii auch noch die sakramentale
Kronung, Weihe, Verpflichtung und Gnade erhalten, voll
verantwortungsbewulitem Eifer, voll Treue und Gewissen-
haftigkeit unseres Amtes als Kooperatoren des obersten
Schliisselinhabers, des Papstes, walten und den Men-
schen, die guten Willens sind, die Tiire zum Himmel
offnen, indem wir ihnen die Tire zum Glauben, die
Tiren zur Kirche und ihren gottlichen Reichtiimern, die
Beichtstuhltiiren und die Tabernakeltiiren weit, weit
offnen.

Die vierte Priesterpflicht bindet der Bischof mit dem
ernsten Symbol der Schliisselitbergabe und den sie be-
gleitenden Mahnworten und Gebeten auf die Priester-
seele: Sei ein wachsamer Kirchenpfértner, sei ein auf-
merksamer - Kirchenhiiter, sei' ein sorgsamer Kirchen-
verwalter!

Sei ein wachsamer Kirchenpfértner, der allen, die
guten Willens sind, die Kirche 6ffnet, allem hésen Willen
aber und jeglichem Unfug verschlieSt.

Sei ein wachsamer Kirchenpfértner, der die Zeit und
ihre Zeichen nicht verschliaft und verduselt, sondern
wachen Auges sie sicht und wachen Sinnes erkennt.

Unsere Zeit hat viele Siinden, die trostloseste ist ihre
Weltsucht. Unsere Zeit hat aber auch viele Tugenden,
eine der trostvollsten ist: sie sucht nach Gott, sie bittet
zumal den modernen Priester mit stummen und mit lau-
ten Worten: Zeig’ uns doch Gott! Fithre uns doch zu



Braun, Ostiarier. 601

Thm! Offne uns doch den Zugang zu Ihm! Und dieses
Suchen nach Gott und Bitten um Gott wird — seien avir
davon iiberzeugt und riisten wir uns darauf — immer
mehr ein brennendes Heimweh und Sehnen nach Gott,
je mehr die Gotzin Welt die Menschen mit Schlangen
und die Gotzin Technik mit Skorpionen und der Gotze
Mensch sie mit beiden schligt. Wer die Hand am Puls
der Zeit hat, fithlt jetzt schon in den Schépfern und An-
hetern dieser drei Gotter ein Zittern und Beben vor
ihren eigenen Gottergebilden. Denn mit erwachendem
und wachsendem Entsetzen erkennen diese, dal} diese
Drei wie der Gotze Moloch sind, der die Menschen nicht
begliickt, sondern frifit, der nicht ein Gott des Lebens,
sondern des Todes ist, nicht der Bringer des Himmels
auf Erden, sondern der Holle auf Erden. Und dieses
Entsetzen wird um so grofier, je mehr diese Drei die
Menschen nach Zahl und Brutalitit tyrannisieren; um so
bewuBter und vollkommener aber dann auch das Sich-
abwenden von und das Fliehen vor solchen Gottern und
ihrer Holle und das Fliechen nach dem wahren Gott und
seinem Heil, der Brot gibt statt Steine und Fisch statt
Schlangen; der vor allem schon vor 1900 Jahren gab und
in jeder heiligen Kommunion neu gibt jenen ichthys, der
nur deshalb den Inhalt des letzten Buchstabens dieses
Arkanwortes ichthys (,,s* gleich soter) vollendet ver-
wirklichen konnte, weil Er wahrhaft, wirklich und we-
sentlich das ist, was die vorausgehenden Buchstaben be-
deuten, namlich der Jesous Christos theou hyios. Die
Situation der Menschen mufB so hoffnungslos und trost-
los, so verzweifelt und voll Entsetzen tber ihr Gebilde
werden, daf sie sozusagen seelisch das Jahr 1 vor Christi
Geburt schreiben und den Sehnsuchtsruf zum Himmel
schreien: ,,Tauet Himmel den Gerechten, Wolken regnet
Ihn herab!“ Viele schreiben, wie es scheint, erst das Jahr
200 oder 300 vor Christus, aber viele schon das Jahr 1
und die Weisen haben den Stern schon erblickt, folgen
ihm und sind auf dem Weg nach Bethlehem.

Rebus sic stantibus wird der Priester als Ostiarier
nach dem Herzen Gottes ein wachsamer Pfortner sein,
der die Zeichen der Zeit sieht und versteht, und wird sich
fahig und bereit halten, den Suchenden und Sehnenden
und Rufenden den Weg zur Kirche und damit zum wah-
ren Gott zu zeigen, die Tiire zu 6ffnen und als Boten
Gottes — Eilboten Gottes nennt Ignatius Martyr in seiner
Bitte an Polykarp die anfangs auch Cursores genannten
Ostiarier — ihnen die Frohbotschaft zu bringen: ,,Fiirch-



602 Braun, Ostiarier.

tet euch nicht! Denn seht, ich verkiinde euch eine groBe
Freude: Jesum Christum, unsern Herrn und Gott, den
Heiland der Welt, das Heil der Welt, das allem Volk zu-
teil werden soll!* So wird er sprechen, sei es in ver-
stehender Aussprache unter vier Augen, sei es durch das
Apostolat der guten Presse und des guten Buches, sei es
in wohliiberlegter Predigt des Wortes und noch mehr in
der wohlgeiibten Predigt des guten Beispiels, und so
ihnen den Weg zu Gott bereiten und die Tiire zu Gott
offnen.

Sei ein aufmerksamer Kirchenwdchter! Hab’ ein
gutes Augenmerk auf die Kirche, auf das Sanctissimum,
auf die heiligen Gefalle und wache sorgfiltig tiber all das.
Sorge, daBl es denen, die bosen Willens in die Kirche
kommen und deren Eintritt du nicht verhindern kannst,
nicht wohl ist in der Kirche und sie entweder heilsam
beschdmt anderen Sinnes werden und sich reumiitig be-
kehren oder zuschanden geworden abziehen. Hab’ ein
wachsames Auge auf die Sicherheit des Sanctissimums,
auf einen guten baulichen Zustand der Kirche, auf Rein-
lichkeit und Sauberkeit des Kirchenraumes, der Kirchen-
gelafle, des Baptisteriums, Sacrariums und Tabernakels,
der Kelche und Kelchgarnitur, der priesterlichen Gewin-
der und des Altarlinnens und iberhaupt alles dessen,
was zum mysterium tremendum der Eucharistie und
ihrer Feier in Beziehung steht. Trage Sorge fur pimnkt-
lichen Beginn des Gottesdienstes, firr piinktliches Er-
scheinen zur Spendung der Taufe oder Trauungsvor-
nahme, fir pinktliches Erscheinen und geduldiges Aus-
harren im Beichtstuhl. Trage Sorge fiir ehrerbietiges Be-
tragen der Glaubigen in der Kirche, der Kleinen in den
Kinderbénken, der Groflen im Kirchenschiff, zumal auf
der Empore und im Glockenhaus. Trage Sorge fiir die
Heranbildung richtiger Ministranten, fir wirdige und
andéchtige Ausitbung ihres Ministrantendienstes. Trage
Sorge fur wiirdigen Schmuck, wiirdige Musik und wiir-
dige Kunst! Behiite die Kirche vor unwiirdigem Schmuck
(Papier- und Glasblumen!), halte fern aus ihr unwiirdige
Musik, die mehr lirmt und tanzt als betet. Sei aber kein
Liturgie-Fanatiker, der nur Choral singt und Gemein-
schaftsmessen hilt, der den Schott als das einzig Richtige
postuliert und das Beten in der Ichform oder das Beten
des Rosenkranzes (er lese doch die herrlichen Rosen-
kranzenzykliken Leos XIIL und die herrliche Rosenkranz-
enzyklika Pius’ XL!) wiahrend der heiligen Messe zum
abusus degradiert, die polyphonen und Instrumental-



Braun, Ostiarier. 603

Messen, auch die kirchlich wiirdigen sowie unsere prach-
tigen, kraftvollen, gehaltvollen, gemiitsinnigen und tief-
sinnigen deutschen Mefigesinge und Kirchenlieder per-
horresziert. Ein solcher Fanatiker sei nicht! LafBl nur
auch deine Pfarrkinder einmal, und nicht nur einmal,
sondern oft, beten und sich ausbeten, jedes fiir sich und
wie es ihm gerade ums Herz ist, 1al} sie auch aus ihrem
deutschen Herzen heraus in ihrer deutschen Sprache
singen, du bist damit in voller Harmonie mit der Theorie
und Praxis der Kirche und zumal des jetzigen Papstes,
die beide die volkische und psyvchologische Eigenart der
einzelnen Nationen in Liturgie und Kunst gelten lassen,
hegen und pflegen. Man soll auch die Kirche beim Dorfe
lassen, hier also beim deutschen Dorfe. Unwiirdiger
Kunst, die unsern Herrgott in der Anatomie und im
Korperbau schulmeistern und korrigieren zu miissen
glaubt, aus den Heiligen Zerrbilder und aus dem Heiland
eine Jammerfigur macht und das dann Kunst heilt, so-
wie dem Kitsch verschliefe die Kirche; wobei jedoch
nicht verschwiegen sein soll, dal der Deutsche, dessen
Art anscheinend das ,,ne quid nimis® und MaBhalten
nicht kennt, sondern ein Prinzip. eine Forderung bis auf
die Nadelspitze treibt, wieder einmal drauf und dran ist,
nicht weniges als Kitsch zu verdonnern und zu verbren-
nen, was andachtig und fromm ist und das schlichte un-
verbogene Volk andéichtig und fromm gemiitet.

Eine heilige Zier deines Gotteshauses sei du selber.
Deine Kniebeugungen und Kreuzzeichen, deine Haltung
und deine gefalteten Hinde, dein Reden und dein Beten,
all deine Gebarden, Handlungen und liturgischen Aktio-
nen sollen so voll Ehrfurcht und Andacht sein, dafi du
ein lebendiger Psalm und Zierde deiner Kirche bist zur
Ehre Gottes, zur Freude und Erbauung der Glaubigen.

Sei ein sorgsamer Kirchenverwalter! Verwalte
gut die geistige Kirche deiner Gemeinde. Driicke
nicht die seelischen, religiosen und moralischen Werte,
Hoch- und Hochstwerte im Kursstand deiner Pfarr-
kinder, entwerte sie nicht; wie man beides fertig bringt,
sagt die Geschichte manches nach Berufsauffassung und -
Berufserfilllung abgewirtschafteten Priesters, wenn auch
das Wort omne malum a clero in dieser apodiktischen
Verallgemeinerung nicht den Tatsachen entspricht. LaQ
auch Eiese Hoch- und Hochstwerte in deiner Pfarrei im
Kurs nicht driicken oder gar vollig entwerten durch
religiose und moralische Inflationisten, Deflationisten
und Nihilisten. Verwalte sorgsam und unbeugsam die



604 Braun, Osliarier.

geistige Kirche deiner Gemeinde und ihre Giiter! Ver-
walte auch sorgsam und unbeugsam die Kirche aus
Stein in deiner Gemeinde und ihre materiellen Giiter,
die sie rechtméaflig besitzt, weil sie dieselben rechtmafig
erhalten oder erworben hat. Allen Begierlichkeiten und
ungerechten Zugriffen gegeniiber wirst du unbeugsam
sein.

Sorgsamer und unbeugsamer Verwalter der Kirche
und des Kirchengutes mull der Priester als Ostiarier
sein . . ., jedoch kein Geizhals. Kein Geizhals gegeniiber
Gott und Gottesdienst; denn fiir Gott und Gottesdienst
ist nur das Beste gut genug. Kein Geizhals gegeniiber den
Menschen: er wird helfen, wo er kann. Einem Priester-
geizhals verzeiht das Volk nur schwer, und es hat recht.
Im Wappenschild des Priesters darf nicht der Hamster
stehen, sondern das liebliche, vom Heiland, ,,der Wohl-
taten spendend durch das Land ging”, auf sich selber
angewandte Bild von der Henne, die sich die Kérner vom
Munde abspart, um sie den hungernden Kichlein zu
geben. Der Priester hat beim Ostiariat die Schliissel nicht
dazu erhalten, dafl er das, womit er helfen kénnte und
solllte, schén verschliefe, und so seine Hand die ,,Tote
Hand“ wiirde, sondern daf er es 6ffne und mit freigebi-
ger Hand den Bediirftigen spende und so seine Hand zur
lebendigen, helfenden Hand mache. Im Ganzen geschaut,
erfilllt auch der Klerus diese seine Ostiarierpflicht, manch-
mal sogar in geradezu heroischem Mafl, wenn es auch
nicht so an die Offentlichkeit kommt, weil eben Priester
und Kléster ihre Wohltaten nicht mit der grofien Glocke
auslauten, sondern sie so spenden, dafl der Nachbar zur
Linken nicht erfahrt, was der Nachbar zur Rechten vom
Pfarrhaus oder Kloster erhilt.

Jedoch sei gewissen Forderungen und Behauptungen
gegenitber, die das Abc des Christentums mit dem N
oder gar erst mit dem Z beginnen und das Zweit-, Dritt-
oder Letztrangige an die erste Stelle setzen, folgende
Zurechtweisung gestattet: Der Stifter des Christentums —
und als solcher ist er auch der einzig zustindige und
kompetente FErklidrer, was Christentum ist und was es
soll —, der Gottmensch Jesus Christus, hat folgende Rang-
ordnung aufgestellt: Erstes und gréfites Gebot ist: Du
sollst den Herrn, deinen Gott lieben aus deinem ganzen
Herzen, aus deiner ganzen Seele, aus deinem ganzen Ge-
mite und aus allen deinen Kréften, also mit deiner gan-
zen Totalitat. Darnach kommt erst: Du sollst deinen Néch-
sten lieben wie dich selbst! Erstes und wichtigstes Gebot



Braun, Ostiarier. 605

ist also die Gottesliebe aus und mit der ganzen Totalitat
des Menschen; an zweiter Stelle folgt die wohlgeordnete
Selbstliebe und erst an dritter Stelle die Néachstenliebe.
Das ist das wahre Christentum und die wahre christliche
Rangordnung, wie sie der gottliche Stifter und darum
allein zustandige Erklarer des Christentums, Christus, der
Gottessohn, statuiert, und nach der er uns einmal richtet.
Darum ist auch der Dienst und das Christentum eines
Priesters in erster Linie nicht der Dienst eines Wohl-
fahrtsamtes, sondern zu allererst der Dienst am ersten
und grofiten Gebot, an der Gottesliebe. Gewily sind wir
grof, wenn wir dem Elend und Hunger zu Hilfe kom-
men, aber grofier sind wir, wenn wir den Menschen den
wahren Gottesglauben, die wahre Gottesliebe und das
gottliche Leben geben, verirrten Siindern Verzeihung und
die heiligmachende Gnade vermitteln und diesen und
jenen den Himmel o6finen; freilich am grofiten ist, wer
beides tut in der rechten Rangordnung und in der rech-
ten Absicht.

,,Gehet hinaus in alle Welt und predigt das Evan-
gelium und lehret sie alles halten, was ich euch geboten
habe, und taufet sie und laBt ihnen die Stinden nach und
bringt ihnen die Gnade und bringt sie in den Himmell®
Das ist unsere erste und Hauptmission, und sie ist auch
auf Erden schon des Lohnes wert, denn auch der Arbei-
ter im Weinberg oder Steinbruch des Herrn ist seines
Lohnes und Unterhaltes von Seite der Menschen wert, an
deren Seelen und Seelenheil er arbeitet. Unsere Wohl-
titigkeit kann dann dieser unserer ersten und Hauptmis-
sion als Empfehlung und Wegbereiterin dienen, wobei sie
jedoch keine mehr oder weniger feine Proselytenmacherei
im Schilde fithren soll, sondern im Armen und Hilfs-
bediirftigen, gleich welcher Religion oder Weltanschau-
ung er angehort, zu allererst den Bruder in Christo sehen
mufl, ja Christus selber, gemél seinem Wort: ,,Was ihr
dem Geringsten tut, mir habt ihr es getan.* Denn nur so,
nur so wird dann die Wohltatigkeit auch den Mut und
die Kraft und die Liebe aufbringen, auch dem héflich-
sten, ekelhaftesten, ansteckendsten, [ir »praktische”
Werte schaffende Arbeit wertlosesten und unbrauchbar-
sten und verworfensten Menschen noch zu helfen, um
ihn zu einem Kinde Gottes, Erben und Burger des Him-
melreiches zu machen. Ministri et dispensatores, Diener
und Austeiler der Gottesgnaden und der Gottesschétze
sind wir, Briider, lafit es uns sein immer und iiberall, und
immer und iberall zuerst und als erhabenste Haupt-
mission!



606 Eder, Confessiones des heiligen Augustinus.

Das sind so ein paar zeitnahe, aber auch ewigkeits-
ernste Gedanken zur ersten Weihestufe des Priesters zum
Ostiariat, und zum Thema: Der katholische Priester als
Ostiarier.

Es ist eine tiefe und fiir uns Priester, die wir ein
zweiter Christus sein sollen, iiberaus fruchtbare Auffas-
sung alter Schriftsteller, daBl Christus, der Hohepriester,
in seinem Leben die Amter aller Weihen ausgeiibt hat;
also auch das Amt des Ostiariers. Ostiarier war er, als er
den Tempel reinigte, die Kaufer und Verkiufer hinaus-
trieb und die darob ihn zur Rede stellenden Pharisier
zuschanden machte, wie er auch sonst diese ihn und
seine Predigt aushorchenden Heuchler beschamte und
entlarvte. Das war er, da er die Teufel aus den Menschen
trieb und den Tempel ihres Leibes und ihrer Seele wic-
der herstellte und reinigte. Das war er, da -er sprach:
»Ich bin die Tire.“ Das war er, da er am blutigen Kar-
freitag des Jahres 33 mit dem wehereichen Schliissel sei-
nes Kreuzes den Himmel uns erschlof, die Reichtiimer
seiner Gnade uns verdiente, in den Sakramenten nieder-
legte und sie da immerfort austeilt. Das war und ist er
bis zur Endzeit der Erdenzeit in dem grofherrlichen
Sinne, in welchem die vierte unter den wunderbaren
O-Antiphonen vor Weihnachten ihn sieht und besingt:
,»0 Clavis David, qui aperis, et nemo claudit; claudit, et
nemo aperit: Veni, et educ de domo carceris, -sedentem
in tenebris et umbra mortis.*

Priester des Herrn, ein zweiter Christus, so sei es
auch du!

Eigenart und Gloubwiirdigkeit der Confessiones des
heiligen Augustinus.

Vortrag in der Historischen Sektion der Leogesellschait
in Wien am 23. Februar 1938.

Von DDr Karl Eder, Linz a. D.

I

Der Gottesstaat des Augustinus bildet die geistige
Grundlage des Mittelalters, die Philoso phie und Theologie
dieses hochragenden Denkers beschaftigt bis heute die
Horséle der Hochschulen, ihre tiefgehenden und weitaus-
strahlenden Wirkungen sind in den Annalen der Geistes-
und Kirchengeschichte verzeichnet und wurden Jahr fir
Jahr weiter eingetragen. Mitten unter uns aber steht



