Danzer, Wochentage in der Liturgie. 637

naht. Nun sollst du deinen verkehrten Eigenwillen haben,
aber zu deinem Verderben, weil ,,vor deinen Augen ver-
borgen ist, was dir zum Frieden dient” (Lk 19, 42). Ich
wollte dir den herben Schmerz deines unbefugten Vor-
auswissens ersparen; jetzt fiigst du ihn dir selber zu. Dein
ertrotztes Wissen verwandelst du in wirkliches Unbheil.
Deine Autosuggestion ist das Schmerzensschwert, in das
du dich selber stiirzest, dein Aberglaube an die Todes-
wahrsagung ist dein wirklicher Tod!

., Wirf deine Sorge auf den Herrn, und er wird dich
erhalten, wird ewig nicht wanken lassen den Gerechten™
(Ps 54, 23), hat schon im unvollkommenen Alten Bund
der heilige Sanger gepredigt. Im vollendeten Neuen Gna-
denbund aber ist der lebendige Gott zum Stern und Kern
des ihm véllig hingegebenen und vertrauenden Lebens in
der Nachfolge Christi geworden. Das echte Gotteskind
weifp genug, da es weill: ,,Komme, was kommen mag,
Sonnenschein, Wetterschlag, Ist mir’s auch unbekannt,
Ich steh’ in Gottes Hand.” — Mehr braucht es nicht zu
wissen und will es gar nicht wissen; es braucht nur zu
wollen: ,In allem geschehe an mir jederzeit Gottes hei-
ligster Wille!*

Die Wochentuoe in fhrer Iiturgischen Bedeutung.
Von P. Beda Danzer O. S. B., St. Ottilien, Oberbayern.

1. Der Montag als Tag der Armen Seelen.

Alkuin, der Reformator der friankischen Kirche im
Reiche Karls des Groflen, schickte den Monchen von
St. Vedast und Fulda MeBformulare zu, die mit Aus-
nahme der Messen zu Ehren des heiligen Bonifatius und
des heiligen Vedastus aus einem Missale von Tours stam-
men, ,,damit sie so fiir die einzelnen Wochentage Vor-
lagen fiir ihre Gebete hitten®. Darunter befindet sich
schon eine Messe ,.pro fratribus de hoc saeculo receden-
tibus®, die Vorliuferin unserer Missa quotidiana pro
defunctis. Jedoch ist diese Messe noch auf keinen be-
stimmten Wochentag festgelegt. Dies geschieht im ,Liber
sacramentorum®, der zu Unrecht Alkuin zugeschrieben
wird. Eine Messe fiir die Verstorbenen findet sich aber
nicht. Erst in einem Fritzlarer Missale aus dem 14. Jahr-
hundert steht fiir den Montag die Messe fiir die Abgestor-
benen. Bei den Benediktinern bestand ja von Anfang an
eine rithrende Sorge fiir die Abgeschiedenen. Fiir den



638 Danzer, Wochentage in der Liturgie.

westlichen Teil des Reiches aber bezeugt die ,,Explicatio
divini officii“ des Pariser Theologen Johannes Beleth,
zwischen 1182 und 1190 geschrieben, dafi dort im 12. Jahr-
hundert schon am Montag die Messe fiir die Verstor-
benen im Gebrauche war. Daneben war auch die Messe
zu Ehren der heiligen Engel angegeben mit der merk-
wiirdigen Begrindung, damit man ihre Hilfe fiur die
Armen Seelen gewinne. Damit ist praktisch diese Messe
auch eine Messe fir die Verstorbenen.

Wie kommt nun gerade der Montag zu dieser litur-
gischen Bedeutung? Der Vater dieses Gedankens ist der
Aberglaube, ein uralter Volksglaube, der theologisch vél-
lig unhaltbar und unrichtig ist, aber unausrottbar in der
Volksseele verwurzelt ist. Der um 410 verstorbene christ-
liche Dichter Prudentius singt in seinem Jubellied auf
das neue Licht des Karsamstages (Cathemerinon V. v.
125 ss. Migne P. L. 89, 827):

»ount et spiritibus saepe nocentibus
Poenarum celebres sub Styge feriae
Illa nocte, sacer qua rediit Deus
Stagnis ad superos ex Acheronticis . . .
Marcent suppliciis Tartara mitibus,
Exsultatque sui carceris otio
Umbrarum populus, liber ab ignibus,
Nec fervent solito flumina sulphure.*

Das heiflit: Auch die Geister der Unterwelt, die oft
(den Menschen? Schaden zufiigen, haben fréhliche Ferien
von ihren Qualen in der Nacht, in der der heilige Gott
aus der Schattenwelt zum Himmel zuriickkehrte . . .
(153). Schwach wird selbst der Tartarus auf die from-
men Bitten hin und aufjubelt iiber die Ruhe von seiner
Kerkerhaft das Volk der Schatten, frei von Feuersqualen;
und auch die Flisse glithen nicht mehr wie sonst vom
Schwefel.

Dunkel ist der Rede Sinn wie auch das Offertorium
des Requiems. Es lafit sich auch nicht feststellen, ob
Prudentius hier seine personliche, auf jeden Fall irrige
Meinung ausspricht oder ob er aus einer anderen Quelle
geschopft hat. Sicher ist nur, daBl diese Stelle vom frii-
hen Mittelalter an bis auf Bellarmin (De purgatorio II,
18) bekampft worden ist, gleichviel ob sie von den Ver-
dammten in der Holle, fiir die man im Mittelalter sogar
heilige Messen lesen lie, oder von den Armen Seelen
des Fegfeuers verstanden wird. Das Volk hat sich, wie
wir aus Kapitel 3 der Rede des spateren Kardinals Petrus



Danzer, Wochentage in der Liturgie. 639

Damiani (f 1072) ,,Uber die Niederlegung der bischof-
lichen Wiirde* (Migne P. L. 145, col. 427) erfahren, schon
damals die Meinung zurechtgelegt, dal} die Armen Seelen
vom Vesper- oder Abendliduten des Samstags bis zum
Morgenlauten am Montag im Hinblick auf die Auferste-
hung des Herrn aus dem Fegfeuer auf die Erde entlas-
sen wiirden. Weil sie nun am Montag wieder dorthin
zuriickkehren mifiten, miifte auch besonders fiir sie
gebetet werden. Das war nicht blof Volksglaube, son-
dern auch die Meinung mancher gelehrter Theologen der
damaligen Zeit, z. B. des Dominikaners Vinzenz von
Beauvais (| 1264; vgl. Franz, Die Messe im MA., S. 145 f1.),
des Duranti (1. IV. 1., n. 28), der sich auf Petrus Damiani
stiitzt, und anderer. Von solchen Gedanken geleitet, ord-
nete die Synode von Apt bei Avignon 1365 fur jeden
Montag die Zelebration einer heiligen Messe fiir die Ver-
storbenen an (Hefele, Konziliengeschichte VI, 717). Nach
und nach schlich sich hinsichtlich der Votivmessen, auch
der Requiemmessen, groffe Willkir ein, die soweit ging,
daf man schon bei Lebzeiten fir sich Requiemsmessen,
besonders die sogenannten gregorianischen, lesen lief3,
ein Mifibrauch, gegen den schon Berthold von Regens-
burg (I, 137) kraftvoll auftrat.

Schon zweihundert Jahre vor der Synode von Apt
bestimmten aufler anderen Moénchsgewohnheiten die um
1100 fir die Bénediktinerkongregation der Vallombrosa-
ner von Abt Sturmi verfaliten Consuetudines, die sich
stark an die Cluniazensergewohnheiten anlehnen, daf
jeden Montag nach der Prim im Chore eine heilige Messe
fiir die Verstorbenen zu lesen sei. Um dieselbe Zeit er-
wéhnt Petrus Damiani fiir Montag eine heilige Messe zu
den Engeln fir die Armen Seelen. Die Generalrubriken
(V. 2) des monastischen Missale gestatten, bezw. schrei-
ben heute noch diese Messe vor, selbst an den Montagen
der Advents- und Fastenzeit, in der andere Votivmessen
nicht gelesen werden diirfen. Soviel iber die Montags-
messe zugunsten der Armen Seelen.

Die Kirche nahm den Brauch auf und stattete ihn
sogar mit Ablassen aus. Die Priester, welche den helden-
miitigen Liebesakt erwecken, haben ohne weiteres jeden
Montag, nach den Preces et pia opera, 1938, p. 439, jeden
Tag das personliche Altarprivileg, wenn sie die hei-
lige Messe fiir einen Verstorbenen lesen. Ex caritate
sicher, wohl auch ex justitia ist der Priester gehalten,
das auch dem betreffenden Verstorbenen, fiir den er ein
Stipendium fiir eine Montagsmesse erhalten hat, zuzu-



640 Danzer, Wochentage in der Liturgie.

wenden. Die Glaubigen, die Montags einer heiligen Messe
beiwohnen und sie im heldenmiitigen Liebesakt fir die
Armen Seelen aufopfern, gewinnen einen vollkommenen
Ablaf fir die Verstorbenen (Preces et pia opera 1938,
p- 438, n. 547).

Mit diesem Glauben an die Sonntagsruhe der Armen
Seelen héngt ein im Altbayrischen und wohl auch in
anderen Gegenden noch geubter Brauch zusammen. Am
Montag nach der Frithmesse oder der Leute wegen am
Sonntag nach der Weihwasserweihe oder am Samstag
nach dem Abendrosenkranz geht der Priester mit schwar-
zer Stola, Vortragskreuz und Ministranten mit Weihwas-
ser und mit oder ohne Rauchfall um den Friedhof herum,
betet das Miserere und sprengt Weihwasser auf die
Graber. Wo der Friedhof von der Kirche getrennt ist,
geht der Geistliche nur ins Beinhaus beim Kirchenportal
oder es werden so in der Kirche ein oder mehrere Vater-
unser fiir die Armen Seelen gebetet. In einer Handschrift
aus dem 15. Jahrhundert ist dieser Graberumgang be-
reits als kirchliche Vorschrift bezeichnet. Far die Bam-
berger Erzdiézese liegt eine stattliche Anzahl von Zeug-
nissen und Stiftungen fir diesen Montagsiriedhoigang
vor, an dem sich die Mitglieder der Armenseelenbruder-
schaft beteiligten. In einer Handschrift aus dem 15. Jahr-
hundert wird erzahlt, daB bei diesem Umgang am Mon-
tag die Verstorbenen die Hinde aus den Grabern heraus-
gestreckt hatten, um einen Tropfen Weihwasser zu emp-
fangen. Als der Priester auf Geheil des Bischofes an
anderen Wochentagen den gleichen Umgang machte,
rithrte sich nichts.

Nach dem neuesten Ablaflverzeichnis (Preces . . .
kann durch den Friedhofsbesuch mit wenigstens men-
talem Gebet fiir die Verstorbenen ein Ablafl von 7 Jahren
nur fiir die Armen Seelen gewonnen werden (p. 438,
n, 546), in der Seelenoktav ein vollkommener unter den
gewohnlichen Bedingungen.

Wie weitgehend der Volksglaube in den Alltag ein-
greift, ergibt sich auch daraus, dafl der bekannte ,blaue
Montag” ebenfalls mit diesem Armen-Seelen-Ruhetag zu-
sammenhingt. In Siiddeutschland meint das Volk nam-
lich, daf} die Armen Seelen am Montag nicht schon beim
Morgenlauten, sondern erst dann, wenn der erste Mensch
an die Arbeit gehe, wieder ins Fegfeuer zuriick miifiten.
Daraus hat sich dann die Sitte gebildet, da der Montag-
vormittag noch als Halbfeiertag gehalten wurde. Die



Danzer, Wochentage in der Liturgie. 641

Steierméirker sind noch fréommer und halten gleich den
ganzen Montag arbeitsfrei (Zeitschr. f. Volkskunde VIII,
1898, 471). Nach wirklich katholischer Auffassung wire
aber den Armen Seelen durch Aufopferung des Tagewer-
kes besser geholfen. In den Kléstern hat man bis in
unsere Zeit herein am Montag zu den anderen Gebeten
noch das Totenoffizium gebetet, besonders in den Orden
mit Benediktinerregel (Bulletin de l'oeuvre expiatrice.
La Chapelle-Montligeon. 1921, S. 50, 98, 145, 218 fi.).

Noch ein anderer kirchlicher Brauch, das Armen-
scelenlduten nach dem Abendave, mufl erwithnt werden.
Heute findet es téglich statt. Das war aber nicht von
Anfang so. Urspriinglich wurden die Gliaubigen durch
Geldute in der Montagsnacht zum Gebete firr die Armen
Seelen aufgefordert, deren Leiden nun wieder beginne.
In Frankreich ging noch zu Beginn des verflossenen Jahr-
hunderts der ,.Clocheteur des trépassés”, der Armensee-
lenglockner, durch die Stidte, indem er mit einer Hand-
schelle lautete und rief: ,,Wachet auf, ihr Leute, die ihr
schlafet, und betet zu Gott fiir die Verstorbenen.” Der
1826 verstorbene Schriftsteller Le Marchangy erzihlt,
daB in manchen Provinzen eigens Gelder gesammelt wur-
den fiir diesen Zweck. Spiter wurde es auf den Montag- -
morgen verlegt (Kobler Andr., Katholisches Leben im
Mittelalter. Innsbruck 1887, I, 742). Unser Abendlauten
fur die Armen Seelen wurde in Rom erstmals 1609, in
Deutschland 1619 eingefiihrt.

Aus dem hier Gesagten erhellt wieder, wie wichtig
es wére, dal gerade von unserer Seite unser uralfes
latholisches Brauchtum noch mehr erforscht und, so-
weit moglich, wieder belebt werde. Fiir Zusammenhinge,
wie sie im Vorgehenden ausgefithrt wurden, hat auch
das Volk noch williges Gehér, ganz abgesehen davon,
dafi das Ganze guten Stoff zur Armenseelenpredigt, noch
mehr aber zur Brauchtumspredigt bietet, die sich doch
bald ein Biirgerrecht in der Homiletik erobern wird.

2. Der Dienstag.

Der Anfang der sogenannten Votivmessen ist in dem
aus dem Ende des 5. Jahrhunderts stammenden . Leo-
nianum® zu sehen, soferne man unter Votivmessen nicht
vollstindige MeBformulare versteht, wie sie unsere heu-
tigen Missalien enthalten, sondern ‘Privatgebete, die
einem MelBformular in einer bestimmten Intention ein-
gefiigt wurden. Gegen Ende des 9. Jahrhunderts kamen
dann WochenvotivmeBformulare auf, die erstmals im

»Theol.-prakt. Quartalschrift.” IV. 1938, 41



642 Danzer, Wochentage in der Liturgie.

,Liber sacramentorum® (Migne, P. L. 101, 445) aus dem
10. Jahrhundert auf bestimmte Tage festgelegt wurden.
Fiir den Dienstag lesen wir dort: ad postulandum an-
gelica suffragia, also die auch heute noch mit dem ein-
facheren ,De angelis“ bezeichnete Votivmesse fiir den
Dienstag. Aber erst Pius V. bestimmte endgultig diese
Messe fir den Dienstag; vor ihm herrschte in der Zutei-
lung der einzelnen Formulare keine Einheit. So hat der
.Micrologus de ecclesiasticis observationibus® (c. 60), der
dem Blasianer Monche Bernold von Konstanz (1 1100)
zugeschrieben wird, fiir den Dienstag ,,De Spiritu sancto”
und ,,De angelis“ fir den Donnerstag. Durandus (IV, 1,
n. 28) schlieBt sich ihm an. Der Grund dieser Zuteilung
ist ein rein auBerlicher. Man hatte vielfach bisher am
Sonntag, ‘auch als dieser schon eigene Formulare besal,
,De Trinitate” gelesen. Das stiel die Liturgiker des 11.
und 12. Jahrhunderts. So wurde denn am Sonntag das
eigene Formular gelesen und die Messe .,.De Trinitate*
auf den Montag verschoben. Nun wurden aber am Mon-
tag schon seit alter Zeit die heiligen Engel besonders ver-
ehrt, weil sie nach ihrer Erschaffung am Sonntag am
Montag in der Gnade befestigt worden seien. So mublte
diese Messe auf den Dienstag verschoben werden. (Vgl.
die gediegene Dissertation von Dr P. Adalbert Klaus
0. F. M., Ursprung und Verbreitung der Dreifaltigkeits-
messe. Werl, Westfal. Franziskusdruckerei. 1938.
S. 148 ff.)

Mit dem Aufkommen der Votivmessen zu bestimm-
ten Heiligen mufiten sich die heiligen Engel seit dem
14. Jahrhundert mit der heiligen Anna, dem heiligen
Antonius, Benedikt und Dominikus in den Dienstag tei-
len. Der Kult der heiligen Anna kam zunachst in
Deutschland im 13. Jahrhundert in der Form von Bru-
derschaften zum Ausdruck. 1378 gestattete ihn Papst
Urban VI. Der gelehrte Benediktinerabt Trithemius (vgl.
Kleinschmidt, Die heilige Anna, 1930, S. 150) und andere
forderten ihn kraftig, und so finden sich seit dem
15. Jahrhundert MeBformularien zu Ehren dieser Hei-
ligen, wobei meist noch die ganze ,heilige Verwandt-
schaft miteinbezogen wurde. Trithemius berichtet uns
auch, warum der Dienstag besonders der Verehrung der
heiligen Anna geweiht sei; sie sei an einem Dienstag ge-
boren und gestorben. Er kennt auch schon die Sitte, an
diesem Tage ihr zu Ehren Amter zu singen. Von Deutsch-
land breitete sich diese Andacht nach den Niederlanden
aus, wo sie sich an manchen Orten sehr glanzend ge-



Danzer, Wochentage in der Liturgie. 643

staltet, dann nach Frankreich und Italien. In Rom setzte
man zu Ehren der heiligen Anna jeden ersten Dienstag
im Monat das Allerheiligste aus. Die neun Dienstag-
messen wurden nicht so sehr wegen der Vorliebe der
Kirche fiir ungerade Zahlen (noch dazu das Quadrat
von 3), sondern wegen der neun Monate, die sie die
Gottesgebarerin in ihrem SchoBe trug, gewihlt. Das
Barock hatte, wie die Frithgeschichte, fiir solche Intimi-
titen Sinn. Seit 1912 ist die Andacht der neun Dienstage
vor dem Feste der Heiligen (26. Juli) mit Abléssen be-
reichert (Preces . . . p. 347, n. 455).

Der heilige Antonius wird am Dienstag aus dem-
selben Grunde besonders verehrt wie die heilige Anna.
Sein Kult setzte schon etliche Jahrzehnte nach seinem
Hinscheiden ein; seinen Hohepunkt erreichte er im
14. und 15. Jahrhundert. Die Andacht der neun
Dienstage, deren Zahl ebenfalls durch das Verweilen
des Heiligen im Mutterschof begrindet ist, war dm
17. Jahrhundert weit verbreitet. In einem Gebetbuch
von 1675 heifit es, eine Frau aus Bologna, deren Ehe
22 Jahre lang kinderlos geblieben sei, habe vom Heili-
gen die VerheiBung erhalten, daf ihr Herzenswunsch
nach Abhaltung der Andacht der neun Dienstage erfailt
wiirde. Die Andacht verbreitete sich sehr rasch und
wurde 1751 von Papst Benedikt XIV. mit einem voll-
kommenen Ablafi ausgezeichnet. — Daneben gibt es
eine vielleicht noch weiter verbreitete Andacht der drei-
zehn Dienstage. Die Veranlassung dazu habe das be-
kannte Responsorium gegeben: ,Si° quaeris miracula®,
in dem dreizehn Noéte aufgezahlt werden, in denen der
Heilige vorzugsweise hilft. Das Responsorium wurde dem
heiligen Bonaventura zugeschrieben, findet sich aber
schon in einem 15 Jahre éalteren Brevier. Es erfreute
sich groBer Beliebtheit und ist mit Ablassen bedacht
worden. Die Andacht der dreizehn Dienstage oder Sonn-
tage erhielt von Papst Leo XIIL im Jahre 1898 einen
vollkommenen Ablafi bewilligt (Preces... p. 382, n. 490).

Die Benediktiner lesen an freien Dienstagen gerne
die Votivmesse zu ihrem heiligen Ordensstifter, der an
einem Dienstag gestorben sein soll, und beten das Votiv-
offizium. Obwohl schon das Gelasianum und das von
Mabillon entdeckte, etwas altere Missale von Bobbio
und das von Karl dem Grofien fir das ganze Franken-
reich vorgeschriebene Gregorianum den heiligen Bene-
dikt zusammen mit dem heiligen Hieronymus im Com-
municantes nennen, so stammen die einzelnen Teile der

41*



644 Danzer, Wochentage in der Liturgie.

Festmesse doch erst aus dem 15. und 16, Jahrhundert,
die Prifation gar erst aus dem 18. So ist auch die Votiv-
messe des Heiligen jungen Datums. Immerhin wird im
Kapitel 30 der aus dem Ende des 13. Jahrhunderts
stammenden ,,Consuetudines Sublacenses® fir den Miti-
woch eine heilige Messe zu Ehren des heiligen Benedikt
vorgeschrieben, nachdem der Dienstag den heiligen
Engeln und der Montag der heiligen Scholastika vorbe-
halten ist. Der erste Druck des Votivoffiziums zum heili-
gen Benedikt am Dienstag erschien 1621 bei Juntas in
Venedig. Nachdem die Ritenkongregation durch Dekret
vom 12. November 1636 das Offizium gutgeheiBlen hatte,
kamen Sonderdrucke desselben heraus, u. zw. 1637 in
Wien (32°, 54 S.), 1640 und 1648 in Salzburg (8°, 53 S.)
und endlich 1655 noch in Kéln. Von da an ist es dann
in die Brevierausgaben eingegangen.

Die Dominikaner verehrten ihren heiligen Ordens-
stifter besonders an den fiinfzehn, seinem Feste voraus-
gehenden Dienstagen, die aber seit 1915 das ganze Jahr
hindurch gehalten werden kénnen. Die Beziehung zu
den Rosenkranzgesetzchen liegt auf der Hand. Seit 1915
ist auf diese Ubung ebenfalls ein vollkommener Ablaf
gewihrt (Preces p. %93, n. 501).

3. Der Mittwoch.

Als der ,Liber sacramentorum® gegen Ende des
10. Jahrhunderts den einzelnen Wochentagen be-
slimmte Votivinessen zuwies, bekam der Mittwoch das
Formular ,,De sancta sapientia“ und ,,Ad postulandam
humilitatem®. Der ein Jahrhundert spiater entstandene
»Micrologus* nennt fir Mittwoch das Formular ,.De
caritate”. Beleth, der gegen Ende des 12. Jahrhunderts
eine ,Explicatio divini officii* geschrieben hat, und ita-
lienische Missalien fithren die gleiche Messe an, withrend
andere ,,De Spiritu sancto” oder ,,De peccatis® haben.
Seit dem 13. Jahrhundert begegnen wir auf diesem Ge-
biete grofer Willkiir seitens der einzelnen Priester. Ein
eigenes MefBformular zu Ehren des heiligen Joseph
contra infamiam malorum hominum begegnet uns in
einem Passauer Missale aus dem 14. Jahrhundert, aber
es war nicht an den Mittwoch gebunden. Das Stift
St. Florian, die Di6zesen Augsburg und Freising nahmen
im 15. Jahrhundert ebenfalls das Fest des Heiligen in
ihre Missalien auf, wihrend andere bis ins 17. Jahr-
hundert damit warteten. Erst das Missale Benedikts XV.
legte im Jahre 1920 neben der Votivmesse zu den beiden



Danzer, Wochentage in der Liturgie. 2 645

Apostelfiirsten auch die zu Ehren des heiligen Joseph fiir
den Mittwoch fest, wobei es einem in der neueren Zeit
aufgekommenen Brauch folgte, am Mittwoch den heili-
gen Joseph besonders zu verehren. Neuestens wurde ein
vollkommener Ablaf} fiir beliebige Gebete unter den ge-
wohnlichen Bedingungen fiir diesen Tag gewéhrt (Preces
p. 323).

4. Der Donnerstag.

Da haben wir ganz bedenklich unsere Haupter ge-
schiittelt, als wir erstmals vernahmen, dali der Donners-
tag in der Kirche der ersten sieben Jahrhunderte liturgie-
los war. Der Donnerstag, der schon in der germanischen
Vorzeit bei den Skandinaviern dem Donar, bei den Ger-
manen dem Wodan geheiligt war; ja, der den Namen
von Donar hat und mit einem reichen heidnischen
Brauchtum umgeben ist; der Donnerstag, der uns
schon als Kindern als Tag des heiligsten Sakramentes
und als Tag der Todesangst des Herrn teuer war, dieser
Donnerstag sollte gerade in den Zeiten, die diesen Ereig-
nissen noch verhaltnisméfBig nahe standen, ohne gottes-
dienstliche Feier gewesen sein? Und doch war dem so,
wie das Missale heute noch ausweist. Alle Tage der
Fastenzeit haben eigene Meflfformulare, nur an den Don-
nerstagen wurden durch Papst Gregor II. (1 731) die
heutigen Formulare aus Stiicken anderer Messen zu-
sammengesetzt.

Als dann in der ersten Halfte des 9. Jahrhun-
derts auf frankischem Boden die Wochenvotivmessen
aufkamen, hatte selbstverstiandlich auch der Donnerstag
ein ihm eigenes Formular. Alkuin, an dessen Namen sich
diese Neuerung kniipft, schickte um das Jahr 801 oder
802 unter Bezugnahme auf das Missale der Kirche von
Tours den Monchen von Fulda eine Liste von sieben
Votivmessen, die zwar nicht fiir die einzelnen Wochen-
tage festgelegt waren, aber doch eine gewisse Fixierung
in ihrer Reihenfolge nahelegen. Demgemal fiele auf den
Donnerstag ,.De suffragio angelico postulando®. Um die-
selbe Zeit, spatestens 804, schrieb Alkuin an die Ménche
von St. Vedast in Arras in derselben Angelegenheit. In
diesem Briefe trife unsere Votivmesse, wie sie der
Reihenfolge nach aufgefithrt sind, am Dienstag, wihrend
am Donnerstag jene zu Ehren des Patrones gelesen wer-
den sollte. Der Liber sacramentorum aus dem 10. Jahr-
hundert, der erstmals die Votivmessen auf bestimmte
Tage festlegte, gab ebenfalls die Messe um den Schutz



646 i Danzer, Wochentage in der Liturgie.

der Engel als Votivmesse des Dienstags an, wihrend fir
den Donnerstag die beiden Formulare ,,De caritate’ und
»Contra tentationes carnis“ zur Auswahl gestellt waren.
Mit der fast alleinigen Ausnahme des »Micrologus®, der
in den letzten Jahren des 11. Jahrhunderts entstanden
ist, haben alle Sakramentarien und Missalien bis ins
14. Jahrhundert hinein am Donnerstag die Messe ,,De
caritate”. Es wire aber verfehlt, darunter die Liebe
Gottes zu uns zu verstehen, sondern es ist eine Bitte um
eine vollkommene Liebe zu Gott unsererseits. Nach den
Untersuchungen von Ad. Franz, Die Messe im deutschen
Mittelalter (Freiburg 1902, S. 141) lockerte sich seit dem
13. Jahrhundert das feste Gefiige der Wochenvotiv-
messen in den einzelnen Diodzesen. Und jetzt taucht, wohl
.unter dem FEinfluB der 1264 erfolgten Einsetzung des
Fronleichnamsfestes, in Nord- und Mitteldeutschland die
Messe ,,De corpore Christi* auf, die im 15. Jahrhundert
die ,De caritate” ganz verdringt hat. Als dann im
14, Jahrhundert die sogenannten Aussetzungsmessen aui-
kamen, eroberten diese Votivmessen an den Donners-
tagen Ende des Jahrhunderts auch Siiddeutschland.

Gegen Ende des 14. Jahrhunderts — in Siiddeutsch-
land ein paar Jahrzehnte spater — schlof sich an
diese Donnerstagaussetzungsvotivmessen in mehr oder
minder gelungener Nachahmung der Fronleichnams-
prozession eine theophorische Prozession an. Zu deren
Ermoglichung bildeten sich eigene Sakramentsbruder-
schaften, die sich mancherorts noch bis heute erhalten
haben und auch an der Donnerstagprozession noch fest-
halten. Die alteste Sakramentsbruderschaft wurde zu
Ende des 12. Jahrhunderts in Morken in der Erzdidzese
Kéln errichtet. (Vgl. hierzu die ausgezeichnete Arbeit von
Peter Browe S. J., Die Verehrung der Eucharistie im
Mittelalter, Miinchen 1933, Max Hueber. Derselbe in
»Jahrbuch fir Liturgiewissenschaft, Minster 1927, W.
Aschendorff: ,Die Entstehung der Sakramentsandach-
ken

Bﬁlle diese Formen der Verehrung des allerheiligsten
Sakramentes erfreuten sich in allen Schichten des Volkes
grofiter Beliebtheit. Von der Donnerstagsvotivmesse
schrieb Papst Calixt III. an den Kurfiirsten Friedrich von
Sachsen, sie sei ,,eine deutsche Sitte. Das geht auch
daraus hervor, dafi diese Aussetzungsmessen in England
und Skandinavien uiberhaupt nicht und in Spanien und
Italien nicht vor dem 16. Jahrhundert bekannt waren.
Die Reaktion setzte im 15. Jahrhundert ein und ging



Danzer, Wochentage in der Liturgie. 647

merkwiirdigerweise von einem hochstehenden wirklich
frommen Manne, dem Kardinal Nikolaus von Kues (an
der Mosel, + 1464), aus. In der Meinung, die unverhiillte
Aussetzung, das Mittragen und das oftmalige Zeigen des
Hochwiirdigsten Gutes sei in keiner Weise der Andacht zu
Christus forderlich, trat er als papstlicher Legat fir
Deutschland in der scharfsten Weise und natiirlich mit
Erfolg dagegen auf. Die Reformation suchte das Ubrig-
gebliebene noch vollends zu vernichten. Aber die furcht-
baren Noten des Dreifligjahrigen Krieges und vor allem
der franzosischen Revolution und ihrer Auslaufer bis in
unsere Zeit herein fithrten die Volker immer mehr wie-
der zur heiligen Eucharistie zuriick.

Erheblich spater als die Sakramentsandachten am
Donnerstag tritt die Verehrung der Todesangst des Herrn
auf. Thre ersten Wurzeln sind in den Darstellungen des
»Schmerzensmannes der Hochgotik (vgl. Kuhn Al,
Kunstgeschichte, Plastik II. 625 ff.) zu suchen. Die altesten
Olbergszenen sind jene von S. Apollinare nuova in Ra-
venna und von S. Marco in Venedig. Man nannte diese
Darstellungen ,.Not Gottes” oder ,,des Herrn Not", Aus-
driicke, die im 16. Jahrhundert erstmals auftauchen. Alter
als der Name ist naturgemifB die Sache. Solche Not-Gottes-
Kapellen finden sich schon im 14. Jahrhundert, z. B. bei
Bensheim an der Bergstrafle, eine bei Riidesheim, die 1390
geweiht wurde, aber bestimmt éalter ist, wenn sie nicht
therhaupt die alteste ist. Auch im Minster von StraBlburg
(1493) und jenem von Freiburg i. Br. (1558) befinden
sich solche kiinstlerisch wertvolle Darstellungen. Von
den Hunderten von Olbergsbildern und -gruppen, die
ttber das ganze deutsche Sprachgebiet zerstreut sind,
seien wegen ihrer hervorragend kiinstlerischen Wirkung
vor allem genannt die von St. Stephan in Wien (1502),
im Benediktinerstift Melk an der Donau (1503) und eine
Reihe von Darstellungen in den Rheinlanden (vgl. Franz
Falk, Die Not-Gottes-Gnadenstitten, in ,,Geschichtsblit-
ter fir die mittelrheinischen Bistiitmer* 1883, S. 63 ff.).
Seitdem dann das Barock das Olbergsleiden des Herrn in
Beziehung zu den Armen Seelen brachte, ist die Zahl die-
ser Darstellungen in Friedhofskapellen, Beinhausern, iiber
Familien- oder Konventgrabern Legion geworden (vgl.
Keppler, Die Darstellung des Heilands am Olberg, in
,»Archiv firr christliche Kunst® II [1884], S. 13 fi.; ,,Kunst-
freund” XVII [1901], S. 91f.). Seit dem 14. Jahrhundert
erscheint das Olbergsleiden regelmaflig in den Passions-
darstellungen und seit dem 15. Jahrhundert ist es auch



648 Danzer, Wochentage in der Liturgie.

auflerhalb der Passion das verbreitetste Andachtshild
gvgl. Otte, Handbuch der kirchlichen Kunstarchéologie,
o Aufl; 1. Bd., S.:369);

Uber das Donnerstaglduten, in Altbayern auch
»~Angstlauten® genannt, schrieb eine Autoritat auf diesem
Gebiete wie Universitatsprofessor Dr Andreas Schmid
von Mimchen im Kirchenlexikon von Wetzer und Welte
(I, S. 855): ,,Es lafit sich nirgends etwas dartiber finden.”
Wenigstens fiir Bayern hat Dr Mitterwieser in der , Lite-
rarischen Beilage zum Klerusblatt™ VI (1930), S. 28, einen
Gegenbeweis gebracht. Er kann fiir Moosburg an der Isar
far 1512, fir Wasserburg am Inn fir 1518 nachweisen,
daB Ablasse genehmigt wurden far das Gebet wéahrend
dieses Lautens. Fir Mindelheim hat der Abt Johann von
St. Ulrich und Afra in Augsburg, ein geborener Mindei-
heimer, 1604 eine Stiftung fiir dieses Lauten gemacht. In
Ingolstadt ist 1656 eine solche Stiftung nachzuweisen. Aus
einer Jahrtagsstiftung von Tittmoning aus dem Jahre
1611 erfahren wir, dafi jeden Donnerstag nach dem Gebet-
lduten mit der groBen Glocke allein eine Viertelstunde
lang Angstlauten war. So ist es auch heute noch, wenn
auch die Zeit gekiurzt wurde. Warum mit der grollen
Glocke? Weil es ein Scheidungslauten ist, und zwar fiir
den Herrn. Da wére das kleine Sterbeglocklein schlecht
angebracht. Entstanden ist dieses Lauten wahrscheinlich
aus dem Lauten zu einer Olbergsandacht, wie sie heute
noch in der Fastenzeit vielerorts ublich ist. Weniger
iberzeugend ist der Versuch, es als ein ,Einlauten” des
Todestages des Herrn zu deuten.

Eine in der Neuzeit wieder in Aufnahme gekommene
Chbung des Donnerstags ist die sogenannte , Heilige
Stunde”, die in nicht wenigen Pfarreien und besonders
Klostern am Spatabend oder um Mitternacht des ersten
Donnerstages im Monat gefeiert wird. Der Heiland selbst
hatte sie in einer Erscheinung vom Jahre 1673 der hei-
ligen Maria Margareta Alacoque aufgetragen zur Er-
innerung an das Olbergsleiden. 1829 errichtete der Jesuit
Debrosse im Kloster der heiligen Margareta Alacoque
eine Bruderschaft, deren Mitglieder sich zur allwochent-
lichen Ubung der ,,Heiligen Stunde* verpflichteten. Papst
- Leo XIII. hat noch besondere Erleichterungen gewihrt.
Jetzt ist diese Andacht auf dem besten Wege, eine beliebte
Volksandacht zu werden. Sie ist mit einem vollkomme-
nen Ablafl ausgestattet (Preces p. 83, n. 139).



Danzer, Wochentage in der Liturgie. 649

5. Der Freitag.

Das Geschehen des ersten Karfreitags hatte sich den
Jilngern so unausloschlich in die Seele gegraben, dall wir
es gerne auch ohne ausdriickliche Bezeugung glauben,
dal} sie und ihre Christen zu Jerusalem mit Vorliebe am
Freitag die Statten besuchten, die durch das kostbare
Blut des Erlosers geheiligt worden waren (Epiphanius,
Tertullian, Papst Innozenz I. Ep. 25 ad Decent. u. a.). In
der ganzen christlichen Kirche aber war der Freitag seit
den ersten Zeiten ein ernster Bufi- und Fasttag, der so
strenge gehalten wurde, dafl selbst die Martyrer in den
Kerkern keinen Tropfen Wasser an diesem Tage zu sich
nahmen. Eine Wolke von Zeugnissen lafit sich hierfir
beibringen, z. B. Clemens von Alexandrien (Stromata VII,
12), Origenes (Hom. 10. in Levit. und Contra Celsum
VIIL, 21), Tertullian (De jejunio II, 10, 13 und 14), Epi-
phanius (Expositio fidei, n. 22), Augustinus (Ep. 36 ad
Casulum), die Apostolischen Kanones (69), die Apostoli-
schen Konstitutionen (VI, 13; VII, 237 u. s. w.). Der Sta-
tionsgottesdienst, Abtotungen verschiedener Art und
Almosen vollendeten den Buficharakter dieses Tages
(Marzohl, Liturgia sacra, Luzern 1840, IV, 44 ff.).

In den Klostern wurde, soweit moglich, die Votiv-
messe ,,De s. Cruce® gelesen, wie wir dies in den Consuetu-
dines Vallombrosanae (c. 2), die um 1100 entstanden sind,
und den Consuet. Sublacenses (13. bis 14. Jahrh., c. 2§)
erfahren. Im Liber sacramentorum (Migne CI. 445) aus
dem 10. Jahrhundert ist diese Messe auch dem Welt-
klerus anempfohlen und nach dem Micrologus, als des-
sen Verfasser der 1100 verstorbene Bernold von Kon-
stanz gilt, war diese Messe damals allgemein am Freitag
in Gebrauch (c. 60. — Migne P. L. LI 1020). Daran an-
derte sich nichts mehr bis zum heutigen Tage.

Ahnlich wie am Donnerstag an die heilige Messe vie-
lerorts eine Prozession angefiigt wurde, so hielt man am
Freitag seit dem 15. Jahrhundert eigene Trauerandach-
ten, die sogenannten ,, Tenebrae”. Der Name ist von dem
Anfangswort des Responsoriums genommen, das dabei
gebetet oder gesungen wurde und das nichts anderes als
unser heute noch ubliches Freitagsgebet ist. Wahrend
dieses Responsoriums wurde, woftir uns aus Mellrich-
stadt vom Jahre 1494 ein Zeugnis zur Verfigung steht,
mit allen Glocken gelautet. Sowohl fiir das Lauten wie
fiir die Andacht sind fromme Stiftungen gemacht wor-
den, so 1475 in Wasserburg am Inn, 1486 im benachbar-



650 Danzer, Wochentage in der Liturgie.

ten Trostberg, 1488 in St. Peter in Miinchen, 1503 im Dom
zu Augsburg u. s. w. (vgl. Literarische Beilage zum Kle-
rusblatt, Eichstatt 1930, VI, 729 £.).

Das Scheidungs- oder Schiedungsliuten am Freitag
um die neunte Stunde oder mittags in Verbindung mit
dem Abbeten des Responsoriums und fiinf Vaterunser zu
Ehren des Leidens des Herrn ist durch Synodalbeschliisse
von Prag (1386), Olmiitz (1413), Salzburg (1418), Mainz
und Koéln (1423), Basel (1503), Mailand (1569), Wiirzburg
(1589), Luzern (1614), Bamberg (1623) reichlich bezeugt.
Es gab den Anstol zum Mittag-Ave-Lauten, das erst durch
Papst Calixt III. 1456 fir die ganze Kirche vorgeschrieben
und auf alle Tage ausgedehnt wurde. Das Freitagslauten
ordnete erst Papst Benedikt XIV. unterm 13. Dezember
1740 fiur die ganze Kirche an. Heute gewinnt man einen
Ablafl von 10 Jahren, wenn man wihrend des Liautens
Iinf Vaterunser betet und einen vollkommenen, wenn
man diese Ubung an allen Freitagen eines Monates ver-
richtet hat (Preces p. 106, n. 167). Es wire sehr zu wiin-
schen, daB dieser altehrwiirdige Viterbrauch wieder zu
Ehren kame (vgl. Historisches Jahrbuch XXIII, 1902,
S. 255 ff. und 781 fi. — Beiszel Stephan, Geschichte der
Verehrung Mariens, 1910, S. 10 f.).

An manchen Orten waren, besonders in Zeiten gro-
ler Not, am Freitag auch dffentliche Bufiprozessionen
tiblich, die dann infolge eines Gelitbdes dauernd oder
Jahre hindurch abgehalten wurden. Der englische Konig
Ethelred (992—1011) verordnete beim D#neneinfall und
Papst Gregor IX. 1238 fir den in den Heiligen Krieg zie-
henden Ungarnkonig Bela firr jeden Freitag des Jahres
eine solche Prozession. Bei den Cluniazensern fand um
das Jahr 1000 wihrend der Fastenzeit (Bruno Albers,
Consuetudines antiqu., ¢. 19), in der Mailander Kirche
seit dem 12. Jahrhundert, im Bamberger Dom vom 13. bis
15. Jahrhundert eine solche Prozession als besondere
Fasteniibung statt. Auch St. Sebald in Niirnberg kannte
sie. In Ingolstadt wurde sie sogar an allen Freitagen des
Jahres abgehalten (Marténe, De ritibus ecclesiast. 11,
63, und Haimerl, Prozessionswesen im Bistum Bamberg,
1987::5: 142 f.).

Die fiir den Freitag spezifische Andacht ist der im
15. Jahrhundert unter dem besonderen Einflufi der Fran-
ziskaner aufgekommene Kreuzweg, der sich aber erst im
Laufe der Jahrhunderte zu der heutigen Form mit 14
»otationen ausbildete. Da aber diese Andacht nicht auf
den Freitag allein beschriankt ist, sondern von Laien und



Danzer, Wochentage in der Liturgie. 651

besonders Ordensleuten vielfach, vorab in der Fasten-
zeit, taglich gebetet wird, wollen wir uns hier nicht wei-
ter daritber auslassen (vgl. Keppler, Die 14 Stationen des
heiligen Kreuzweges. — Paulus, Zur Geschichte der
Kreuzwegandacht im ,.Katholik®, 1895, S. 328 ff. — Knel-
ler, Geschichte der Kreuzwegandacht. — Gg. Schreiber,
Wallfahrt und Volkstum in Geschichte und Leben,
1934, S. 49 fi. u. a.).

6. Der Samstag als Tag Mariens.

Wie in manch anderen Dingen war Rom auch in
der Marienverehrung zuriickhaltender als die Ostkirche.
Erst zu Beginn des 5. Jahrhunderts héren wir von den
ersten Kirchen der Ewigen Stadt, die der seligsten Jung-
frau geweiht wurden, S. Maria Maggiore und S. Maria in
Trastevere und ungefihr um dieselbe Zeit hat Sedulius
den ersten Hymnus auf die Braut des Heiligen Geistes
gedichtet, der spiter in die Votivmesse de B. M. V. als
Introitus teilweise eingegangen ist. Um so mehr darf es
uns freuen, daBl gerade auf deutschem Boden und bei
Deutschstammigen die Verehrung Mariens sehr frith feste
Wurzeln gefaBit hat. Vom heiligen Beda (1 732) ist die
erste Homilie auf Maria geschrieben worden und fast alle
Missionare Deutschlands haben Denkmale ihrer innigen
Marienverehrung hinterlassen, da gerade der Benedik-
tinerorden die Pflege der Liebe zu Maria auf seine Fahne
geschrieben zu haben schien, wenn auch in der Regel des
heiligen Ordensstifters und in dem von Gregor dem Gro-
en geschriebenen Leben desselben sich nicht die leiseste
Andeutung davon findet. Der heilige Augustin, der erste
Renediktinermissionar, weihte eines seiner ersten Kloster,
Ely, der Gottesmutter (Reyner Clem., Apostolatus Bene-
dictinorum in Anglia. Duaci. 1626. tract. IL p. 14). Wil-
fried, der heilige Erzbischof von York, ist der erste Zeuge
eines auf Mariens Firbitte geschehenen Wunders, als er
auf der Riickreise von Rom in Meaux auf den Tod krank
darniederlag (Mabillon, Acta SS. O. S. B. IIL 199). So ist
es auch verstandlich, daBl sein Schiiler Willibrord 698
Echternach, das erste auf deutschem Boden gegriindete
Benediktinerkloster, der seligsten Jungfrau als Mitpatro-
nin weihte. Dessen Koadjutor und Nachfolger, der hei-
lige Bonifatius, war unter jenen, die in Rom beantragten,
daf der Samstag in besonderer Weise der Himmels-
konigin geweiht werden moge. Sein Kloster Fulda weihte
er Maria als Mitpatronin und die von ihm gegriindete
Kathedralkirche zu Erfurt als erster Patronin. So miiten



652 ~ Danzer, Wochentage in der Liturgie.

wir in langer Reihe die Grindungen Suitberts in Werden,
Willibalds in Eichstatt, Burkhards in Wiirzburg, Ruperts
in Salzburg, Korbinians in Freising u. s. w. anfithren (vgl.
Revista Montserratina VII, 1912, — XI).

Warum gerade der Samstag der Gottesmulter ge-
weiht sein sollte, begriindet Durandus, unsere beste litur-
gische Quelle fiir das frithe Mittelalter, unter Berufung
auf édltere Quellen damit, dal Maria nach dem schaurigen
Erlebnis auf Kalvaria allein tiher den Samstag hiniiber
an der Hoffnung auf die Auferstehung ihres Sohnes fest-
gehalten habe, wahrend die Apostel geflohen seien. Wie
Maria gleichsam der Zugang zum Heiland ist, so sollte
auch ihr, Tag die Vorhalle zum Tage des Herrn werden
(Rationale officiorum. IV. ¢. 1. n. 29—36). Im 9. Jahr-
hundert hatte sich dieser Brauch schon allgemein ein-
gebiirgert, so dall man den Tag nicht einfach Sabbatum,
sondern Sabbatum Mariae nannte. Man enthielt sich an
diesem Tage seit dem 11. Jahrhundert bis um die Mitte
des 19. Jahrhunderts des Genusses von Fleischspeisen,
was in den Kloéstern heute noch gréBtenteils der Fall ist
(Rhabanus Maurus, De institutione cler. c. 23). — In den
zum Bistum Konstanz gehorigen Schweizer Kantonen
wurde noch 1815 und 1816 das Samstagsfasten im Auf-
trag des Papstes eingescharft, auch hielt man besondere
Andachten und machte zahlreiche Stiftungen religioser
Natur (vgl. Marzohl, Liturgia sacra, 1840, 1V, 43—54).

So war es nur selbstverstandlich, daB beim Aufkom-
men der Wochenvotivmessen um die Wende zum
10. Jahrhundert jene zur seligsten Jungfrau die erste war
und von Anfang an den Samstag unbestritten als festen
Tag hatte. Der ,Liber sacramentorum* aus dem Anfang
des 10. Jahrhunderts enthalt sogar zwei Formulare sol-
cher Samstagsvotivimessen. Als im Laufe des 11. Jahr-
hunderts sich hinsichtlich dieser Wochenvotivimessen be-
sondere Diézesangebriuche bildeten, blieb unsere Sams-
tagsmesse ebenso wie die ,,de cruce’ fiir den Freitag ,,non
tam ex auctoritate quam ex devotione®, wie der Micro-
logus in Kapitel 60 (Migne, P. .. LI 1020) bemerkt, un-
angetastet. Unter den Orden waren die Zisterzienser und
Kamaldulenser hier wie bei der Einfithrung des Officium
parvum B. M. V. bahnbrechend vorangegangen. Die Con-
suetudines Sublacenses vom Ausgang des 13. Jahrhun-
derts (ed. Bruno Albers, Consuetudines monasticae. IL
-186. c. 31) wollten diese Votivmesse besonders feierlich
gestaltet wissen durch Lauten mit der groBen .Glocke und
zwei Akolythen (Leviten) und Cantores, wihrend die



Danzer, Wochentage in der Liturgie. 653

Freitagsvotivmesse ,,de cruce” ritu simplici begangen
wurde.

Im 10. Jahrhundert kam zunichst in den Klostern
das Officium parvum B. M. V. auf, das meist dem pflicht-
mafigen Breviergebet angehingt wurde. Diese Ubung ist
im Leben des heiligen Ulrich, Bischofs von Augsburg
(1 973), sowie in jenem Berengers von Verdun (i 962)
bezeugt. Papst Urban II. schrieb es, nachdem es nach
dem Zeugnis des heiligen Petrus Damiani ({ 1072) in
Italien unter dem Klerus fast allgemein verbreitet war,
auf dem Konzil von Clermont an den Samstagen fur die
ganze Kirche vor. Diese Bestimmung blieb bis Pius V. in
Kraft, der dem Offizium auch seine heutige Gestalt gab.
Papst Pius X. schaffte das Marianum als Zusatzoffizium
auch fur den Ordensklerus ab.

Die sogenannten Salveandachten am Samstag abends
gehoren zu den altesten marianischen Stiftungen, waren
aber ebenso wie das Officium parvum nicht von Anfang
an fir den Samstag bestimmt. Das Salve Regina ist wohl
von dem Benediktiner Hermann Contractus (§ 1054) auf
der Reichenau gedichtet und in Musik gesetzt worden.
Die Zisterzienser beteten es seit 1218, die Dominikaner
seit 1230, die Birgittinnen seit ihrer Stiftung taglich, die
Klarissen zu Zofingen am Bodensee sangen es jeden Sams-
tag und an den Vortagen von Marienfesten. Diese Ubung
wurde im 15. Jahrhundert, nachdem man das Salve Re-
gina von der Vesper oder Komplet abgetrennt hatte, all-
gemein iblich, so dal man in Frankreich um diese Zeit
jede Abendandacht mit sakramentalem Segen einfach
Salut hieB. Ja, es wurden fiir solche Andachten sogar
eigene Glocken gestiftet, z. B. in der Liebfrauenkirche zu
Miinchen. Gegen Ende des Mittelalters bereicherten Bi-
schofe und Papste diese Andachten mit Ablassen, z. B.
Riga 1440, Konstanz, Mainz 1468, Schongau 1483 u. s. w.
(vgl. Mitterwieser in ,Literarische Beilage zum Klerus-
blatt”, Eichstatt 1930 (VI), S. 25: ,,Alte Andachtsstiftun-
gen fur die drei letzten Wochentage™).

Das Ldufen am Samstag nachmittags ist wohl in den
wenigsten Fallen ein Uberrest des Salveldutens; in der
Mehrzahl der Falle ist es das Feierabendlauten. Jeden-
talls verleiht es schon dem Samstagnachmittag ein Stiick
Sonntagsfreude. Als Einleitung zum Sonntag, dem Gebets-
tag, ist auch der Samstagrosenkranz zu betrachten, der
bald nur mehr eine Erinnerung sein wird. In der Form
der 15 Samstage als Vorbereitung auf das Rosenkranz-
fest oder der 12 ersten Monatssamstage oder der 12



654 Henze, VerirrtenSeelsorge und zeitnahe Volksmission.

Samstage vor dem Feste der Unbefleckten Empfangnis
oder der 7 Samstage vor dem Feste B. M. V., also fast fir
alle Samstage, sind reiche Ablasse gewihrt worden (Pre-
ces n. 333, 334, 335, 362, 386), ganz abgesehen davon, dal
Maria selbst bei allen Erscheinungen des letzten Jahr-
hunderts den Rosenkranz als das grofie Rettungsmittel
der letzten Zeiten bezeichnet hat.

Uerirrtenseelsorge und zeitnuhe Uolksmission.

Von P. Clemens M. Henze C. Ss. R, Rom.

Mancherorts beschriankt sich die Seelsorge, die
ordentliche wie die auBerordentliche, fast ganz auf das
Gotteshaus. Wer aus sich zur Kirche kommt, findet
dort vielleicht in Hille und Fiille Gottesdienste, Feier-
lichkeiten, Predigtvortrige und Gelegenheit zum Emp-
fanﬁ der heiligen Sakramente; aber von einem Auf-
suchen der Verirrten ist keine Rede.

Niemand wird behaupten, dafl solche Seelsorge ein
Ideal darstellt, es sei denn, daBl der Strom kirchlichen
Lebens noch von selbst alle Pfarrangehorigen erfafGt.
Alsbald nach der Parabel vom grofien Gastmahl 146t der
heilige Lukas den Heiland ein anderes Gleichnis vor-
tragen, und zwar damals, als sich die Pharisder und
Schriftgelehrten an dem Umgange Jesu mit Zollnern
und dhnlichen offentlichen Siindern stieBen. Jesus, das
hehre Vorbild aller Seelsorger, fithrt zu seiner eigenen
Rechtfertigung ein jedem Bewohner Palastinas wohlver-
trautes Bild vor Augen: Der Besitzer einer Herde von
hundert Schafen verliert eines davon. Was tut er? Er
laBt die neunundneunzig am sicheren Weideorte ,,in der
Wiiste” zuriick und geht auf die Suche nach dem ver-
lornen Schafe. Und hat er es endlich gefunden, so trigt
er es freudig auf seinen Schultern heim und will, dafi
auch seine Freunde und Nachbarn sich mit ithm freuen
(Lk 15, 1-—7).

Diese Parabel ist die Magna Charta jener ,zeit-
nahen” Seelsorge, der diese Ausfithrungen gewidmet
sind. Solche Seelsorge wartet eben nicht, bis die Ver-
irrten aus sich zur Herde zurtickkehren, sondern sie geht
ihnen in echter Hirtenliebe nach. Sie weill zu gut, wie
namen- und grenzenlos das Ungliick derer ist, die fern
von dem guten Hirten Jesus Christus leben und sterben
und verderben. Auch will sie dem Himmel moglichst oft



