92. JAHRGANG 1 9 3 9 ERSTES HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

Hon de hoc sueculo.

Von P. Dr Heinrich Suso Braun O. M. Cap., Salzburg.

Der Priester wirkt immer wie ein Fremdkoérper in
dieser Welt. Um das zu sehen, mufl man nicht einmal
das priesterliche Gewand tragen. Wenn man es aber
tragt, dann spiirt man die fragenden Blicke nur allzu oft
auf dem priesterlichen Gewand haften: Mann, wie
kommst du in unsere Welt herein? Und das ist nicht nur
ein schlechthinniges Sichwundern iiber ein Gewand, das
nicht zur Mode steht, wie man sich meinetwegen iiber
einen reisenden Chinesen wundert. Die Blicke, die man
uns nachschickt, sind zuweilen schwer geladen mit Ab-
lehnung in allen Nuancen, von der Langeweile bis zum
HaB. Ein Fremdkérper wird ja schlieflich immer als
peinlich empfunden und um so peinlicher, je .fremder”
er ist, je weiter er herkommt. Der Priester aber kommt
nicht nur aus einem anderen Land, aus einem anderen
Erdteil, aus einem anderen Himmelskorper, er kommt
glattweg aus einer anderen Wirklichkeil, die man mit
der uns umgebenden Wirklichkeit gar nicht mehr auf
einen gemeinsamen Nenner bringen kann, die man nur
mit analogen Mafstaben messen kann, um die man nicht
wissen kann, die einfach an den Glauben appelliert! Und
der Priester, der Exponent dieser Wirklichkeit jenseits
aller konstatierbaren Wirklichkeit, jenseits alles Greif-
baren und Erfahrbaren, sollte nicht als fremd empfunden
werden? Wenn auch seine zeitliche Existenz und sein
menschliches Wesen aus dem Nachbarhaus stammt und
dort in einer \Vie%s lag, seine wirkliche Herkunft ist
nicht ,,von dieser Weli".

Schon das Auflere des Priesters betont dieses Fremd-
sein. Es ist kein Zufall, dall schon seine Kleidung das be-
tont. Auch wenn diese priesterliche Kleidung nicht eigens

»»Theol.-prakt. Quartalschrift.”* I. 1939. 1



9 Braun, Non de hoc saeculo.

zum Zweck der Distanzierung von der ,,Welt* erfunden
wurde, wenn sie einfach als das Produkt der Entwick-
lung anzusehen ist, so liegt darin doch zwangsléufig der
Gedanke ausgedriickt, dall der Priester eben nicht zu
dieser ,,Welt™ gehort und einer anderen verhaftet ist.
Selbst wenn dieser Priester die Kleidung dieser Welt
tragt, so daf§ kein Faden an seine Auserwahlung erinnert,
ither allen Verkleidungen verrat sein Gesicht seine Her-
kunft aus einer anderen Welt und seinen priesterlichen
Stand, zumindest dann, wenn es sich um einen wirklich
priesterlichen Priester handelt. Jene andere Welt schrieb
unaustilgbar ihre Zeichen in sein Antlitz. Bischof Sailer
berichtet von einem Geistlichen, er habe so ausgesehen,
als ob er immer an etwas jenseits dieser Welt gedacht
hatte. Mehr oder weniger kann man das von jedem
Priester sagen, der seinen Beruf wirklich erfafit hat und
von seinem Beruf erfalit ist.

Noch fremder als seine Gestalt ist seine Botschaft.
MufB nicht ein Mann als Fremdkérper, als nicht zu dieser
Welt gehérend empfunden werden, der in einer Well,
die man messen und wigen und greifen und abschatzen
kann, von einem Gott und einer Welt redet, die unmef-
bar und ungreifbar und tiberhaupt nicht zu vergleichen
ist mit dem, was uns umgibt; der verkiindet, dafi da ein-
mal ein Mensch lebte, der aber nicht nur Mensch war,
obwohl er sich duBerlich in gar nichts von allen anderen
unterschied, und der trotzdem wesenhaft Gott war und
diese beiden Welten in sich vereinigte und deshalb gott-
liche Ehren beanspruchen kann. Mul} nicht ein Mann als
weltfremd und lebensiremd empfunden werden, der
von einem Menschen. den alle seine Sinne zum Genull
treiben, verlangt, er solle Nein sagen, er solle verzichten.
Und warum? Einfach auf den Hinweis hin, ein Gott, den
man nicht sehen kann, verlange es und der wiirde ihn
spiter einmal bestrafen oder belohnen; spéter einmal,
in einem Leben, aus dem noch keiner zuriickgekehrt ist
und von dem noch keiner zu berichten wufBite. Uber-
haupt dieses Leben im Jenseits — spricht nicht aller
dullerer Schein gegen die Existenz eines solchen Lebens?
Was man sehen und konstatieren kann, ist nur der Tod
und das Gesetz, daBl das I.eben unaufhaltsam vorwairts
driangt, um schliefllich zugrunde zu gehen und durch
seinen Tod einem anderen Leben Platz zu machen.
Aber die Lehre dieses seltsamen Mannes, den man
Priester heifit, wird noch ungeheuerlicher. Auf ein paar
Worte aus seinem Munde hin solle Brot umgewandelt



Braun, Non de hoc saeculo. ; 3

werden in den wirklichen Leib eines Gottmenschen. —
Was man sehen kann, ist doch nur eine etwas kompli-
zierte chemische Verbindung, sonst nichts. Wo isl da
noch Platz fiir einen wirklichen Leib, fiir einen wirk-
lichen Menschen, der iiberdies auch noch leben, man
bedenke: leben soll unter dieser sonderbaren Gestalt
einer Scheibe Brotes?

Nein, es sind bestimmt keine Selbstverstandlich-
keiten, was dieser Priester in einer solchen, der Zahl
und dem Experiment, dem Greifbaren und Erfahrbaren
verhafteten Welt zu glauben vorstellt; seine Lehre ist
und bleibt ,non de hoc saeculo”, wie er selbst auch;
seine Lehre ist und bleibt ein Argernis und — sagen wir
es ruhig — ein Skandal. Es wird wahrhaft ‘als ein Skan-
dal empfunden, daB auch heute noch, bitte, in diesem
zwanzigsten Jahrhundert — ein Mensch die Leute solche
Dinge glauben machen will. Die Botschaft des Christen-
tums ist wahrhaft nicht dem Menschen auf den Leib
geschnitten, ist nicht modern, ist nicht das verniinftige
Postulat dessen, was wir Hausverstand zu nennen
pflegen. Der Glaube muBi bestimmt ein rationale
obsequium sein und unsere Theologen tun gewil} gut
daran, dem Glaubensakt solide praeambula fidei voraus-
zuschicken, aber das alles kann nicht die Konstatierung
verhindern, daB der Inhalt unserer Predigt reichlich un-
modern ist und bleiben wird und daf das Evangelium
niemals ein Spekulieren auf den Zeitgeist ist.

Das Evangelium eines ,laissez passer, laissez faire*
ist leicht gepredigt in der Welt und findet immer bereite
Ohren. Aber das Evangelium Jesu Christi verkiindigt ge-
rade das Gegenteil. Wer will sich dariiber wundern,
daB dieses Evangelium vom Kreuztragen, vom Opfer-
bringen, vom Verzicht auf Dinge, die uns grauenhaft
nahe liegen, zugunsten von Dingen, die Unendlichkeiten
weit weg liegen und ferne sind, auf Ablehnung stofi!
Es 146t sich doch soviel leichter leben ohne den Glauben.
Wenter hat das in seinem Spiel ,Die Landgrifin von
Thiiringen (2. Akt, 1. Szene) so ausgedriickt:

Elisabeth: Wie viel heiterer lebtest du, wenn ich...

Ludwig: Wenn du nicht so tief mit Golit dich einge-
lassen hattest! Wolltest du nicht so sagen?

Elisabeth (tief erschrocken, starrt ihn an, nickt
dann, staunend wie in einer Erkenntnis, leise): Ja, aber
man darf es wohl nicht aussprechen.

Ludwig: Es ist in einer groBen Traurigkeit gesagt,
Elisabeth! Welch ein Rif zwischen Gott und der Welt,

1'



4 Braun, Non de hoc saeculo.

daB man sie verlieren muf, wenn man ihn gewinnen
will! Und sie ist doch zu unserer Freude erschaffen!

Elisabeth: DaB du solche Traurigkeit durch mich
hast, liebster Herr, konnte mich fast frohlich machen. ..
O die frohliche Traurigkeit, mit der ich dich liebe!

Was Wenter hier den Landgrafen sagen laBt, ist ge-
will nur der erste Eindruck der Welt des Evangeliums,
aber allzu viele urteilen doch eben nur auf den ersten
Blick. Die Gegensitzlichkeit zwischen Christus und der
,Welt bleibt aber in jedem Fall bestehen. Christus
kam eben doch aus einer ganz anderen Welt, seine Ge-
stalt ist menschlich iiberhaupt nicht faBbar. Und wenn
man in ihm so etwas wie einen Ubermenschen sehen
wollte, so wire das ein Millverstindnis und eine Degra-
dation seines Wesens. Christus ist nicht eine Steigerung
des menschlich GroBen und Gewaltigen und Heldischen.
Wire er nichts anderes als das, ,,wiare Christus die
Krone des geschichtlich gegebenen Menschlichen ge-
wesen, die Krone der Weltreiche hiatte ihm dann nicht
gefehlt; aber welche Krone und welches Szepter ihm ge-
worden ist, wissen wir" (J. A. Mohler).

Und diese Gegensdtzlichkeit in den tiefsten Schich-
ten betrifft auch seine ganze Lehre. Ubersehen wir es
nur nicht: Die Dinge, die wir als Priester zu vertreten
haben, sind wirklich nicht so glatt einzufiigen in die
Wirklichkeit der Welt und sind nicht einfach die Er-
ginzung und logische Weiterfithrung natiirlicher An-
satze, besonders nicht in einer durch Erbsiinde und Erb-
fluch belasteten Welt; sie sind, wortlich genommen,
wahrhaft ,,ver-riickt”. Welch eine Verriickung der Werte
bedeutet nur das eine Wort: Die Ersten werden die Letzt-
ten sein...? Und wie der Heiland solche Worte sagt, 146t
er es ruhig bei dem Entsetzen der Zuhorer; er gleicht
nichts aus; er sagt nirgends: Aber regt euch doch nicht
auf, es ist ja nicht so schlimm gemeint; es ist ja durch-
aus eine Selbstverstandlichkeit, was ich euch sagen
wollte, wenn ich es auch etwas krall ausdriickte. Er 1at
es ruhig bei der Verwunderung seiner Zuhérer. Es soll
ihnen zum BewulBtsein kommen, da er nicht Selbst-
verstindlichkeiten sagt, sondern dafl seine Lehre wahr-
haft nicht von dieser Welt ist; dal der Gott, den er
predigt, nicht der Gott aristotelischer Logik, sondern der
ganz andere und trotz alledem der Vatergott ist, dessen
Fiille sich nicht so leicht in logische Schlulifolgerungen
und menschlich-verniinftige Formeln einfangen lafit: non
in dialectica complacuit Deo redimere mundum. Und



Braun, Non de hoc saeculo. 5

wenn wir hundertmal nachweisen, dafi das Evangelium
zur wahrhaft erleuchteten Vernunft keinen Gegensatz
darstellt, so wird es doch immer im Gegensatz bleiben
zur Dialektik des Diesseits und der Sinne.

Nichts kennzeichnet also die Herkunft der Frohbot-
schaft des Heilands so wie das Wort, sein Reich sei nicht
von dieser Welt. Wir sind wirklich der groBe Skandal
der Weltgeschichte. Wéaren wir es nicht, dann waren
wir eben von dieser Welt, dieser Welt kongenial, in dieser
Welt gefangen. Wir waren vielleicht der gefithlvolle,
mysteriose und mystische UberguB auf dieser Welt, aber
wir wiren niemals Briickenbauer zu Gott und die
Herolde des Ewigen und in einem letzten Sinn Seienden.
DaB solche Menschen von dieser Welt nicht assimiliert
werden konnen, daBf der Gott, den wir verkiinden, nicht
in eine menschliche Rechnung mit einkalkuliert werden
kann, so daBl die Rechnung dabei glatt aufginge, ist
selbstverstandlich. Oder ist schon einmal einer, der nur
von dieser Welt war, iiber die Bretter dieser Welt ge-
schritten, ohne dafBl er sich an uns gestofen hatte?

Nach dem Geschmack dieser Welt kann niemals
einer sein, der den Menschen bei lebendigem Leibe vor
seine letzten Dinge hinstellt; der ihn allerletzten Fragen
und allerletzten Tatsachen preisgibt, die ihm keine Aus-
flucht mehr lassen; der ihn an Abgrinde hinfithrt, in die
er schauen mufl, vor denen er dem Grauen der Alter-
native Sein oder Nichtsein schutzlos ausgeliefert ist; der
ihm alle jene Nebel zerreifit, mit denen er sich hermetisch
abschliefen wollte vor den Schrecken der Wirklichkeit
des Ewigen, und alle Entschuldigungen, die ihm ein be-
hagliches Diesseits garantieren sollten, als haltlose Aus-
flichte und Narkotika dartut. Der Priester ist von Berufs
wegen der Mann, der den Menschen in seine letzte
existentielle Not hineinfithren mufi. Es hat etwas fir
sich, daB wirkliche Religion immer aus der Angst ge-
boren wird. ,,Das Suchen nach der religiosen Wahrheit
entspringt aus der Not des Seelenlebens ... (Religion) ist
eine Sache tiefbitteren Ernstes und alles iiberstrahlender
Herrlichkeit zugleich. Im Gegensatz zu den vielen Formen
von Scheinreligion, die nur gekiinstelte Gedanken-
konstruktionen sind oder Mittelchen, um fromme
Regungen zu wecken, tragt die spontane und unge-
kinstelte Religion das Merkzeichen des Existentiellen an
sich. Thre Geburtsstunde im Einzelmenschen schligt, so-
bald die Seele zu dem angstvollen Bewulitsein erwacht,
dafBl es um ihr eigenstes Schicksal geht, um ewiges Leben



6 Braun, Non de hoc saeculo.

oder ewigen Tod“ (Van de Pol, Die Kirche im Leben
und Denken Newmans, S. 13).

Der Priester ist der, der dem Menschen nichts er-
spart, keine Enttiuschung, keinen Zweifel, keine Not.
Der Priester beweist dem Menschen sogar, dafi er gar
nicht er selbst ist in den leizten Griinden des Daseins,
daB er, wenn er in sich selbst hinuntersteigt und nach
den Fundamenten seines Daseins sucht, auf das Nichts
stoBt; daB er vielmehr der Gedanke, die Tat, der Plan,
der Wille eines anderen ist. Es kann doch fur einen
Menschen keine grauenhaftere Eroffnung geben als die,
daB er gar nicht sich selbst gehort, dafl er vielmehr Eigen-
tum, Knecht und Schuldner eines anderen ist. Das mufl
auf den ersten Blick dem Menschen wie eine furchtbare
Entdeckung vorkommen — dem selbstsicheren, indivi-
dualistischen, autonomen Menschen, der sich seine Welt
selbst bauen will. Auf den ersten Blick allerdings nur.
Erst spater: wird es ihm aufgehen, dafi gerade dadurch
sein Gliick begriindet wird, daB er nicht sich selbst ge-
hért, dafl er nicht einmal ,sich selbst lebt”. Aber das
wird er erst entdecken, wenn ihm aufgeht, dal der
andere, dem er lebt und dessen Leben er lebt (,Nicht
ich lebe, sondern Christus in mir®), nicht ein beliebiger
ist, sondern der gute Vater.

Der ,,Skandal”“ aber erreicht die Spitze in der Pre-
digt vom Kreuz. Wir haben uns eigentlich an das Gegen-
teil gewohnt. Das Kreuz ist uns in einer Landschaft natiir-
liche Staffage des Bildes geworden, sehr malerisch und
lieblich. Wir haben das Kreuz so schén stilisiert, dall es
ganz gut in unsere bequemen Wohnungen pafit und eine
herrliche Erginzung ges Schmuckes ist. Dieses stilvolle
Kreuz beunruhigt uns nicht im mindesten; es ist alles so
in Ordnung. Wir wiren ernstlich bose, wenn einer die
Frage aufwiirfe, ob die Gestalt eines gekreuzigten Mannes
denn wirklich zu einer lichtvollen und sonneniiberstrém-
ten Landschaft und zu einem behaglichen Wohnraum
paBt. Wir spiiren hier keinen Gegensatz mehr. Es miiGte
da schon irgend ein Reisender vom Mars herunterkom-
men und es uns sagen, wie das ist, dal er an allen Ecken
und Enden das Bild eines Mannes findet, der an ein Holz
genagelt ist — mit zerrissenem Leib, blutiiberstromt.
Packt ihn nicht das Entsetzen vor dem Bild und — vor
Menschen, denen dieses Bild selbstverstindlich geworden
ist? Kommt ihm nicht die Frage: wie kann ein Volk tag-
lich und stiindlich diesen Anblick ertragen? Kommt ihm
das Fiirchterliche dieser Gestalt nicht mehr zum Bewulit-



Braun, Non de hoc saeculo. 7

sein? Oder ist es denkbar, daBi der antike Grieche in sei-
ner Wohnung und in seiner Welt an allen Ecken und
Enden die Gestalt des zerschundenen Marsyas aufstellt?
Was hitte ein antiker Mensch gesagt, wenn man ihm
etwas derartiges zugemutet hétte?

Das ist das scandalum crucis nur rein oberflachlich
betrachtet. Seine Wucht wird nicht geringer, wenn man
dem Menschen sagt, er selbst miisse dem Gekreuzigten
ahnlich werden. Sein ganzes Leben sei auch gekreuzigt.
Das Kreuz sei die Signatur alles Daseins.

Es ware das schlimmste Mifverstindnis, wenn wir
die Predigt vom Kreuz verharmlosen wiirden; sie bleibt
ein Argernis. Wir wiirden dem Evangelium wahrhaft
einen schlechten Dienst erweisen, wollten wir nachwei-
sen, es sei im Grunde genommen nichts anderes als das
Resultat des gesunden Hausverstandes. Es bleibt: non de
hoc saeculo.

Dieses Schicksal, im Gegensatz zur Welt zu stehen,
teilt der Priester mit seinem Herrn. Die ,,Welt” ist im
Evangelium immer der grofle Gegenspieler gegen die Sen-
dung des Herrn. Besonders deutlich wird dies in den
Abschiedsreden. Die Frohbotschaft richtet sich zwar an
die Welt, aber die Welt hat es nicht erfafit. Die Jiinger
sind zwar aus der Welt erwéhlt, treten aber damit sofort
in Gegensatz zur Welt, die Christus und seine Jinger
nicht nur nicht versteht, sondern hafit. Er aber tiberwin-
det die Welt. Uber den Fiirsten dieser Welt wird Gericht
gehalten. Der Herr betet nicht einmal fiir die Welt, eine
Aussage, die um so verwunderlicher ist, als er wenige
Stunden spéater sogar fiir die betet, die ihn ans Kreuz
geschlagen haben: Herr, verzeih ihnen; sie wissen nicht,
was sie tun. Gehoren diese also nicht zur ,,Welt“? Die
Sendung seiner Jinger richtet sich aber geradeso an die
Welt wie seine eigene. Sie sind in der Welt, aber nicht
von dieser Welt. Wer ist nun aber fiir den Heiland
eigentlich ,,Welt", welche Menschengruppe meint er da-
mit? Wer ist im besonderen Fiirst dieser Welt? Offnen
sich ihm hier Blicke in die letzten Hintergriinde des Has-
ses und der Gegnerschaft, Blicke in die damonischen
Wirklichkeiten hinter dieser Welt? Sind die Abschieds-
reden Auseinandersetzungen mit personalen Méchten, die
die Drahtzieher alles Bosen in der Welt sind? Ist also
alles Geschehen in der Welt iiberhaupt Auseinander-
setzung zwischen dem Rex regum und dem Princeps
huius mundi, wie es die Fahnenbetrachtung des heiligen
Ignatius meint, und hat Paulus recht, wenn er sagt, sein



8 Braun, Non de hoc saeculo.

Kampf gelte nicht den Menschen, sondern den Méchten
und Lenkern dieser Finsternisse? So wire also, da man
entweder mit Christus oder gegen ihn sein muf} und die
neutrale Haltung eines Zuschauers unmdglich ist, die
Weltgeschichte nichts anderes als die gigantische Aus-
einandersetzung Christi mit seinem Widerpart? Die Welt
wire also der Tummelplatz der Damonen, auf den nun
der Herr seine Jiinger schickt? Der Damon wiare aber in
diesem saeculum eigentlich der Furst dieser Welt und
dieser Zeit — de facto und vielleicht auch de iure? —
Tausend Fragen wollen sich hier einhaken und wir wis-
sen nur, dafi der Herr von einem stindigen Gegensatz
Christentum — Welt redet, wissen aber nicht, ob ,,Welt*
hier im letzten irgendein konkreter Mensch oder eine
Anzahl konkreter Menschen — nicht einmal seine eigenen
Henker rechnet er zur ,,Welt“ — sind oder ob der Herr
hier eine hinterweltliche Macht vor sich sieht, die auf
dem Schauplatz der Jahrhunderte die Moglichkeit hat,
sich auszutoben, um doch wieder auf dem gleichen
Schauplatz ihre Niederlage zu erfahren.

Man kénnte von hier aus die Forderungen nach
einem rein pneumatischen Christentum erheben, das die-
ser Welt (in einem weitesten Sinn genommen) iiberlegen
und wissend, daf} sie nur Trug ist, den Riicken kehrt, um
sich nur ewigen Werten zuzuwenden, die Welt aber ihrem
Schicksal und den Hinden des Damons zu iiberlassen.
Einem solchen Christentum wire dann die Welt, das
Diesseits und das Sinnenfailige uberhaupt kein Wert
mehr; es kinnte nur einen Wert und eine Heimat — die
jenseitige. Ein solches Christentum wiirde wahrhaft der
Vorwurf treffen, der ihm in einem Flugblatt der Nor-
dischen Glaubensbewegung gemacht wird: ,,Dem Chri-
stentum ist die Erde letzthin gleichgiiltig. Sein Reich ist
,nicht von dieser Welt, wie sein Grinder Jesus verkiin-
digte. Das Erdenleben ist ihm nur Vorbereitung auf das
;wahre’, auf das ,himmlische’, das ,ewige’ Leben. Die-
ser Jenseitsglaube lehrt geradezu die Abkehr von dieser
Welt (,Verleugnet euch selbst, verlafit die Welt, folgt
meinem Ruf und Schalle‘), um der Erlésung teilhaftig zu
werden. Es ist somit ein Jenseits-Erlosungsglaube. Fur
das Christentum ist die Erde das Jammertal schlechthin;
als Sinn des Lebens kennt es nur die Vorbereitung auf
das Jenseits, den Himmel und die ewige Seligkeit. Es ver-
legt damit die Erfiilllung der menschlichen Erdenarbeit
in eine unvorstellbare und unbekannte Uberwelt oder
Hinterwelt und lenkt damit den Menschen von der Ent-



Braun, Non de hoc saeculo. 9

faltung seiner schopferischen Krafte ab (,Lieber Gott,
mach mich fromm, daf ich in den Himmel komm®).”

Andererseits ist es ,,die Aufgabe der nordischen Art, die

grofitmoglichste Gesittungsstufe und Schépfungsform auf

der Erde zu erreichen. Darum kémpfen wir . . . den

Kampf um die Gestaltung der Welt an der Seite der Got- -
ter mit. So ist nordische Religion Lebensgestaltungs-

Glaube* (zitiert nach ,Hochland*“ XXXV, 7, S. 77).

Das wirkliche Christentum trifft das bestimmt nicht.
Ganz abgesehen davon, daB es nicht erklarlich wére, wie
der durch seinen Jenseitsglauben von der Entfaltung und
Gestaltung seiner schopferischen Kraft abgelenkte Christ
die Dome des Mittelalters bauen und eine Divina comedia
schreiben konnte, kurz gesagt, eine Kultur gestalten
konnte, wie es seit der Zeit der Griechen keine mehr gab,
ist auch ganz iibersehen, daB die Jinger Jesu von dieser
Welt genommen sind und ihren Auftrag an diese Welt
auszufithren haben. Der Priester mull zwar eine Welt
vertreten, die non de hoc saeculo ist, aber er muf} diese
andere Welt vertreten in diesem saeculum. Er ist also
wahrhaft Welt-Priester, zwar nicht Priester dieser
Welt — das mogen Techniker und Wirtschaftler sein —,
aber Priester an dieser Welt. Er ist nicht einfach Erz-
engel, der sein Gesicht einseitig Gott zugewendet hat.
Sein Priestertum, sein Auftrag vor Gott endet nicht mit
der Liturgie, sondern beginnt nur damit. Es steht also so
um ihn, daB er in seiner tiefsten Schicht einer anderen
Welt angehort, dafi er aber diese andere Welt in dieser
Welt und an dieser Welt erfiillen mufi. Er gehort auch
nicht nur jener anderen Welt an. Er ist kein raum- und
zeitloser Pneumatiker und Mystiker, er ist zugleich die-
ser konkrete Mensch, aus dieser konkreten Familie, aus
dieser konkreten volklichen und gesellschaftlichen Bin-
dung heraus. Er ist durchaus diesseitiges und wahrhaft
irdenes (von der Erde genommenesl% Gefal, das aber
einen unirdenen, nicht von dieser Erde genommenen
Inhalt tragen muB.

_ Allerdings vertieft sich durch die Konkretheit dieser
Bindung die Spannung. Das andere saeculum, das er ver-
tritt, die Welt Gottes, kennt ja alle diese Besonderheiten,
in die ein Mensch aus Fleisch und Blut notwendig ein-
gespannt ist, tiberhaupt nicht; alle Besonderheit, sogar
die Besonderheit der Zueinanderordnung der Geschlech-
ter, ist dort aufgehoben (neque nubent, neque nubentur
[Marc 12, 25]). Der Mensch steht einfach als Mensch vor
seinem Gott, wird als Mensch von seinem Gott begnadet,



10 Braun, Non de hoc saeculo.

erlost und gerichtet nach dem vollkommen {iiberzeitlichen
und uberraumlichen Mafistab Gottes.

Der Priester aber ist — und das miissen wir festhal-
ten — nicht nur Biirger der civitas Dei, er ist auch mit
Rechten und Pflichten der civitas terresiris verhaftet,
genau so, wie sein Herr und Heiland fir sich selbst diese
Bindung an die civitas terrestris iiber alle Gegensitze hin-
weg souverdn anerkannte. Das mul} an sich noch keine
Spannung schaffen, denn jeder der beiden Bereiche ge-
hort einer ganz anderen, nicht vergleichbaren Ordnung
an. Die Spannung beginnt erst, wenn ich beide auf einen
Generalnenner bringen will und etwa frage, ob die Kirche
ein Staat im Staate oder ob das Verhiltnis umgekehrt
sei — eine sachlich unzuldssige Fragestellung, da die bei-
den Bereiche tiberhaupt nicht kommensurabel sind.

Die Gegensitzlichkeit der Welt des Glaubens und der
Welt des Wissens und der Sinne ldBt sich im Letzten
zuriickfihren auf die Spannung zwischen Jenseits und
Diesseits iiberhaupt. Nicht nur der Priester, nicht nur
der Christ, der Mensch itberhaupt ist in diese Bipolaritat
des Seins eingespannt. Die Funktion des Priesters aber
ist, ein tragisches Sichverlieren an den einen oder an-
deren Pol zu verhindern. Wir hétten es bei dieser Sach-
lage noch verhiltnismafiig leicht, wenn die beiden Be-
reiche peinlich sauber voneinander mit Grenzpfihlen ab-
gesteckt werden konnten; wir hitten es auch leicht, wenn
wir uns auf den Weg zu Gott machen und dabei diese
Welt hinter uns in wesenlosem Scheine zuriicklassen,
wenn wir uns aufschwingen konnten in das Reich der
reinen Geister und der beseligenden Gottesschau facie ad
faciem. So aber, wo die Analogia entis fiir uns der ein-
zige Weg zu Gott ist, wo sich uns Gott nur in Dingen und
in Vorstellungen des Diesseits offenbart, die uns Gott
gleichzeitig enthiillen und verhiillen, wo wir Gott uber-
haupt nur in Bildern und Gleichnissen finden, die ihre
Herkunft aus Irdischem und Begrenztem nie verleugnen
kénnen, miissen wir auf dem Weg zu Gott den ganzen
schweren Ballast irdischer Bilder und Vorstellungen,
diesseitiger Begriffe und aristotelischer Logik, Gleichnisse
und Schatten mitschleppen. Wir hitten es leicht, wenn
unser Weg zu Gott eine direkte Strafe wire aus unserem
Herzen zu ihm. Ich rede hier nicht von dem Bereich der
Frommigkeit, sondern von der Erkenntnis, obwohl auch
unsere Frommigkeit unter der gleichen tragischen Be-
lastung leidet. In Wirklichkeit aber, da wir Gott eben
nur in Spuren und Gleichnissen erkennen, fithrt die



Braun, Non de hoc saeculo. T

Strafle zu Gott ihrer ganzen Lange nach durch das dies-
seitige saeculum hindurch. Die Wirklichkeit, die vor uns
liegt, ist also die Wirklichkeit eines Spiegels, bei dem es
zumeist schwer genug halt, anzugeben, was Spiegel und
was Spiegelbild, was Erkenntnismittel und was Erkennt-
nisobjekt ist, was zu diesem oder jenem saeculum gehort.
Die Erkenntnis Gottes und des Jenseitigen beginnt nicht
nur a sensu, sondern sie vollzieht sich in mir, solange ich
in statu viae bin, eben auch nur in Begriffen, die ihre
Mingel als aus dem Sinnenfalligen genommen nie verlie-
ren, wenn wir sie auch noch sehr lautern und reinigen.
Die Begriffe selbst also, in denen ich Gott und die andere
Welt zu fassen suche, behalten ihre Zweideutigkeit und
Bipolaritat; sie sind ,,von dieser Welt* und wollen mir
etwas sagen, was nicht ,,von dieser Welt"” ist. Das Scan-
dalum der Paradoxie ist also nicht nur die Signatur des
Christentums und des Kreuzes, sondern ist der Jammer
eines jeden Menschen, dessen Gott mehr ist als nur eine
personifizierte und vergéttlichte Materie und mehr als das
Idol und die Projektion seines eigenen Ich und mehr als
ein ,.Entwurf des Menschen (Heidegger).

Der Priester aber steht da, verfugt nicht {iber die
Sprache der Engel, sondern nur iber Menschensprache
und soll damit tiber ganz iibermenschliche Dinge reden
und soll daritber sogar so reden, daff er nicht in Anthro-
pomorphismen verfallt. Er kann nur verirauen, dafl das
internum magisterium Gottes (Juvenal von Nonnsberg)
das Verstandnis jenes Sinnes seiner Worte verleiht, der
mit Sinnen nicht zu erfassen ist.

Es bleibt bei der Forderung des Apostels (Rém 12, 22‘:
Nolite conformari huic saeculo; es bleibt bei der Mah-
nung Augustins germo 108, 1): Non amemus saeculum;
es bleibt bei der Klage des Christen und des Priesters im
besonderen (Psalm 79, 7): Posuisti nos in contradictio-
nem vicinis nostris.

Aber darf sich der Christ wirklich begniigen mit der
Konstatierung: Das ist nun einmal so? Ist es itberhaupt
so, daB Jenseits und Diesseits unweigerlich in zwei feind-
liche Provinzen auseinanderfallen, die nichts miteinander
zu tun haben? Ist es wirklich so, daB einer, der die Ge-
schifte der Welt besorgt, die Geschafte Gottes nicht be-
sorgen kann? Ist es wirklich so, dal3 einem Menschen, der
sich Gott verschreibt, die Welt verloren geht, und um-
gekehrt, daB ein Mensch, der das Diesseits meistert, auf
das Jenseits verzichten muf? Jene scharlachnen Fiirsten
der Renaissance, die die Sikularisierung der Welt auf



12 " Braun, Non de hoc saeculo.

dem Gewissen haben und die zwischen Jenseits und Dies-
seits eine scharfe, uniibersteighare Grenze zogen, glaub-
ten so.

Der Christ aber darf sich nicht zufrieden geben mit
einer sikularisierten Welt. Christ ist, wer mit R. J. Sorge
spricht:

Nichts anderes; Scheu ist hier Vermessenheit.
Ich will die Welt auf meine Schultern nehmen
Und sie mit Lobgesang zur Sonne tragen.

(,Der Bettler, IV. Aufzug.)

Christ ist, wer iiber den Seinsoptimismus verfugt, der
beide Bereiche, den diesseitigen und jenseitigen, in sich
zu erfiillen strebt. Fiir den Christen ist das Jenseits nicht
eine Verbiegung und Zertrimmerung des Diesseits, son-
dern seine Vollendung und Verkliarung. Heinrich Seuse
hat recht: ,,Wer sich selbst in Christo nimmt, 146t allen
Dingen ihre Ordnung.” Freilich ist sich der Christ be-
wulit, dafi das Diesseits nicht alles ist, lange nicht alles,
bei weitem nicht alles, daf§ die tiefste Freude an der Welt
und die wuchtigste Kraft des Diesseits nur eine Freude
im Vorbeigehen und nur eine Kraft im Beginn ist. —
Aber gerade das gibt ihm jenen genialen Leichtsinn, in
dem er spielend die diesseitigen Dinge meistert. Er weil,
sich an die schillernden Démonien der Welt verlieren,
heiflit Gott verlieren und letzten Endes die Welt dazu. Er
weill, da ein an die Welt Verlorener der verlorenste
Mensch ist. Sich an Gott verlieren aber heifit, Gott, sich
selbst und die Welt dazu gewinnen. Er geht niemals ins
Ghetto. Jenseits und Christentum ist ihm niemals Ghetto,
sondern Auftrag an die Welt, mit der er unter Umstan-
den auch in ihrer Sprache redet, um von ihr verstanden
zu werden. Er ist niemals Sektierer, sondern er ist der
Briickenbauer mit dem weltweiten Auftrag.

Und gerade das, scheint mir, ist der besondere Auf-
trag und die besondere Sehnsucht der abendlindischen
Geschichte.) In der Welt, die in den Domen und in der
Lebensordnung des Mittelalters sichtbar geworden ist,
wird Diesseits und Jenseits nicht als ein auseinanderklaf-
tender Gegensatz empfunden und die Geschichte des
Abendlandes ist ein stindiges Ringen um den ordo chri-
stianus, freilich nicht immer mit Glick und Erfolg. Es
ist geradezu die Sendung des abendlindischen Menschen,
die beiden in einer klingenden Harmonie und in einer

Y) Vgl. zum folgenden Oskar Bauhofer, Die Heimholung der Welt.
Von der sakramentalen Lebensordnung, Freiburg i. Br. 1937.



Landgraf, Die Frithscholastik zur Liige der Patriarchen. 13

logischen Synthese zu vereinigen. Im Gefiige der Gesamt-
menschheit” hat der Abendlander die Mission, das Zeit-
liche aus dem Gesichtspunkt des Ewigen zu gestalien
und die Kirche so mitten ins Dorf zu setzen. Eine solche
weltgeschichtliche und heilsgeschichtliche Mission kann
einem Volke nicht verloren gehen, es bleibt »geschickt™
dazu. Freilich erleben wir seit der Renaissance die Flucht
des Abendlandes vor diesem besonderen Auftrag Gottes;
von da ab klaffen die Gegensitze, an deren Uberwindung
Augustinus vorausnehmend und grundlegend in seinem
,De civitate Dei* gearbeitet und deren Synthese Thomas
von Aquin genial auf die Formel gebracht: Natur horig
der Ubernatur.

Das ist der Glaube des Christen: Diesseits und Jen-
seits sind nicht feindliche Provinzen. Der Priester aber
vertritt eine Sache, die non. de hoc saeculo ist; er selbst
ist von dieser Welt genommen und seine Mission geht an
diese Welt; das Ziel seiner Arbeit ist die gewaltigste Syn-
these aller Wirklichkeit, die Verklirung des Diesseitigen
durch das Jenseitige, ist, das Zeitliche in das Licht des
‘Ewigen zu stellen.

Die Stellungnahme der Frilhscholastik zur Lige der
ulttestumentlichen Patriarchen.

Von Prof. Dr Artur Landgraf, Washington, D. C. (U. S. A.).

Es waren nicht zuletzt die verschiedenen Beispiele
von Liige im Leben alttestamentlicher Patriarchen, die
das Interesse der Frithscholastik an den Problemen, die
mit der Liige zusammenhingen, wachhielten. Allen Be-
mithungen um die Deutung solcher biblischer Berichte.
liegt unzweifelhaft das Bestreben zugrunde, auf der einen
Seite die Definition und die generelle ablehnende Beur-
teilung der Liige aufrechtzuerhalten, aber auf der andern
Seite auch das Bild dieser Patriarchen von jedem Stiub-
chen eines Vorwurfes rein zu bewahren.

Uns sind insbesondere drei Beispiele zur Hand, an
denen wir dies nachweisen konnen. Vor allem die Worte
Abrahams, die er wider alle Hoffnung an seine Diener
richtete, als er sich zur Opferung seines Sohnes aui-
machte: Exspectate hic cum asino; ego et puer illuc usque
properantes, postquam adoraverimus, revertemur ad vos
g}en 22, 5). Dann die Worte Abrahams, mit denen er

ara als seine Schwester ausgab (Gen 12, 11 ff. und 20, 2).



