Landgraf, Die Frithscholastik zur Liige der Patriarchen. 13

logischen Synthese zu vereinigen. Im Gefiige der Gesamt-
menschheit” hat der Abendlander die Mission, das Zeit-
liche aus dem Gesichtspunkt des Ewigen zu gestalien
und die Kirche so mitten ins Dorf zu setzen. Eine solche
weltgeschichtliche und heilsgeschichtliche Mission kann
einem Volke nicht verloren gehen, es bleibt »geschickt™
dazu. Freilich erleben wir seit der Renaissance die Flucht
des Abendlandes vor diesem besonderen Auftrag Gottes;
von da ab klaffen die Gegensitze, an deren Uberwindung
Augustinus vorausnehmend und grundlegend in seinem
,De civitate Dei* gearbeitet und deren Synthese Thomas
von Aquin genial auf die Formel gebracht: Natur horig
der Ubernatur.

Das ist der Glaube des Christen: Diesseits und Jen-
seits sind nicht feindliche Provinzen. Der Priester aber
vertritt eine Sache, die non. de hoc saeculo ist; er selbst
ist von dieser Welt genommen und seine Mission geht an
diese Welt; das Ziel seiner Arbeit ist die gewaltigste Syn-
these aller Wirklichkeit, die Verklirung des Diesseitigen
durch das Jenseitige, ist, das Zeitliche in das Licht des
‘Ewigen zu stellen.

Die Stellungnahme der Frilhscholastik zur Lige der
ulttestumentlichen Patriarchen.

Von Prof. Dr Artur Landgraf, Washington, D. C. (U. S. A.).

Es waren nicht zuletzt die verschiedenen Beispiele
von Liige im Leben alttestamentlicher Patriarchen, die
das Interesse der Frithscholastik an den Problemen, die
mit der Liige zusammenhingen, wachhielten. Allen Be-
mithungen um die Deutung solcher biblischer Berichte.
liegt unzweifelhaft das Bestreben zugrunde, auf der einen
Seite die Definition und die generelle ablehnende Beur-
teilung der Liige aufrechtzuerhalten, aber auf der andern
Seite auch das Bild dieser Patriarchen von jedem Stiub-
chen eines Vorwurfes rein zu bewahren.

Uns sind insbesondere drei Beispiele zur Hand, an
denen wir dies nachweisen konnen. Vor allem die Worte
Abrahams, die er wider alle Hoffnung an seine Diener
richtete, als er sich zur Opferung seines Sohnes aui-
machte: Exspectate hic cum asino; ego et puer illuc usque
properantes, postquam adoraverimus, revertemur ad vos
g}en 22, 5). Dann die Worte Abrahams, mit denen er

ara als seine Schwester ausgab (Gen 12, 11 ff. und 20, 2).



14 Landgraf, Die Frithscholastik zur Liige der Patriarchen.

Endlich die bekannten Worte Jakobs, mit denen er sich
den Segen der Erstgeburt erschlich (Gen 27).

1. Die Worte Abrahams an seine Knechte.

Zum erstenmal bei Gratian begegnet man einer Er-
wihnung des Befehles Abrahams vor der von Gott befoh-
lenen Opferung Isaaks an seine Knechte, namlich zu
warten, bis sie beide, er und Isaak, zuriickkehrten. In
seinem Bemiithen, Abraham von dem Vorwurf der Liige
zu reinigen, kann sich Gratian auf Ambrosius') berufen,
der sagt: Abraham hat hier unwissentlich prophezeit. Er
beabsichtigte zwar nach der Opferung seines Sohnes
allein zuriickzukehren. Aber Gott sagte durch seinen
Mund das, was er vorhatte. Abraham hat aber verfing-
lich mit den Knechten gesprochen, damit ihn nicht etwa
einer, nachdem er das Vorhaben in Erfahrung gebracht,
hindere oder durch Klagen und Weinen store.?) Bei die-
ser Gelegenheit weist Gratian auch darauf hin, daf wir
manchmal in einem Befehl einen Wunsch duflern, dessen
Ausfithrung wir in Wirklichkeit gar nicht wiinschen. Was
wir dabei wiinschen, ist lediglich eine Ubung des Gehor-
sams, so dhnlich, wie wir auch von Abraham lesen, daf}
er von Gott gepriift wurde, als er den Befehl erhielt, sei-
nen Sohn zu opfern, dessen Toétung Gott gar nicht wollte.
Auch hier beruft sich Gratian®) auf Ambrosius.*)

Diese ambrosianische Loésung Gratians tibernehmen
auch die Summa Coloniensis®) und die Summa Parisien-
sis.®) Die kurze Qudstionensammlung des Cod. Bamberyg.
Can. 17 nimmt an, daB Abraham hier nicht gelogen hitte,
weil Gott wollte, da damit eine andere, allegorische

1) De Abraham, lib. 1 ¢. 8 n. 71 (SSL 14, 469).

2) Decretum, pars 2 Causa 22 q. 2 (de. Friedberg, Corpus Iuris
Canonici. I. Leipzig [1879] 873). — Man vgl. auch Benencasa, Casus
Decretalium (Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 57); die Summe des Cod.
Bamberg. Patr. 136 (fol. 19), die aber auch vorschligt, da8 Abraham
den Ausgang der Sache nicht kannte und eher als Trost denn als Be-
hauptung sagte; Ich und der Knabe werden zu euch zuriickkehren
(Ebenda).

3) A, a. 0. Man vgl. hiezu Simon de Bisiniano (Cod. Bamberg.
Can. 38 fol. 37): ,,Hoc enim" usque ,affectum tuum inquisivi“, non fac-
tum exegi. Hinc voluerunt quidam habere, quod non pepercerit Do-
minus Abrahe, ut filium occideret, sed potius, ut voluntatem et obe-
dientiam suam per signa, non dico Deo, sed aliis ostenderet. Unde sic
exponunt: Super unum montium, quem monstravero tibi, immeola filium
tuum id est voluntatem te habere immolandi ostende. Unde non dixit:
occide, sed immola. \

3 A. a. O.n. 66.

5) Cod. Bamberg. Can. 39 fol. 125v.

% Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72v.



Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. 15

Tatsache bezeichnet werden sollte, oder auch, weil er
wollte, dafl Abraham hier unwissentlich eine Prophezei-
ung ausspreche. Sie weist dann noch ganz besonders
darauf hin, daB deshalb einige sagen, er hatte nicht ge-
logen, weil es so eintraf, wie er vorausgesagt hatte.”)

Huguccio bemerkt, daf Abraham hier zwar der Ober-
fliche der Worte nach, nicht aber dem mystischen Sinn
der Worte nach gelogen hitte, dementsprechend er
Wahres sagen und Wahres bezeichnen wollte. Abraham
wollte die Riickkehr des Vaters und des Sohnes zu den
Juden am Ende der Zeiten bezeichnen, wo sich ganz Is-
rael zu Gott bekehren wiirde, wihrend sie jetzt mit esel-
hafter Stumpfheit den Messias erwarten. Weil er also in
Parabeln und mystisch Wahres sprach und so auch
glaubte, hat er nur hinsichtlich der Oberfliche der Worte
gelogen. Hier ist nur in uneigentlichem Sinne von Lﬁ{fe
die Rede und, wie Augustinus sagt, ist gar keine Schuld
gegeben.®) Huguccio halt es aber auch fir moglich, dafi
Abraham ebenso wie Jehu oder auch Paulus (neseivi,
quia princeps esset) unter gottlicher Eingebung gespro-
chen und so nicht gesiindigt hatte.?)

Auch Prdipositinus gibt nicht zu, daf Abraham hier
contra mentem gesprochen hitte, weil er, obwohl er blof§
ither seine Riickkehr beschlol, das Ganze in die Hande
Gottes gab und so zu verstehen ist: Wenn es Gott gefallt,
werden wir zuriickkehren. Er hatte namlich, wie Alkuin
sagt, den festen Glauben, daf sein Sohn wieder auf-
erstehen wiirde, weil ihm versprochen war, daBl ihm in
Isaak Samen erweckt wiirde, in dem alle Volker gesegnet
werden sollten. Und so glaubte er, dafl Isaak wieder auf-
erstehen wiirde, damit aus ihm Christus geboren werde.
Er hatte aber — auch dazu bekennt sich Préapositinus —
wie Ambrosius sagt, verfianglich mit den Knechten ge-
redet, damit ihn keiner hindere.'?)

Mit Prapositinus geht hier fast wortlich die anonyme
Summe des Cod. Vat. lat. 10.754, die noch eigens hinzu-
fugt, daB Abraham sagen muflite, was ihm der Hl Geist
eingab, und quod bona erat illa captio vel fraus et pia.'*)

! 7) Fol. 170: Solutio: Quosdam a mendacio excusat Dei dispensatio,
qui aliquod factum allegoricum illo facto designari vel signari voluit,
vel voluit, ut Abraham ignorans prophetaret. Dicunt ergo guidam:
Abraham non est mentitus, cum ita factum sit, ut predixit.

%) Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193.

".) Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193: Vel potest dici de istis tribus,
quod inspiratione divina talia dixerunt, ideo in hoc non peccaverunt.

10) Summe (Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 28v).

I Foll ¥ 2y,



16  Landgraf, Die Frithscholastik zur Liige der Patriarchen.

Ebenso finden wir die Erklirung des Prapositinus fiir
den festen Glauben Abrahams an die Riickkehr mit sei-
nem Sohn etwas erweitert in der Summe des Robert
Courson.®?) Sogar der dritte Teil -der Summa Alexan-
drina®) iibernimmt ebenso wie die Summa de viliis des
Johannes de Rupella) die erste Erklirung des Préposi-
tinus. Die Summa Alexandrina fugt aber auch hinzu:
wollte man mit Ambrosius annehmen, daf Abraham be-
absichtigte, nach der Opferung seines Sohnes allein zu-
riickzukehren, dann hatte er dies dann nicht fest, son-
dern nur unter der Bedingung getan: wenn der Herr es
nicht anders bestimmt.**) Auch Odo Rigaldi mochte sich
nicht damit begniigen, daf Abraham von Gott inspiriert
blof figurativ gemeint hitte: Wenn auch der menschge-
wordene Gottessohn die menschliche Natur zum Leidens-
opfer fithrt, wie Abraham den Isaak, so mufBite doch
Isaak mit Abraham zuriickkehren, weil nach der ein-
mal erfolgten Annahme der Menschennatur der Sohn
Gottes dieselbe weder im Leiden noch auch spater ent-
lief.»*) Odo halt es vielmehr, unter Anwendung der ersten
Erklarung des Pripositinus, auch fir méglich, dafi Abra-
ham auch mit seinen buchstiblich genommenen Worten
Wahres zu sagen beabsichtigt hétte."”) Diese Ausfithrun-
gen Odos findet man genau im zweiten Teil der Summa
Alexandrina.®®)

Auch Gaufrid von Poitiers stimmt, allerdings sine
preiudicio melioris sententie dafiir, da§ Abraham das ge-
sagt hatte, was seiner Meinung entsprach. Denn zweifels-
ohne glaubte er, daB sein Sohn wieder auferweckt wer-
den sollte. Er hatte jedoch dariiber Zweifel, ob dies so-
fort oder spater geschehen sollte. Die Glut des Glaubens
und die Macht der Liebe machten ihn manchmal zur
Annahme geneigt, daB} dies sofort geschehen wiirde, die
Macht des Schmerzes aber zur Meinung, dal dies nicht
sofort, sondern etwas spiter eintreten sollte. Wenn also

12) Cod. Brug. lat. 247 fol. 91: Solutio: Notandum, quod Abraham
susceperat a Deo, quod Deus in semine suo resuscitaret Israel et ideo
credidit Deum vel resuscitaturum Filium suum, si eum immolaret, vel
alium conferret vel non permitieret immolari. Unde non fit dubius
assertor, immo ex Deo scivit se reversurum cum puero eodem vel
filio tali ei celitus dato.

13) Pars 3 q. 37 (Koberger [1516] fol. 146).

14) Cod. Vat. lat. 4293 fol. 56v.

15) A. a. O,

18) Sentenzenkommentar, zu 3. dist. 38 (Briissel, Bibliothéque
Royale de Belgique, Cod. lat. 11.614 [1512] fol. 115v).

17) Ebenda.

18) Pars 2 q. 139 m. 6 (Koberger [1481]).



Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. 17

die Glosse sagt, dall er beabsichtigte, allein zuriickzu-
kehren, so gilt dies fiir den Fall, wo ihn die Macht des
Schmerzes zu dieser Annahme bestimmte. Wenn es aber
heifit, daB der Hl. Geist durch seinen Mund gesprochen
habe, so bezieht sich dies auf den Fall, daf die Glut des
Glaubens und die Macht der Liebe ihn zur Annahme der
sofortigen Auferstehung bewogen.')

Gaufrid schligt aber noch eine andere Losung vor:
Die Glosse sage, daf} er allein zuriickzukehren beabsich-
tigte. Und dies sei wahr, noch auch im Widerspruch zu
dem Text: ich und der Knabe werden zu euch zuriick-
kehren. Denn er glaubte ohne Zweifel, daf er zuriick-
kehren werde und der Knabe ebenso, wenn auch nicht
mit ihm. Er habe aber doch, wie die Glosse bemerke,
verfanglich zu seinen Knechten geredet, weil er so ge-
sprochen hitte, daff diese dahin verstanden, sie wiirden
* zusammen zuriickkommen. Und doch sei der Satz wahr,
ob sie nun zusammen oder nicht zusammen zuriick-
kamen. Denn daraus, dal beide zuriickkimen, folge noch
nicht, daf sie zugleich zuriickkdmen. Und so wiirden
Text und Glosse iibereinstimmen, weil in der Glosse das
Wort ,allein” die Begleitung streiche, sodaB der Sinn
wire: Er beabsichtigte allein zuriickzukehren, d. i. ohne
Begleitung. Und wenn die Glosse sage, dafi der HI. Geist
durch seinen Mund geredet habe, so bedeute dies, dall
der Hl. Geist ihm ein solches Wort eingegeben habe, das
wahr war und das die Knechte in einem Sinne verstehen
konnten, der wahr sein konnte, den er aber selber nicht
fiir wahr hielt. Abraham hitte aber nicht das Gegenteil
davon geglaubt und hitte somit, mochten sie nun zu-
gleich oder nicht zugleich zuriickkehren, wahr gespro-
chen. Und dies hatte er wohl gewulit und nur hinsichtlich
der Art, wie es sich nun bewahrheiten sollte, gezweifelt.>)

Dies die Entwicklung der Erklirung des Prépositi-
nus. Wir finden aber im spiteren 12. Jahrhundert auch
wieder eine stirkere Anlehnung an die von Gratian ver-
mittelte Ambrosiussentenz. Auf sie spielt so Simon von
Tournai an, wo er sagt: Sepe enim aliud intelligebant
prophete et aliud fiebat, ut Abraham intendebat filium
immolare et tamen aliud ordinatum erat.**) Magister Mar-
tinus nimmt zudem ausdriicklich seine Losung aus dem

1%) Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 15.747 fol. 58v).
20) Ebenda.

’;1) Quiistionen (Cod. Berolin. Phill. 1997 fol. 70v — J. Warichez,
Les disputationes de Simon de Tournai [Spicilegium Sacrum Lova-
niense, Fasc. 12] Louvain [1932] 195).

,»Theol.-prakt. Quartalschrift.** I. 1939, 2



18 Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen.

Passus bei Ambrosius ,Der Herr sprach durch seinen
Mund® und bemerkt: Wenn es die Worte des Herrn
waren, die durch Abraham als Instrument vorgetragen
wurden, als dieser sagte: Wartet hier, bis ich und der
Knabe zu euch zuriickkehren, dann hat hier jegliche
Schwierigkeit ein Ende und es ist auch Abraham nicht
die Rede, mit der er eine Absicht vorzutiauschen schien,
zur Last zu legen.*?)

Uber diese Erklirungen kommt die Frithscholastik,
die sich ohnehin nur selten mit diesem Fall beschaitigt,
nicht hinaus.

2. Die Worte Abrahams iiber Sara.

Seltener noch kam die Rede auf die Worte Abra-
hams, mit denen er sein Weib Sara als seine Schwesfer
bezeichnete. Dies wohl deshalb, weil dieser biblische Be-
richt bedeutend weniger Schwierigkeiten verursachte;
denn man konnte sich in Anlehnung an Augustinus
darauf berufen, daf} tatsichlich ein Verwandtschaftsver-
haltnis zwischen beiden bestand, das eine solche Behaup-
tung, selbst wenn sie unter Eid genommen werden sollte,
rechtferti]%te. So denken denn auch die Sentenfie An-
selmi.®®) Das Decretun Gratiani**) weist fur den ersten
Teil dieser Erklarung eine Augustinussentenz®®) nach.
Seine Darlegung tbernimmt dann mit einigen Aus-
lassungen die Summa Coloniensis,*) ferner die Summa
Parisiensis®™) und der Sache nach auch Johannes Faven-
tinus,*®) Sicard von Cremona,®) sowie auch Huguccio,

22) Quéstionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14.556 fol. 273): Ecce solu-
tionem habes mote questionis ex eo, quod dictum est in auctoritate
Ambrosii: Dominus loquebatur per os eius, quia, si verba erant Do-
mini, que ministerio Abrae proferebantur, cum ait: expectate hic, donec
ego et puer revertamur ad vos, cessat obiectio quantum ad istum arti-
culum nec est talis dictio imputanda, qua videbatur simulare propo-
situm.

23) F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen.
(Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band 18,
Heft 2/3.) Miinster i. W. (1919) 100 f. — Man vgl. auch Oxford, Biblio-
theca Bodlaiana, Cod. Laud. Mise. 277 fol. 21 f.

24) Pars 2 Causa 22 q. 2 c. 22 (4e. Friedberg, Corpus Iuris Ca-
noniei. 1. 874). Man vgl. auch Benencasa, Casus Decretalium (Cod. Bam-
berg. Can. 91 fol. 57).

25) Quaestiones in Heptateuchum lib. 1 q. 26 (SSL 34, 551). Man
vgl. auch Lib. 22 contra Faustum Manichaeum, c. 83, 34 (SSL 42, 421 f.).

28) Cod. Bamberg. Can, 39 fol. 125 f.

27) Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72v.

28) Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 70.

29) Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 58v.



Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. 19

der es aber fiir angebracht halt, eigens darauf aufmerk-
sam zu machen, dall eine solche Verheimlichung der
Wahrheit nur erlaubt sei, wenn sie jemandem niitze,
nicht aber, wenn sie Schaden stifte.*)

Robert Courson, der sich ebenfalls die klassische Er-
klarung zu eigen macht, bemerkt noch, dafl Abraham auf
diese Weise die Wahrheit, daf namlich Sara seine Frau
war, verheimlichte und auch keine Liige behauptete. Er
wollte namlich, daB} bloB eine Sache und nicht zwei der
Gefahr ausgesetzt wiirden. Denn durch die Antwort, sie
sei seine Schwester, sei die Keuschheit seines Weibes ge-
fdhrdet worden. Hatte er aber gesagt, sie sei sein Weib,
dann wiren zwei Dinge, ndmlich sein eigenes Leben und
die Keuschheit seines Weibes, in Gefahr geraten.®)

Richard Fishacre sollte sich noch eingehender zum
Fall auBlern. Er betont namlich in diesem Zusammen-
hang: Etwas anderes ist es, die Wahrheit verbergen, und
etwas anderes, Falsches behaupten. Das Erste ist erlaubt,
das Zweite nicht. Das Wahre kann man dann verschwei-
gen, wenn es unniitzlich ist; man kann es aber auch mit
einer Rede oder auf eine andere Weise fiir den Fall ver-
bergen, wenn man der Ansicht ist, daB es demjenigen, der
es kennt, schidlich wird. Und so war esim vorliegenden
Fall. Abraham meinte namlich, daf}, wenn der Pharao die
Wahrheit erfithre, sowohl sein Weib gekréinkt als auch
er selber getotet wiirde. Und diese Annahme war viel-
leicht auch kein tadelnswerter Argwohn, sondern eine
sehr wahrscheinliche Konjektur aus vielem Gesehenen
und Gehorten. Abraham wollte keine Sophismen machen,
d. i. Falsches behaupten, noch wollte er tiuschen, was
ebenfalls gleichbedeutend mit der Behauptung von Fal-
schem ist; er wollte vielmehr bloB die Wahrheit ver-
bergen.3?)

Die Summa Alexandrina, die sich in ihrem dritten
Teil ebenfalls fiir den Fall interessiert, gibt sich wieder

finit d)er urspriinglichen augustinischen Deutung zufrie-
en'aﬂ

Soweit das, was die Friuhscholastik zu diesem Kasus
aullert.

%) Cod. Bamberg, Can. 40 fol:194.

31) Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 91). ;
- 22’2) Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. Ottob, lat. 294
ol. >

3%) Pars 3 q. 37 (Koberger [1516] fol. 146).

ok



90 landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen.

3. Die Liige Jakobs.

Unvergleichlich starker war das Interesse, das die
Frithscholastik fur die Liige Jakobs &ullerte, mit der er
sich fiir den Erstgeborenen ausgab und sich den Segen
Isaaks erschlich.

1. Wahrend sich hier die Senfentie Anselmi®**) noch
ganz an die augustinische Sentenz halten, nach der die
Worte Jakobs nicht eine Liige, sondern ein mysterium
waren, ohne sich weiter dariiber zu dullern, machen die

. ebenfalls zum Bereich Anselms von Laon gehorigen Sen-
' tenzen des Cod. Vat. Reg. lat. 223%) hier einen grofziigi-
- gen Erklarungsversuch. Sie schreiben namlich, wie ich
eingehender an anderer Stelle dartue, dem hl. Augusti-
nus auch die Definition der Liige zu: Non omne, quod
fingimus, mendacium est, sed quando id fingimus, quod
y nichil significat, tunc est mendacium. Cum autem fictio
i nostra refertur ad aliquam significationem, non est men-
jdacium, sed aliqua figura veritatis. Danach ist also eine
' Rede, wenn sie nichts mehr bezeichnet, bereits in den
‘Bereich der Liige eingetreten, wihrend umgekehrt eine
' Fiktion, vorgetragen, um eine Wahrheit zu bezeichnen,
keine Liige ist. Weil nun die Rede Jakobs ein Geheimnis
bezeichnete, war sie, so sehr sie auch den Anschein einer
Liige erweckt, wahrhaft und keine Liige.

2. Es ist uns aber aus dem Bereich Anselms noch eine
andere Sentenz erhalten, die sich um eine weitere Er-
klarung bemiiht und sie darin zu finden glaubt, dafi Ja-
kob hier seinem Vater, dhnlich wie Joseph seinen Brii-
dern gegeniiber,*) etwas tat, was Siinde zu sein scheint,
so, wie das diebische Hinwegnehmen der silbernen und
goldenen Gefifle der Agypter durch die Sohne Israels.
Aber, so bemerkt diese Sentenz, man mull wissen, dal}
das nicht Stinde ist, was nicht gegen das gottliche Gebot
geschieht. Heilige tun und sprechen nun, was zwar gegen
ein Gebot zu sein scheint, es aber in Wirklichkeit nicht
ist, weil sie auf Grund einer besonderen Gnade oder eines
besonderen Gebotes Gottes selber es sagen oder tun.
Darum ist es auch keine Siinde. Besonderes Gebot nen-

34) F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Senten-
zen, (Beitrdge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band 18,
Heft 2/3.) Miinster i. W. (1919) 100. — Oxford, Bibliotheca Bodleiana,
Cod. Laud. Misc. 277 fol. 21.

35) Fol. 90v.

% Abaelard zitiert hiezu in seinem Sic et Non c. 154 einen Augu-
stinus in Genesim cap. CXLV zugeschriebenen Text (SSL 178, 1603).



Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. 21

nen wir dasjenige, das einer oder mehreren Personen,
nicht aber allen eingescharft wird.*")

Auch die Summa Sententiarum gibt sich mit dem
augustinischen: ,non est mendacium, sed mysterium®
nicht zufrieden, sondern sucht fiirr Jakob und auch den
dgyptischen Joseph noch nach einer anderen Losung.
Nicht einverstanden ist sie mit derjenigen, die zwischen
nicht siindhafter und siundhafter Liige unterscheiden
mochte, deren erste dann gegeben wire, wenn die Téau-
schungsabsicht fehlte. Dies wire nun bei Jakob der Fall
gewesen, da seine Absicht gewesen wire, der Muftter zu
gehorchen; und ebenso bei Joseph, der nicht tauschen,
sondern sich lediglich nicht so rasch zu erkennen geben
wollte. Dagegen scheint aber der Summa Augustinus zu
widersprechen, der sagt, dafi man auch nicht um des Le-
bens eines anderen willen liigen diirfe. Sie schliefit sich,
wenn auch nicht mit Entschiedenheit, der eben erwihnten
Lehre der Anselmschule an, indem sie es fiir besser er-
achtet, zu erkliren, daBl beide nicht gelogen, sondern auf
Grund eines besonderen Gebotes so gesagt hitten, sowie
ja auch die Hebrier durch ein besonderes Gebot vom
Diebstahl entschuldigt wurden. Denn da die Mutter dies
unter Eingebung des Hl. Geistes befahl, erwies er, indem
er der Mutter gehorchte, dem Hl. Geist Gehorsam.*®)

Wir finden diese ganzen Ausfithrungen der Summa
Sententiarum auch in den Sentenzen des Cod. Vat. lat.
1345, nur mit dem Unterschied, daf} hier als erste Losung
die von Augustinus selber vorgeschlagene gegeben wird,
welche die Rede Josephs auf einen Scherz, der keine
Siinde ist, hiniiberspielen will.*?)

Der Lombarde ist mit der urspriinglichen augustini-
schen Erkliarung?) einverstanden, nach der es sich bei
Jakob nicht um eine Liige, sondern einzig um ein myste-
rium handelt. Er fiigt aber noch ausdriicklich eine Be-
griindung bei, auf die er wohl durch die Summa Senten-
tiarum hingewiesen worden war: Jakob beabsichtigte

37) Anselmi Laudunensis et Radulfi fratris eius sententias excerp-
tas nunc primum in lucem edidit G. Lefévre. Mediolani Aulercorum
(1895) 29 f.

38) Tract. 4 c. 5 (SSL 176, 122 D f). — Ebenso die Isagoge Odonis.
Man vgl. A. Landgraf, Ecrits théologiques de Y'école d’Abélard. (Spici-
legium Sacrum Lovaniense. Fasc. 14.) Louvain (1934) 137 f.

29) Fol. 121. — Den zuletzt in Frage kommenden Text bringt auch
das Sic et Non Abaelards, c. 154 (SSL 178, 1603).

40) Contra mendacium ad Consentium, ¢. 10 n. 24 (SSL 40, 533).



929  Landgraf, Die Frithscholastik zur Liige der Patriarchen.

nur, seiner Mutter zu gehorchen, die durch den HI. Geist
das Geheimnis kannte, und wurde so durch einen beson-
deren Rat des Hl. Geistes, den seine Mutter vorher er-
halten hatte, von der Liige entschuldigt.**)

3. Dariitber hinaus bemerkt die Sentenzenabbrevia-
tion des qu. Paris. Nat. lat. 15.747 noch:

Possumus etiam dicere, quod ipse erat Esau primogenitus princi-
patione, non nominis appellatione.*?) Ebenso Bandinus: Vel non fuit men-
titus Jacob; erat enim ipse Esau iure, etsi non persona, quia emerat ab
ipso primogenita.*?)

Diese neue Erklirung ist ohne Zweifel aus Gratian
heriibergekommen, der sich aus eigenem eingehend mit
der Frage beschaftigt und als einzige Losung die eben
angedeutete in der Form vortragt:

Sed Jacob dicendo se esse Esau primogenitum, non est mentitus.
Non enim dixit se esse primogenitum nascendo, sed ius primogeni-
turae illo vendente, rite adeundo, Sic et Christus Johannem dixit esse
Heliam, non persona, sed imitatione virtutis. Erat ergo Jacob Esau,
non nascendo, ut diximus, sed emptione primogenitorum, de non pri-
mogenito in primogenitum transeundo, sicut et ipse Esau primogenita
vendendo de primogenito non primogenitus fieri meruit. Sic et iudet,
cum essent filii Abrahae carne, quia non fuerunt filii eius imitatione,
non deputantur inter filios Abrahae, sed dicuntur filii diaboli, cuius
filii sunt non nascendo, sed imitando. Unde a Domino audire merue-
runt: ,,5i filii Abrahae estis, opera Abrahae facite; nunc autem queritis
me interficere, hominem, qui veritatem locutus sum vobis.” Hoc Abra-
ham non fecit. Vos ex patre diabolo estis et desideria patris vestri
facere vultis. Econtra gentiles, cum secundum originem carnis ab Abra-
ham essent alieni, tamen imitatione fidei et iustitiae successerunt in
filios Abrahae. Unde ab apostolo dicitur eisdem: ,,Si autem Christi,
ergo Abrahae semen estis“. Hinc idem apostolus scribens Romanis ait:
,,O tu, iudee, si circumcidaris nec legem eius observes, circumcisio tua
preputium facta est, quomodo et preputium, si iustitias legis custodiat,
in circumecisionem reputatur. Prefertur ergo, ut ex premissis colligitur,
imitatio operis origini carnis. Veraciter ergo, non mendaciter, Jacob se
dixit Esau esse; nec mentiendo, sed verum dicendo sibi profuit, alteri
vero non nocuit, quia benedictionem sibi debitam accepit, non alienum
subripuit.*)

Es ist aber gerade Gratian, der im Zusammenhang
mit der Liige ausdriicklich darauf hinweist, daBl im Alten
Testament vieles erlaubt war, dessen Beispiel wir uns

81) Sententiae, lib. 3 dist. 38 c. 5 (Quaracchi [1916] 725). Man
vgl. auch die Quistionen des Cod. Laud. Misc. 5 (fol. 146) der Biblio-
theca Bodleiana in Oxford. Ebenso Magister Bandinus, Sententiae,
lib. 3 dist. 38 (SSL 192, 1088) und die Sentenzenabbreviation des Cod.
Paris. Nat. lat. 15.747 fol. 79v).

42) Fol. 79v.

13) Sententiae, lib. 3 dist. 38 (SSL 192, 1088).

a%) Decretum, Pars 2 Causa 22 q. 2 c. 22 (de. Friedberg, Corpus
Turis Canoniei. I. Leipzig [1879] 874). Man vgl. auch Benencasa, Casus
Decretalium (Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 57).



Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. 23

heute nicht zunutze machen diirfen.®*) Um dies zu bekraf-
tigen, fithrt er eine Sentenz'®) an.*)

Die Summa Coloniensis nimmt hier wohl die Losung
Gratians auf, erwahnt aber auch die klassisch augusti-
nische und fir den Agyptischen Joseph die Hiniiberspie-
lung auf einen Scherz.*®) Diese letzte Losung schlagt dann
auch die Summa Parisiensis®) vor, wihrend Huguccio
dem Vorschlag Gratians sein Lob zollt. Er fiigt aber des-
sen Ausfithrungen insofern eine Verbesserung hinzu, als
er Jakob das Erstgeburtsrecht nicht blof auf Grund des
Kaufes, sondern vielmehr auf Grund einer von Ewigkeit
her feststehenden gnadenhaften Verfiigung zuschreibt.**)

4. Huguccio mochte aber doch nicht auf jegliche Kri-
tik verzichten. Er meint, daff nach dieser Losung die

45) Ae, Friedberg, a. a. 0. 872. — Dieser Warnung schlieBt sich
auch die kanonistische Summa Parisiensis an (Cod. Bamberg. Can. 36
fol. 72). Die anonyme scholastische Summe des Cod. Vat. lat. 10754
dehnt sie auch auf Beispiele von Liigen in Heiligenleben des Neuen
Testamentes aus, die auf Eingebung des HI. Geistes geschahen (fol. 73).
Bereits die Pseudo-Poitiers-Glosse hat auch bemerkt: ,,Sed ne putes®.
Numgquid frahendum est ad consequentiam, quod Dominus miraculose
et in figura aliquarum rerum a quibusdam fieri volebat. Nullatenus
enim nisi anima nostra periclitari potest, pro commodo aliius mentiri
et nocere(?) debemus, sicut hic exemplariter demonstratur (Cod. Paris.
Nat. lat. 14.423 fol. 92).

o 4;’] Man vgl. Gregorius Magnus, Liber 18 Moralium ‘c. 3 (SSL
W B,

47) Decretum, Pars 2 Causa 22 q. 2 c. 19 (de. Friedberg, Corpus
I. 872): Si quis per testamentum vetus vult suum tueri mendacium,
quia minus illic quibusdam fortasse nocuerit, dicat, necesse est, rerum
alienarum raptum, dicat retributionem iniuriae, que infirmis illic con-
cessa sunt,.sibi nocere non posse. Que omnia cunctis liquet quanta
animadversione veritas insequitur, que nobis iam significationis suae
umbra postposita in vera carne declaratur. — Man vgl. auch Benencasa,
Casus Decretalium (Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 56v). — Bereits in den
zur Schule Hugos von St. Viktor gehérigen Sentenzen des Cod. lat. 208
der Biblioteca Abbaziale von Montecassino findet man auf Seite 97 eine
Augustinussentenz #hnlichen Inhalts: Idem [Augustinus] in eodem
[]'f:l‘.lchil‘idiﬂn]: Plurimum quidem ad bonum profecisse homines, qui
nisi pro salute hominum non mentiuntur, non est negandum, si in
eorum tali provectu merito laudatur vel etiam remuneratur benivo-
_lentia, non fallacia. Que ut agnoscatur, sat est, non ut etiam predicetur
maxime in heredibus testamenti novi, quibus dicitur: sit in ore vestro:
est est, non non. Quod enim amplius est, a malo est.

48) Cod. Bamberg. Can. 39 fol. 125v. Von der Liige des #gypti-
schen Joseph als Scherzliige spricht auch die Summe des Cod. Vat. lat.
10.754 fol. 73.

49) Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72.

80) Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 194: ,Si Jacob*“. Congrua est so-
Iutio magistri et secundum hanc solutionem iste est sensus: ego -sum
Esau primogenitus, id est ego sum ille, cui debetur ius primoieniture,
non natura, sed gratia. Natura debebatur Esau, sed gratia, qua hoc erat
dispositum, ab eterno debebatur Jacob. .



94  Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen.

auctoritates, die Jakob entschuldigen mochten, keinen
Raum mehr fdnden, weil er so ja Wahres gesprochen
hatte. Wie miifite er also von Falschem, Liige und Siinde
noch entschuldigt werden? Wer pflege sich betreff des
Guten und Wahren zu entschuldigen? Und darum, so
bemerkt Huguccio, tadeln einige diese Losung.st) Er ver-
weist anschliefend auf die Meinung anderer, nach der
Jakob seinen Vater getduscht hat, nicht in dem, was seine
Worte bezeichneten, sondern in der Interpunktierung.
Er hatte demnach so verstanden: Ich bin es. Hernac
erst werde beigefiigt: Esau ist der Erstgeborene. Doch
kann sich Huguccio auch fiur diese Deutung nicht erwar-
men, weil Jakob auch so Wahres gesprochen hatte.s?)
Huguccio diirfte sich fiir die Ansicht entscheiden, dal}
Jakob zwar gelogen, nicht aber gesiindigt hitte, weil er
glaubte, so sprechen zu miissen. Diese Uberzeugung kam
ihm aus einer Eingebung des Hl. Geistes und aus
dem Rat und Befehl der Mutter, der er gehorchen mufite,
da sie den gottlichen Ratschlufl kannte. Und selbst wenn
ihm dies nicht eingegeben gewesen wire, so glaubte er
doch, daBl es der Mutter eingegeben war, daBl sie ihn so
anleitete. Dal} jede Liige Siinde sei, gelte nur von der
Liige im eigentlichen, nicht aber von derjenigen im un-
eigentlichen Sinn, wenn namlich einer liige und tausche
und auf Eingebung des Hl. Geistes glaube, daB er so
handeln und sprechen miisse. Dieser Art sei die Liige
Jakobs gewesen, die etwas Gutes und vielleicht verdienst-
lich fiir das ewige Leben war.*)

51) Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 194,

52) Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 194: Alii dicunt, quod Jacob dece-
pit patrem non in significatione vocis, sed in distinctione. Sic enim
intellexit: ego sum. Et postea subditur: Esau est primus. Sed non
credo, quod iste fuerit intellectus. Et secundum hoc similiter vero(!)
dixit.

33) Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 194: Vel Jacob mentitus est di-
cendo se esse Esau, non tamen peccavit, quia credebat sic esse di-
cendum ex inspiratione et instinctu Spiritus Sancti et ex consilio ex
imperio matris, cui tenebatur obedire, utpote divinum consilium
scienti; et si non erat ei inspiratum, credebat, quod matri esset inspi-
ralum, quod eum sic instrueret. Unde Augustinus: Jacob, quod matre
fecit auctore, ut falleret patrem, si diligenter attendatur, videtur non
esse mendacium, sed misterium. Et ideo propter familiare consilium
Spiritus Sancti, quod mater acceperat, a mendacio excusatur Jacob. Et
secundum hoc non omne mendacium est peccatum... Sed dico, quod,
si nomen mendacii teneatur proprie, omne mendacium est peccatum.
Sed, cum improprie teneatur, non est verum, secilicet cum quis mentitur
et decipit et instinctu Spiritus Sancti credit sic esse faciendum et
dicendum. Tale fuit mendacium Jacob, qui patrem decepit et fraudu-
lenter egit. Sed illa deceptio et fraus bonum fuit et forte meritorium



R T T g e

Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. 25

Trotz allem halt es Huguccio aber nicht fiir inkon-
venient, dafi Jakob mit seiner Rede eine Tod- oder lafi-
liche Siinde begangen hatte.’*)

Wir werden hier an Aufstellungen aus der Porre-
tanerschule und nicht zuletzt auch an solche der Quae-
sliones in epistolas Pauli erinnert, die nur dann von
einer Liige die Rede haben wollen, wenn einer etwas
behauptet, dessen Nichtbehauptuni das Gewissen befeh-
len muf.*®) Mit Theorien dieser Art konnte den Ideen
Huguccios und noch mehr, wie wir sofort sehen werden,
denjenigen des Magisters des Petrus von Poitiers der
Weg gebahnt worden sein.

5. Ein gesteigertes Interesse an der Frage, wie wir es
bei Huguccio feststellen mufiten, findet man frither schon
bei Petrus von Poitiers. Er referiert vor allem eine An-
sicht, nach der Jakob nicht gelogen, sondern sich blofi
figiirlich Esau genannt und seine Worte so verstanden
hitte: Ego sum, qui accedo ad benedictionem Esau, und
dies nicht in bdser Meinung, sondern auf Befehl des Hei-
ligen Geistes gesagt hiatte.**) Wenn Jakob sich auch sel-
ber nicht den Segen hitte entreiflen lassen wollen, um
den er Esau brachte, so handelte er damit doch nicht
gegen das Naturgesetz und beging auch keine schwere
Siinde; denn seine Handlungsweise war nicht ungerecht,
da er unter Eingebung des Hl. Geistes so tat. Zudem
hatte Esau dem Bruder das Recht der Erstgeburt um ein

vite eterne. — Die spite Sentenzenglosse des Cod. Paris. Nat. lat. 3572
(fol. 104) verweist noch auf diese Ansicht, da sie sagt: Tamen quidam
dicunt, quod mentitus est, sed excusatur auctoritate Spiritus Sancti. Sed
numquam Spiritus Sanctus est auctor peccati.

58) Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 194: Vel, si dicatur peccasse tunc
mortaliter vel venialiter, non est inconveniens.

55) In epistolam ad Romanos, q. 324 (SSL 175, 511). — Ich
komme darauf bei anderer Gelegenheit zu sprechen.

5) Sententiae, lib. 4 ¢. 5 (SSL 211, 1155 B): Solet autem quaeri,
an Jacob mentitus est, cum dixit se esse Esau et sciebat se non esse
Esau, et causa decipiendi patrem. Ergo mentiebatur, ergo mortaliter
peccabat, cum ex malitia animi hoc fecerit. Dicunt, quod non dicebat
se esse Esau nisi sub figura, nam intelligebat ita: , Ego sum qui accedo
ad benedictionem Esau“, et non fecit hoc malitia animi, sed Spiritu
Sancto ita dictante. — Der einleitende Einwand findet sich mit wort-
lichen Anklingen in der Quaestio 35 des Cod. British Museum Har-
ley. 3855 fol. 16v: Aliquis dicit aliquid falsum intentione fallendi et
scivit illud esse falsum. Ergo hoc dicendo mentitus est. Sed Jacob
dixit patri suo, quod ipse esset Esau intentione fallendi et scivit hoc
esse falsum. Ergo mentitus est: ergo peccavit. — Hier lautet aber die
:Anlwort: Concedimus™de Jacob, quod scienter dixit falsum, non tamen
ml.en.tione fallendi aut decipiendi patrem, sed animo simulandi se esse,
qui ipse non erat. 5



26  Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen.

Linsengericht verkauft”) Jakob hatte auch nicht den
Vater getduscht und die Worte Isaaks ,frater tuus frau-
dulenter accessit” sind figiirlich zu verstehen. Mit Jakobs
Handlungsweise wurde namlich bezeichnet, dafi das

eringere Volk dem grofleren den Segen mit List entwen-
gen wiirde.*)

Petrus von Poitiers bemerkt nun zu diesen Ausfith-
rungen: Magister meus non longe ab hac opinione rece-
dens longe tamen enucleatius et expeditius videtur sol-
vere.”) Die Lehre dieses seines Lehrers umreifit er dann
foliendermaﬁen: Jakob hat zwar Falsches gesagt, aber
nicht gelogen, weil er nicht gegen seine Memung noch
gegen sein Gewissen gesprochen hat; denn Meinung und
Gewissen befahlen ihm, seinem Vorgesetzten zu gehor-
chen, d. i. dem HIl Geist, auf dessen Eingebung hin
er so sprach. Auch beabsichtigte er nicht, den Vater zu
tauschen, wenn er auch etwas sagte, dessen Falschheit
er kannte, und ihm dies trotzdem einredete. Er hat auch
gegen sein Wissen, nicht aber gegen sein Gewissen ge-
. sprochen. Ahnliches findet man in allem, was de genere
- malorum ist, was aber auf Befehl Gottes gut und ver-
dienstlich ist, wie z. B. im Diebstahl an den Agyptern, in
dem Abraham gegebenen Befehl, seinen Sohn zu téten, in
der Toétung des Phinees. Trotz des Gebotes ,Du sollst
nichts Falsches sagen* handelt nicht gegen dieses Gebot,
wer unter Hintansetzung desselben seinem Oberen sich
unterwirft, dem auch dieses Gebot unterworfen ist. Wie
auch ein Priester nicht gegen seinen Bischof siindigt,

57) Sententiae, lib. 4 ¢. 5 (SSL 211, 1155 BC). Auch dieser Ein-
wand findet sich mit wértlichen Anklingen in der Quaestio 85 des Cod.
British Museum Harley. 3855 fol. 16v. Die Antwort lautet hier: Quod
etiam obicitur, quia fecit ei, quod sibi nolebat fieri, falsum est, quia
Jacob volebat fieri, ut sicut ipse sic ipse accepisset mandatum a Deo
de benedictione accepienda sicut Jacob modo aceepit(l). Nec Jacob
provocavit contra se, frater autem odivit. Sed pena peccati fuit in
Esau, quod fratrem persecutus est. Et hoc meruit Esau peccatis suis
precedentibus. — Ubrigens wirft die spiite Sentenzenglosse ‘des Cod.
Paris. Mazar. lat. 758 (fol. 134v) die allgemeine und hier nicht beant-
wortete Frage auf: Quid, si decipis aliquem per veniale mendacium et
nullo modo velles te decipi per veniale mendacium: Ledisne ius
naturale? -

58) Sententiae, lib. 4 ¢. 5 (SSL 211, 1155). Auch der hier in Frage
kommende Einwand findet sich mit wértlichen Anklingen in der
Quaestio 35 des Cod. British Museum Harley. 3855 fol. 16v. Die
Quiistionen des Magisters Martinus geben eine ihnliche Losung: Quod
vero dictum est: venit germanus tuus fraudulenter, exponitur sic: frau-
dul(]enter, id est in figuram sacramenti (Cod. Paris. Nat. lat. 14.556 fol.
339).

%) Sententiae, lib. 4 c. 5 (SSL 211, 1155).



Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. o7

wenn er unter Hintansetzung des Gebotes desselben sich
dem Gebot des Papstes unterwirft. Dem Jakob befahl
also seine Meinung so zu handeln, wie er tat, und zwar
auf Mahnung des Hl. Geistes.*)

Auch der magister interpretiert das frater tuus acces-
sit fraudulenter, und zwar dahin:

Id est sub specie fraudis; nam fraus videbatur et non erat, nec
erat prava simulatio. Simulatio enim alia bona, alia mala, et alia fit
causa significationis, ut simulatio Jacob, qua significabatur, quod chri-
stianus populus praeferretur iudaico. Alia causa tutelae, ut simulatio
angeli Tobiae, qui dixit se esse filium magni Azariae. Alia causa intelli-
gentiae, ut illa, qua simulavit se Dominus longius ire, dum iret cum
discipulis Emmaus, ut per hoc ad intelligentiam sui exemplo invitaret.s1)

80) Sententiae, lib. 4 c. 5 (SSL 211, 1155 f.). Man vgl. auch Sen-
tentiae, lib. 2 c. 16 (SSL 211, 1003): Nullum enim opus adeo malum
est in se, quod, si faciat homo ex precepto Dei vel inspiratione Spi-
ritus Sancti et ut ei a Deo praecipitur, quod non bonum faciat; Deus
enim super omnem legem et omne praeceptum.

81) Sententiae, lib. 4 ¢. 5 (SSL 211, 1156). Diese Einteilung der
simulationes findet sich wortlich auch bei Magister Martinus (Quistio-
nen — Cod. Paris. Nat. lat. 14.566 fol. 339). Der dritte Teil der Summa
Alexandrina schreibt noch: Notandum est, quod quadruplex est simu-
latio: cautele, qualis fuit in Jehu, IITI Reg. X, ut interficeret sacerdotes
Baal, et in Josue, qui simulavit fugam, Josue VIII. Et est simulatio
doctrine, de qua Luce ultimo: finxit se Dominus longius ire, ut in-
strueret et moneret discipulos ad opera misericordie et hospitalitatis.
Et est simulatio significationis, qualis fuit simulatio Jacob, Gen. XXVII,
quando simulavit se Esau, in quo significavit, quod minor populus
preferendus erat maiori, scilicet gentilis iudaico. Est etiam simulatio
duplicitatis, qualis est ypocrisis, et hoc dicitur a beato Ambrosio. (Pars
3 gq. 37 m. 6 — Koberger [1516] fol. 146). Man vgl. auch die Summa
de vitils des Johannes de Rupella (Cod. Vat. lat. 4293 fol. 57), die
ebenfalls diese 4 simulationes kennt und lediglich die simulatio dupli-
citatis als simulatio falsitatis bezeichnet und sie allein Siinde sein laBt.
— Im Folgenden gebe ich noch die weiteren Schwierigkeiten, die
Petrus von Poitiers behandelt: Item instinctu Spiritus Sancti dicebat
Jacob falsum: ergo Spiritus Sanctus erat auctor falsi. Hic opus est
distinctione: Spiritus Sanctus erat auctor falsi, id est falsitatis orationis,
id est falsae prolaticais, esse potest. Sed non erat auctor falsitatis rei,
quae est, quando aliquis a Deo recedit per infidelitatem. Item, Jacob
falsum dicebat: ergo venialiter vel mortaliter peccabat: ergo non in-
stinctu Spiritus Sancti hoc dicebat. Fallacia primi: Phinees hominem
interfecit: ergo veniale peccatum vel mortale fecit. Item auctore Filio
poterat dici falsum ab aliquo, quia si auctore Spiritu Sancto dicebatur,
ergo et auctore Filio, cum indivisa sint opera Trinitatis. Et Filius ipse
secundum humanitatem poterat dicere propositionem significative fal-
sam, quia multiplicem: ergo falsum. Ad quod dicendum, quod istud
non valet et potest induci simile, quia Pater auctoritate sua est Deus,
et Filius ens homo est Deus, non tamen auctoritate sua, secundum
quod est homo, est Deus. Si quis aliter solvit, non invidemus. Sed
hanc in medio posuimus, quia a bonis praeceptoribus ita accepimus
(:Sentenliae, lib. 4 c. 5 SSL 211, 1156). — Wir finden die letzte Schwie-
rigkeit auch in den Quistionen des Magisters Martinus: Jacob auctore
Spiritu Sancto dicebat falsum. Hoc concedunt quidam. Ergo auctore
Christo, quia, quod fit auctore una trium personarum, fit auctore qua-



98  Landgraf, Die Frithscholastik zur Liige der Patriarchen.

Wer nun der magister ist, von dem Petrus von Poi-
tiers diese Lehren empfangen haben will, ist nicht klar.
Jedentalls steht das, was Petrus Lombardus zur Sache
sagt, an Ausfithrlichkeit und Ausdriicklichkeit tief unter
der Darstellung des Petrus von Poitiers und noch tiefer
unter derjenigen des von diesem zitierten Magisters.
Diese Ansicht des Magisters aber vertritt fast in
den Worten, mit denen sie von Petrus von Poitiers
dargestellt wird, auch Magister Martinus.®?) Er fiigt nur
noch bei, daB man sagen konne, Jakob hatte gesprochen
contra conscientiam facti, non contra conscientiam iuris
naturalis. Denn Jakob hitte anders gesprochen, als seine
Kenntnis der Tatsachen stand; er hitte aber nicht anders
gesprochen als er wulite, daB er reden sollte.””)

libet trium. Unde queritur, an Christus potuit dicere falsum. Quod
videtur, quod eo auctore potest dici falsum, sicut in Jacob contingit.
Ut dicunt quidam, Christus proferre falsam vel multiplicem propositio-
nem potest. Ergo Christus potuit dicere falsum. — Responsio: Non est
concedendum, quod Christus potuit dicere falsum. Huius autem argu-
menti: Christo auctore potuit dicere falsum: ergo Christus potuit dicere
falsum, instantia: Christo auctore contrahitur matrimonium: ergo Chri-
stus potuit contrahere matrimonium. Vel sic: Christo auctore fit fructuosa
penitentia: ergo Christus potuit fructuose penitere. Non est verum. Non
enim penitere potest, qui non potest peccare (Cod. Paris. Nat. lat. 14.556
fol. 338 v). — Mit Worten, die an entscheidender Stelle an Petrus von
Poitiers anklingen, legt auch Petrus von Capua die letzte Schwierig-
keit vor: Item, Jacob auctoritate Spiritus Sancti dixit falsum. Ergo
Spiritus Sanctus erat auctor falsi. Secundum hoc non deberet inferre:
ergo erat auctor huius rei, quod Jacob dicebat falsum, quod etiam
verum erat, et ita in hoc erat auctor veri. Verumtamen potest concedi:
Spiritus Sanctus erat auctor falsi, cum illud falsum non esset pecca-
tum. Sed eadem ratione et Filius fuit auctor falsi, et ipse secundum
guod homo poterat dicere propositionem significantem falsum, quia
multiplicem. Ergo secundum quod homo poterat dicere falsum. —
Responsio: Non est concedendum, quod Filius aliquo modo potuit dicere
falsum. Et ideo sic instandum premisse illationi: Iste sacerdos conficit
auctoritate illius archidiaconi et ille potest proferre eadem verba. Ergo
potest conficere. Et forte potuit aliquis auctore (fol. 32) Filio occidere
hominem; non tamen ipse Filius secundum quod homo potuit occidere
hominem (Summe — Clm 14.508 fol. 31 v).

) Quistionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14.556 fol. 338 v). Nur, wo
es bei Peirus von Poitiers heifit: Dicit enim, quod Jacob dixit falsum,
sed non est mentitus, quia non ivit contra mentem nec contra con-
scientiam, liest man bei Martinus: Habes itaque duas opiniones circa
hune articulum. Si me consulis, utra sit eligenda, dic secundam. Dicas
igitur, quod Jacob dixit falsum, cum dixit se esse Esau, non tamen
mentitus est. Ivit contra mentem hoc dicendo nec contra conscientiam.

63) Cod. Paris. Nat. lat. 14.556 fol. 338v. — Man vergleiche hier
auch die Quistionen des Stephan Langton (Cod. Paris. Nat. lat. 14.556
fol. 262 v), sowie die Summe des Gaufrid von Poitiers (Cod. Paris. Nat.
lat. 15.747 fol. 55): . . . error facti semper excusat, error iuris num-
quam excusat a toto. In dicendo falsum potest esse error facti.



Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. 29

Den Grundlagen der Lehre des Magisters kann man
auch in der Summe des Cod. Bamberg. Pair. 136 begeg-
nen.®*) Hier wird dem consilium Spiritus Sancti noch
Bedeutung beigemessen fiir die Erklarung des Verhal-
tens des Jehu, ﬁes David, der vorgab nicht fliehen zu wol-
len, und der Judith, die sich stellte, als wollte sie Bethu-
lien ausliefern.®)

Auch eine Quistion der zum Umbkreis des Odo von
Ourscamp gehorigen Sammlung des Cod. British Museum
Harley 3855 ist bemiiht, trotz einer zugegebenen falschen
Aussage desselben, Jakob vom Vorwurf der Liige zu rei-
nigen. Sie bemerkt, daff es Worte gibt, die einen Akt
einfachhin bezeichnen, wie lesen und #ahnliches, und
andere, die zwar ebenfalls einen Akt, aber noch mehr
eine denselben infizierende Eigenschaft bezeichnen, wie
liigen, tauschen, ehebrechen. Wenn der Verfasser so auch
zugibt, daBl Jakob Falsches gesagt hat, so nimmt er doch
nicht an, dafl ein so grofler Patriarch bei diesem Begeb-
nis gelogen hatte; denn ligen bringe einen moralischen
Mangel mit sich.®®) Jakob habe nicht seinen Vater betro-
gen. Er hatte vielmehr einen geheimen Rat Gottes emp-
fangen, zu sagen, er sei der andere. So wie auch die
Sohne Israels die goldenen und silbernen Gefafle der
Agypter mit der Zusage zu leihen genommen hatten, sie
wiirden nach drei Tagen wiederkommen. Sie hatten
damit zwar etwas Falsches gesagt, nicht aber gelogen
oder in diesem Vorgehen gestindigt: sondern sie hétten
nach dem geheimen Rat Gottes ,gelogen”, so daB sie
damals den Sachverhalt anders darstellten, als er war.
Ahnliches fainde man auch beim Engel Raphael, der in
Gegenwart des Tobias sagte, er sei Azarias, was falsch
war. Der Engel” hatle aber nicht gelogen, sondern auf
Geheill Gottes die Sache so geschildert, obwohl sie sich
anders verhielt.*) Das, was er getan, sei lediglich eine

82) Fol. 42. — Der Grund, warum hier die Summe den Jakob
von Siinde und Liige freispricht, ‘gibt ihre Antwort auf die Frage:
Queritur de Jacob, an peccaverit dicendo: Pater ego sum Esau. Sie
lautet: Dicimus itaque, quod non peccavit sicut nec Jeu, cum ait sacer-
dotibus convocatis: Pater meus servivit Deo vesiro in paucis, ego
autem serviam ei in multis. Licet enim protulit mendacium, non tamen
mentitus est, quia Spiritu Dei ducebatur.

%) Ebenda.

'“") Auf diese Ansicht weisen auch die Quiistionen des Magisters
Martinus hin (Cod. Paris. Nat. lat. 14,556 fol. 338 v).

%) Fol. 16 v.



30 Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen.

bona simulatio, und zwar eine simulatio significantiae
gewesen.®) :

Diese Linie halt vielleicht auch noch eine Quaestio
einer zum selben Bereich gehorigen Sammlung des Cod.
Paris. Nat. lat. 18.108, da sie sagt:

Si queratur, utrum peccaverit Jacob, excusant eum sancti a pec-
cato propter misterium et familiare consilium Spiritus Sancti. Si obicia-
tur de eo, quod pater dixit Esau: frater tuus fraudulenter venit, scien-
dum, quod quandoque est fraus vel dolus cum pietate et sine peccato.®)

Eine Frage der ebenfalls zur Umgebung des Odo von
Ourscamp gehorigen Sammlung des Cod. Paris. Mazar.
lat. 1708 macht den Vorschlag, die Worte Jakobs trans-
sumptive zu erkliren und betont zugleich, daf Jakob
lediglich insofern gegen seine conscientia %_fsprochen
hitte, als er gegen seine existimatio geredet hatte. Wir
finden hier auch insofern eine Anlehnung an Petrus von
Poitiers, als hier ebenfalls im Verhalten Jakobs eine bona
[raus erblickt wird.”) :

“8) Fol. 16 v: Concedimus de Jacob, quod scienter dixit falsum,
non tamen intentione fallendi aut decipiendi patrem, sed animo simu-
landi se esse, qui ipse non erat. Est enim simulatio bona et est simu-
latio mala. Simulatio bona est simulatio significantie, qualis fuit in
Jacob. Fuit etiam in Domino, quando simulabat se esse ortolanum. Et
est simulatio doli, de qua dicitur: simulata equitas non est equitas, sed
duplex iniquitas. Est etiam simulatio cautele, que est in peregrinis.
Simulatio ergo doli, non mali fuit in Jacob, licet Ysaac dixerit: venit
frater tuus fraudulenter. Est enim fraus bona et est fraus mala. Bona,
qualis fuit in Christo, quando ipsum satanam circumvenit.

%) Fol. 98.

) Fol. 258 v: Item, qui dicit contra conscientiam, edificat ad
iehennem. Set Jacob dixit contra conscientiam sic: ego sum Esau pri-
mogenitus tuus: ergo edificavit sibi ad gehennem. Ergo mortaliter pec-
cavit. — Solutio: Dixit contra conscientiam, id est existimationem. Et
notandum, quod IIIplex est conscientia: conscientia existimationis, ut
hic; conscientia infentionis, sicut qui cauteriatam habet conscientiam,
a ‘cauterio; dicitur etiam conscientia commissi, ut in catholica: conscius
quoque sibi etc. Jacob dixit: ego sum Esau, ut transumptive intelligatur
sic, id est ille, cui debentur iura primogeniture. Item Ysaac dixit ad
Esau: frater tuus venit fraudulenter et subripuit benedictionem. Ergo
Jacob fraudulenter egit. Ergo fraudem commisit. Ergo peccavit. —.
Solutio: ,,Fraudulenter® sic intelligendum est, id est bona fraude. No-
tandum vero. quod duplex dicitur fraus: probabilis, improbabilis. Pro-
babilis bonus dolus, sicut dolus Domini, quo decepit diabolum. Fraus
improbabilis sicut criminale paccatum. — Noch weiter geht darauf
Robert Courson ein, der sagt: Ad sequens dicimus, quod Jacob, sicut
dicit alia translatio, ibidem fecit dolum sine dolo. Unde dolus vel fraus
tripliciter hic distinguitur. Una fit propter eruditionem,alia per inspi-
rationem, tertia ad deceptionem. Sicut illa, que per pedagogum, qua
ut instrumento ligneo provocat puerum ad ambulandum, cuiusmodi
fraude usus est Joseph in fratribus, quando fecit abscondi cyphum
aureum in sacculo Beniamin, qui totiens videbatur fraudulenter agere
conira fratres ad eos plus erudiendum. Fraus per inspirationem ostensa
est a filiis Israel, quando acceperunt vasa aurea et argentea a vicinis



Landgraf, Die Friihscholastik zur Liige der Patriarchen. 31

Eine weitere Qudstion der gleichen Sammlung riickt
nun wieder nidher an Huguccio heran, da sie es fiir mog-
lich halt, dall Jakob hier gelogen, dafl er aber dabei auf
den Rat des Hl Geistes hin gehandelt hatte. Was
aber auf den Rat des HIL Geistes geschehe, sei gut.
Die Liige aber stammte nicht vom HI Geist. Es wird
aber hier auch die Moglichkeit offen gelassen, dafi Jakob
damals nicht gelogen hitte, weil er nicht gesagt hitte, er
sei Esau, sondern er sei jener, dem die Erstgeburt ge-
horte; denn Gott wollte dies.™)

Diese drei letzten Autoren scheinen bereits aus die-
ser Gruppe herauszutreten und leise zur anderen iiber-
zuschwenken, die in der Aussage Jakobs nichts Falsches
mehr erblickte.

Nicht so Peifrus von Capua. Er trigt eine Lehre vor,
als deren Vertreter er Petrus Manducator nennt. Sie geht
in wesentlichen Punkten mit derjenigen Huguccios, weicht
aber doch in der Frage, ob Jakob gelogen habe, wieder
davon ab; denn sie betont: Jakob hat damals Falsches
gesagt, aber er hat nicht gelogen, weil er nicht gegen sei-
nen Sinn anging, d. i. nicht gegen sein Gewissen. Denn
sein Gewissen diktierte thm, daB} er so sagen miisse, da
er damit seiner Mutter gehorchte, die das befohlen hatte,
und dem HIl Geist, der dies seiner Mutter und ihm
eingegeben hatte. Und so wird er durch die Autoritat des

suis. Sed, quia hoc factum est Deo inspirante et precipiente, non fuit
furtum devote obedientibus, sed illis tantum, qui hoc fecerunt non
inluitu obedientie, sed intuitu avaritie, furtum fuit. Huiusmodi fraus hic
commissa est a Jacob, et in hoc non peccavit, quia obediendo hoc fecit,
quod Dominus ei inspiravit. Tertia fraus, que fit per deceptionem, sem-
per peccatum est. Que hic non habet locum (Summe — Cod. Brug.
lat. 247 fol. 92). — Diese Unterscheidung in eine dreifache Art von
fraus findet man auch in der Summa de vitiis des_J ohannes. de Rupella
(Cod. Vat. lat. 4293 fol. 57). Ferner lese man bei Magister Martinus
(Quéistionen — Cod. Paris. Nat. lat. 14.556 fol. 339): Non peccavit
Jacob in hoe suo facto nec ibi fuit fraus sive dolus his proprie reten-
tis nominibus. Unde super Genesim dicit auctoritas: Alia editio habet:
facit dolum sine dolo. Er betont auch noch eigens: Non dicitur aliquis
decipere alium, nisi qui intendit nocere. Set Jacob non intendebat alicui
nocere in hoc suo facto, et ita non decepit patrem mnec pater suus
deceptus est ab eo (ebenda). Auch ziihlt er hier in gleicher Weise die :
drei Arten von fraus und dolus auf (ebenda). Langton dagegen unter- °
schied nur ganz allgemein zwischen bona und mala Jraus, deren erster
niitzlich und erlaubt ist (Quistionén — Cod. Paris.” Nat. Iat. 14.556
fol. 263).

™) Fol. 251: Solutio: Jacob fecit hoc consilio Spiritus Sanecti, et
quicquid consilio Dei fit, bonum est. Nec tamen mendacium fuit a Spi-
ritu Sancto. Vel potest dici, quod Jacob tunc non est mentitus, quia
tune non dixit se esse Esau, set illum, cui debebantur primogenita.
Deus enim hoc volebat.



32 Kurfess, Seneca und das Alte Testament.

Hil. Geistes von der Liuge entschuldigt, so wie die
Sohne Israels vom Diebstahl.”)

Jedenfalls sehen wir hier den Capuaner und den
Manducator auf einem Weg, der konsequent weiter-
beschritten zu dem Punkt fithren mufite, an dem Pefrus
Cantor und Robert Courson die Erlaubtheit der Notliige
zur Rettung eines andern lehrten. (SchluB folgt.)

Der Philosoph Senect und das Ale Testument.

Von Studiendirektor Dr Alfons Kurfess, Linz a. Rhein.

In ,,Theologie und Glaube” 1938, 655/63, habe ich
gegen Ch. N. Smiley, Stoicism and its Influence on
oman Life and Thought (The Classical Journal 29,
1933/34, 645—657), mit seinen beiden Thesen ,Der
Stoizismus war die Form, in die sich das Christen-
tum der Romer ergofi und ,Der Stoizismus war
das Portal zum Christentum®* Front gemacht und
nach Priiffung samtlicher Stellen, die er aus Seneca mit
den entsprechenden Stellen aus dem NT anfihrt, den
Schlufi gezogen: Benutzung des NT bei Seneca kommt
nicht in Frage; insbesondere besteht keine Beziehung
zwischen Seneca und Paulus. Beim AT steht die Sache
vielleicht insofern anders, als ja die historische Tatsache
vorliegt, daf3 sich die Kaiserin Poppéda Sabina zum Juden-
tum bekannte.') A. Beizinger, Seneca-Album (Freiburg
i. Br. 1899), S. 213,2) hat einige Stellen angefiihrt, an denen
er Anlehnung an das AT annimmt und daraus den Schluf3
zieht: ., Dal} er (Sene,cal?l iiberhaupt aus der itbernatiir-
lichen Offenbarung geschopft hat, kann nun wohl nicht
mehr befremden.* Vielleicht verlohnt es sich, diese These

L ) Summe (Clm 14.508 fol. 31 v): Alii ut Manducator, quibus nos
consentimus, concedunt, quod Jacob tunec dixit falsum, sed non men-
tiebatur, quia non ibat contra mentem, id est conscientiam. Conscientia
enim sua dictabat ei sic esse dicendum eo, quod in hoc obediebat matri,
que hoc preceperat et Spiritui Sancto, qui hoc inspiraverat et matri et
sibi. Et ita excusatur a mendacio auctoritate Spiritus Sancti sicut filii
Israel a furto.— Die Summe des Cod. Vat. lat. 10.754 (fol. 73) referiert
diese Ansicht: Alii tamen dicunt, quod Jacob scienter dicebat falsum,
scilicet se esse Esau, set non mentiebatur, quia conscientia dictabat ei
sic esse dicendum, et matri, que inspirante Spiritu Sancto hoc ei
dixerat, esse obediendum. Et ipse et mater a mendacio excusantur per
Spiritum Sanctum.

1) Vgl. Theologie und Glaube 1937, 318; Tiib. Theol. Quartalschr.
1938, 319.

2) Vgl. auch Ott, Tiib. Theol. Quartalschr. 1870, 400 f.



