Van Acken, Priiderie — Distanzhalten. 73

festen Willens zu persénlicher Seelsorge um den Ein-
zelmenschen jenseits aller organisatorisch-technischen
Ersatzmittel. In seinem ganzen Wesen aber moge ihn das
Schriftwort prigen: ,,Die den Herrn liebhaben, sollen
sein, wie die Sonne aufgeht in ihrer Pracht!” (Rich-
ter 5, 31.)

Priiderie — Distanzhulten.

Von B, van Acken S. J., Trier.

Mit dem Vorwurf der Priiderie oder mit dem viel
mifbrauchten Wort: Dem Reinen ist alles rein, wurde
stets und wird noch heute die christliche Aszese und
Moral bekampft und lacherlich gemacht. Es unterliegt
keinem Zweifel, daf die geschlechtliche Sittlichkeit in
allen Schichten des Volkes sehr im argen liegt und dali
dadurch die physische Gesundheit und die Kraft des
Volkes bedroht ist. Ja, die sittliche Entartung ist soweit
fortgeschritten, daB sie notwendig zum Absterben der
Nation fithren muf}, wenn nicht eine sittliche Erneuerung
unseres Volkes eintritt. DaB die sittliche Entartung des
Volkes notwendig zum Volkstode fiithrt, hat Regierungs-
medizinalrat Dr %‘erdinand Hoffmann in seiner Schrift:
Sittliche Entartung und Geburtenschwund, 2., verbesserte
Auflage, Miinchen 1938, Lehmanns Verlag, klar und ein-
gehend nachgewiesen. :

Durch falsche Erziehung und vor allem durch die
Priiderie, so sagt man, sei die natiirliche Unbefangenheit
und die héhere Sittlichkeit unserem Volke verloren ge-
gangen. Was ist an dieser Behauptung wahr? Leider ist
wahr, daB wir oft genug, frither haufiger als jetzt, an
Stelle der echten Reinheit Priiderie finden.

Was ist denn Priiderie? Priide, von providus = be-
sorglich, bedeutet zimperlich, spréd. Pruderie bedeutet
demnach Uber-Reinlichkeit, Uber-Korrektheit auf ge-
schlechtlichem Gebiet. Die Priiderie tritt in verschie-
denen Formen auf.

Wir finden oft Menschen, die den Willen zur Rein-
heit haben und sich vor jeder bewufiten Hingabe an die
geschlechtliche Sinnlichkeit um ihrer selbst willen, wo
sie ihnen als solche kenntlich ist, fernhalten und die da-
bei doch nicht wirklich rein sind, weil sie eine gewisse
sinnliche Befriedigung in ihrer Sensationslust und in
ihrer ganzen Art, sich zu bewegen, suchen und finden.
Ja, sie halten sich selbst fur spezifisch rein und sprechen



74 Van Acken, Priiderie — Distanzhalten.

mit Abscheu von der sinnlichen Sphére. Sie diinken sich
hoch erhaben iiber alles Sinnliche, verachten womoglich
die eheliche Gemeinschaft, weil sie ihnen zu fleischlich
vorkommt, und halten sich fiir zu ,kostbar®”, um sich in
dieser Weise einem anderen hinzugeben.

Diese Menschen sind oft besonders priide und wen-
den sich mit Entristung von allem ab, worin die Existenz
der sinnlichen Sphére irgendwie klar und offen zum Aus-
druck kommt und doch ist ihr Wesen geladen mit einer
schwiilen Sinnlichkeit, sie' verbleiben in einer Atmo-
sphire sinnlicher Verkrampfung. Hier handelt es sich
ganz offenbar um verdrangte Sinnlichkeit.

Die Priiderie ist in diesem Falle nichts anderes als
die Maskierung der inneren Unfreiheit dem Geschlecht-
lichen gegeniiber, der Versuch der Sicherung gegen die
eigene ubertriebene Triebhaftigkeit.

Diesen Menschen fehlt also die Freiheit des Reinen,
die geloste Spiritualitat, das Klare, Lichte, das dem
Reinen eigen ist. Sie sind vielmehr unfrei, ihr Geist
leuchtet nicht ungetriibt, sondern bleibt héngen an allen
moglichen Ecken, in denen sich die Sinnlichkeit unbe-
wullt verbirgt. IThre innere Seelenhaltung ist bestandige
Abwehrhaltung und Verdrangung, aus denen sexuelle
Uberreizung, Unnatur und Angst entstehen miissen. Sie
sind innerlich unfrei und uniroh und werden nur zu
leicht auch lebensuntiichtig. IThnen gilt vor allem die
Losung: Durch innere Freiheit zur Reinheit. (Vgl. Hilde-
brand, Reinheit und Jungfraulichkeit, S. 36—38.)

Eine andere Art Priuderie besteht darin, iiberall
Schlechtes zu wiltern, selbst bei wirklich unschuldigen
und harmlosen Dingen. Sie wird so zur Verriterin der
inneren Schwiche oder gar des eigenen Unwertes. Was
uns hier entgegenweht, ist die enge, moralistische Luft,
die die Dinge nicht in echt christlicher Auffassung sehen
l1aft. Diese Menschen haben nicht gelernt, das geschlecht-
liche Gebiet im Glaubenslicht zu betrachten.

Von dieser Art der Priiderie sagt Professor Jessner

Konigsberg): ,Diese hat jegliches Nackte fur anstoBig
shoking) erklart, hat sich mit sittlicher Entriistung gegen
alles gewendet, was einer Verehrung des Koérpers oder
vielmehr der Natur in dem Korper gleichkommt. Und
alles Heuchelei. Die Pruden, die scheinbar beschamt die
Augen schliefen, blinzeln, sobald sie sich unbemerkt
lauben, mit geilen Augen und schlecht versteckter
iisternheit. Sie spielen die Ehrbaren, die Sittlichen auf
der Lebensbithne und sind schmutzige Stinder hinter den



Van Acken, Priiderie — Distanzhalten. 75

Kulissen. Sie predigen Moral und untergraben sie bei sich
selbst durch ihr Tun, bei anderen dadurch, daf sie ihnen
die Moglichkeit des Wissens entziehen, dall sie sie im
Dunkeln halten itber alles, was natiirlich, was menschlich
und sozial notwendig ist, iber so manches, was den
Charakter starkt und Wert eines Lebensquells hat. Erst
die allmahliche Verdringung der fest eingewurzelten
Priiderie durch die wahre Scham hat der Wissenschaft
die Bahn frei gemacht auf Wegen, die bis dahin fasl
hermetisch dem Volkswissen verschlossen waren, hat er-
moglicht, auch Naturfragen mit der wahren Ethik in
harmonischen Einklang zu bringen.” (In: A. Moll, Hand-
buch der Sexualwissenschaften, II. Bd., 3. Auflage,
Si 1177 1)

Es ist klar, daf} dieses Urteil des Professors Jessner
nicht auf alle pritden Erzieher und Eltern der Vergan-
genheit und Gegenwart angewendet werden darf. Viele
priiden Menschen wollen aus ehrlichem Pflichtbewuft-
sein heraus der Erhaltung des Schamgefithls und der
Schamhaftigkeit dienen. In Wirklichkeit aber erreichen
sie ihren Zweck nicht, indem sie die Phantasie auch dort
anregen, wo an sich gar kein Grund vorhanden wire.
Tatsichlich ist ja gerade das Wittern der Unkeuschheit
das Verhingnisvolle, denn dadurch wird die Aufmerk-
samkeit auf das gelenkt, was man in Wirklichkeit der
Aufmerksamkeit entziehen mochte.

Nur einige Beispiele von dieser Priiderie seien hier
genannt. Manche Erzieher hatten frither mehr oder’
weniger nackte Darstellungen in Biichern mit Tusche
bemalt und dazu noch bestimmte Worte im Text einge-
klammert mit der Bemerkung, daff man das Eingeklam-
merte nicht lesen diirfte. Beim Baden der kleinen Kinder
wurden diese erst durch die angstliche Scheu der Er-
zieher auf das Geschlechtliche aufmerksam gemacht.
Oder man wollte nicht zugeben, daBl junge Menschen
allein ein Bad nehmen, ohne daf} sie vorher %‘u‘en Korper
wieder ganz bekleideten. Das Gegenteil wurde erreicht
von dem, was man erreichen wollte. Die reine Phantasie
wurde nicht gewahrt, sondern getritbt und der eigene
Kérper, der bis dahin nicht den geringsten Anreiz bot,
zur Quelle bestdndiger Kampfe und Versuchungen. Be-
rechtigte Fragen der heranreifenden Jugend wurden ab-
getan mit der erregten Bemerkung: Du schmutziges Kind,
schimst du dich nicht, so etwas zu fragen? Und dabei
handelte es sich um nichts Schmutziges, sondern um



76 Van Acken, Priiderie — Distanzhalten.

etwas Reines, Heiliges, um das groBle Geheimnis des
Lebens.

»und die Folge? Das Kind hiitet sich vor weiteren
Fragen und verschlieBt die Zweifel in seinem jugend-
lichen Gemiit, oder es wendet sich an Ratgeber, tote
oder lebende, Biicher oder Menschen, die nicht mit der
Zartheit und Liebe einer glaubigen Mutter das leidende
Kindesgemiit berithren, sondern es vergiften und ihm
die Ideale rauben. Wie furchtbar manchmal junge Men-
schen unter diesem befangenen Schweigen der Erzieher
leiden, wie viele Lilien infolge dieser Pflichtvergessenheit
welken, wie viele falsche Ansichten dadurch geziichtet
und wie viele Siinden infolge irrigen Gewissens begangen
werden, das weill Gott allein und ahnt mancher Priester,
dem solche Seelen ihre Not endlich anvertrauen!®
(Gatterer, Gottes Gedanken iiber des Kindes Werden,
6. Auflage, S. 34, Innshruck 1938.)

Priiderie ist also ihrem Wesen nach falsche Scham,
dngstliche Scheu vor dem Geschlechtlichen. Priide Men-
schen haben von Kindheit an keine richtige Auffassun
vom menschlichen Korper, vom Werden des Kindes un
von der Ehe, sondern verbinden damit mehr oder weni-
ger immer die Vorstellung von etwas Unreinem.

»Wenn sie von Jugend auf gelernt hitten, den
menschlichen Kérper mit glaubigen Augen zu betrach-
ten, wiirden sie ihn mit groBerer Ehrfurcht behandeln,
aber auch mit jener heiligen Unbefangenheit, welche die
Sorge fiir Gesundheit und Reinlichkeit fordert, und man
wiirde die Kinder zu dieser glaubensvellen Haltung ihrem
Leibe gegeniiber erziehen. Und wenn christliche Miitter
die Glaubensgedanken tiber Ehe und Entstehung des
Menschenkindes tief in ihrer Seele aufgenommen hitten,
wiirden sie unwillkiirlich zum unschuldigen Kind, dessen
Gemiit von Geschlechtstrieb noch nicht behindert und
darum ganz arglos ist, Glaubensworte dariiber sprechen
und so die heranwachsende Jugend zur gliubigen Auf-
fassung des Geschlechtlichen erziehen.“ (Gatterer,
a. a. 0.-S. 39.)

Zuweilen ist Pruderie direkter Mangel an Keusch-
heit. Wohl jeder erfahrene Volksmissionar hat schon
erlebl, dafi, wenn er auf Siinden gegen das sechste Gebot
zu sprechen kommt, sich plétzlich die eine oder andere
Dame entfernt mit Zeichen entriisteter Schamhaftigkeit.
»Wie kann man o6ffentlich iiber so schmutzige inge
sprechen?” Hier handelt es sich um Personen von iiblem
Ruf, welche ihn auf diese Weise wiederherstellen wollen.



Van Acken, Priiderie — Distanzhalten. g

MiBbraucht wird heute oft der Ausdruck, wenn man
echte Schamhaftigkeit als Priiderie abtut.

Es ist nicht zu leugnen, wie wir schon bemerkt
haben, daf friher in Bezug auf das natiirliche Leben,
auf die Pflege des Korpers, auf die geschlechtliche An-
lage des Menschen durch Engherzigkeit und falsche
Scham gefehlt worden ist. Durch Priiderie wurde tatsich-
lich eine ungesunde Scheu und Angst und dadurch eine
Verwirrung des Gewissens und eine Uberreizung des
ganzen Nervensystems hervorgerufen. Diese iiblen Zu-
stinde, die man nicht leugnen kann, wollte man nun be-
seitigen durch ,,unbefangene Natiirlichkeit” und Freiheit.
Diese vielgerithmte ,,Unbefangenheit” ist aber nichts
anderes als Schamlosigkeit im vollen Sinne des Wortes.
Der freie Verkehr der beiden Geschlechter ist derart
schrankenlos geworden, daf wirklich kein normaler
Mensch darin noch edle Natiirlichkeit sieht, sondern
vollige Unnatur, die das wirklich gesunde Schamgefiihl
vollstindig zerstort und die sittliche Wiirde, vor alle:n
der Frauen, beschmutzt und entweiht.

»Vor lauter ,Natirlichkeit’ sind die natirlichen
Grenzen des Takt- und des Schamgefiihls, die natiirlichen
Gesetze sittlichen Empfindens verschleiert und verwischt
worden. Die in Rede stehende Generation glaubt durch
Voranstellung geschlechtlichen Sichauslebens gegeniiber
den Lebensgesetzen unserer Vorfahren im Vorteil zu sein
und hat dabei vollig vergessen, daB sie sich damit jener
wertvollen charakterlichen Haltung begibt, welche allein
imstande ist, den festgefiigten Zusammenhalt eines Volkes
innerhalb einer feindlichen Welt zu sichern. Die heutzu-
tage in der Beziehung der beiden Geschlechter giiltigen
Gesetze haben alle jene Eigenschaften abgestofien, welche
die Personlichkeit zu einem brauchbaren Glied in der
Geschlechterfolge stempeln. Im Rahmen der fliichtigen
Freundschaft gibt es weder Treue, noch Aufrichtigkeit,
noch gegenseitige Ehrfurcht, noch Schamgefithl. Weil
jene Beziehung unter Voransetzung krafl eigensiichtiger
Ziele alle jene Bindungen ablehnt, die einem starken Ge-
fithl entspringen miissen, weil sie fernerhin dieses
starken Gefiithls iiberhaupt nicht fahig ist, da es ihr
ﬁberﬂt‘lssig und unmodern erscheint, verkiimmern immer
mehr die seelischen Werte, die der Einzelne vor seinem
Eintritt in das Triebleben noch besitzt.“ (Hoffmann, Sitt-
liche Entartung und Geburtenschwund, S. 22 f.)

Man begrindet; diese Umwandlung der Sitten mit
dem Schlagwort: ,,Neue Zeiten, neue %itten!“ ,Es wire



78 Van Acken, Priiderie — Distanzhalten.

doch lacherlich, wenn wir heute in der Tracht der
Biedermeierzeit erscheinen wollten. So wire es auch un-
natiirlich, jene dngstliche Absperrung der Geschlechter,
wie unsere Grofivater und GroBmiitter sie pflegten, heute
noch festhalten zu wollen.*

Beziiglich der Sitten und ihrer Wertung ist wohl zu
unterscheiden.

Es gibt Sitten, die ihrem Wesen nach zeitbedingt
sind, die, wie die Mode, mit der Zeit kommen und auch
mit ihr wieder gehen. Man konnte sie konventionelle
Modesitten nennen. Es wire lacherlich und schadlich, sie
fir ein spateres Geschlecht sklavisch beibehalten zu
wollen. Und niemand wird es den Nachkommen ver-
wehren, sich von solchen zeitbedingten Modesitten und
ihren Bindungen frei zu machen.

Sodann gibt es Sitten, die mit dem Blut und Boden
und der Eigenart eines Volkes fest verwurzelt sind und
daher jahrhundertelang fortdauern und dem Volke selbst
ehrwiirdig und teuer geworden sind. Das sind die guten
~alten Volksbrduche in Religion und Kultur, die wir pietat-
voll erhalten und pflegen sollen, wie es seit mehr als
einem Jahrzehnt in rithmlicher Weise in unserem
Vaterlande wieder geschieht.

Es gibt endlich Sitten, die aus der menschlichen Na-
tur herauswachsen, die aus tiefstem Empfinden der
menschlichen Seele geboren und letztlich in Gott ver-
ankert sind. Diesen Sitten schulden wir nicht nur Pietit,
sondern sittliche Achtung und unverbriichliche Treue.
Sie sind wie die eigentlichen Sittengesetze iiberzeitlich,
sie bleiben durch alle Jahrhunderte wesentlich dieselben,
wie auch die menschliche Natur sich nicht wesentlich
dndert im Laufe der Zeiten. Zu diesen iiberzeitlichen
Sitten gehoren alle jene Verhaltungsweisen, die zur
Sicherung der menschlichen Wiirde unbedingt notwendig
sind: die grundsétzliche Beziehung der beiden Geschlech-
ter zu einander, die eheliche Liebe und Treue, das innige
Verhéltnis zwischen Kindern und Eltern, die sittliche
Bedeutung von Geburt und Tod, von Familie und Volk.
Diese Sitten sind immer gut und fiir alle Zeiten verpflich-
tend, sie konnen durch keine Zeitsitte, mag sie noch so
allgemein sein, abgeschaflt werden.

Alle tieferen und ernsteren Geister haben es klar
erkannt: Die heutige schrankenlose Freiheit im Verkehr
der beiden Geschlechter, die unnatiirliche Abstumpfung
jener zarten Scheu und echten Spannung, die von Natur
aus zwischen den Geschlechtern bestehen soll, ist



Van Acken, Priiderie — Distanzhalten. 79

schmachvolle Unsitte und fiithrt notwendig zum sitt-
lichen und kulturellen Niedergang des Volkes.

Nun ist es leider Tatsache, dafi gerade die konven-
tionellen Sitten, die der Mode unterworfen sind, eine
grofle, ja tibergroffe Macht besitzen. Schon Horaz sagt:
»Usus tyrannus. Der Brauch ist ein Tyrann.“ (Ars poe-
tica V. 71.) Nur relativ wenige Menschen haben den Mut,
sich gegen diesen Tyrann aufzulehnen, die herrschende
Sitte nicht mitzumachen. Keiner méchte zu den Dummen
gehoren, keiner mochte gerne anders als die anderen
sein. Deshalb ist es sehr schwer, die herrschende Scham-
losigkeit wirksam zu bekampfen.

Die sogenannte ,unbefangene Natiirlichkeit* von
heute ist in Wirklichkeit nichts als Schamlosigkeit, sie
hat nichts zu tun mit der echten Unbefangenheit des
wirklich Reinen. Der wirklich Reine kennt nichts von
der édngstlichen Scheu des Priiden, er geht unbefangen
durchs Leben, durch diese bose Welt, eben weil er das
Bose nicht sieht und wo er es sieht, nicht begreift und
glaubt. Und doch ist keiner so gepanzert und gefeit gegen
das Bose, wie der wirklich Reine. Der wirklich Reine
hat Achtung vor jeder Person, vor der Menschenwiirde,
in welcher Gestalt sie ihm auch entgegentritt. Und gerade
in dieser Ehrfurcht des Reinen vor der Menschenwiirde
liegt seine groBe, moralische Macht. ,,Der Schuldige fiithlt
seine. Ohnmacht nirgends tiefer, als wo er dem Blick
des Reinen begegnet, der das Bose in ihm nicht sieht und
selbst sehend nicht glauben kann. Indem der Reine auf
ihn reagiert, als ob er auch rein wire, sieht der Schul-
dige sich zuinnerst negiert, gerichtet, verworfen — wie
kein bewuBtes Werturteil ihn richten und verwerfen
konnte.” (Nicolai Hartmann, Ethik, S. 373.)

. Der Schamlose ist immer ehrfurchislos, nichts ist
ihm heilig. Die herrschende Sitte ist aber ehrfurchtslos
und gerade deshalb auch so schamlos. Der sittliche Nie-
dergang hat der Schamlosigkeit Tiir und Tor geofinet
und die Entfaltung des echten Schamgefithls nahezu un-
moglich gemacht.  Wo das Erotische um seiner selbst
willen verherrlicht wird, muf} alles Schamgefithl schwin-
dgzn. Warum sollte man sich auch dieser Dinge schiamen,
die von der breiten Offentlichkeit als natirlich und selbst-
verstandlich angesehen werden! Die grundlegende Be-
c{eutung des echten Schamgefiihls fiir den einzelnen wie
fir die menschliche Gesellschaft ist leider in weitesten
Kreisen fast unbekannt.



80 Van - Acken, Priiderie — Distanzhalten.

Was will das echte Schamgefithl? Es will die Men-
schenwiirde schiitzen. Und da die Wiirde der mensch-
lichen Personlichkeit auf allen Lebensgebieten bedroht
und gefahrdet sein kann, &uBert sich das Schamgefiihl
auch in den verschiedensten Formen, aber in allen For-
men kommt das Streben zum ' Ausdruck, etwas vor
anderen zu verbergen. Gelingt dies nicht, dann &ufert
sich dieses Versagen in eciner Herabsetzung des Selbst-
gefithls, die sich auflerlich kundgibt in Erroten, Nieder-
schlagen der Augen usw.

Das Schamgefithl ist nicht die Frucht einer Gewdh-
nung, sondern mit der Naiur des Menschen selbst ge-
geben. Aber es ist der Ausbildung und Verfeinerung be-
diirftig und fihig. Und das geschieht durch die Tugend
der Schambhaftigkeit.

Eine ehrliche Selbsterkenntnis sagt uns klar, ob
etwas bei unseren Empfindungen und Trieben naturhaft,
in unserem Wesen begriindet, oder ob es Frucht der Er-
zichung ist. Beobachten wir doch einmai die reine Natur,
wie sie uns in der unverdorbenen Jugend entgegentritt.

Jedes unverdorbene Kind wird naturnotwendig
schamrot im Gesicht, wenn es etwas Niedriges, Gemeines,
eines edlen Menschen Unwiirdiges tut, wenn es getadelt
wird oder iiberhaupt in eine des Menschen unwiirdige
Lage kommt, einerlei, ob es sie verschuldet hat oder
nicht: wenn es sein Innerstes offenbaren soll, und zwar
auch, wenn es etwas sehr Gutes, ein Geheimnis, etwas
ganz Personliches ist. Das offenbart ein Kind nur jemand,
dem es sein ganzes Vertrauen schenkt. Und so sehr es
das Bediirfnis empfindet, sich ganz zu offenbaren, so hat
es doch ein Schamgefithl zu tiberwinden. Es wird rot
und verlegen.

Wenn nun das angeborene Schamgefithl ein Ab-
wehr- und Schutzinstinkt zur Wahrung der Menschen-
wiirde ist, dann mufB es sich am starksten duflern gegen-
iiber dem Geschlechtstrieb, der ja am meisten die per-
sonliche Menschenwiirde bedroht und gefahrdet. Und in
der Tat ist ja auch diesem Trieb gegeniiber das Scham-
gefithl so stark ausgeprigt, da man unter Schamgefiihl
gewohnlich das geschlechtliche Schamgefithl versteht.
(Vgl. Kiible, Nacktkultur, S. 74 fi.)

Wie jedes unverdorbene Kind, so schamt sich jeder
edle Mensch, wenn seine personliche Wirde bedroht
und gefidhrdet ist. Die Gefahr braucht dabei als solche
gar nicht erkannt zu werden, denn das Schamgefiihl regt
sich instinktiv, wenn eine objektive Gefahr droht. Das



Van Acken, Priiderie — Distanzhalten. 81

richtig ausgebildete Schamgefiihl ist daher fir das Ge-
wissen ein natiirlicher Mahner: hier ist Gefahr fiir deine
personliche Wiirde. Beim weiblichen Geschlecht offen-
bart es sich vor allem in einem feinen Empfinden far
die Unantastbarkeit des Korpers und der Seele. Beim
ménnlichen Geschlecht zeigt es sich in seiner schonsten
Form in dem ritterlichen Empfinden, daf es das Scham-
gefithl des Mddchens und der Frau schont.

Das echte Schamgefiihl besteht in dem ehrfurchis-
vollen Distanzhalten vor dem Innersten, Persénlichsten
und Heiligsten. Das gilt in Bezug auf die eigene und
fremde Person. t

Wer sein Innerstes, sein Personlichstes, sein Heilig-
stes ohne Scham jedem Menschen offenbart, wirft sich
weg und verliert seine Wiirde. Wer nur Schlechtes zu
verbergen hat, der ist ein armseliger Mensch. (Vgl. Kiible,
Nacktkultur, S. 75.)

~Auch der Freund kann dem Freunde gegeniiber
nicht des Schamgefihls entbehren. Der ganzlich Distanz-
lose kann nicht Freund sein. Auf dem richtigen Abstand-
halten und der Wahrung der Distanz beruht alle Vor-
nehmheit, Selbstindigkeit, Geschlossenheit und Form-
kraft der Person. Auch in der tiefsten und vollsten Ge-
meinschaft, wie der Freundschaft und der Ehe, mul} die
Person unberithrt bleiben; denn gemeinsam sein setzt
Einsamkeit voraus. Im vollen Einklang der hingebenden
und bewahrenden Krafte ruht die Schoénheit der Ge-
meinschaft, - die klare adelige Form des Gebens und
Nehmens.” (Dr Alois Henn, Freundschaft, 2. Auflage,
S. 27, Dilmen 1938, Laumann.)

Fiar die Bekanntschaft ist das Schamgefiihl ebenso
notwendig. ,,Wenn alle menschliche Nahe einer Grenze
bedarf, so wird bei der Bekanntschaft diese Grenze sorg-
faltig gewahrt. Sie wird zum Schwerpunkt des ganzen
Verhéltnisses, um den sich aller Verkehr bewegt. Diese
Grenze fordert, daB man sich gegenseitig nicht in Inter-
essensphéaren und Seelenbereiche hineinsieht, die nun
einmal nicht in diese Beziehung eingeschlossen sind und
deren Berithrung die Grenze des gegenseitigen Ver-
stehens schmerzlich fithlbar machen wiirde. Die bekannt-
schaftliche Beziehung wird mit einer gewissen, man
mochte sagen, Naturnotwendigkeit zu einer unverinder-
lichen Gesamthaltung.“ (Henn, a. a. O. S. 33.)

. Selbst die hochste Form der Lebensgemeinschaft, die
Ehe, verlangt gebieterisch ehrfurchtsvolle Scheu vor der
Personlichkeit des Ehepartners. In stummer Ehrfurcht

»Theol.-prakt. Quartalschrift. I. 1939, 6



82 Van Acken, Priiderie — Distanzhalten.

sollte jeder Ehepartner vor dem heiligen Bezirke des
Ganzpersonlichen haltmachen und die innersten Gefithle
des anderen Teiles achten und ehren. Dann hatten beide
sich auch immer etwas Neues zu schenken und die Hin-
gabe bliebe stets begehrenswert. Wo aber keine Distanz
mehr ist, wo kein Geheimnis mehr besteht, da ist auch
keine Achtung und deshalb auch keine Liebe.

Es gibt eine Sphare der Person, die kein Nahe-
kommen, keine Berihrung vertragt, die unbedingte Ehr-
furcht fordert. Auch die innigste Lebensgemeinschaft be-
darf zu ihrem Bestehen der Distanz. Ohne ehrfurchts-
volle Distanz, ohne zarte Scheu vor dem Innersten und
Personlichsten keine echte Liebe und Gemeinschaft. Der
Distanzlose wird unertriglich in seiner Schamlosigkeit.

Das rechte Distanzhalten ist also nichts anderes als
das fein empfindende Schamgefithl, das die eigene
Wiirde wahrt und die fremde ehrfiirchtig achtet und
schiitzt. Nur wo diese Grenze besteht und geachtet wird,
gedeiht echte Sitte und wahre Sittlichkeit, nur da ist
das Volk geschiitzt vor allgemeiner sittlicher Entartung.

Sehr klar und treffend hat Nicolai Hartmann den
engen Zusammenhang zwischen Distanzhalten und dem
Schamgefiih]l dargestellt. ,,Das Ethos der Distanz ist das
[ir den Anderen empfindende Schamgefithl — angesichts
seiner Nahe und Blof8e, oder auch nur im BewuBtsein
seiner Ungeschiitztheit und Wehrlosigkeit —, die Wah-
rung des intimen Fiirsichseins der fremden Person. Es
gibt eine intime Sphéare der Person, die den hellen, niich-
ternen Blick des viel Sehenden und Begreifenden nicht
vertragt, auch den des Liebenden nicht. Alles Nahekom-
men ist eben im Grunde schon ein Eingreifen. Die Per-
son des Anderen steht ihm wehrlos gegeniiber, und zwar
um so wehrloser, je reiner und durchsichtiger sie ist. Mit
dem liebenden Interesse fiir den Nichsten geht — denn
auch der Liebende unterliegt menschlichen Schwachen
— viel Neugier und Sensationsliisternheit Hand in Hand.
Mitleid vollends ist leicht schamlos, krinkend. Der Stolze
und Edle will kein Mitleid. Er ist daher auch selbst spar-
sam mit seinem Mitleiden, nicht aus Mangel an Liebe,
sondern aus Schamgefihl, aus Ehrfurcht vor der Person.
Jeder Mensch wirkt in seiner Einzigkeit und Andersheit,
wo diese sich 6ffnet, anreizend durch die Attraktion des
Geheimnisses. * Aber seine Menschenwiirde leidet unter
dem unberufenen Einblick. Die Scham im Wohltun ist
erst die wahre Wohltat. Selbst der Freund kann dem
Freunde gegentiber des Schamgefithls nicht entbehren.



Van Acken, Priiderie — Distanzhalten. 83

Auch das verschwiegene Vertrauensverhaltnis bedarf in
sich selbst noch der Distanz. Die Grenze der gewollten
Offenbarung ist hier nur tiefer hinein ins Innere verlegt.
Aber ganz fehlen kann sie nirgends. Der génzlich
Distanzlose kann nicht Freund sein. Er wird dem
Freunde unertraglich in seiner Schamlosigkeit.

Der wahrhatt liebende Blick ist zudeckend, ver-.
hiillend. Er wagt nicht jeden Einblick zu tun, den er wohl
tun konnte. Noch mehr gilt das vom Blick des Stolzen.
Der Stolze gerade ist im eminenten Sinne der Zurick-
haltende — und nicht in Riicksicht auf sich, sondern
auf den Anderen. Nur wer eigene Wiirde selbst fiihlt,
kann fremde Wiirde respektieren. Das Fehlen der
Distanz geht ihm gegen den guten Geschmack. Man kann
das Ethos des distanzierten Menschen als das der Vor-
nehmheit bezeichnen. In ihm haben wir die deutlich um-
rissene und als solche gefithlte Wertsynthese von Stolz
und Bescheidenheit — analog der obigen Synthese von
Stolz und Demut — am inneren Habitus des Menschen.
Die Vornehmbheit ist im Verhalten zur fremden Person
dasselbe, was jene im Verhalten zum absoluten Mafistab
des sittlichen Ideals ist.

Der Vornehme schafft um sich, herum eine feste
Sphire der Distanz, die nicht nur den Zudringlichen ab-
wehrt, sondern auch die fremde Person vor zu weit-
gehender Preisgabe bewahrt. Er stellt die gleiche Forde-
rung fiir sich wie fiir den Anderen — eine Art Gerechtig-
keit der intimsten Gefithlsbeziehungen. Er wahrt die Ehr-
furcht vor der Person auch dort, wo diese sich nicht zu
schiitzen weill. Er stellt damit eine Ebene des intimen
Verkehrs her, die auch in der grofiten Nahe der Gefahr
der Blofistellung noch vor ihrem Eintritt begegnet. Im
Schutze dieser Sicherung erst, als einer feinsinnigen
inneren Rechtsordnung des Gefiihls, gedeiht die hochste
Bliite menschlicher Nahe. Denn nicht Mitgefithl, Liebe,
Vertrauen selbst finden darin ihre Grenze — sie sind
absolut und ohne jede Grenze wertvoll —, sondern nur
ihre Surrogate, ihre das echte Ethos nachahmenden und
Eer{}fgisfcl)lenden Zerrbilder.” (Nicolai Hartmann, Ethik,
. Das echfe Eesunde Schamgefiithl ist also etwas ganz
Natirliches und hat gar nichts zu tun mit der heute so
weitverbreiteten ,unbefangenen Natiirlichkeit”, die in
Wirklichkeit nichts anderes als Schamlosigkeit ist. Siehe
oben das Urteil von Regierungsmedizinalrat Hoffmann
iber die heutige ,,Natiirlichkeit“!

6*



84 Van Acken, Priiderie — Distanzhalten.

Mangel am echten Schamgefiihl ist also ein Haupt-
grund der sittlichen Entartung. Ja, es ist in der Tat so,
je feiner das echte Schamgefithl ausgebildet ist, desto
sittenreiner und gesunder ist ein Volk. Und je mehr die
echte Scham das ganze Sittenleben eines Volkes be-
herrscht, desto weniger Priiderie herrscht bei ihm.

Die Wahrung der Distanz ist das Geheimnis des Er-
folges im Priesterleben. Es kann ein Priester ein gern
gesehener Gesellschafter sein, aber im seelischen An-
liegen wenden sich nur wenige an ihn, wenn er nicht die
notige Distanz zu wahren weil. In manchem Priester-
leben kann man leicht verfolgen, wie mit dem Schwin-
den der Distanz auch das Vertrauen des Volkes zu ihm
im selben Grade schwindet. Und hat nicht der eine oder
andere Priester schon bittere Stunden erlebt und unge-
rechte Verleumdungen erfahren, weil er nur einmal die
notige Distanz nicht bewahrte. Es gibt ja auch keinen
Beruf, wo der Erzieher und Volksbildner der Einzelseele
so nahe kommt als im Priesterberuf. Der Priester muf}
daher, wenn er das volle Vertrauen des Volkes sich be-
wahren will, die iiberaus schwere Kunst verstehen, jeder
Seele nahe und zugleich ferne zu sein. Nicht priide und
nicht distanzlos, sendern ehrfurchtsvoll vor jeder Seele
ohne Ausnahme! Das mul} die Grundhaltung des Priesters
sein im Verkehre mit den Menschen. Diese innere see-
lische Einstellung entspricht auch ganz der einzigartigen
Beziehung des Priesters zu den Seelen. Ergreifend schon
hat P. Bichlmair §. J. die einzigartige Beziehung des
Priesters zum Katholiken geschildert.

»Der Katholik geht zum Priester mit Anliegen, mit
denen er zu anderen Menschen nicht geht. Er gewahrt
ihm Einblick in jene letzte Sphére, in die er sonst nicht
leicht jemand hineinschauen 1a8t. Der Priester erhalt Zu-
tritt zum innersten Heiligtum, das ein Mensch in sich
tragt, zum Gewissen. Vor dem Priester bekennt der
Katholik seine Schuld, vor ihm spricht er das mea culpa.
Nicht blof3 die inneren Tatbestinde werden mitgeteilt,
wie er sie etwa einem Arzte mitteilen wiirde, sondern
das eigene sittliche Versagen wird eingestanden; er be-
kennt sich als Stinder.

Dem Priester vertraut der Katholik seine tiefsten Ge-
heimnisse an. Das Innerste, Verborgenste, Zarteste deckt
er vor ihm auf. Zum Priester geht er, wenn er in seiner
seelischen Not nach Trost ruft. Was er keinem Arzt,
auch nicht dem besten Freund, vielleicht auch nicht
dem Gatten und der Gattin anvertrauen will, dem



Van Acken, Priiderie — Distanzhalten. 85

Priester sagt er es in der Uberzeugung, dafl er es ohne
Bedenken tun kann und darf. Denn er weil}, daf} er einen
Menschen vor sich hat, der einerseits ein teilnehmender
Freund ist, der sich anderseits aber auch der Wiirde
und Verantwortung seines Berufes voll bewulit bleibt. ..

Es ist dies eine ganz einzigartige Nahe. Da greift der
Priester kraft seiner Weihe ein in gie personliche Sphare
des Katholiken, in seine Verantwortung, in sein Ge-
wissen, Ein derartig inniges Verhaltnis findet sich sonst
nirgends unter den Menschen.

Trotzdem steht dem Katholiken niemand so ferne
wie sein Priester. Denn bei jedem Priester vollzieht sich,
was schon bei der Aussendung des heiligen Paulus vom
Heiligen Geist verlangt wurde. ,Segregate mihi Paulum’,
,sondert mir den Paulus aus‘! Der Priester wird durch
die Weihe ausgesondert und herausgehoben aus der
Zahl der Glaubigen.

Wenn der Priester am Altare steht, so ist er raum-
lich getrennt von der Gemeinde. Nur er hat das Recht,
am Altare zu stehen. Diese duflere Trennung ist ein Sinn-
bild der inneren Trennung, der inneren Abgeschieden-
heit des Priesters.

Wenn der. Priester vom Altar her zu den Glaubigen
schreitet, kommt er von weit her: er kommt von Gott!
Insoferne der Priester den Glaubigen nahe ist, steht er
mitten unter ithnen. Er nimmt ihre Anliegen entgegen. Er
hort die Beichte ab. Er tragt die Opfergaben, wenigstens
sinnbildlich, in der Hostie zum Altar. Von der Gemeinde
weg geht er hin zu Gott. Wenn er zuriickkommt, bringt
er den Segen und die Gnade Gottes mit. Aus der
Menschennahe begibt er sich in die Gottesnihe und von
der Gottesnidhe kehrt er zuriick in die Menschennihe.
So ist er wesenhaft Mittler zwischen Gott und den Men-
schen. Daher kann es nicht anders sein, als daB er den
%{{epbschen gottlich ferne und zugleich menschlich nahe

eibt.
~ Das Geheimnis Gottes umfangt ihn. Sein priester-
liches Leben und Wirken vollzieht sich in den Tiefen
des Mysteriums. Auf sein Wort hin steigt Gott aus der
Unendlichkeit des Himmels in die Gestalten von Brot
und Wein herab. In seinen geweihten Héanden tragt er
Christi Leib und Blut. Aus dem Schweigen und der
Fulle Gottes, aus der unsagbaren Gottesnihe des ,Hoc
est corpus meum’ der Wandlung kommt der Priester
zuriick in die Menschennihe, in ein solches Nahesein,
das nur mehr von der Nihe Gottes selbst iibertroffen



86 Van Acken, Priiderie — Distanzhalten.

wird. So wie der Gottmensch uns als Gott immer unend-
lich ferne bleibt und doch als Mensch uns nahe geworden
ist, ja uns durch die heilige Kommunion sogar in seinen
Leib eingliedert, so steht uns der Priester zugleich fern
und nah. Es ist etwas Schoénes und Erhabenes, etwas
‘Einzigartiges um diese gleichzeitige Nihe und Ferne
zwischen dem Katholiken und seinem Priester.” (Bichl- .
mair, Dem Herrn geweiht, Wien 1936, Canisiuswerk,
S. 54 f1.)

Die Menschen brauchen den Priester, der ihnen

nahe ist, dem sie alles sagen diirfen, sie brauchen den
Priester, der ihnen ferne bleibt, weil dadurch die Be-
ziehung der Alltaglichkeit beseitigt ist.
.~ Die gleichzeitige Ndhe und Ferne zwischen dem
Priester und dem Igatholiken ist aber nur maoglich, wenn
der Priester in Ehrfurcht vor jeder Seele steht. Und in
dieser ehrfiirchtigen Haltung liegt auch die Gewahr und
die Sicherung, daB der Priester sich nicht ausgibt und
hingibt an das Geschopfliche.

»Er mufl es verstehen, gegebenenfalls auch ferne zu
bleiben. Er mufi Distanz halten koénnen, damit der von
Gott gewollte, in der Weihe zum Ausdruck gebrachte
innere Abstand gewahrt bleibe.

Diese Gabe ist vielleicht noch wichtiger als die Gabe,
nahe zu sein. Denn darin liegt die Gefahr fur den
Priester; dall er aus der Niahe nicht mehr in die Ferne

eht. Und die Gefahr fiir den Katholiken besteht darin,
all er beides nicht vereinen kann: nah und aufge-
schlossen und doch zugleich fern zu bleiben, Ehrfurcht
zu hegen und mit heiliger Liebe dem Priester zugetan zu
sein.” (Bichlmair, a. a. O. S. 58.)

So schadlich es fur das priesterliche Wirken ist, nur
Distanz zu halten, so gefdhrlich, ja noch gefahrlicher ist
es fiur ihn und sein Wirken, nicht Distanz zu wahren.
Beseitigt wird diese Gefahr durch priesterliche Ehrfurcht
vor jeder Menschenseele.

Moge der ewige Hohepriester, der uns in seiner
Liebe zum Priestertum berufen hat, die groB8e Gnade
schenken, daBl wir jeder Seele, die er uns zuschickt, ver-
trauensvoll entgegenkommen und zugleich in Ehrfurcht
vor ihrer von Gott stammenden Wirde stehen bleiben.

Recht praktisch und griindlich handeln iiber die Scham und das
Schamgefiihl folgende Werke. Gatterer S. J.: Gottes Gedanken iiber des
Kindes Werden. 6. Auflage. Rauch, Innsbruck 1938, 5. 26 ff.; Kiible
S. J.: Nacktkultur, Diisseldorf 1926, S. 74 ff.; derselbe, Gesundheit,



Fruhstorfer, Kongref der orthodoxen Theologen in Athen. 87

Leistung und Erfolg. Tyrolia, Innsbruck 1938, S. 106 ff.; Miincker:
Die psychologischen Grundlehren der katholischen Sittenlehre.
Schwann, Diisseldorf 1934, S. 290 ff.

Die FEhrfurcht als Grundhaltung der Frommigkeit behandelt
meisterhaft Professor Tillmann in seinem Handbuch der katholischen
Sittenlehre. Bd. IV, 1., S. 27 ff.

Der KongreB der orthodoxen Theologen in Athen.

Von Dr Karl Fruhstorfer, Linz a. d. D.

Auf orthodoxer Seite ist man fast allgemein iber-
zeugt, daB die Abhaltung eines 6kumenischen Konzils
eine dringende Notwendigkeit darstelle.t) Aber vor allem
die bedringte Lage der Orthodoxie im Lande der Gott-
losen-Bewegung verhindert die Ausfithrung. So hat man
denn in orthodoxen Kreisen Ausschau nach Ersatzmog-
lichkeiten, nach Vorstufen gehalten. Es tauchte der Plan
eines organisierten Zusammenschlusses aller orthodoxen
Theologen auf. Angeregt wurde dieser Plan durch die
6kumenische Bewegung, die 1925 zur Weltkirchenkon-
ferenz in Stockholm und 1927 zu jener in Lausanne
fithrte. Sowohl an den vorbereitenden Besprechungen wie
an den genannten Konferenzen selbst nahmen orthodoxe
Bischofe und orthodoxe Theologen teil. Man sagte sich
nun: orthodoxe Theologen, die fiir eine interkirchliche,
dékumenische Zusammenarbeit eintreten, miissen sich um
so mehr fir eine interorthodoxe kirchliche und theolo-
gische Zusammenarbeit einsetzen. Die Verwirklichung
der Idee aber lief lange auf sich warten. Zwar wurde
schon im Jahre 1922 Athen als Ort des ersten Kongresses
der orthodoxen Theologen ausersehen, weil die Haupt-
stadt von Hellas an ihrer Universitit die alteste der noch
bestehenden orthodox-theologischen Fakultiten besitzt.
Doch in Athen vermochte man damals der Schwierigkei-
ten der Einberufung nicht Herr zu werden. Auch Bukarest
und Warschau versagten. Im August 1935 wurde gelegent-
lich einer okumenischen Besprechung wieder der Be-
schlufl gefalit, den ersten Kongref3 der orthodoxen Theo-
logen in Athen abzuhalten; er solle fiir 1936 einberufen
werden. Ferner bestimmte man: vorerst solle ein vor-
bereitendes Komitee aus Vertretern aller orthodoxen
theologischen Fakultiten in Bukarest tagen, das die

1) Es sei verwiesen auf den ‘Artikel ,Der erste Kongref der
orthodoxen Theologen“, den Zankow, Mitglied des Kongresses, in
,‘,Internationale Kirchliche Zeitschrift, 1937, 3. Heft, S. 129—149, ver-
offentlichte.



