204 Braun, Lektor.

Lektor.

Gedanken zur zweiten Weihestufe des neutestamentlichen
: Priestertums.

Von P. Kasimir Braun O. M. Cap., Wirzburg.

Electi, ut sitis Lectores.

Estote Verbi Dei Relatores!

Quod autem ore legitis, opere compleatis!
(Aus dem Ritus der Lektorenweihe.)

Leklorenamt ist mehr an Wirde und Biirde als
Ostiarieramt. Der Ostiarier steht vor der Kirche an der
Kirchentiir mit dem Auftrag: Aperi fidelibus, infidelibus
claude! Wobei das ,,Aperi* und ,,Claude” auf das stei-
nerne Kirchengebidude im Raum der Gemeinde wie auf
den geistigen Kirchenbau im Raum der Seelen und des
Himmels zielt, das ,,Infidelibus® aber nicht bloff Personen
meint, sondern auch Sachen und Gesinnungen, Theorien
und Praktiken, Postulate und Surrogate, Sophismen und
allerhand andere ,,Ismen‘. Der Lektor aber steht in der
Kirche, auf erhohtem Platz, vor der Gemeinde, das Buch
der Heiligen Schriften, diesen Brautschatz des géttlichen
Brautigams an seine Kirche, in treuen Hinden, mit dem
Auftrag, den Heils- und Wahrheitshegierigen den Zugang
zu diesem Brautschatz durch Vorlesung zu erschliefen.
Die vorstehenden Zitate aus dem Ritus der Lektorenweihe
sind zwei Imperative an den neutestamentlichen Priester,
dal} er sein soll:

1. ein Lector et Relator Verbi Dei;

2. ein Factor Verbi Dei.

Nur zum ersten Imperativ sollen hier einige Gedanken
llil)n(.:l“Motive stehen, und auch das nur zum ,,LLector Verbi
ei”,

Der Ritus der Lektorenweihe (,ut- assiduitate lectio-
num instructi sint atque ordinati, sc. Lectores®, dal} sie
durch beharrliche Lesung geschult und durchgebildet
seien! Schluligebet der Weihe) nimlich sowie die psycho-
logische Priparandie fiir das Vorlesen und Vollbringen
des Gotteswortes geben die Berechtigung, ,,Lektor* auch
(und zunéchst) auf die dem 6ffentlichen Vorlesen vor der
Gemeinde pflichtgemdf; vorgdngige private Schriftlesung
des Lektors zu beziehen. Lector a seipso incipit. Und da
die Substantiva auf -tor — wir wissen es ja noch vom
Gymnasium her — Intensiva sind, so meint das Wort
»Lektor* einen intensiven, griindlichen, darum auch eine
gute (jedoch um Gotteswillen ja nicht bloB ,wissen-



Braun, Lektor. 205

schaftliche’) Exegese befragenden, nach Verstand, Herz
und Willen aufgeschlossenen Leser.

Ein solcher Schriftleser wird auch mehr und mehr
ein von so heiliger Ehrfurcht ergriffener Schriftleser
werden, dafl er es — agere sequitur esse — nicht mehr
recht itbers Herz bringt, anderen die Heiligen Schriften
ehrfurchtslos, handwerksmifBig, undeutlich, sinnentstel-
lend vorzulesen. Vielmehr wird es ihn antreiben, sie vor-
zulesen ,,deutlich, klar und instruktiv fiir die Horer, zur
Auferbauung der Glaubigen, wortgetreu und sinngerecht,
ohne Fehler und Falschung, durch keine Unachtsamkeit
die Wahrheit der géttlichen Lesungen korrumpierend™
(Ritus der Lektorenweihe), ganz gepackt von heiligem
Schauer und Staunen ob der schier unbegreiflichen Tat-
sache, daBl ,,Vorleser des Gotteswortes” sein heifit, die
Selbstaussprache Gottes, die Zwiesprache zwischen dem
ewigen Vater und dem ewigen Sohn, die Ansprache des
Vaters an die Menschen im Alten Bund und des mensch-
gewordenen Sohnes am Morgen des Neuen Bundes fort-
setzen diirfen; heifit, der Mund Gottes an den Menschen
sein fir den ewigen und in der Zeit menschgewordenen
Logos und fir die logoi, die der Vater und der Sohn im
Heiligen Geist vor Jahrtausenden zu den Menschen ge-
sprochen und zu den Menschen des zweiten und aller
Jahrtausende nach Christus im Vorlesen des Relators wie-
der sprechen wollen. Im Relator Verbi Dei setzt sich das
ewige Sprechen Gottes fort in die Zeit; Vorlesen ist Teil-
nahme am Sprechen Gottes selber.

So wiére der ,,assiduitate lectionum instructus atque
ordinatus“ Lektor auch seelisch disponiert fiir das von
Gott, der Kirche und den Hérern so sehr gewiinschte
richtige Vorlesen. Nicht minder auch fiir den zweiten
Imperativ, ein Factor Verbi Dei zu sein. Denn von einem
derart intensiven, grimndlichen, aufgeschlossenen Schrift-
leser gilt in Wahrheit das Gotteswort bei Is 55, 10: ,,Wie
der Regen vom Himmel herabkommt und nicht zuriick-
kehrt, er hitte denn zuvor die Erde getriankt und gemacht,
daB sie gebire und sprosse und Brot dem Esser spende,
so ist es auch mit meinem Wort, das aus meinem Mund
kommt: es geht nicht zuriick, ehevor es vollbracht, was
Ich wollte, und erfiillt, wozu Ich es sandte.” Das Wort
Gottes, das der willige, treue Lektor in sein Herz auf-
nahm, wie die Erde den Regen, wird ihn trénken und
befruchten, in ihm die Tat geb#iren und spriefien lassen
und den Lector Verbi Dei zu dem machen, wozu es Gott
sandte: zum Factor Verbi Dei.



|

206 Braun, Lektor. .

Lektorenweihe, Psychologie, Technik und Ethik des
Vorlesens und Vollbringens des Gotteswortes erwarten
also von uns, daff wir die heiligen Schriften fiir uns selber
lesen, und das nicht blofi so en passant, sondern intensiv,
grundlich, uns in sie hineinvertiefen, uns in und an
thnen schulen, firmen und formen; kurz, daB wir eben
Lektoren zuerst fiir uns selber sind, nicht bloB Legentes
oder gar Negligentes.

arum? Weil das Buch der heiligen Schriften ist:
die Selbstoffenbarung Gottes, sozusagen seine Enthiillun-
gen uiber sein innergottliches Sein und sein Tétigsein nach
aullen, zumal hinsichtlich des Einzelmenschen, wie des
Volkes, bezw. der Volker und der Gesamtmenschheit,
seine Autobiographie und Confessiones. Autobiographien,
Enthiillungen, Confessiones grofer Personlichkeiten sind
immer gefragt und interessiertester Leserschaft sicher;
sie sind interessant, spannend, weiten den Leser, spenden
Tiefenerkenntnisse und Hochziele, senden in den Werk-
raum des Willens wirksamste Motive und Impulse, rufen,
reizen und reiflen zur Tat, natirlich, sofern das Herz
nobel und noch nicht heillos satt und platt in den
Solipsismus des siffisanten Bourgeois eingesackt und
verklemmt ist.

Wie muBl da erst Gottes »Autobiographie”, seine
Enthillungen und Confessiones, allergrofitem Interesse
begegnen, am allermeisten bei uns Priestern, die wir von
Gott und den Menschen und unserer eigenen ehrlichsten
Ehrlichkeit nicht zu den Siffisanten, sondern zu den
Menschen mit dem noblen Herzen gezahlt werden, denen
es als Gottesberuf und Gottesgnade »gegeben ist, die Ge-
heimnisse Gottes zu erkennen. Und solche Menschen —
ven den Satten sei keine Rede, weil nicht der Rede wert
— hungern nach den Geheimnissen Gottes und ihren
Enthillungen. ,,Sehnsucht nach Offenbarung” nennt es
Goethe. GewiB, auch im Werk seiner Hinde offenbart
sich Gott. Da sehen wir den wunderbaren Teppich, seine
Farben und Fiden, wie sie zusammen- und wieder aus-
einanderlaufen, sich kreuzen, ineinander schlingen, sich
verwirren und wieder entwirren, und wie all das, das
Zusammen und Auseinander und Ineinander, ein herr-
liches Kunstwerk ergibt. Und unser Geist folgert: Hier
mull ein Meister am Webstuhl gesessen sein, der mit
allweiser, allméchtiger und hochkiinstlerischer Hand das
Weberschifflein meistert und fithrt. In seiner Schopfung
offenbart Gott sein Dasein, seine Allmacht, Weisheit,
Schonheit, sein moralisches und soziales Gutsein. Jedoch



Braun, Lektor. 207

nur das und auch das nicht in heller, jedes menschliche
Sichtduschenkoénnen ausschliefender Belichtung. Und
dessen ist der Mensch — wohlgemerkt der Mensch mit
dem noblen Herzen! — nicht zufrieden; er begnugt sich
nicht damit, weil es ihm nicht geniigt. ,,Dall wir so wenig
wissen konnen, das will uns schier das Herz verbrennen.”
Haben wir dieses Goethewort nicht schon selber irgend-
wie und irgendwann in uns weh erlebt? Mehr wissen
will der Mensch von Gott, nicht blo8 ihn erahnen, er-
fihlen, erschlieBen (mit der Gefahr eines Fehlschlusses,
einer Gefithlstiuschung und der steten Angst davor);
nein, héren will er ihn selber, viel horen von ihm und
aus seinem eigenen Munde. Den redenden, sein innerstes
Sein und Wesen, seine Pline und Planlenkung hinsicht-
lich der Menschen enthiillenden und im Wort offenbaren-
den Gott will er, nicht den blofi schweigenden Schépfer-
und Erhaltergott.

,»O Herr, lafl Deine Stimme in unser Ohr ténen*, ver-
langte nicht das ,,auserwahlte Volk®” allein, und noch
inniger: Rorate coeli desuper et nubes pluant justum®;
und gewalttatiger: ,,Utinam disrumperes coelos, et des-
cenderes® (Is 64, 1). — Nein, auch, um einiges beispiels-
halber anzufithren, aus dem Worte des Sokrates (im Phi-
donf von der Notwendigkeit der Belehrung ,,durch einen
gottlichen Ausspruch” und aus seinem anderen Wort an
Alkibiades, ,,auf den firsorgenden Gott zu warten, der
ihm die Blindheit von den Augen nehme und ihn be-
lehre®, klingt derselbe Sehnsuchtsruf der Menschen in der
Offenbarungslosigkeit nach dem redenden Gott. Aus dem
Rufe Platons nach dem ,,Gerechten kat’ exochen®, der
kommen und uns unterweisen miisse, hoéren wir ihn;
ebenso aus dem Glauben der alten Chinesen, ,»da} der
wahre Heilige aus dem Abendlande komme*. Aus der Ex-
pedition, die der chinesische Kaiser Mingdi auf Grund
dieser alten Prophezeiung im Jahre 65 n. Chr. gen Westen
schickte mit dem Auftrag, nicht eher wieder zu kommen,
als bis der ,,Heilige* selbst oder wenigstens seine Religion
gefunden sei, spricht die alte Sehnsucht nicht minder als
aus -der rithrenden Rede des mexikanischen Kaisers
Montezuma an Cortez, den spanischen Eroberer von'
Mexiko.

. Was soll auch ein stummer Goti? Er ist weniger als -
emne Mutter. Kaum hat sie ihrem Kindlein das Leben ge-
schenkt, spricht sie schon zu ihm und mit ihm. Und mit
welcher Redseligkeit und Zirtlichkeit! Und da sollte Gott,
der die Menschen liebt, mehr wie eine Mutter ihr Kind



208 Braun, Lektor.

(,,Wie konnte eine Mutter ihres Kindleins vergessen! Und
wenn sie es tite, ich konnte es nicht”, ist sein Wort)
weniger tun als eine Mutter mit ihrem Kindlein? Gott,
der die Miitter zu dem gemacht, was sie sind? Und alle
Miitter zusammen genommen, geben noch lange nicht den
lieben Gott! Da ist es dem normalen Menschen auch gar
nicht fraglich und kein Problem, ob Goit zu den Men-
schen reden kénne, noch erscheint es ihm als Anthropo-
morphisierung Gottes von Seite des Menschen. Dem na-
tiirlich denkenden, erkenntnis-theoretisch unverbogenen
Menschen ist der Syllogismus einfach und — mit Recht —
zwingend: Gott schuf den Menschen. Er schuf ihm auch
die Sprachfihigkeit an, also hat Er auch selber die Macht
und Fiahigkeit, zu Menschen zu sprechen. Und auch in
dem Sinn hat Gott die Macht und Fahigkeit, zu Menschen
zu sprechen, dafl Er geniigend viel von sich zu sagen hal.
Er ist ja der Unendliche. Wer wollte behaupten, daff Er
sich im Werke seiner Héande, in der Schoépfung, schon
adaquat ausgesprochen habe? So wenig sich ein
Michelangelo in seinen Schopfungen adaquat ausge-
sprochen hat, so wenig, ja noch viel weniger der unend-
liche, unermefiliche Gott. Sixtina, Peterskirche, Moses,
Sonetten ‘sind nicht der ganze Michelangelo. Niemand
wird behaupten, dieses an grandiosen Ideen und Intui-
tionen tiberreiche Genie habe sich in seinen Schopfungen
von Stein, Farbe, MaB und Vers total geoffenbart, es habe
nicht noch manches in ihm gewogt und gewallt, das er
im Kunstwerk nicht aussprach, nicht aussprechen konnte,
das er nur im Worte kundzutun vermochte. Niemand
wird behaupten, er habe nicht auch tatsdchlich noch
manches im Wort von sich geoffenbart, etwa einem
Julius II. oder Leo X. gegeniiber, einer Vittoria Colonna
gegeniiber, in Stunden, da sein Herz warm geworden, sein
Genius befliigelt und seine Seele sich vor aller plump zu-
greifenden und entkleidenden Neugierde sicher und ge-
borgen fiihlte in einem gleichgestimmten, edlen, seelen-
verbundenen ,,Du“, in dem er Heimat, Echo und ziin-
denden Funken zugleich spiirte; Offenbarungen von sich
in Wort und Zwiesprache und sich enthiillender Aus-
sprache, die Michelangelo in keines seiner herrlichen
Werke hineinmeifleln, hineinmalen, hineinbauen und
-bannen konnte. Wer wollte da Gott absprechen, was er
Michelangelo zuspricht? Der Unermefliche hat auch un-
ermefllich viel von und iiber sich zu sagen im Worte
seines Mundes, mehr und Adéquateres als im Werk seiner
Hiande. Auf seiner Seite liegt also kein Unméglich zu



Braun, Lektor. 209

sprechen. Und auf Seite des Menschen liegt kein Unmog-
lich, ihn zu horen. Schon die niichterne Uberlegung sagt
einem: Gott, dessen Weisheit die erfinderische Krait,
dessen Liebe die treibende Kraft, und dessen Allmacht die
ausfithrende Kraft zur Schépfung des Menschen iiber-
haupt war, hat doch in und mit diesen Dreien auch die
Fahigkeit, den Menschen gleich mit einer Art ,, Empfangs-
station” fiir den ,,Sender Gott* auszuriisten. Er konnte es.

Und Er mufite es. Nicht aus einem absoluten Zwang
heraus, denn Gott unterliegt keinem dufleren Zwang zum
Schaffen, aber aus dem Zwang und Drang heraus, der
der Liebe und jeglichem Gut eigen ist. Wollen wir aber
wissen, was der Liebe eigen ist, so fragen wir unser
Herz und, wenn es gesund und edel ist, wird es uns sagen:
Jede echte Liebe hat den Drang, sich mitzuteilen, ja,
wenn moglich dem Geliebten eine seiner Liebe moglichst
addquate Gabe zu weihen. Das ist schon so bei aller
echten geschopflichen Liebe. Und wollen wir nun wissen,
was der goéttlichen Liebe eigen ist, dann legen wir die
Hand auf das eigene Herz und fiigen seinem Schlag noch
den Schlag des unermellich liebenden Gottesherzens
hinzu und wir kénnen erkennen, dafl in Gott dieser Mit-
teilungsdrang am allerhochsten ist, weil er die Liebe
selber in Person ist: Deus caritas est!

Und Gott ist das hochste Gut, das absolute Gut. Omne
}mnum diffusivum sui, ist ein Axiom, alles Gute hat die
I'endenz, den Drang, sich mitzuteilen, sich auszustromen,
sich in andere zu verstrémen. Dann aber ist diese Mit-
tc1h_1ngstendenz in Gott am allerhochsten, ja absolut, denn
Er ist ja das summum et absolute bonum. Im innergétt-
_hchen_ Leben ist das auch absolute, ewige und personale
Wirklichkeit, da Gott Vater sein eigenes géttliches Sein
und Leben dem Sohne, und Vater und Sohn das gleiche
in unendlichem, urlebendigem Liebesodem zueinander
dem Heiligen Geist von Ewigkeit her mitteilen. Aber auch
nach auffen hin ist das Wirklichkeit geworden in der
Menschwerdung und Eucharistie, wo Gott in beidem eine
semner Liebe adiquate Gabe, namlich sich selber, den
Menschen gab und gibt. Gottes Stil ist eben nicht das
Sufficit des notigen und darum zum Rechnen und Haus-
halten gezwungenen Sparers, sein Stil ist das ,Nimia
caritate, qua dilexit nos“ und das ,,Ut abundantius
f}ab§ant“. Gott braucht nicht zu sparen, denn seine
Schatze sind unerschoptlich, und sein Herz a8t ihn nicht
sparen, denn seine Liebe ist iibermichtig. Und darum
mufite Er aus dem Drang seiner itbermichtigen Liebe

«Theol.-prakt. Quartalsehrift.** II. 1939 14



210 Braun, Lektor.

heraus und aus dem Drang seines Wesens als summum
et absolute bonum heraus den Menschen mit dieser
,Empfangsanlage” ausriisten. Weil sich Gott dem Men-
schen auch im Worte mitteilen wollte, aus seinem Liebes-
und Wesensdrang heraus mitteilen mufite, die sein Wesen
enthiillende Offenbarungsbotschaft und die den Menschen
ureigenst angehende Heils- und Frohbotschaft dem Men-
schen zusenden wollte und muBte (im obigen Sinn
,mufite”), darum mufite Er auch in den Menschen diese
Empfangsanlage einbauen, auf daf der Mensch die aus
dem gottlichen Wesens- und Liebesdrang gesprochene
und irgendwie zum menschlichen Wort umgebildete Bot-
schaft Gottes abhorchen kénne. Und Er tat es auch. Wenn
wir in unser Innerstes und Tiefstes hineinhoren, erkennen
wir das tatsichliche Vorhandensein dieser Anlage. Nicht
aus dem luftleeren Raum griff es Platon, wenn er den
Menschen in einem tiefsinnigen Mythos mit dem Eros
vergleicht, dessen Mutter die irdische ,,Penia“ (= Armut),
dessen Vater aber der géttliche ,,Poros (= Reichtum)
ist. Darum stehe auch der Mensch immer in dem dréin-
genden Verlangen: Hinaus uber die Armut der Erde, hin
zum gottlichen Poros. Ist’s nicht so?

Kierkegaard, nach dem tiefsten Deuter der vorchrist-
lichen Menschheit einer der tiefsten Deuter des modernen
Menschen, sagt das gleiche: ,,Was ist Existenz? Das ist
jenes Kind, das vom Unendlichen und Endlichen, vom
Ewigen und Zeitlichen erzeugt und daher bestindig im
Streben ist“. Augustinus aber, der katholische Geistes-
heroe, in der zeitmilligen Mitte zwischen dem Deuter
der Vorzeit und dem Deuter der Neuzeit und, weil katho-
lisch, auch seinsmifBig in der Mitte — denn katholisch
heifit allgemein und darum richtig —, ist auch der
richtige Deuter dieser metaphysischen Unruhe und Er-
wartung, da er sie aus dem Geschaffensein des Menschen
von Gott und fiir Gott erklart: ,,Du hast uns, o Gott, auf
Dich hin erschaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es
ruhet in Dir.” Was Platon die erwartende Sehnsucht nach
dem gottlichen Poros nennt, Kierkegaard das Bestindig-
im-Streben-sein, Augustinus die Unruhe zu Gott, was oben
die Empfangsanlage fir den Sender Gott genannt wurde,
das nennt die zinftige Wissenschaft ,,Potentia oboedien-
tialis”. Es ist immer wieder die einem geheimnisvollen
inneren Drang gehorchende Fihigkeit, Ubernatiirliches zu
erwarten und zu empfangen, die schon kraft ihrer ge-
schopflichen Struktur vorhandene Bereitschaft der Krea-
tur zum Ubernatiirlichen, ihr sehnsiichtig nach oben Ge-



Braun, Lektor. Ak

ofinetsein. Wie der Blumenkelch der fir den Tau und die
Sonne bereite Pokal der Blume ist, so ist die potentia
oboedientialis der fir die iibernatiirliche Gottesoffen-
barung bereite Kelch des Menschen. Und wie sich der
Kelch der Blume — anthropomorph gesprochen —
sehnt nach Tau und Morgensonne, so sehnt sich die po-
tentia oboedientialis nach der gottlichen Offenbarung.
Und wie die Blume — wiederum anthropomorph — erst
befriedigt und befriedet ist, wenn ihr Kelch gefillt ist mit
dem kostlichen NaB und der kostlichen Sonne, so auch
die potentia oboedientialis, wenn sie erhalten hat, worauf
sie ‘hingeordnet ist und wonach sie sich sehnt. Gott
konnte sich also offenbaren im Wort; es liegt weder auf
seiner Seite ein Unméglich des Sprechens, noch auf Seite
des Menschen ein Unméglich des Horens. Gott muBte sich
offenbaren im Wort aus dem Zwang und Drang heraus,
der der hochsten Liebe und dem hochsten Gut eigen ist.
Also hat Er sich auch im Worte geoffenbart. Potuit, de-
buit, ergo fecit. Allerhand Menschen sind aufgestanden
mit dem Anspruch, Gott habe durch sie zu den Menschen
gesprochen: Buddha, Konfuzius, Mohammed u. s. w.; und
allerhand Statten behaupteten, Offenbarungsstitten Gottes
zu sein: Dordona, Delphi, Benares, Mekka. Aber Gott hat
in dieser tragweiten Sache durch unwiderleghare Beweise
keinen Zweifel gelassen, dal Er nur gesprochen habe
durch seine Gesandten, die Patriarchen und Propheten,
und in der Fiille der Zeiten durch seinen eingeborenen,
ihm adaquaten und menschgewordenen Logos, dafi Er es
aufzeichnen lieB unter Leitung des Heiligen Geistes in
Schrift und Tradition und es zu treuer Hut und Weiter-
verkiindigung in der vom Gottessohn gegriindeten und
V(_)mt Heiligen Geist geleiteten katholischen Kirche depo-
nierte.

In dieser seiner von ihm wohlbeglaubigten und un-
verfilscht bewahrten tibernatiirlichen Offenbarung hat Er
in einem ihm angemessen und geniigend erscheinenden
Ausmall Hochstes und Tiefstes ausgesagt, Wahrheiten
und Wirklichkeiten, die Er uns in seinem sichtbaren
Schopfungswerk nicht zu Gehor und Gesicht bringen
konnte. Durch dieses sein gesprochenes Wort und vor
allem durch sein personliches, ihm adidquates Wort, den
menschgewordenen_Logos, laBt Er uns sehen und er-
kennen sein innergdttliches Sein und Leben als urreiches
und urlebendiges trinitarisches Sein und Leben sowie
sein auflertrinitarisches Téatigsein. LaBt uns erkennen
seine unendlich freigebige Liebe, der nicht der homo

14*



212 Braun, Lektor.

purus, der Mensch mit dem blof menschlichen Sein und
Leben, geniigte, sondern nur der homo elevatus, der zur
Teilnahme am gottlichen Sein und Leben erhobene
Mensch; 146t erkennen seine unermiidliche Liebe, die sich
auch dann nicht in ewigen Zorn und Verwerfung wan-
delte, als sich der Mensch in der Sinde gegen ihn wandte,
sein gottliches Leben vor die Schlange warf und zum
Teufel ging; 1aBt uns erkennen seine unerschopfliche
Liebe, die, sich uberbietend und tiberbordend, wunder-
barer wieder aufrichtete, was die Siinde vernichtete, so
daB wir voll Staunen und Dankbarkeit den Gott einer
solchen Liebe anreden: ,Deus, qui humanae substantiae
dignitatem mirabiliter condidisti et mirabilius refor-
masti!® LaBt uns erkennen den Ozean der Liebe des
Vaters, der es micht fiir ein Sichvergeben hielt, sein
Hochstes und Liebstes hinzugeben, seinen eingeborenen,
vielgeliebten Sohn, um uns aufs neue in sein gottliches
Leben hineinziehen zu kénnen, so daf es den Anschein
hat, der Vater liebe uns mehr als seinen vielgeliebten
Sohn, weil Er um unsertwillen seines Sohnes nicht ge-
schont hat, um uns schonen und wieder lieben zu kénnen,
uns, seine ehtarteten, miflratenen Kinder; 146t uns er-
kennen das Riesenmall der Liebe des Sohnes, der es nicht
fiir zuviel hielt, sein Leben hinzugeben in den Tod —
und welch einen Tod! —, um den Menschen wieder an
sein gottliches Herz nehmen, ihn wiederum mit Gnaden
iiberstromen und aus seinem gottlichen Schofi neuer-
dings zum gottlichen Leben wiedergebaren zu koénnen.

Ahnen wir’ein wenig, welch gewaltige Weite, aber
auch welche Wucht es hatte, als uns der Bischof bei der
Lektorenweihe das Buch der heiligen Schriften, diese
Confessiones Gottes, zu treuen Hinden gab und uns auf
die Seele band: ,,Ut sitis Lectores!”? Wer wollte da statt
Lector eines solchen Buches sein Neglector sein? Wenn
ein ganz Grofer im Reiche des Geistes oder der Macht,
der Hochste im Staat, dir seine Biographie widmete, dich
damit einweihte in seine intimsten Verhiltnisse, in die
Geheimarchive seines Herzens, seiner Gedanken, Plane
und deren Durchfithrung, in sein Ringen und Reifen, in
sein Kampfen und Siegen, dich schauen liefle bis in den
Grund seiner Seele, und was er alles getan, gearbeitet,
gelitten, gestritten, eingesetzt und geopfert hat — alles um
deinetwillen und alles mit nimmermider Liebe, Hingabe,
Selbstlosigkeit, Groflherzigkeit — nicht wahr, das wire
eine Herablassung iiber alle MaBen, ein Vertrauen iiber
alles Erwarten, eine Liebe iiber alle Grenzen, eine Ehre



Braun, Lektor. 213 :

iitber alle Ehren; und nicht miide wiirdest du werden,
darin zu lesen und immer wieder zu lesen, und es wiirde
dir warm werden ums Herz und immer wirmer. Wiirdest
du aber diese Biographie gleichgiiltig beiseite legen und
sie kaum oder nur flichtig zur Hand nehmen, bei Gott,
du stiindest vor dir selber und vor jedem anstindigen
Menschen als Schuft, und dem GroBen im Reiche des
Geistes oder der Macht, dem Hochsten im Staat, wire es
eine wundwehe Beleidigung bis in die Seele hinein.

Fihlen wir nicht die wundwehe Beleidigung, die wir
dem Allerhochsten, unserem Herrgott, antun, wenn wir
statt Lectores seines Lebensbuches Neglectores wiren?
Hoéren wir da nicht den Optativ Gottes aus dem Worte
des Bischofs bei der Lektorenweihe: , Ut sitis Lectores!*?
Wir sind Theologen, Gottesgelehrte; aber das geniigt
nicht, der ,,Theologus* mufi noch ein ,,Theophilus™ wer-
den, ein ,,Gottlieb”. Das wird er nicht ohne die Gottes-
erkenntnis: Gott kennen ist die erste Pflicht, wer Gott
nicht kennt, der liebt ihn nicht. Wie sind doch die alten,
schlichten Kinderverschen so voll tiefer Weisheit und
Psychologie! Niemand aber lernt Gott kennen (und
licben), wenn er'den Logos nicht kennt (und liebt). Wie
wir iiberhaupt nur durch den menschgewordenen Logos
zum Vater kommen — ,Nemo venit ad Patrem, nisi per
me” (Joh 14, 6) —, so kommen wir auch nur durch die
Kenntnis Christi zur Kenntnis (und Liebe) des Vaters:
1 cognovissetis me et Patrem meum utique cognovisse-
tis” (L. ¢.). Keiner ist darum ein ,,Theologus* und ,,Theo-
philus”, wenn er nicht ein ., Christologus* und ,,Philo-
logus* ist. Und der erfiillt am tiefsten den Inhalt des
Wortes ,,Philologe, der ein Philos tou Logou ist und
also auch ein ,;Bibliophile* ist, ein Liebhaber des Buches
der heiligen Schriften, die ja die Worte Gottes sind tiber
den Logos und aus dem Munde des Logos. Das ist hochste
»»Philologie*!

Héren wir da nicht wieder den géttlichen Imperativ
aus dem Bischofswort: ,,Ut sitis Lectores!*“? Sei ein Lieb-
haber und ein mit liebender Hingabe sich hineinversen-
kender Leser der heiligen Schriften, ein ,,Philologé*, auf
daB du immer mehr ein »Theologe” und ,,Theophil*
werdest. Sophia nennt die Offenbarung die zweite Per-
son in Gott. So muf} der » Theologe” und ,,Philologe* von
rechtswegen auch der »Philosoph* sein; aber nicht nur
und ausschlieflich der Philosoph, der die sophia klein
schreibt und damit die Weisheit der Welt meint, sondern
der die Sophia grof schreibt und damit die Weisheit aus



214 Braun, Lektor.

dem Munde des sich offenbarenden Gottes meint und zu
allerhochst die personliche Weisheit, den Sohn Gottes,
der Mensch geworden ist, bei dieser in die Schule geht
und wahre Weisheit lernt: ,,Fons sapientiae verbum Dei”,
wobei dieses Wort des Ecclesiasticus (1, 5) erst seinen
ganzen Sinn erhalt, wenn wir es im ichte des Neuen
Testamentes lesen — novum testamentum in vetere latet,
vetus in novo patet, sagt Augustinus — und im verbum
Dei dieser alttestamentlichen Schriftstelle das Verbum
caro factum des Johannesevangeliums wiedererkennen.
Und dem gebiihrt das vielbegehrte Lob, ein Philosoph zu
sein, zu Recht und Wahrheit, der ein Philos tes Sophias
ist, die zwar auch aus der Schopfung zu ihm spricht,
aber nur wie im Raunen, aus der Heiligen Schrift jedoch
hell, und vor allem im menschgewordenen Gottessohn
ihn von Mund zu Mund anredet. Héren wir nicht wieder
den géttlichen Tmperativ aus dem Bischofswort: ,,Ut sitis
Lectores!“?

Warum so eifrig und inbriinstig, ,als diktierte ihm
der heilige Geist®, bei gewissen Menschen und ihren Ela-
boraten sich Weisheit holen, wo doch das Schriftwort
so wahr ist: ,,Omnis homo mendax* (also auch ihre Ela-
borate), und das Gestern und Heute nach der objektiven
wie subjektiven Seite des ,mendax” hin eine Bestatigung
schreibt mit hunderttausend Belegen und Namensunter-
schriften; eine Weisheit, die dinn und peripher und
ephemer ist, die bei Menschen auf der Sonnen- und
Sommerseite des Lebens wohl standhalten mag (und auch
da nicht immer), fiir Menschen aber auf der Winter- und
Wetterseite des Lebens nicht vorhalt, wenn aus den
Wetterecken des Lebens die Stiirme hervorbrechen und
Unheil und Verzweiflung bellen, und die vor allem nicht
vorhilt zum ewigen Leben? Wollen wir nicht weise sein
und lieber dort Weisheit schépfen, wo die ,,ewige Weis-
heit* stromt, bei dem, der sich nicht blo8 der Samari-
terin am Jakobsbrunnen als Gottesbronnen lebendigen
Wassers erwies, das vorhidlt und zum ewigen Leben
flieBt, sondern auch dem Schiacher am Kreuz und dem
Hauptmann unter dem Kreuz und einem Justinus, dem
Jinger und Sucher in allen Weisheitsschulen seiner Zeit,
bis er als Gefangener der ewigen Weisheit bei Christus
die Weisheit fand und das Leben und den Frieden, und
einem Thomas Morus im Sonnenschein seines Kénigs und
im Zornesschein seines Konigs, da ihm das Haupt abge-
schlagen wurde, und den anderen, den Abermillionen
auf den Hohen des Lebens und in den Tiefen und Eng-



Braun, Lektor. 215

passen des Lebens, in den Sonnenlagen des Lebens und
in den Wetterlochern des Lebens. Darum: Utriusque pocu-
lum bibe veteris et novi testamenti, quia in utroque bibis
Christum! Bibe Christum, quia vitis est! Bibe Christum,
quia petra est, quae vomuit aquam! Bibe Christum, quia
fons vitae est! Bibe Christum, quia flumen est, cuius impe-
tus laetificat civitatem Dei! (Ambrosius, Enarr. in Ps. &)
Stille deinen Durst bei dem, den es nach einem tiefen
Wort des hl. Gregor von Nazianz darnach dirstet, dali
man Durst habe nach ihm: Sitit sitiri Deus. Darum sei ein
Lector Verbi divini, nicht ein Neglector!

Ein weiterer Beweggrund: Ignorantia Scripturarum,
ignorantia Christi (Hieronymus super Is. c. 1). Wer aus
uns mochte ein Ignorant Christi sein? Ignoranten werden
ignoriert! Wir wiirden beim Gericht von dem ignoriert,
dem das Gericht iibergeben ist: ,Jch kenne euch nicht!"
,Das aber ist das ewige Leben, dafi sie Dich, den allein
wahren Gott, erkennen und den Du gesandt hast, Jesus
Christus® (Joh 17, 3). Und das ist auch klar: Wenn Gott
sich einmal herablafit, sich den Menschen zu offenbaren,
und zwar in einer Weise, die mit einem Abgrund beginnt
und mit einem Abgrund endigt, mit der Siinde némlich
im Paradies und mit dem Kreuz auf Golgatha, und dann
uns Priestern im Lektorenamt das Buch dieser seiner
Offenbarungen in die Hand gibt, so tut er es nicht in die
blaue Luft hinein. Dann will Er, dal wir es nicht aus der
Hand legen, sondern uns hineinvertiefen, uns daraus be-
lehren, uns daran firmen und formen. Taten wir es nicht,
wahrhaftig, wir koénnten es uns an den finf Fingern
unserer Hinde, mit denen wir beten, abzahlen, wie Er
beim Gericht uns dann bewerten, benoten und belohnen
wiirde: ,,Jch kenne euch nicht! Darum hat die Mahnung
des Bischofs: ,,Ut sitis Lectores!” den Klang der Ewigkeit,
die Sanktion der Frohbotschaft des ewigen Lebens und
die Sanktion der Drohbotschaft der ewigen Verwerfung.
Und darum: Haben wir die ewigen Jahre im Sinne und
seien wir Lectores Verbi divini, nicht Neglectores!

Ein letzter bewegender Gedanke moge noch Aui-
nahme und Annahme finden. Alles Bisherige zielte auf
den Priester fiir sich. Das Kommende maéchte auf ihn
zielen als auf einen, der Priester fiir andere ist. Denn
noch viel weniger als jeder andere Mensch sind wir
Priester Monolithen. Mehr als die anderen stehen wir aus
Gnade und gottlichem Auftrag in der Gemeinschaft, sind
aus ihr genommen, fiir sie aufgestellt, haben sie mit Gott
zu erfullen und zu ihm zu fihren. ,,Ex hominibus



216 : Braun, Lektor.

assumptus, pro hominibus constituitur in iis, quae sunt ad
Deum® (Hebr 5, 1), das ist der Priester, ein soziales
Wesen mit Auszeichnung, seinsmifig und pflichtmaBig
mehr als die anderen an die Gemeinschaft geheftet und
ihr verhaftet, darum aber auch mit groflerer Verantwor-
tung fur sie und ihr Heil behaftet und belastet.

Es ist aber, als salle die moderne Gesellschaft an der
Abfassung dreier ,,Enzykliken®. Die erste lautet: Miserri-
mus homo-deus, qui verum derelinquens Deum, deumque
se faciens miserrimum cruentumque brutum factus est.
Roteuropa liefert die Belege dazu. — Die zweite beginni:
Miserrimus homo faber. Dazu liefert die Belege die Tech-
nik, die entgottete Technik, die die Arbeit zur Religion
machte, den Menschen zur Maschine, die Physis zur
Physik, Tempus zum Tempo, Tempo, die Qualitat des
Weltgebrauchs zur alles mechanisierenden, technisieren-
den Quantitat des Weltgebrauchs im ruhelosen Galopp
des Fabrizierens am laufenden Band, die die anima
symphonizans, wie die alten Heiden sie nannten, zu einer
anima dysphonizans und so den Menschen miserabel,
elend machte. Was unser grofler Landsmann von der
Mosel, Nicolaus von Kues, der Kardinal, vor 500 Jahren
— jiberraschend und heute véllig unbekannt — prophe-
zeite: Es werde eine Zeit kommen, wo der Gottes-
gedanke untergegangen im Menschen und durch den Ge-
danken ,Mensch* ersetzt sei, da werde das industrielle
Wesen alles andere erdriicken und ein Volk im Osten
werde die Geschicke Europas in die Hand nehmen, das
ist eingetreten; wirklich das ,Industrielle” hat alles an-
dere erdrickt. Die davon Betroffenen spiiren es am
cigenen Leibe und in der eigenen Seele; und Sozialpoli-
tiker, Techniker und Industriekapitine geben in oftent-
lichem Wort den Jammer und das Elend zu, das die
»apotheosierte Technik* als ,,G6tzengabe” ihren Anbetern
brachte: Miserrimus homo faber! Die dritte ,Enzyklika“
aber beginnt: ,,Et yerba caro facta sunt” und deckt damit
die Grinde auf far die in der ersten und zweiten
Enzyklika geschilderte gesellschaftliche Situation der
Gegenwart. Selten hat die Vergangenheit mit solcher
Klarheit die Probe aufs Exempel geliefert, wie Gedanken
und Ideen, in die Massen geschleudert und den Men-
schen eingeimpft, Geschichte machen, und wie vor aller
Tat der Geist ist, aus dem die Ideen stammen, die ent-
sprechenden Worte kommen, die in den Taten dann
Fleisch werden, wie in Rullland. Die Ideen, die Menschen
westlicher Herkunft, Voltaire, Proudhon, Saint-Simon,



Braun, Lektor. 207

Smith, Hegel, Feuerbach, Nietzsche, Bichner, Vogt und
Hickel, ersannen, als neues Evangelium verkiindeten, in
den sakrilegischen Postillen ihrer Biicher verbreiteten
und durch ihre Apostel den Menschen und Vélkern brin-
gen lieBen, hat RufBiland in hundertjihrigem Atem in
Herz und Hirn eingesogen und gibt sie jetzt wieder aus.
RuBland und seine Blutsverwandten, beispielsweise Rot-
spanien, predigen nichts von den Déchern, was nicht
zuerst in den stillen Kammern stiller Gedanken gewesen
ist; nur daB sich hier die Ideen und Worte unversehens,
aber mit der gerechten Logik der Sturmernte aus Wind-
saat, in Pulver und Blei, Strang und Peitsche verwandel-
ten: Et verba caro facta sunt!

Exempel wie diese haben aber nun das Gute, daf
auch der kleine Mann begreift, wie sehr die Manner der
Ideen, des Wortes und der Feder Ligenbrot reichen und
ihm sein Kummerbrot versalzen, wenn sie Windbeutel
und Abenteurer der Ideen, des Wortes und der Feder
sind (Bernhart). Und auch das Gute haben sie, dafi auch
der kleine Mann (erst recht wir Priester) einsieht, daB
Ideen, erdacht und gepredigt von einer Gottlosigkeit, die
ihre Zeit post Christum natum datiert, den einzelnen wie
die Gesamtheit nicht begliicken, sondern erdriicken, nicht
zivilisieren, sondern brutalisieren. Brutalisieren kommt
von brutum, und brutum heiit auf deutsch: Tier! Schon
schauen die kleinen Leute und nicht wenige grofie aus
nach uns, ob wir ihnen nicht Gottesbrot reichen konnten,
das vorhialt. Wehe uns, wenn wir da leere Hinde hétten,
wo sie voll davon sein kénnten und millten, tbervoll!
Denn auch das dammert schon den kleinen und nicht
wenigen groflen Leuten, dafi nur die Ideen Gottes, das
Wort Gottes, und Christus, das Wort Gottes kat’ exochen,
den Menschen und die Menschheit beglicken und zu
menschenwiirdigem Dasein emporzivilisieren koénnen.
Mogen darum auch wir aus den Exempeln die Zeichen
der Zeit und aus den Zeichen der Zeit die Forderung der
Zeit erkennen, uns anzufillen, randvoll, mit den Ideen
Gottes, dem Worte Gottes und vor allem mit Christus,
(l__em Logos Gottes, auf dal wir aus der Fiille, ja der Uber-
fillle des Herzens vor die Menschen hintreten kénnen mit
Ideen und Worten, die allein, weil gottliche Ideen und
Worte, den durch die grausame Damonie des homo-deus
und des homo-faber grindlich entleerten Menschen sitti-
gen und zu menschenwiirdigem Leben genesen lassen
kénnen. ,Nimm das Buch und verschlinge es und dann
gehe hin und rede zu den Séhnen Israels® (Ezeeh 3. 1)



918  Landgraf, Die Frithscholastik zur Liige der Patriarchen.

Das Gebot der Stunde, unseres Gewissens und unserer
Verantwortung vor Gott und den Menschen, das Mahn-
wort unserer Lektorenweihe: ,,Ut sitis Lectores Verbi
Deil*

Die Stellungnuhme der Frihscholastik zur Lige der
ulftestumentlichen Putriarchen.

Von Prof. Dr Artur Landgraf, Washington, D. C. (U. S. AJ).
(SchluB.)

6. Bereits Langfon sollte mit aller Entschiedenheit
betonen, quod numquam auctoritate mea dico falsum,
quin peccem, etiamsi contra conscientiam veritatis.”) Er
will sich aber nicht der Ansicht einiger, wie er sagt, an-
schlieBen, nach der man zwar nicht kraft eigener, wohl
\laber kraft der Autoritit des Hl. Geistes bewuBt Fal-
|sches sagen diirfe, und daf ferner von einer Liige nur
dann die Rede sei, wenn jemand kraft eigener Autoritit
Falsches sage, und dafi somit Jakob nicht gelogen hitte.
Langton entscheidet sich vielmehr dafiir, daB niemals
die Autoritait des Hl. Geistes einen der alten Viter
dazu bewegt hitte, Falsches zu sagen. Jakob hétte aber
" nicht gelogen, weil er vorher von seiner Mutter, der es
geoffenbart war, gehort hatte, daf ihm die Erstgeburt
zugehorte. Daraus hitte er gewufit, daBl er die Erstgeburt
der Wurdigkeit nach besafl. Wenn er darum gesagt hatte:
Ich bin Esau, dein erstgeborener Sohn, hatte er dies
nicht von der Erstgeburt dem Ursprung, sondern der
Wiirdigkeit nach verstanden, gleich als ob er gesagt hatte:
Ich bin derjenige, dem die Erstgeburt deines Sohnes
Esau zugehort.™)

78) Quistionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14.556 fol. 262v).

) Quiistionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 262 v): Solutio:
Sicut dixi superius, quod numquam auctoritate mea licet michi men-
tiri. Et hoc concedunt quidam et dicunt, quod auctoritate [propria]
non licet falsum dicere. Licet, etiam[si] scias illud esse falsum, si sci-
licet precipit tibi Spiritus Sanctus. Unde dicunt, quod Jacob dixit: Ego
sum primogenitus tuus Esau, quod ipse dixit falsum, non tamen men-
titus fuit, quia mentiri est, ut dicunt, quando aliquis propria auctori-
tate dicit falsum. — Nos tamen dicimus, quod numqguam auctoritas
Spiritus Sancti movebat aliquem antiquorum patrum ad dicendum fal-
sum. Unde dicimus, quod Ysaac intendebat benedicere Esau nec cogita-
bat de eo, quando benedicebat Jacob. Et dicimus, quod Jacob mentitus
non est, quia Jacob prius audierat a matre sua, cui revelatum fueraf,
quod ei debebatur primogenitura. Unde hoc sciebat secundum (?) hoc,
[quod] haberet primogenituram, dignitate scilicet. Unde, quando dixit:



