Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 231

scheiden: Die erste halt die Worte Jakobs fiir keine
Siinde, weil sie von Gott befohlen waren. Eine andere
spricht sie wohl als Liige — im uneigentlichen Sinne —
nicht aber als Siinde an. Eine dritte beurteilt sie nicht
mehr als Liige, sondern lediglich als ein unsiindhaftes
Aussagen von Falschem. Endlich eine vierte, die hier
nicht einmal mehr eine Aussage von Falschem, sondern
eine der Wahrheit entsprechende Rede erblickt.

Unsere GottesKindschats.
Yon Prof. Dr P. Ketter, Trier.

Weniger nach der spekulativ-dogmatischen als nach
der biblisch-theologischen Seite hin, namentlich nach der
Lehre des Neuen Testamentes, soll unsere Gotteskind-
schaft hier erértert werden. Handelt es sich doch dabei
um eine Frage, iiber die uns erst die gottliche Offenbarung
Aufschluf geben mufite, ehe wir sie zum Gegenstand
spekulativen Denkens machen konnten.

Wer von Gott dem Vater spricht, gibt mit dieser Be-
zeichnung ohne weiteres zu verstehen, dall es eine Kind-
schaft geben muf}, die irgendwie in Gott ihren Ursprung
hat. Denn Vaterschaft bei dem einen und Kindschaft bei
dem andern sind verkniipft wie Ursache und Wirkung.
Da nun einerseits festgestellt werden kann, daB Gott
schon im AT Vater genannt wird, so mufl auch schon im
AT der Begrift ,,Kind Gottes”, ,,Sohn Gottes* in irgend-
einem Sinne nachzuweisen sein. Weil anderseits in der
Gottesidee des NT die Vaterschaft Gottes eine ungleich
bedeutsamere Stelle einnimmt als im AT, ja das beherr-
schende Lebensgefithl der neutestamentlichen Religion
ist, so diirfen wir daraus von vornherein den Schluf} zie-
hen, dafBl ebenfalls die Gotteskindschaft zu den Wesens-
merkmalen des Christentums gehért. Und doch darf ohne
Ubertreibung behauptet werden, daB die wenigsten Got-
teskinder sich Rechenschaft dariiber geben oder sich um
txeie}"es Erfassen dessen bemiihen, was eigentlich die Got-
teskindschaft ist und welche Pflichten in der personlichen
Lebensgestaltung sich daraus von selbst ergeben. Viel-
leicht hingt das mit der Schwierigkeit des Stoffes zusam-
men. Aber, wer immer nur an der Schale nagt, ahnt nicht,
wie siilf der Kern ist. Das Meer ist auch am Ufer schoén,
aber seine groBe Herrlichkeit enthillt es nur dem, der
weit hinaus fahrt auf die Hohe See. So'ist es auch mit
den Glaubenswahrheiten. ‘



232 Ketter, Unsere Gotteskindschaft.

1. Suchen wir zunichst die Begriffe ein wenig zu kli-
ren und den Fragebezirk zu umgrenzen! Wenn immer wir
von Gott und Géttlichem denken und reden, sind wir
gendtigt, das Ubersinnliche in Begriffe und Worte zu klei-
den, die dem Geschépflichen entnommen sind. Diese Her-
kunft aus dem Geschopflichen bleibt unsern Ausdrucks-
formen stets anhaften. Darum nennt Paulus unser Erken-
nen und unser Reden Stiickwerk, ein Schauen im Spiegel-
bild 81 Kor 13, 9—~12%3 Unter dieser Mangelhaftigkeit und
Unzulinglichkeit des Erkennens und Sprechens leiden wir
um so mehr, je erhabener und unvorstellbarer die Ge-
heimnisse sind, in die wir forschend einzudringen suchen
oder iiber die wir zu andern sprechen wollen. Nicht ein-
mal zu Gott selbst vermégen wir im Gebete anders zu
reden als in menschlicher, dem Sinnfalligen entnom-
mener Ausdrucksweise. Hierin liegt, um das nebenbei zu
bemerken, der psychologische Grund dafiir, dal wir fast
nie ohne Zerstreuungen beten oder betrachten konnen,
weil unser Geist stindig von den durch die Phantasie
gelieferten Erkenntnisbildern fortgelockt wird wie ein
Kind vom flatternden Schmetterling. Sogar die géttliche
Offenbarung in der Bibel steht unter diesem Gesetz, weil
Gott sie fiir Menschen und durch Menschen gibt. Wenn
sie uns auch Geheimnisse enthiillt, die uns sonst niemals
zuginglich wiren, so spricht sie doch zu uns und muf zu
uns sprechen nach Menschenart. Mit dieser Tatsache
hangen viele Dunkelheiten unserer Gotteserkentnis zu-
sammen. Ja, sie gehoren geradezu zum Wesen mensch-
lichen Wissens um Gott. Wir miissen uns immer wieder
an das erinnern, was Paulus den nach Gnosis und Sophia
iibermifig begehrenden Griechen schrieb: ,,Wir wissen
ja, daB wir, solange wir im Leibe weilen, fern vom Herrn
in der Fremde pilgern. Wir wandeln namlich im Glauben,
nicht im Schauen” (2 Kor 5, 6).

Es war notwendig, diese Bemerkungen vorauszu-
schicken, weil auch der Gottesname Vater unserer
menschlichen Begriffswelt ebenso entlehnt ist wie die Be-
zeichnung Sohn und die Begriffe Vaterschaft, Sohnschatt,
Kindschaft, einerlei, ob wir sie auf innergottliche Vor-
ginge beziehen oder auf Gottes Verhiltnis zu uns und
unser Verhiltnis zu Gott. Gott ist das absolute Sein, das
ewige, personliche Geistwesen, die Fiille des Lebens. Alles
Leben flieBt aus dieser Quelle. ,,Der Vater hat das Leben
in sich selbst” (Jo 5, 26). Er allein hat keinen Urheber,
keinen Vater. Ursprungsloser Ursprung ist er. ,,Von ihm
hat jede ,Vaterschaft’ im Himmel und auf Erden den



Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 233

Namen*, sagt Paulus (Eph 3, 15). Als reines Geistwesen
zeugt nun Gott von Ewigkeit her, indem er sich selbst er-
kennt, ein Bild seiner eigenen Wesenheit mit all ihren
Vollkommenheiten. Nicht eine blofle Idee ist es, wie unser
Verstand sie von sich selbst bildet, auch kein lebloses Ab-
bild, wie es der Kiinstler im Selbstportrat schafit, sondern
ein gleichwesentliches, personhaftes Ebenbild. Und weil
so Gott seine eigene Natur und Wesenheit einer zweiten
gottlichen Person mitteilt, weil er durch ewige Selbst-
erkenntnis diese géttliche Person zeugt, nennen wir ihn
selbst Vater, sein ewiges personliches Ebenbild aber
Sohn. Diese Geburt ist zeitlos und raumlos. Von ihr sagt
der heilige Johannes vom Kreuz: ,Ein einziges Wort hat
der ewige Vater gesprochen, namlich seinen Sohn, und
dieses Wort spricht er unablassig in ewigem Schweigen.
Und in Stillschweigen mufl dieses Wort von der Seele
aufgenommen werden.” ,,Wie der Vater Leben in sich
selbst hat, so hat er auch dem Sohne verliehen, Leben in
sich selbst zu haben* (Jo 5, 26). ,,Alles, was mein ist, ist
Dein, und alles, was Dein ist, ist mein®*, darf Christus zum
Vater sprechen (Jo 17, 10). Deshalb kann es nur einen
einzigen Sohn Gottes von Natur geben, den ,Eingebo-
renen, der im Scholle des Vaters ist”. Beachten wir dieses
»18t“!  Auch bei der Menschwerdung des Sohnes im
Schofle der Jungfrau haben sich Gott Vater und Sohn
nicht getrennt. Nie kann der Vater ohne den Sohn, nie
der Sohn ohne den Vater sein. Die ewige Zeugung des
Sohnes durch den Vater ist ja ein rein innergottlicher
Vorgang wie die ewige Hauchung des Heiligen Geistes
durch den Vater und den Sohn.

Dieser Hinweis auf die ewige Geburt des einen
Sohnes Gottes von Natur geniigt, um uns zu zeigen, daf
niemals an solche Sohnschaft zu denken ist, wenn ein
Mensch ,,Sohn Gottes* oder ,,Kind Gottes” genannt wird,
oder wenn wir von unserer Gotteskindschaft sprechen.
Das kann also nur in einem weiteren oder tiberiragenen
Sinn gemeint sein, ohne daf die Wirklichkeit in Frage ge-
stellt wird. Der menschgewordene Sohn Gottes hat diesen
nie zu iiberbriickenden Unterschied zwischen sich und
uns mit aller Deutlichkeit in seiner Lehre wie in seinem
Gebetsleben betont. Er nennt Gott sehr oft schlechthin
» Vater®, sagt ebenso ,,mein Vater®, ,mein himmlischer
Vater”, dann wieder ,euer Vater”, ,,euer himmlischer
Vater”, Aber niemals sagt er ,,unser Vater”. Die Anrede
an Gott im Vaterunser bildet keine Ausnahme. Denn vor-
her sagt Christus: ,,Wenn ihr betet, so sprecht: Vater



234 Ketter, Unsere Gotteskindschaft.

unser!* Diese Unterscheidung ist kein Zufall. Sie ge-
schieht ganz bewult. Christus will damit zu verstehen
geben, daBl er in einer wesenhaft andern Weise Sohn
Gottes ist als die Menschen.

2. Was will es denn besagen, wenn die Heilige Schriit
uns Menschen Kinder Gottes nennt? Welchen Inhalt hat
der Begriff Gotteskindschaft, wenn er nicht von der
zweiten Person in der Gottheit vor oder nach der Mensch-
werdung, sondern von uns als Geschopfen gebraucht
wird? Ist es nur eine bildhafte Redensart, ein kithner
Vergleich, aber doch nur ein Vergleich, wenn wir Kin-
der Gottes heiflen? Oder entspricht dem Titel eine Wirk-
lichkeit, ein Sein, so begliickend und unfafBbar zugleich,
daBl es im gesamten Bereich des Religiosen nichts Scho-
neres und nach dem Geheimnis des innergottlichen Le-
bens der allerheiligsten Dreifaltigkeit kaum etwas Ge-
heimnisvolleres gibt als unsere Gotteskindschaft?

a) Dafl die alttestamentliche Offenbarung uns tber
dieses Geheimnis so gut wie keinen Aufschlufi gibt, ist zu-
nichst in der Gefahr der Mifdeutung ins Polytheistische
begriindet. Es gab ja in den &gyptischen und orientali-
schen Gottermythen recht unsaubere Geschichten von
Gottersohnen. Mehr noch rithrt das Schweigen der vor-
christlichen Offenbarung her von dem engen urséich--
lichen Zusammenhang zwischen der Menschwerdung des
Schnes Gottes und unserer Erhebung in den Stand der
Gotteskindschaft.

Es liegt auf der Hand, dafi keine Sohnschaft oder
Kindschaft im engeren Sinne gemeint sein kann, wenn im
AT das Volk Israel als ,,Sohn Gottes* oder auch als Gottes
,Erstgeborener” bezeichnet wird. ,,Vater bin ich fir
Israel geworden, mein Erstgeborener ist Ephraim® (Jer
31, 9). Das will nur besagen, daf} Israel in besonderem
Male Gott sein Dasein verdankte und Gottes Schutz fiir
seine nationalen Aufgaben genofB. Ahnlich bezeichneten
auch heidnische Volker ithre Gotter und Géttinnen als
Vater und Miitter, sich selbst aber als deren Séhne und
Tochter (4 Mos 21, 29). Auch dem einzelnen Volksange-
hérigen wird im Alten Testament der Titel ,,Sohn Gottes™
beigelegt, vor allem aber dem Konig. Das kommt nicht
selten schon im Namen des Betreffenden zum Ausdruck
und ist ebenso wie der vélkische Gebrauch keine Beson-
derheit der Offenbarungsschriften. Das gleiche gilt, wenn
im AT fromme, gottesfiirchtige Menschen Kinder Gottes
heiflen und der A%lerhéchste ihr Vater genannt wird.



Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 235

Nun lassen sich aber bis weit in die altbundliche
Vergangenheit die menschliche Sehnsucht und die gott-
liche Verheilung wahrnehmen, dafl einmal eine Zeit an-
brechen werde, in der die grofe Wende Gotles zu den
Menschen hin und die groffe Umkehr der Menschen zu
Gott hin sich vollziehen werde. Dabei macht sich ein
wichtiger Unterschied zwischen der goéttlichen Offen-
barung und dem heidnischen Mythos geltend. Das goldene
Zeitalter des Heidentums, der traute Verkehr zwischen
der Gottheit und ihren Geschopfen wie zwischen Vater
und Kindern auf Erden, gehort im Mythos der Vergangen-
heit an. Der Mensch sehnt sich nach ihr zuriick. Es ist
das verlorene Paradies. Feuerbachs Bild ,,Iphigenie* ist
der sprechendste Ausdruck dieser Seelenhaltung der
Besten im Heidentum. Der glaubige Israelit wulite zwar
auch um ein verlorenes Paradies, aber er schaute nach
der Zeit einer neuen Gottesnidhe erwartend aus wie der
Wichter nach dem Licht des anbrechenden Tages. Der
Messias wurde als der Bringer dieser Heilszeit erwartet.
Er trédgt den Namen ,,Sohn Gottes* in einem bevorzugten
Sinne. Aber wie der Gottesbegriff der alttestamentlichen
Offenbarung durch die spatjidischen Schulen verengt
und entstellt worden ist, so auch die Gottesniahe der
messianischen Zeit. Die Politik hatte sich der Religion be-
méchtigt und das Tiefste und Feinste in ihr erstickt. Der
Gedanke, daBl im Messias Gott selber sich seinem Volke
schenken wolle, um es zu erlésen und zur Kindeswiirde
zu erheben, war fast ganz verdringt worden von den
chauvinistischen Erwartungen nationaler Gréfie. Als
darum der Messias kam, leitete der Vorlaufer seine Ver-
kiindigung ein mit dem Aufruf: ,Metanoeite!”, andert
euren Sinn, bekehret euch! Nicht die Privilegien eurer
Rasse machen euch zu Kindern Gottes, eine innere Um-
kehr, eine Wende zu Gott, die den ganzen Menschen er-
faft, tut not! Mit demselben Aufruf ,Metanoeite!“ begann
der Erloser seine offentliche Tatigkeit in Galilaa (Mk 1,
15; Mt 4, 17).

~ Ist also die Gotteskindschaft nur etwas Ethisches,
eine sittliche Erneuerung des Menschen? Oder ist sie
etwas Ontisches, ein hoheres Sein? Ist sie nur Tugend-
haftigkeit oder ist sie neues Leben? Werden wir Kinder
Gottes durch die Hinwendung unseres Willens zu Gott
oder aber durch eine Gnadentat Gottes? Mit anderen
Worten: Sind wir dabei das titige Prinzip, oder muf} uns
Gott selbst zu seinen Kindern machen, wihrend wir nur
die Vorbedingungen erfiillen kénnen? Mit diesen Fragen



236 Ketter, Unsere Golteskindschaft.

rithren wir an das Wesen der Gotteskindschaft und da-
mit der christlichen Existenz.

b) Christus gibt uns die Antwort. In der abendlichen
Zwiesprache mit Nikodemus iiber den Eintritt in das
Gottesreich (Jo 3, 1 fi.) stellt er die unerlafliche Bedin-
gung: ,,Wahrlich, wahrlich, ich sage dir: Wenn jemand
nicht wiedergeboren wird, so kann er das Reich Gottes
nicht schauen.” Das war fiir den judischen Gesetzeslehrer
etwas so unerhort Neues, dafl er es einfach nicht verstand
und vollig in sinnfélligen Vorstellungen stecken blieb, als
miisse der Mensch als Erwachsener ein zweites Mal durch
seine Mutter zur Welt kommen. Jesus bleibt bei seiner
Bedingung, figt aber hinzu, wie die Wiedergeburt be-
wirkt werde: aus dem Wasser und dem Heiligen Geiste,
also durch die sakramentale Taufe. Auch so bleibt sie
ein Geheimnis wie das Wehen des Windes, dessen Woher
und Wohin wir nicht kennen. Nur die Offenbarung des
vom Himmel gekommenen Menschensohnes vermochte
uns dariiber Aufschlufl zu bringen. Irdisches Denken und
natirliche Krifte reichen hier nicht aus. ,,Was aus dem
Fleische geboren ist, das ist Fleisch, was aber aus dem
Geiste geboren ist, das ist Geist”. Christus gebraucht dann
zur Kennzeichnung unserer Wiedergeburt das Wort
dvwdev yevwndfvar, das man ibersetzen kann ,,von oben
her®, aber auch ,,von neuem geboren werden®. Im Deut-
schen gibt es kein Einzelwort dafiir, das den Doppelsinn
einschlieft. Sowohl das iibernatirliche Werden des
Gotteskindes ,,von oben her®, von Gott her, als auch der
Beginn eines ganz und gar neuen Seins, eines neuen Le-
bens ist in diesem Wort ausgedriickt. Das natiirliche
i.eben des Menschen wird nicht zerstort, der Wieder-
geborene bleibt Menschenkind wie vorher; auBerlich
andert sich nichts an ihm. Es geht also aus dieser tiber-
natiirlichen Wiedergeburt aus Gott keine neue Person
hervor, sondern der Mensch wird in eine neue Seinsweise
emporgehoben, auf die er als Naturwesen, aus sich selbst,
niemals Anspruch noch eine Aufstiegsmoglichkeit hétte.
Darin unterscheidet sich unsere Wiedergeburt zur Gottes-
kindschaft wesentlich von der ewigen Geburt des Sohnes
Gottes aus dem Vater, bei der eine zweite gottliche Per-
son Tragerin der gemeinsamen gottlichen Natur wird. Die
Wiedergeburt unterscheidet sich ebenfalls von der
menschlichen Geburt, bei der das Kind als selbstandige
Person die Natur der Eltern empfiangt. Am meisten Ahn-
lichkeit hat unsere Wiedergeburt mit der Menschwerdung
des Sohnes Gottes, wie noch darzutun ist.



Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 237

¢) Auch Paulus spricht wie Johannes von unserer
Wiedergeburt in der Taufe. Im Briefe an Titus heilit es
im Anschlufi an die Schilderung des Sindenelends des
unerlosten Menschen: ,,Als aber die Giite und Leutselig-
keit Gottes, unseres Heilandes, erschien, hat er S{: Gott)
— nicht auf Grund von Werken der Gerechtigkeit, die
wir aufzuweisen gehabt hatten, sondern nach seiner Er-
barmung — uns gerettet durch das Wasserbad der Wie-
dergeburt und der Erneuerung, wie der Heilige Geist sie
schafft, den er reichlich auf uns ausgegossen hat durch
unsern Heiland Jesus Christus, damit wir, gerechtfertigt
durch seine Gnade, Erben des ewigen Lebens wiirden,
auf das wir hoffen” (Tit 3, 4—7). Eine Fiille wichtiger Er-
kenntnisse tiber das Werden unserer Gotteskindschaft
steckt in diesen Paulusworten. Aus sich heraus waren die
Menschen rettungslos verloren gewesen. In Barmherzig-
keit muBite sich der Vater im Himmel zu uns wenden. Er
tat es, indem er uns seinen Sohn als Heiland sandte. Sein
Erscheinen war die grofe Wende in der Menschheits-
geschichte, die ,Fiille der Zeit“, wie Paulus im Galater-
brief in ganz ahnlichem Zusammenhang sagt (Gal 4,
3—7). Das Erscheinen des giitigen und leutseligen Gottes-
sohnes brachte aber auch die groBe Wende im Leben des
Einzelmenschen, die Rechtfertigung der Einzelseele. Nicht
durch duBere Leistungen unserseits erfolgt sie, sondern
durch eine innere Erneuerung, durch die Wiedergeburt
im Bad der Taufe. Sie wird bewirkt durch den Heiligen
Geist, den Gott durch Christus reichlich auf uns ausge-
gossen hat. Also die ganze heiligste Dreifaltigkeit wirkt
mit hei der Wiedergeburt des Gotteskindes, wie es die
von Christus verordnete Taufformel besagt: ,, Taufet sie
im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen
Geistes.*
~ Die Wirkung der Taufe als eine Umgestaltung des
inneren Menschen, ein Neuwerden geistiger Art, driickt
der Apostel noch deutlicher aus, indem er den Korinthern
schreibt: ,,Wenn also einer in Christus ist, der ist ein
neues Geschopi; das Alte ist vergangen, siehe, etwas
Neues ist geworden. Das alles kommt von Gott* (2 Kor 5,
17—18). Auf eines miissen wir in diesem Satz besonders
achten. Es zeigt uns unsere Gotteskindschaft von einer
neuen Seite: ,,Wenn einer in Christus ist”, erklart Paulus,
».der ist ein neues Geschépf“. Durch die Wiedergeburt in
der Taufe treten wir also in eine gnadenvolle Seins-
gemeinschaft, in eine tibernatirliche Lebensgemeinschaft
mit Christus, dem Sohne Gottes. Wir sind ,,in Christus®,



238 Ketter, Unsere Gotteskindschaft.

wenn wir Gotteskinder sind. So innig werden wir mit
ihm geeint, dafi wir in sein Kindesverhaltnis zum Vater
einbezogen sind. Ohne dafl wir etwas von unserer Men-
schennatur verlieren oder unsere personhafte mensch-
liche Eigenstandigkeit einbiifen, werden wir nach dem
Wort des Apostels Petrus -in unserer Verbindung mit
Christus ,,der géttlichen Natur teilhaftig” (2 Petr 1, 4). In
Christus ,,wohnt die ganze Fille der (gott eit leibhaftig™
Kol 2, 5). ,,Aus seiner Fiille haben wir alle empfangen

nade um Gnade” (Jo 1, 16), auch die Gnade der Gottes-
kindschaft. Wie das maoglich ist, bleibt uns geheimnisvoll.
DafB} es Wirklichkeit geworden ist bei unserer Taufe, da-
fiir biirgt uns die Wahrhaftigkeit Gottes. Von Ewigkeit
her gehorte unsere Gotteskindschaft und ihre Verkniip-
fung mit Christus zu den gottlichen Heilsplanen. Mit
diesem erhebenden Gedanken leitet Paulus den jubeln-
den Preisgesang auf die Dreifaltigkeit im Epheserbrief
ein: ,,Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn
Jesus Christus, der uns mit jeglicher Art von geistlichem
Segen im Himmel droben gesegnet hat in Christus. Denn
in thm hat er uns auserwéi%lt vor Grundlegung der Welt,
auf dal wir heilig seien vor seinem Angesicht und makel-
los. In Liebe hat er uns durch Jesus Christus dazu voraus-
bestimmt, daB} wir in ein Kindesverhdltnis zu ihm {reten
sollten nach seinem gnédigen Willensentschlufl zum Lobe
seiner herrlichen Gnade, mit der er uns huldvoll be-
schenkt hat in dem Geliebten” (Eph 1, 3—6).

Gerade die beiden Apostel Johannes und Paulus wer-
den nicht miide, diese wunderbare Umwandlung des Men-
schen zum Gotteskind als die Grofitat der gottlichen
Liebe zu preisen und dadurch in den Christen eine frohe
Zuversicht zu wecken: ,,Seht, was fiir eine Liebe uns. der
Vater erwiesen hat®, ruft Johannes aus, ,,wir diirfen Kin-
der Gottes heiflen, ja wir sind es” (1 Jo 3, 1). Die Verbun-
denheit mit Christus ist so eng, dall Paulus kithn behaup-
tet, wir seien mit Christus zu einer Einheit zusammen-
gewachsen wie das Pfropfreis mit dem Stamm, dem es
eingepfropft wird (Rom 6, 5), so daBl Christi Leiden
unsere Leiden, unsere Leiden Christi Leiden werden.
Christi Verdienste werden unsere Verdienste. Christus
wird das Leben unseres Lebens, die Seele unserer Seele.
»lch lebe, aber nicht mehr als mein Ich, Christus lebt
vielmehr in mir* (Gal 2, 20). Das ist gemeint, wenn wir
uns ,,Christen®, d. h. christusverbundene, christusférmige,
christushorige Menschen nennen.



Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 239

d) Paulus hat in einem andern Ausdruck das Ge-
heimnis wunserer Gotteskindschaft dem menschlichen
Denken naher gebracht. Er entnimmt ihn der Rechts-
sprache seiner Zeit. Er bezeichnet das Werden unserer
Gotteskindschaft als Adoption, als Annahme an Kindes
Statt, eigentlich als ,Versetzung in den Kindesstand"
oder, wie Scheeben kurz sagt, als ,Einkindung”. Wir
horten schon, dafl es nur einen einzigen Sohn Gottes von
Natur gibt und geben kann. Die Siinde hatte uns zu Un-
freien, zu Sklaven des Teufels gemacht. ,,Als aber®, so
heifit es im Galaterbrief, ,,die Fiille der Zeit gekommen
war, sandte Gott seinen Sohn, der vom Weibe geboren
und dem Gesetz unterworfen war®, d. h. als Gottes ein-
geborener Sohn von einer menschlichen Mutter unsere
Natur annahm und in die menschliche Gemeinschaft
eintrat. ,,Er wollte”, so fahrt Paulus fort, ,,die unter dem
Gesetze Stehenden erldsen, damit wir die Annahme an
Kindes Statt empfingen. Weil ihr nun Séhne seid, hat
Gott den Geist seines Sohnes in unsere Herzen gesandt,
der da ruft: Abba, Vater! Also bist du nicht mehr Knecht,
sondern Sohn, wenn aber Sohn, dann auch Erbe durch
Gott* (Gal 4, 4—7). Durch diese Adoption werden wir in
Gottes Familiengemeinschaft aufgenommen. ,,0, was fiir
ein Wohlwollen!”, ruft Augustinus aus. ,,Was fiir ein Er-
barmen! Er ist der Einzig-Geborene, aber er wollte nicht
allein bleiben. Viele Menschen nehmen, weil sie selber
keine Kinder haben, bei fortgeschrittenem Alter fremde
an Kindes Statt an. Sie tun durch ihren Willen, was sie
kraft jhrer Natur nicht vérmochten. So machen es die
Menschen. Wenn aber jemand nur einen einzigen Sohn
hat, so hat er um so groflere Freude an ihm, weil er ein--
mal alles allein besitzen soll und keinen neben sich hat,
der' mit ihm die Erbschaft teilt, so daB er #rmer wird.
Nicht so Gott! Gerade diesen Einzigen, den er gezeugt und
durch den er alles geschaffen hat, sandte er in diese Welt,
damit er nicht allein bliebe, sondern viele an Kindes
Statt angenommene Brader hatte” (2. Vortrag iiber Joh.,
13). Dieser Vergleich erklirt zwar vieles, aber in wesent-
lichen Stiicken geht unsere Annahme an Kindes Statt
durch Gott aber die menschliche Adoption hinaus. Sie
verleiht uns wirklich Anteil an der goéttlichen Natur
durch das neue Leben der Gnade. Das A optivkind unter
Menschen heifit nur Kind seiner Adoptiveltern, gilt recht-
lich als solches. In Wahrheit hat es sein Leben von an-
dtj,ren Eltern. Wir aber, sagt Johannes, heiflen nicht nur
Kinder Gottes, wir sind es auch. Christus wird unser



240 Ketter, Unsere Gotteskindschaft.

Bruder. Gott hat uns von Ewigkeit her ,,vorherbestimmt,
dem Bilde seines Sohnes gleichférmig zu werden, damit
er der Erstgeborene wunter vielen Briidern sei”
(Rom 8, 29).

,Dem Bilde seines Sohnes sollen wir gleichférmig
werden®! Das ist der Sinn unserer Gotteskindschaft. Der
wesenhafte Gottessohn ist das Abbild des Vaters, der Ab-
Elanz seiner Herrlichkeit. Werden wir nun durch die
made der Kindschaft dem Bilde des Sohnes dhnlich, so
werden wir dadurch auch dem Vater ahnlich. Indem so
der Sohn anderen die Gleichformigkeit seiner Kindschaft
mitteilt, wird, wie der hl. Thomas in seinem Rémerbriel-
kommentar bemerkt, er, der auf Grund der ewigen Zeu-
gung der Eingeborene ist, auch der Erstgeborene unter
andern Kindern Gottes. Die Person des ewigen Sohnes
Gottes hat bei der Menschwerdung unsere menschliche
Natur angenommen und zur Einheit der Person mit sich
vereinigt. Wir nehmen als menschliche Person, soweit
das dem begrenzten Geschopf moglich ist, aus Gnade
teil an der gottlichen Natur, werden so Gotteskinder,
bleiben aber eine menschliche Person. Was die Stamm-
eltern verloren, als sie nach der verbotenen Frucht
griffen, um Gott gleich zu sein, das wird uns aus Gnade
in herrlicherem Mafle wiedergeschenkt.

Téaglich erinnert die Liturgie der heiligen Messe in
tiefer Symbolik an dieses unausdenkbare Geheimnis,
wenn sie bei der Zubereitung der Opfergaben Wein und
Wasser mischt. Der Wein ist Symbol der Gottheit Christi,
das Wasser Symbol der Menschheit. Indem der Priester
ein wenig Wasser dem Wein beimischt, betet er: ,,0
Gott, Du hast den Menschen in seiner Wiirde wunder-
bar erschaffen und noch wunderbarer erneuert, lasse uns
durch das Geheimnis dieses Wassers und Weines teil-
nehmen an der Gottheit dessen, der sich herabgelassen
hat, unsere Menschennatur anzunehmen, Jesus Christus,
Dein Sohn, unser Herr”. Den gleichen Gedanken finden
wir in der Liturgie der Feste Epiphanie und Himmel-
fahrt Christii. In besonders ergreifender Weise aber
kommt dieses Geheimnis zum Ausdruck in einer Anti-
phon der Weihnachtsoktav: ,,0 admirabile commer-
cium® — ,,0 staunenswerter Tausch! Der Schépfer des
Menschengeschlechtes hat von der Jungfrau einen leben-
digen Menschenleib angenommen und sich herabgelassen,
ihr Kind zu werden. Und wéhrend er so nach wunder-
barer Empfangnis aus ihr hervorging als Mensch, hat
er uns dafiir seine Gottheit geschenkt.”



Ketter, Unsere Getteskindschaft. 241

3. Was hat nun der Mensch seinerseits zu tun, um
die Gotteskindschaft zu erlangen und darin zu wachsen?

a) Verdienen kann er sie nie. Anspruch darauf darf
er nicht erheben. Das war ja der &erhéngnisvolle Irrtum
der judischen Theologie zur Zeit Jesu. Aus ihrem Blut,
ihrer Rasse, ihrer leiblichen Abstammung von Abraham
Jeiteten sie das Recht ab, privilegierte Kinder Gottes zu
sein. Darum lehnten sie den Sohn Gottes ab, der diesen
Anspruch verneinte und innere Umwandlung, ‘Wiederge-
burt aus Gott verlangte. Das stellt Johannes im Prolog
schmerzlich fest: ,,Er kam in sein Eigentum, aber die
Seinigen nahmen ihn nicht auf.” Dann fahrt er fort: ,,S0
viele ihn aber annahmen, denen gab er Macht, Kinder
Gottes zu werden, denen, die an seinen Namen glauben,
die nicht aus zweierlei Blut und nicht aus dem Begehren
des Fleisches und nicht aus dem Wollen des Mannes,
sondern aus Gott geboren werden.” Das ist eine der auf-
schluBreichsten Aussagen des Evangeliums iiber unsere
Gotteskindschaft. Die ,,Seinigen”, das nach Blut und
Rasse und gottlicher Heilsabsicht zu ihm gehorige Volk
Israel, versperrte ihm aus bosem Willen den Weg zu sich.
Darum wandte sich der Gottessohn mit seiner Offen-
barung an andere. Er lie} den Heiden die Frohbotschaft
vom Vater im Himmel verkinden und er fand Gehor
und aufgeschlossene Herzen.

Viele nahmen seine Offenbarung an. Diese num
machte er nicht ohne weiteres zu Kindern Gottes. Er
hatte ja freie Menschen vor sich, und frei sollten sie sich,
und zwar jeder einzelne, entscheiden fiir thn oder gegen
thn. Er gab, d. h. er schenkte ihnen als Gnade die Macht,
die Vollmacht und Fahigkeit, Kinder Gottes zu werden.
Das aber, was von seiten des Menschen notwendig ist
zum Empfang der Gnade, ein Gotteskind zu werden, ist
der Glaube, der Glaube an den Namen, d. h. an die Per-
son des menschgewordenen Sohnes Gottes. Ohne diesen
Glauben ist es unmoglich, Gott zu gefallen (Hebr 11, 6)
und an Kindes Statt von ihm angenommen zu werden.
Gibt sich aber der Mensch glaubig an Christus hin, dann
kann sich in ihm das Geheimnis der Wiedergeburt aus
Gott vollziehen. Diese Geburt ist jedoch nichts Fleisch-
liches. Gott nur vermag sie zu bewirken, und das neue
Leben hat einzig und allein in ihm seinen Ursprung.
Nicht an das Blut ist die Gotteskindschaft gekniipft, son-
dern ausschliefllich an den Glauben auf Seite des Men-
schen und an die Gnade auf Seite Gottes. ,,Ihr alle seid

Theol.-prakt. Quartalschrift.:* TI. 1939. 16



242 Ketter, Unsere Gotteskindschaft.

Kinder Gottes durch den Glauben an Christus Jesus®,
schreibt Paulus den Galatern (3, 26). ,.,Jeder, der glaubt,
dafl Jesus der Messias ist, ist aus Gott geboren®, erklirt
Johannes (1 Jo 5, 1). Auch bei denen, die als unmiindige
Kinder in der Taufe die Gotteskindschaft ochne ihr Zutun
empfangen, fordert das spatere Leben die freie Hingabe
im Glauben, wihrend beim urteilsfahigen Menschen der
Glaube Vorbedingung zur Wiedergeburt ist. ,, Wer glaubt
und sich taufen lafit, wird gerettet werden” (Mk 16, 16).
b) Doch mit der einmaligen Verleihung der Gottes-
kindschaft in der Taufe ist noch nicht alles getan. Die
Wiedergeburt aus Gott schenkt uns nicht nur ein neues,
ibernatiirliches Sein, sondern auch neue, ibernatiirliche
Krdfte, denn sie gibt uns Leben. Leben aber will wirken,
sich entfalten und wachsen. Es fordert Titigkeit. Die
Tatigkeit, das Wirken und Wachsen des Gotteskindes
aus den neuen Seelenkraften und Anlagen heraus, ist
nicht nur das Zeichen, sondern auch das Mal des gott-
lichen Lebens in uns. ,,Wer Gerechtigkeit tut, ist aus-.
Gott geboren®, heifit es im 1. Johannesbrief (2, 29) und
wiederum: ,,Jeder, der liebt, ist aus Gott geboren* (1 Jo
4, 7). ,, Wer nicht liebt, bleibt im Tode“ (1 Jo 3, 14). ,.Das
aber ist die Liebe Gottes, dal} wir seine Gebote halten*
(1 Jo 5, 3).
Bei der Taufe wurde, wie es Paulus im Rémerbrief
i Anlehnung an den alten Taufritus durch ginzliches
Untertauchen darlegt, der alte Mensch der Sinde be-
%raben. Er starb mit Christus. Ein neuer Mensch, das
otteskind, stieg aus den Fluten empor. Es soll nun auch
mit Christus in einem neuen Leben wandeln; ein fiir
allemal soll es der Siinde abgestorben sein. Der Apostel
scharft diese Verpflichtung den jungen Christen bei jeder
Gelegenheit ein. Wie in den heidnischen Mysterien der
Myste sich mit der Maske des Gottes bekleidete, in dessen
Gemeinschaft er aufgenommen wurde, dem er sein neues
Leben weihte, so sollen die Christen ,,Christus anziehen®,
»den neuen Menschen, der nach Gott geschaffen ist in
wahrer Gerechtigkeit und Heiligkeit* g ph 4, 24). Als
»Kinder des Lichtes” sollen sie wandeln (Eph 5, 8),
d. h. als Kinder Gottes, der das Licht ist. Nichts darf am
Gotteskinde wahrzunehmen sein, was das Tageslicht
scheut. So soll es immer mehr seiner ewigen Vorher-
bestimmung entsprechen, namlich, ,,dem Bilde des Soh-
nes Gottes gleichformig zu werden” (Rom 8, 29). Es soll
heranreifen ,,zur Mannesreife, zum Vollmafi des Alters
Christi“ (Eph 4, 13).



Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 243

Die innere Triebkraft aber im Leben und Wachsen
des Gotteskindes ist der Heilige Geist. Er hat im Schofle
der reinsten Jungfrau die heiligste Menschheit des wah-
ren Gottessohnes geformt. Er will auch uns, die ange-
nommenen Gotteskinder, unserem gottlichen Urbild und
Vorbild Christus gleichgestalten. Er ist ,der Lebendig-
macher” (Credo), der allein imstande ist, uns das neue
Leben zu schenken, wenn wir ,,aus dem Wasser und dem
Geiste wiedergeboren werden“ (Jo 3, 5). ,,Alle, die sich
vom Geiste Gottes treiben lassen, sind Kinder Gottes®
(Rom 8, 14). Dieser Geist ist es, der in uns wohnt und
,unserer Schwachheit zu Hilfe kommt” (Rom 8, 26),
damit wir das hochste Ziel erreichen, das einem Kinde
Gotttes gesteckt werden kann: ,Seid vollkommen, wie
euer Vater im Himmel vollkommen ist!” (Mt 5, 48).

Am Streben nach Heiligkeit, im Kampf gegen die
Stinde, liegt nach der Lehre des Apostels Johannes das
eindeutige Merkmal, ,,woran klar erkennbar sind die
Kinder Gottes und die Kinder des Teufels” (1 Jo 3,
7—12). Das hat auch Christus auf dem Laubhittenfest,
ein halbes Jahr vor seinem Tode, mit erfrischender
Deutlichkeit seinen Gegnern zu verstehen gegeben. Sie
hatten ithm gereizt erklart: ,,Wir stammen doch nicht
aus Ehebruch. Wir haben nur einen zum Vater, Gott.
Darauf Jesus: Wenn Gott euer Vater wire, so wiirdet ihr
mich lieben; denn ich bin von Gott ausgegangen und ge-
kommen... Thr habt den Teufel zum Vater und wollt
nach den Geliisten eures Vaters handeln. Der ist ein
Mérder von Anbeginn gewesen und steht nicht zur
Wabhrheit, weil keine Wahrheit in ihm ist. Wenn er Liige
_redet, so redet er aus seinem eigensten Wesen; denn er
ist ein Liigner und der Vater der Lige” (Jo 8, 41—44).
Am Leben, am Tun und Lassen also ist festzustellen,
wes Geistes Kind einer ist. Aus dem innersten Sein des
erlosten und zur Wiirde des Gotteskindes erhobenen
Menschen heraus erwichst mithin die Pflicht zu einem
reinen, dieser Wiirde entsprechenden Leben, nicht in
erster Linie aus &auBeren Geboten und Verboten.
»Noblesse oblige!“ Der Adel unserer Gotteskindschaft
vertragt sich nicht mit niedriger Gesinnung und ge-
meinem Tun. Sonst sinken wir Ins rein Menschliche und
tiefer noch ins Untermenschliche und Unmenschliche
zuriick. Unverbliimt heifit es im Psalm: ,,Ja, wenn der
Mensph im Glanze lebt und dieses nicht bedenkt, so ist
er wie das Vieh geworden, das man schlachtet” (Ps 49,
21). Wenn jedoch der Mensch im Gnadenstand der

1%



244 Ketter, Unsere Gotteskindschaft."

Gotteskindschaft handelt, so wird alles Gute, was er tut,
iibernatiirlich und verdienstlich fiir den Himmel. Er
handelt ja nicht mehr als blofes Naturwesen, sondern als
Gotteskind. ,,Jeder gute Baum bringt gute Friichte. Ein
guter Baum kann keine schlechten Friichte bringen”, sagt
Christus in der Bergpredigt (Mt 7, 17—18). Das meint
auch Johannes in dem sonst ratselhaften Satz: ,Jeder,
der aus Gott geboren ist, tut keine Sinde, denn der
Samen Gottes (d. h. das gottliche Leben der Gnade) bleibt
in ihm. Er kann nicht siindigen, weil er aus Gott geboren
igt* (1 Jo 3, 9).

c¢) Eine ernste Schwierigkeit darf in der Lehre von
der Gotteskindschaft nicht iibergangen werden. Am hiu-
figsten begegnet ihr der Seelsorger in seiner Arbeit. Regt
sich nicht oft, wenn wir von unserer Gotteskindschafl
reden héren, in uns ein leiser Zweifel? Driickt uns nicht
die scheinbar unertrigliche Spannung zwischen der
Idee und der Wirklichkeit? Raunt uns nicht eine innere
Stimme wie ein Versucher zu: Wenn du ein Gotteskind
bist, wenn Gott dich wirklich liebt wie ein Vater sein
Kind lieb hat, warum laBt er nicht mehr von dieser Liebe
merken? Warum verschont er sein Kind nicht vor Leid
und Kreuz, vor ungerechter Verkennung und Zuriick-
setzung und Verfolgung? Warum hort er, wie es scheint,

ar nicht auf das Flehen seiner Kinder, wenn sie in ihrer
ot die Hande zu ihm erheben und rufen: ,,Vater unser
— erldse uns von dem Ubel“? Ja, warum haben jene oft
mehr Glick und Erfolg im Leben, die schon lange kein
Vaterunser mehr gebetet, sondern dem Vater droben
den Gehorsam und die Ehrfurcht gekiindigt haben? Ist
es uns, den Gotteskindern des Neuen Bundes, anders
zumute als dem alttestamentlichen Frommen, als er das
Wohlergehen der Gottlosen und das Elend der Gottes-
fiirchtigen sah und in die bittere Klage ausbrach, die uns
besonders stark aus dem Psalm 72 (73), 3—5; 12—14 ent-
egenklingt? Rithre ich damit nicht an eine schmerzende
unde in vielen Herzen? Leiden nicht die Besten am
meisten darunter, wenn sie sehen, daf das Gottesreich
scheinbar hilflos der Willkiir seiner Feinde ausgeliefert
ist? Sind wir denn Stiefkinder Gottes?

Der Verfasser des Hebrderbriefes horte ganz ahn-
liche Fragen aus den Kreisen der jungen Christengemein-
den. Man verfolgte sie, man boykottierte sie wirtschaftlich,
man warf ihnen vaterlandslose Gesinnung vor, weil sie
keinen Messias mehr erwarteten, der das Land vom
Romerjoch befreien sollte, dagegen einen Gekreuzigten



Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 245

als Retter und Heiland verehrten. Da wurden viele
schwankend und drohten irre zu werden im Glauben an
Christus. Aber gerade auf den Gekreuzigten weist sie
Paulus hin und macht ihnen klar, daf§ all ihre Leiden
der beste Beweis dafiir seien, daff Gott sie als seine ge-
liehten Kinder angenommen habe. Wiirde ihnen dagegen
die Ziichtigung erspart, dann wéren sie keine echten Kin-
der; denn jeder Vater, der es gut meint mit seinem Kinde,
nimmt es in stramme Zucht. So auch Gott. ,,Wen der
Herr lieb hat, den ziichtigt er, geiflelt jeden Sohn, den er
annimmt. Harret aus, um euch erziehen zu lassen®
(Hebr 12, 6—7). Nach einem andern geheimnisvollen
Wort des Hebraerbriefes (5, 7—9) multe sogar der
menschgewordene, wesensgleiche ottessohn in seinem
Leiden lernen, was der Gehorsam sei, wie schwer es dem
Menschen werden kann, sich demiitig unter den ‘Willen
des himmlischen Vaters zu beugen. Erst dadurch ,.ge-
langte er zur Vollendung”, zu jener Hohe der Vorbild-
lichkeit fiir uns, seine Briider, aber auch zu jener Ver-
klirung seiner Menschennatur, die ihm als Ziel des
Erdenlebens gesteckt war. So ist er ,allen zum Urheber
des Heils geworden®, hat allen die Gotteskindschaft ver-
dient. Aber nur jene gelangen dazu, wahre Kinder Gottes
und Erben des Himmels zu werden, ,,die ihm gehorsam
sind®, die also als wahre Christen die Gebote Christi er-
filllen, wie Christus die Gebote des Vaters erfillt hat. Nur
wenn wir so ,,die Wahrheit tun in Liebe®, vermogen wir
~ganz und gar zu dem heranzuwachsen, der das Haupt
ist, zu Christus” (Eph 4, 15). Dann sind wir keine wilden
Schoflinge am Weinstock, an Christus, sondern wachsen
nach dem iubernatiirlichen Lebens- und Entwicklungs-
gesetz der Gotteskinder.

Was noch ungelautert an uns ist als trauriges Erbe
aus dem Verlust der Gotteskindwiirde durch die Siinde,
das beseitigt nach und nach der himmlische Vater, indem
er, wie der Weingirtner die Rebe, mit dem scharfen
Mfzsser der Leiden beschneidet. Nicht Wehetun ist dabei
seine Absicht, sondern ,,daB wir reichere Frucht brin-
gen” (Jo 15, 2). Dadurch aber ,,wird der Vater verherr-
licht, daB wir viele Frucht bringen® (Jo 15, 8). Das Leiden
wird zur hochsten Tat des Gotteskindes, indem es zur
Verherrlichung des Vaters gereicht.

Aus diesen Zusammenhéngen féllt ein wenig Licht in
das dunkle Geheimnis unserer eigenen Leiden und der
Leiden Christi, unseres Bruders.



246 Ketter, Unsere Gotteskindschaft.

Seinem eingeborenen Sohne hat Gott den bittersten
Leidenskelch dargereicht und ihn nicht erhort, als er, vor
dem Entsetzlichen zuriickschreckend, ihn dreimal an-
flehte: ,,Vater, wenn es moglich ist, 1aB diesen Kelch an
mir voritbergehen!” (Mt 26, 39). Am Kreuze aber schien
es, als habe sogar fur Christus das Kindesverhiltnis auf-

ehort, da er unsere Siinden auf sich trug. Da schreit
ger wesenhafte Gottessohn wie aus einem Abgrund der
Gottesferne hinauf zu Gott, als wage er ihn nicht mehr
Vater zu nennen: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast Du
mich verlassen? (Mt 27, 46). Das war die schmerzliche
Geburtsstunde unserer Gotteskindschaft, als sich der
Vater vom eingeborenen Sohn gleichsam zuriickzog, um
uns alle als Kinder anzunehmen. ,,Ut servum redimeres,
filium tradidisti, jubelt die Osterliturgie: ,,Um den
Knecht zu erlosen, gabst Du den Sohn dahin®“. Zuerst
mussen wir also dem Bilde seines eingeborenen Sohnes
gleichformig werden im Leiden, dann erst werden wir es
in der Glorie. ,,Geliebte”, so schreibt der erste Papst in
seinem ersten Rundschreiben, ,.lalt euch nicht irre ma-
chen wegen der Feuerprobe, die zur Liuterung tiber euch
kommt, als ob euch etwas Unbegreifliches dabei wider-
fahre. Nein, freut euch vielmehr in dem Mafle, wie ihr an
Christi Leiden teilnehmen diirft, damit ihr auch bei der
Offenbarung seiner Herrlichkeit Freude und Wonne
habt!” (1 Petr 4, 12—13.)

d) Aus der vorhin erwihnten Tatsache, da8 bei der
Wiedergeburt zum Gotteskind, bei der Neuschépfung
unserer Natur durch die Erhebung in die Ubernatur,
nichts von unserer Natur zerstort wird, dall wir vielmehr
eine menschliche Person bleiben, aber teilhaben an der
gottlichen Natur, folgt eine weitere, fiirr die religiose
Lebensgestaltung iiberaus wichtige Wahrheit. Ware diese
Wahrheit von den Gotteskindern mehr beachtet worden,
so hitte sich die grundfalsche Meinung nicht so weit ver-
breiten konnen, die Gotteskinder seien als Menschen
weniger brauchbar, etwas Unechtes, Unwahres hafte
thnen an; nicht edlere, sondern minderwertigere Ge-
schopfe seien sie geworden. Die Frommen wurden den
Frommlern gleichgesetzt. Das aus dem Franzosischen ins
Deutsche itbernommene Wort »bigot® = frémmelnd,
leichtglaubig bekam aus dieser irrigen Auffassung heraus
ein zweites ,,t* und wurde so zu ,»bigott”, obwohl es mit
Gott gar nichts zu tun hat. Es dient nun zur Kennzeich-
nung eines abstoflenden, am AuBerlichen haftenden ,,Bet-
bruders*”. Manche scheinen leider wirklich der Ansicht zu



Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 247

sein, um als rechte Gotteskinder zu gelten, miiliten sie
moglichst verschrobene Menschenkinder sein, als sei tiber-
natirlich gleich unnatiirlich. Dieser Irrtum hat dem An-
sehen der Religion sehr geschadet, so da manche mit
Vorurteilen gegen die religiosesten Menschen, die echten
Gotteskinder, namlich die Heiligen, erfillt sind und mit-
leidig lacheln, wenn man ihnen zumutet, auch nach Hei-
ligkeit zu streben. Ein edler Mensch will kein Frommler
sein und darin hat er vollkommen recht. Wir miissen ihn
also davon iiberzeugen, dall er als Gotteskind nicht das
Natiirliche abzulegen oder in sich zu ersticken braucht,
denn es ist von Gott, also gut. Nur das infolge der Stinde
an unserer Natur Entstellte und Verderbte miissen wir als
Gotteskinder bekampfen und mehr und mehr beseitigen,
wie das Unkraut im Garten, damit das natirliche Gute
sich besser entwickeln kann. Das ist der Sinn der ,,Ab-
totung”, wie das Gotteskind sie standig ttben mufl (vgl.
Tit 2, 12). Eine andere Auffassung mufite zum Kalvinis-
mus oder gar zum Manichaismus fihren. Je mehr der
Mensch im rechten Sinne Mensch ist, um so mehr kann er
zum Gotteskind erhoben werden. Auch hier baut die
Gnade auf der Natur auf, veredelt und verklart sie, ver-
nichtet sie aber nie.

Weil nun Gott in jeder Menschenseele, die er er-
schafft, so oft ein Menschenkind ins Dasein tritt, eine
besondere Schopfungsidee verwirklichen will, so soll das
Gotteskind in allem Guten sich selber treu bleiben und
ganz seiner personlichen Eigenart gemall das Ebenbild
des himmlischen Vaters in sich ausprigen. Damit wird
nicht der subjektiven Willkir im Religiosen das Wort
geredet, sondern nur ein ,Naturgesetz in der Ubernatur®
befolgt in stetem Gehorsam gegen Gott und seine Kirche.
Wie bei den Kindern in der Familie jedes in anderer
Weise dem Vater und der Mutter gleicht, und wie Vater
und Mutter darauf bedacht sind, jedes Kind ganz nach
seinen Anlagen zu erziehen und nach seinen Fiahigkeiten
einen Beruf wiahlen zu lassen, so ist es auch in der gro-
fien Familie der Gotteskinder. Wir werden dem Bilde des
Sohnes Gottes um so mehr gleichférmig, je mehr wir ihn
auch als den vollkommensten Menschensohn zum Vorbild
nehmen. Ja, von uns aus kénnen wir ihn gar nicht anders
nachahmen.

Wenn wir so unsere Gotteskindschaft verstehen, dann
entspringt aus ihr naturgemaf eine seelische Haltung voll
Freiheit und Freude. Das ist ja der tiefste Grund unserer
Verzagtheit und unseres schwachen Glaubens, daB wir



248 Ketter, Unsere Gotteskindschaft.

gar nicht bedenken, wie reich wir in Christus sind. ,,Alles
ist euer. IThr aber gehort zu Christus, Christus aber zu
Gott“, schreibt Paulus den Christen der Industrie- und
Handelsstadt Korinth (1 Kor 1, 5; 3, 21). Unser religioses
Leben verliert, wenn wir bewulite Gotteskinder sind, das
Verkrampite und Unnatiirliche, ohne dafl wir in gefédhr-
liche Selbstsicherheit und Quietismus verfallen. Wir er-
leben, was Paulus den Romern schreibt: ,,Ihr habt ja
nicht wieder den Geist der Knechtschaft empfangen, daf
ihr euch wieder fiirchten miifitet, sondern ihr habt den
Geist der Kindschaft empfangen, in dem wir rufen: Abba,
Vater! Der Geist selbst gibt Zeugnis zusammen mit un-
serm Geist, daf wir Kinder Gottes sind. Wenn aber Kin-
der, dann auch Erben: Erben Gottes und Miterben Christi,
wenn wir namlich mit ihm leiden, um auch mit ihm ver-
herrlicht zu werden® (Rom 8, 15—17).

Das ist das herrliche Erbe, auf das uns die Gottes-
kindschaft ein gnadenvolles Anrecht gibt: die ewige Selig-
keit im Vaterhause des Himmels, vereinigt mit Christus,
dem Erstgeborenen unter vielen Briidern. Es biirgt uns
dafiir der Heilige Geist, den uns Gott, wie es wiederholt
heifit, als Pfand, als Angeld der himmlischen Giiter hie-
nieden schon geschenkt hat (Eph 1, 14; Tit 3, 6—7). Im
Hinblick auf diese Zukunft des Gotteskindes ruft Paulus
begeistert aus: ,Ich bin tiberzeugt, dafl die Leiden dieser
Zeit nicht zu vergleichen sind mit der kiinftigen Herrlich-
keit, die an uns wird offenbar werden. Denn das Harren
der Schopfung ist ein Harren auf die Offenbarung der
Kinder Gottes” (Rom 8, 18—19).

Der Apostel Petrus beginnt sein Rundschreiben an
»die auserwéhlten Fremdlinge”, die in den kleinasiati-
schen Landern ,,zerstreut leben®, mit einem Lobpreis auf
den ,,Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, der
uns nach seiner groBen Barmherzigkeit wiedergeboren hat
zur lebendigen Hoffnung durch die Auferstehung Jesu
Christi von den Toten, zu einem unverginglichen, unbe-
fleckten und unverwelklichen Erbe. Es ist im Himmel
hinterlegt fiir euch, die ihr in Gottes Kraft durch den
Glauben behiitet werdet, damit ihr das Heil empfanget,
das schon bereit steht, um am Ende der Zeit geoffenbart
zu werden. Dann werdet ihr jubeln, wenn ihr auch jetzt
nech fiir eine kurze Weile, wenn es sein soll, durch man-
cherlei Prifungen Triibsal erleiden miit. Dadurch soll
euer Glaube als echt erprobt und kostbarer erfunden wer-
den als vergingliches Gold, das im Feuer gelautert wird,



Ketter, Unsere Gotteskindschaft. 249

sum Lobe, zum Ruhm und zur Ehre bei der Offenbarung
Jesu Christi* (1 Petr 1, 3—7).

Deutlich vernehmbar klingt in diesen Sétzen der bei-
den Apostelfiirsten die eschatologische Note an. Sie
schwingt bald als leiser Unterton mit, bald dringt sie als
wuchtige Dominante durch, wenn in mannigfachen Wen-
dungen in fast allen Schriften des Neuen Testamentes
sum_ Ausdruck kommt, daBl unsere Gotteskindschaft hie-
nieden erst ein Anfang ist. Daff wir Erben Gottes sein wer-
den, daff wir im Glauben wandeln, der einst in Schauen
iibergeht, daf wir zunachst nur ein Angeld oder Pfand
des neuen Lebens im Heiligen Geiste empfangen haben,
daf wir reifen sollen, dafi wir keine bleibende Statte auf
Erden haben, sondern unsere Heimatgemeinde im Him-
mel ist. All diese und andere Aussagen verwandter Art
geben dem Leben des Gotteskindes die Richtung aufs
Eschatologische, Jenseitige, Ewige, auf das Vaterhaus im
Himmel. Das Sein in Christus, wie es uns in der Wieder-
geburt geschenkt wurde, geht dann iber in das Sein bet
Christus in der Glorie. Der Eingeborene tritt dann als
der Erstgeborene unter vielen Briidern®™ vor den Vater
hin und ,,iibergibt ihm das Reich ..., auf daBf Gott sei
alles in allem" g Kor 15, 23 fi.). Als letzter itberlebender
Apostel aber schreibt der greise Johannes, als konne er
nicht abwarten, bis es Wirklichkeit wird: ,,Geliebte! Jetzt
schon sind wir Kinder Gottes, und noch ist es nicht offen-
bar geworden, was wir sein werden. Wir wissen jedoch,
daf wir ihm ahnlich sein werden, wenn er (d. h. Chri-
stus) erscheint. Denn wir werden ihn sehen, so wie er
ist“ (1 Jo 3, 2). Es ist, als ob dem Jiinger der Liebe lebens-
lang die Abschiedsworte des Meisters im Abendmahlssaal
in der Seele nachgeklungen hatten, jene Worte, die wie
eine kurze Zusammenfassung des Trostvollsten in der
Lehre des Neuen Testamentes von Gott dem Vater im
Himmel und von dem Glick unserer Gotteskindschaft
sind: ,,Euer Herz betritbe sich nicht! Vertraut auf Gott,
vertraut auch auf mich! Im Hause meines Vaters sind
viele Wohnungen, wenn es nicht so wire, hétte ich es
euch gesagt. Nun gehe ich hin, um euch ein Heim zu be-
reiten. Und wenn ich hingegangen bin und euch ein Heim
bereitet habe, so komme ich wieder und will euch zu mir
Illeh??)*len, damit auch ihr dort seiet, wo ich bin* (Jo 14,

Wir verstehen nun jenen Ruf der Urkirche, den uns
Paulus in der aramaischen Form uberliefert hat und in
dem sich das Heimweh der leidgepriften Gotteskinder



250 Eder, Prokop von Templin und der Hexenwahn.

auf Erden nach dem Beisammensein mit dem eingebore-
nen Gottessohn im Hause des Vaters im Himmel so er-
greifend ausspricht: ,Maranathal* (1 Kor 16, 22). Im letz-
ten Satz des Neuen Testamentes steht die Ubersetzung:
»Komm, Herr Jesus!“ Es steht dort auch die Antwort:
»9a, ich komme bald!“ (Offb 22, 20).

Prokop von Templin (7 1680) und seine Stellung
Zum Hexenwahn.

Ein Beitrag zur Geschichte des Hexenwesens.
Von DDr Karl Eder, Linz a. d. D.
(Schlu8.)

4. Prokop und der Hexen- und Zauberglaube seiner Zeit.

Das Leben Prokops fiel in eine Zeit, in der Hexen-
wahn und Hexenprozesse ihren Héhepunkt erreicht hat-
ten. Eine ausgezweigte Theorie vereinigte sich mit einer
Praxis, die Recht und menschlichem Empfinden Hohn
sprach, zu einem schauerlichen circulus vitiosus. Der
., Herenhammer” der Dominikaner Sprenger und Insti-
toris, die Schriften des Trierer Weihbischofes Peter Bins-
feld und der Jesuiten-Theologen Gregor von Valencia
und Martin Delrio und anderer auf katholischer Seite,
die Anschauungen Luthers, von Zwinglianern und Kalvi-
nisten zur Frage auf protestantischer Seite*”) beherrsch-
ten das Feld der Theologie. Der kalvinische Arzt Johan-
nes Weyer, der katholische Weltpriester Kornelius Loos,
die Jesuiten Adam Tanner, Friedrich Spee und andere
kamen im Kampf gegen den Wahn und seine Verfolgung
nur mithsam vorwérts. Die an sich schon harte Reichs-
strafgesetzgebung  (Bambergische Halsgerichtsordnung
1507, Carolina 1532, Sdchsische Kriminalordnung 1572)
wurde im Zuge der Crimen exceptum-Theorie noch ver-
scharft, und die Juristen, an ihrer Spitze der strenge
Lutheraner Benedikt Carpzov, der ,,Vater des deutschen
Kriminalrechtes*,®®) sorgten fiir die hirteste Handhabung
des geltenden Rechtes.

Prokop sah sich daher einer festgefiigten Doktrin
iber Zauberei und Hexenwesen und einer erbarmungs-
losen Hexen- und Zaubererjustiz gegeniiber. Er stand als

*) Nikolaus Paulus, Hexenwahn und HexenprozeS vornehmlich
im 16. Jahrhundert, S. 20 ff., S. 150 ff. und S. 172 ff.

**) Uber ihn Soldan-Heppe-Bauer, Geschichte der Hexenprozesse,
an vielen Stellen, besonders II. Bd., S. 212 ff.



