Premm, Von der Giite. 275

nichts fehle, nur mache das junge Wesen beim Sprechen
das Gegenteil von dem, was zum Lautsprechen [ihre.
Erst ein Nervenarzt war nach einigen Sprechstunden
imstande, das Madel um seine sprachliche Fehlhandlung
herumzubringen. Beim Angstphidnomen der Skrupulésen
sehen wir also ein Geflecht, einen Knauel bunt zusam-
menwirkender Faktoren biologischer, psychologischer,
personaler und extrapersonaler Art. Jud formt erst Seite
185 eine Definition: Skrupulositit ist jene psycho-
pathische Reaktionsweise, die sich durch Selbstkonirolle
und Eigenreflexion, peinliche Genauigkeit und Uber-
gewissenhaftigkeit auszeichnet und zu zwangsmafigem
Verarbeiten und Festhalten ihrer Konflikte neigt.
(Schlug folgt.)

Uon der Gute.

Von Prof. Dr Matthias Premm, Salzburg.

Wenn Paulus von dem Heiland spricht, so denkt er
fast immer an den verklirten, himmlischen Christus. Als
solchen hat er ihn ja bei Damaskus gesehen, wahrend er
ihn in seinem Erdenleben nie gekannt hat. Doch einmal
spricht der Apostel von dem irdischen Christus. Und da
ist es interessant, mit welchen Worten er das Erden-
leben Jesu zusammenfassend charakterisiert: ,,Apparuit
benignitas et humanitas Salvatoris nostri* (Tit 3, ﬁé)
Christus ist die Giite und die Menschenfreundlichkeit. Es
1st das die gleiche Charakteristik, mit der die Apg (10, 38)
Jesu Wandeln auf Erden in das Wort zusammendrangt:
pertransiit benefaciendo. Sollte nun nicht auch der
Priester als anderer Christus gerade diese Tugend der
Giite gegeniiber allen Menschen an sich in besonderer
Weise zum Ausdruck bringen? Nicht zu unrecht hat
man gerade im Hinblick auf die Seelsorge die Giite die
grofite Macht im Priesterleben genannt. Es steht dafur,
dafi wir uns heute einmal die Frage vorlegen: Wie duflert
fich 9die Giite? Welches ist ihr Wesen und ihre Bedeu-
ung?

1. Die Aulierungen der Giite.

Soll eine Tugend nicht gekiinstelt, sondern echt sein,
da_nn muli sie aus unserem Innersten herauswachsen. So
zeigt und bewahrt sich auch die Giite vor allem im Den-
ken, Unsere Gedankenwelt ist wie ein weites Konigreich,
das wir zu beherrschen haben. Wer seine Gedanken

18%



276 Premm, Von der Giite.

meistert, meistert sein ganzes Ich. Der Charakter bildet
sich von innen heraus. Dort liegt die Quelle unserer
Worte und Taten. Der Wert dieser wird von der inneren
Absicht bestimmt. Hier gilt das Heilandswort: ,;Ist dein
Auge rein, so ist dein ganzer Leib hell“. Wir sollten uns,
zumal gelegentlich einer Gewissenserforschung am
Abend und besonders auch anlafilich der Recollectio, be-
wulit sein, daBl unsere Gedanken ein richtigeres Bild von
uns geben, als unser dufleres Tun. Unser dulleres Han-
deln steht so leicht unter dem Einflul der Menschen-
furcht. Die Gedanken aber fithlen sich von der Kon-
trolle durch die Umwelt unabhéngig, sie haben nur Gott
zum Zeugen. Heilig ist darum nur, wer sich sogar seiner
Gedankenwelt nicht zu schimen braucht, dem es viel-
mehr sogar zur Ehre gereichte, lage sein innerstes Den-
ken und Wollen vor den Augen aller hell zu Tage. Dar-
nach miissen wir ernst streben. Ist unser Innerstes in
Ordnung, wird es das AuBere von selbst sein. ,,Sterben
kénnen wir jeden Augenblick, und wenn wir sterben,
sterben wir wie wir sind.” So zeigen unsere Gedanken
besser als unsere Handlungen, was wir beim Tod vor
Gott sein werden.

Was wir jetzt ganz allgemein sagten, gilt von selbst
besonders hinsichtlich unserer giitigen Gedanken. Haben
wir gewohnheitsmaBig tiber andere giitige Gedanken,
dann aulflert sich das von selbst in unserem Reden und
Handeln, sogar dann, wenn uns einmal eine gegenteilige
Leidenschaft erfait. Im folgenden mochte ich eine dop-
pelte Ubung im giitigen Denken besonders hervorheben.
Vor allem wollen wir niemals in Gedanken mit jeman-
dem zanken. Das triibt die Quelle, verbittert das Gemiit,
viel mehr als wirklicher Streit. Suchen wir solche
menschliche Anwandlungen, vor denen auch der Edelste
nicht gesichert ist, gleich vom Anfang an in das Gegen-
teil umzuwandeln, indem wir erst recht gerade die guten
Seiten unserer stillen Gegner aufsuchen und nach ent-
schuldbaren Griunden fiir ihr Verhalten oder fiir das, was
sie uns angetan haben, forschen.

Damit kommen wir zum Zweiten: Wir miissen uns
angewohnen, in unserem Herzen wohlwollend iiber den
Mitmenschen zu urteilen. Es gibt Menschen, dig alles, was
in ihren Gesichtskreis tritt, sofort kritisieren und eine
besondere Neigung zu lieblosem Urteilen haben. Viel
richtiger ist es, das Urteilen ganz Gott zu iiberlassen.
»»Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet, mahnt
der Heiland (Lk 6, 37). Wir sind nicht zu Richtern iiber



Premm, Von der Giite. 297

unsere Mitmenschen bestellt, seien wir lieber strenge
Richter gegen uns selbst. Auch ist es gefahrlich, uber
die Handlungen anderer zu Gericht sitzen zu wollen.
Eine richtige Schatzung hangt ganz von den Motiven ab,
und diese kénnen wir oft unmoéglich wahrnehmen. Die
gleiche duflere Handlung, wie verschieden ist sie je nach
der Verschiedenheit der Absicht zu beurteilen. Wir
brauchen deswegen der Wirklichkeit gegeniiber nicht
blind zu werden. Aber wir werden viel eher das Richtige
treffen und viel eher der Siinde falschen Argwohns ent-
gehen, wenn wir uns grundsatzlich eine wohlwollende
Beurteilung angewohnen. Selbst dann, wenn sicher eine
Stinde des %\ditmenschen vorliegt, wollen wir uns denken:
Wer weill, welch ungliickliche Veranlagung der Mit-
bruder hat? Wie lange%at er vielleicht gegen seine bosen
Neiiungen angekdmpit. Mir ware es in seiner Lage viel-
leicht nicht besser ergangen. Wenn wir selbst in Fehler
fallen, tut uns auch eine wohlwollende Beurteilung wohl.
Freilich setzt das alles voraus, dafl wir demiitig seien, daf}
wir von uns selbst eine geringe Meinung haben. Wer von
sich eine hohe Meinung hat, befindet sich anderen gegen-
iiber sozusagen immer in Defensiv-Stellung als streitbarer
Charakter, der immer fiir seine, wie er glaubt, verletzten
Rechte eintritt. ,,Der Mann voll giitiger Gedanken aber
hat keine Rechte, die er verteidigen, kein Ansehen, das er
vergrofern miifite. Er denkt mit soviel Ehrlichkeit gering
ven sich, daBl er dabei ganz seelenruhig wird”“ (Faber).
Allerdings gedeihen solche Auffassungen nur in himm-
lischer Luft, nur unter dem Sonnenschein der Gnade. Die
Natur allein kann das nicht vollbringen.

Aus giitigem Denken werden von selbst giitige Worte
entspringen. Giite und Ironie schlieBen einander aus.
Wohl ist treffende Ironie ein Zeichen hohen Geistes, aber
doch nur nach der kalten Verstandesseite hin. Wie die
Erfahrung lehrt, wird selbst das gewohnliche Volk durch
standiges Ironisieren seines Seelsorgers abgestoflen; man
merkt sofort heraus: da fehlt es an Giite, er will uns
immer die geistige Uberlegenheit fithlen lassen. Hingegen
kann Gite dem Nachsten wirkliche Fehler vorhalfen,
ohne zu verletzen. Ja, Giite ist schopferisch, sie treibt
durch sich selbst schon zur Besserung des Fehlers an.
Wenn wir also als Vorgesetzte Ausstellungen machen
missen, iiberlegen ‘wir es doch vorher, wie wir es in
Gite tun konnen, und unser Erfolg wird viel grofier sein.
Sodann sollten wir uns darin iiben, anderen gttige Worte
Zu sagen. Wir haben an unserem Mitmenschen viel



on8 Premm, Von der Giite.

Gutes beobachtet, aber es ,,geht uns nicht recht herauf®,
das ihm gegeniiber auch ausdriicklich anzuerkennen.
Vielfach steckt dahinter das Gefithl, dafl wir uns damit
selbst zurickstellen. Aber im Gegenteil, die Wahrheit
darf man immer anerkennen; nie wird man dadurch
etwas verlieren, immer kann man dabei nur gewinnen.
Freilich setzt Giite immer die Selbstlosigkeit voraus. Sie
geht sogar so weit, sich zu bescheiden und sich nicht
aufzuregen, wenn sie sieht, dall andere mehr Erfolg
haben, daB andere mehr beliebt sind, daB andere vor-
gezogen und verwendet werden. Die Giite schweigt, ja
freut sich dariiber, wenn nur das Gute wirklich gesclgjieht.
Ja, auch im Schweigen, im Nichireden zur richtigen Zeit
kénnen wir uns giitig erweisen. Die Giite schweigt iiber
die natirlichen Gebrechen und Fehler anderer, auch
wenn es gerade keine Siinde wire, sie vor anderen aus-
zubreiten. Giite schweigt, wenn andere reden und hort
eifrig und mit Interesse zu. Eine Mutter hort das Kind
immer wieder an, auch wenn es immer wieder um das
leiche fragt. Es kommt jemand mit einem an sich ganz
leinen oder gar blof eingebildeten Leiden zu uns, wih-
rend uns selbst innerlich ein viel groferes Leid drickt,
oder du bist gerade nervds, gereizt und da spricht einer
mit robuster Stimme. In solchen und dhnlichen Féllen,
wie sie im Leben sich tausendfach wvariieren, die Ruhe
zu bewahren und den Mitmenschen in Liebe anzuhoren,
das erfordert groBe Herzensgiite.

Wer wirklich Giite in seinem Herzen tragt, wird
diese Giite von selbst auch zeigen durch giitiges Handeln.
Einen solchen kann und braucht man gar nicht auf ein-
zelne Gelegenheiten dazu hinzuweisen. Wahre Giite han-
delt unreflektiert gitig. Die Selbstlosigkeit ist ihr zur Ge-
wohnheit geworden. Sie findet instinktiv heraus, wo sie
anderen Gutes erweisen und ihnen eine Freude bereiten
kann. Giite wird sich auch nie beim Guten, das sie getan
hat, aufhalten, sonst verliert sie sozusagen die keusche
Anmut. Giite wird von selbst einflieBen in jeden Brief,
den wir schreiben. Er braucht und soll nicht sentimental
geschrieben sein. Aber stets soll der Empfanger heraus-
merken, dall wir es wirklich gut mit ihm meinen, ihm
selbstlos das Beste wiinschen und, soweit es an uns liegt,
auch verwirklichen. Was speziell die Taten des Priesters
betrifft, so zeigt sich seine Giite besonders auch auf der
Kanzel und im Beichtstuhl. Das Volk fiihlt es sofort
heraus, ob in der Predigt wirklich ein giitiges Priester-
herz zu ihm spricht, ein Herz, das nicht sich selbst sucht,



Premm, Von der Giite. 279

sondern einzig das Wohl der Zuhorer. Auf einen solchen
Prediger horen die Leute gern und einem solchen folgen
sie auch lieber. Alles, was wir den Glaubigen zu sagen
haben, sollen wir aus solch iibernatiirlicher Liebe heraus
vorlegen. Miissen wir sie tadeln, so denken wir vorher
an unsere eigenen Fehler und unsere eigene Gebrechlich-
keit. Wir werden es dann in einer Weise tun, die viel
eher von Erfolg gekront ist, als wenn wir scharfe oder
gar zornige Worte gebrauchten. Nicht Zorn, wohl aber
Schmerz soll durch unsere tadelnden Worte hindurch
klingen; der Schmerz eines liebenden Vaters, der alle
seine Kinder heilig und fiir den Himmel gerettet sehen
mochte. Mit Paulus soll der Prediger sagen: ,,Nicht Euch
zu beschamen, schreibe ich das, sondern als meine viel-
geliebten Kinder mahne ich Euch, denn wenn Ihr auch
zehntausend Lehrmeister hattet in Christo, so habt Ihr
doch nicht viele Vater” (1 Kor 4, 15). Ich kenne Priester,
die wahrhaftig nicht rhetorisch predigen, und doch hort
man ihnen gerne zu. Denn, so sagen die Leute, wir mer-
ken und fithlen es heraus, dafl er es wirklich gut mit uns
meint. Wohl noch mehr als auf der Kanzel mufl im
Beichtstuhl die Giite herrschen. Oft schon ist es vorge-
kommen, daB wirklich reuige Siinder durch ungeordnete
Hirte eines Beichtvaters fur lange Zeit vom Beichten
abgeschreckt worden sind. Der hl. Franz v. Sales, selbst
ein herrliches Vorbild echt priesterlicher Giite, schreibt:
»Die Beichtkinder nennen die Beichtvater ,Viter. Darum
mufl ihnen der Priester ein Vaterherz entgegenbringen.
Trotz ithrer Fehler miiit Thr sie mit duflerster Liebe auf-
nehmen, wie der Vater den verlorenen Sohn. Wenn Du
bei einem Siinder siehst, dal er furchtsam und nieder-
geschlagen ist, so richte ihn auf durch Hinweis auf die
hohe Freude, welche die Bufle eines groflen Stinders Gott
bereitet. Erinnere ihn dann, daB, je grofler unser Elend,
desto grofer die daraus hervorgehende Verherrlichung
der gottlichen Barmbherzigkeit ist; daBl der Heiland fiir
jene gebetet hat, die ihn ans Kreuz geschlagen haben . ..
Beichte und BuBie machen den Menschen unendlich
ehrenwerter als ihn die Siinde tadelnswert gemacht hat.

2. Wesen und Bedeutung der Giite.

_ Agere sequitur esse, sagt der Philosoph, d. h. jedes
Ding handelt gemaB seinem Wesen. Daher kénnen wir
das Wesen eines Dinges aus seiner Handlungsweise er-
k_ennen. Da wir nun wissen, wie die Giite handelt, d. h.
sich in Gedanken, Worten und Taten duBert, ergibt sich



280 Premm, Von der Giite.

daraus ganz von selbst ihr Wesen. W. Faber trifft den
Nagel auf den Kopf, wenn er die Giite also beschreibt:
,,Giite ist das Uberstromen des eigenen Ich auf andere.
Wir setzen andere an die Stelle unseres Ich. Wir ver-
fahren mit ihnen so, wie wir selbst behandelt zu werden
wiinschen. Wir wechseln den Platz mit ihnen. Das eigene
Ich ist zeitweise ein fremdes und andere sind das eigene
Ich.” Vielleicht konnten wir kurz so definieren: Giite ist
selbstlose Ndchstenliebe, ist hochherzige Hingabe an den
Dienst der anderen, ist ein Uberstromen des eigenen
Guten auf die Mitmenschen. So hat die Giite ihr hoch-
stes Vorbild in der Schépfungstat Gottes. Warum wollte
Gott nicht allein bleiben, sondern Geschopfe neben sich
haben? Was ist der Zweck seiner Schopfung? Reinste
Giite. Gott wollte, dafi es auller ihm auch Wesen geben
sollte, die an seinem eigenen Glick teilnehmen. ,,Bonum
est diffusivum sui®, gilt hier in hochstem Mafe. Was gut
ist und sich gliicklich fahlt, will andere daran teilnehmen
lassen. In Gott gibt es kein Bedirfnis, keine Leere, die
erst ausgefiillt werden miufite. Gott ist in sich selbst und
fiir sich allein ganz selig. ,,0 beata Trinitas* lehrt uns die
Kirche mit Recht beten. Durch die Schopfung wird
keineswegs Gottes inneres Gliick vermehrt. Gott schuf
nicht, weil er irgend einen Nutzen von den Geschépfen
hatte. Was an uns ist, stammt ganz von Gott und ist in
Gott in einem viel hoheren Sinne vorhanden. Bonorum
meorum non eges (Ps 15, 2), miissen wir demitig zu
Gott sagen. Und wenn wir Gottes Willen vollziehen, ver-
mehren wir damit wohl seine dufiere Ehre, aber nicht
sein inneres Gliick. Aber anderseits kénnen auch unsere
Siinden Gottes Gliick nicht storen. Ausdriicklich heifit es
bei Job 35, 6 f.: ,,Tust Du Siinde, was tust Du Gott damit
an? Sind es noch so viele Deiner Frevel, wie solltest Du
ihm damit schaden? Bist Du gerecht, was kannst Du da-
mit geben? Was empfangt er dadurch aus Deiner Hand?"
So ist Giite der einzige Beweggrund der Schépfungstat.
Deus non creavit ad bonum aliquod obtinendum, sed ad
bonitatem suam diffundendam. Speziell die geistigen
‘Wesen, Engel und Menschen, schuf er, damit sie sich,
durch ein eigenes Wunder iiber die Natur hinausgehoben,
unmittelbar mit Gottes Wesenheit vereinigen und an
seinem inneren Glick teilnehmen durch die ganze Ewif-
keit. Das ist die unendliche Giite Gottes, die sich auf alle
Wesen erstreckt und alle liebt. ,,Diligis omnia quae sunf,
et nihil odisti eorum, quae fecisti” (Sap 11, 25). So sollen
auch wir nichts hassen, sondern allem, was uns umgibt,



Premm, Von der Giite. 281

mit giitigem Wohlwollen gegeniiber treten und so in
unserer Weise Gottes schopferische Giite nachahmen. Je
vornehmer, je Gott ahnlicher eine Seele ist, desto mehr
Gitte verstromt sie. Die vollkommene, abgeklarte Giite. ist
wohl das hochste, was der Mensch erreichen kann.

Und wie herrlich sind die Wirkungen giitigen Den-
kens, giitigen Redens, gitigen Handelns! Die Giite macht
sich selbst und andere gliicklich. Die Giite weckt im
Mitmenschen die guten, oft aber jahrelan% schlummern-
den, ja verschutteten Anlagen. In meiner Heimat scheint
die Sonne ob der Enge des Tales durch volle zwei Monate
nicht zu den Hausern des Dorfleins herab. Wenn dann
um Sebastiani herum voriibergehend der erste Strahl ins
Tal herab leuchtet, da atmen die Bewohner begliickt auf
und werden mit neuer Lebensfreude und neuem Lebens-
mut erfillt. Wie viele niedergebeugte, mit sich, der Welt
und Gott zerfallene Gemiiter sind durch den Sonnen-
strahl eines selbstlos giitigen Wortes wieder aufgetaut
und haben wieder zu ihrem eigenen besseren Ich und zu
Gott zuriickgefunden. Giite ist schopferisch. Wieviele
Seelen zerbrechen an den Mithsalen dieses Lebens, sinken
mehr und mehr in sich zusammen. Dann bedarf es oft
nicht einmal einer gitigen Tat, nicht einmal eines freund-
lichen Wortes, oft gentigt schon der blofie warme Ton
der Stimme, ja der giitige Blick, um dem armen leiden-
den Gemiit Mitgefithl zu bezeugen und wieder alles in
Ordnung zu bringen. Und wie kostbar sind die Friichte
der Giite fir den Giitigen selbst! Durch Ubung der Giite
werden wir immer mehr von der angeborenen, oft so
unedlen Selbstliebe frei. Wie verschonern wir uns durch
Gitte gegenitber den Mitmenschen den Himmel, da doch
der Heiland auch schon das geringste Gute, das wir dem
Mithruder erweisen, als ihm selbst erwiesen ansieht. Der
gitige Mensch besitzt in voller Ruhe seine eigenen Krafte
und Neigungen, ist in sich selbst geeint. Dadurch besitzt
er eine eigene Kraft iber sich selbst und itber andere.
Und was den Giitigen am meisten begliickt, ist die Beob-
achtung, daf er durch seine Giite andere gliicklich macht
fir Zeit und Ewigkeit. :



