304 Pastoralfille.

einer anderen Genossenschaft konnten sie zu ihrem Ziele kommen.
Der Ubertritt in eine solche ist nach can. 632 nicht ohne weiteres
méglich, konnte es aber mit Erlaubnis des Apostolischen Stuhles
werden. Die Schwestern wiirden aber doch nicht zu ihrem Ziele
kemmen. Sie miiBiten bei der Bitte um Aufnahme in die andere
Genossenschaft den wahren Grund ihres Wunsches nach dem
Ubertritt offen bekanntgeben, und die bisherige Oberin wire eben-
falls verpflichtet, genaue Auskunft iiber sie zu geben (can. 544,
§ 5). Eine solche Beschriankung ibres Verfiigungsrechtes iiber sie
kénnte jedoch die neue Genossenschaft ebensowenig iibernehmen
wie die bisherige. Also ist ihnen gerade durch ihr ungestiimes ein-
seitiges Verlangen nach den Missionen die Aussicht auf die Auf-
nahme in eine Kongregation benommen. Glauben sie sich also ge-
tiuscht zu haben und in ihrem jetzigen Lebensverhiltnis nicht
bleiben zu koénnen, so bliebe ihnen nur die Dispens von den Ge-
liibden und der Austritt iibrig. Damit wiirde freilich ihr so heif
erstrebtes Ziel ganzlich unerreichbar werden. Den guten Schwe-
stern ist demnach nur dringend anzuraten, sich im Vertrauen auf
die gottliche Vorsehung in Geduld zu fassen, dem Gehorsam zu
unterwerfen und zu hoffen, daB doch eine Zeit kommen werde,
wo die Vorgeseizten ibrem ihnen doch nicht unbekannten sehn-
lichsten Verlangen entsprechen kénnen.

Der Vollstindigkeit halber moge noch Folgendes hinzugefiigt
werden: Falls, wie es leicht geschehen kann, eine solche einseitige
Finstellung von Ordensleuten zu Widerspenstigkeiten und Unge-
horsam fiihren sollte, wire ein offenbarer ,Defectus spiritus
religiosi, qui aliis scandalo sit* (can. 647, § 2, 2) eingetreten, und
dies wiirde der Genossenschaft, bezw. deren obersten Vorgesetzien
das Recht geben, die betreffenden Personen zu entlassen, u. zw.
wihrend der Dauer der zeitlichen Geliibde gem#B can. 647, nach
der ewigen ProfeB in Gemifheit des can. 651.

Wien. P. Dr Franz Pfikryl C. Ss. R.

(Abusus matrimonii.) In einer religits gemischten Ehe
gebraucht der protestantische Mann regelméBig beim ehe-
lichen Verkehr kiinstliche Schutzmittel. Der Mann ist der
Auffassung, das sei erlaubt und darum auch fiir die Frau
sittlich einwandfrei. Seine Frau ist anderer Auffassung. Weil
sie anfangs die eheliche Pflicht als unerlaubt verweigern
wollte, war der Mann furchtbar aufgebracht. Sie fiirchtete gewalt-
sames Vorgehen und hat deshalb nicht mehr den Mut zur Wei-
gerung und zum duBeren Widerstand aufgebracht. Gleichwohl hat
sie nach wie vor innerlich nicht zugestimmt. Sie ging auch soweit,
dem Mann die kiinstlichen Mittel zu verbrennen, um dadurch den
erlaubten Verkehr zu veranlassen. Auf der anderen Seite trostete
sie sich etwas damit, dafl der Mann ja guten Glaubens sei; darum



Ziermann, Abusus matrimonii. 305

liige fiir sie wohl keine Siinde vor. In der Beichte verlangte der
Priester aber das Versprechen, sich physisch gegen diesen MiB-
brauch zu wehren. Als sie sich dazu nicht entschlieBen konnte,
verweigerte er ihr die Lossprechung. Sie versuchte es nach einiger
Zeit noch einmal und ging wieder unverrichteter Dinge heim.
Dann ging sie zu einem anderen Priester, der ihr, entriistet iiber
das Verhalten des andern, die Lossprechung erteilte. Ganz be-
ruhigt ist er doch nicht und fragt, ob sein Vorgehen richtig
gewesen sei.

Zwei Grundsitze sind bei der sittlichen Beurteilung jeder
menschlichen Handlung notwendig zu beachten. Der erste Grund-
satz lautet: Soweit ist eine menschliche Handlung sittlich gut, als
sie sich inhaltlich einfiigt in die gottgegebene Wirklichkeit, d. h.
als sie in ihrem Geist und Gehalt die Zielstrebigkeit der Anlage,
die durch ihr Wesen festgelegt und darin erkennbar ist, unver-
filscht weiterfiihrt. Damit erfiillt der Mensch Gottes Willen, der
sich in der Natur der Dinge kundgibt. In diesen Fillen handelt es
sich um den naturgeméBen und damit gottgewollten Gebrauch
der Anlagen.

Der zweite Grundsaiz heiBt: Nur was der Mensch aktiv tut
und wirkt, was auf Grund einer freien Willensentscheidung wirk-
ursichlich von ihm ausgeht, ist sittliche Tat. Alles andere, was
ohne freien Einfluf vom Willen her in ihm oder an ihm ge-
schieht oder vorgeht, fallt nicht mehr in das Gebiet des Sitt-
lichen und ist darum auBerethisches Geschehen, ist héchstens
noch ein actus hominis, aber nicht mehr humanus.

1. Es liegt auf der Hand, daB der Mifbrauch der Ehe in der
angegebenen Form innerlich schlecht und darum gegen Goties
Gebot ist. Die menschliche Handlung verliuft bewuft und gewollt
nicht in der der Anlage immanenten Richtung. Sie ist ein Wider-
spruch zu der von Gott geschaffenen Wirklichkeit. Weil Gott es
ist. der diese Fihigkeit geschaffen und ihr in seiner Schépfer-
weisheit die Richtung auf das Kind gegeben hat, deswegen lehnt .
sich im EhemiBbrauch durch die aktiv herbeigefithrte Unmaog-
lichkeit der Zeugung der Mensch gegen Gott auf und dringt sich
gewaltsam in Gottes Wirken ein. Er triigt einen Widerspruch in
sie hinein, indem er in bewuBter Titigkeit den von Gott gewollten
Plan vereitelt, gegen Gottes Willen handelt. Die Enzyklika ,,Casti
connubii“ sagt darum feierlich: ,.Die katholische Kirche erhebt

- zum Zeichen ihrer géttlichen Sendung . . . durch Unsern
Mund laut ibhre Stimme und verkiindet von neuem: Jeder Mi8-
brauch der Ehe, hei dessen Vollzug der Akt durch die Willkiir
der Menschen seiner natiirlichen Kraft zur Weckung neuen Lebens
beraubt wird, verstoBt gegen das Gesetz Gottes und der Natur:
und die solches tun, beflecken ihr Gewissen mit schwerer Schuld*
(Herdersche Ausgabe, Nr. 57). Kurz vorher hat der Heilige Vater

»Theol.-prakt. Quartalschrift. I1. 1930, ‘ 20



306 » - Pastoralfalle.

die Stellungnahme der Kirche mit den Worten begriindet:. , Aber
es gibt keinen auch noch so schwerwiegenden Grund, der etwas
innerlich Naturwidriges zu etwas Naturgemiflem und sittlich
Gutem machen koénnte. Da nun aber der eheliche Akt seiner
Natur nach zur Weckung neuen Lebens bestimmt ist, so handeln
jene, die ihn bei seiner -Titigkeit absichtlich seiner natiirlichen
Kraft berauben, naturwidrig und tun etwas Schimpfliches und
innerlich Unsittliches (Nr. 55).

Aktiv konnen darum weder Mann noch Frau ohne schwere
Schuld den Beischlaf mit kiinstlicher Empféngnisverhiitung voll-
ziehen. Insofern hat der erste Beichtvater sicher richtig gesehen,
als er den Mifbrauch mit kiinstlichen Mitteln fiir schlimmer hielt
als den einfachen Eheonanismus. Empfangnisverhiitung mit kiinst-
lichen Mitteln ist von Anfang an schlecht, wihrend der einfache
Onanismus so lange gut ist, bis der Akt zweckwidrig abgebrochen
wird. Dadurch mufi in den beiden Fillen selbstverstidndlich eine
Teilnahme der Frau sittlich verschieden zu beurteilen sein.

2. Die Frage ist nun, wie sich eine Frau verhalten muf, die
mit dem siindhaften Vorgehen des Mannes nicht einverstanden ist.

a) Der innere Willensakt und die duBere siindhafte Tat bil-
den eine wesentliche Einheit. Der heilige Thomas driickt das in
der Form aus, der Wille sei das elementum formale und der
duBere Akt das elementum materiale (I—II, q. 18, a. 6). Daraus
folgt aber, die Unsittlichkeit des Willens sei auch wesentlich im
duBeren Tun. Deswegen kann eine aktive Teilnahme der Frau,
die von ihrer Willenszustimmung ausgeht oder begleitet ist, nie
und nimmer in Frage kommen. Ebensowenig wére nach der Ent-
scheidung des Heiligen Offiziums vom 19. April 1853 ein reines
passives Geschehenlassen mit innerer Willensabkehr erlaubt. Die
Frau darf weder darum bitten, noch irgendwie von ihrer Seite
aktiv daran teilnehmen, noch einfach stillschweigend den Mann
zulassen, Es dndert nichts daran, wenn der Mann wirklich einmal
fiir eine Zeitlang sein Vorgehen fiir richtig und sittlich einwand-
frei hielte. Der AuBere Akt ist und bleibt innerlich schlecht, auch
wenn der Mann meint, er sei gut. Die Frau darf unter keinen
Umstéinden willentlich daran teilnehmen.

b) Unter welchen Umstinden darf nun die Frau den Mann
zulassen? Der einzig mogliche Weg ist angedeutet durch die bei-
den romischen Entscheidungen des Heiligen Offiziums vom
19. April 1853 und der Pénitentiarie vom 3. Juni 1919. Danach
kommt einzig und allein eine erzwungene Teilnahme in Frage.
Nach der Entscheidung des Heiligen Offiziums geniigt nicht ein
rein passives Verhalten. Die Entscheidung der Pénitentiarie ver-
langt einen positiven Widerstand, und zwar nach Art einer Jung-
frau, die sich gegen eine Vergewaltigung wehrt. Praktisch be-
stéitigen die heiden Entscheidungen die Grundsiitze, die die Moral-



Ziermann, Abusus matrimonii. 307

thicologie im Traktat iiber die Verminderung der Verantwortlich-
keit durch Zwang und Furcht aufstellt. Nach diesen Grundsitzen
wire die Teilnahme an einer #uBeren wesentlich schlechten
Handlung dann sittlich nicht mehr zurechenbar, wenn sie durch
physische Gewalt erzwungen wiirde. Z. B.: Jemand wird ins
Wasser geworfen und eririnkt. Er hat sich auch dagegen ge-
wehrt, ist aber vom Gegner iiberwiltigt worden. Der Tod ist
vollkommen unwillentlich (ist ein involuntarium), so daB der Be-
treffende selbst iiberhaupt keine Verantwortung tragt. — Es ist
aber auch denkbar, daB der Betreffende sich nicht gegen den
Angreifer gewehrt und sich einfachhin ergeben hiitte. Was dann?
Hat er sich nicht gewehrt, weil er es der Ubermacht gegeniiber
fiir vollstindig zwecklos hielt, dann ist der Tod ein reines Mit-
sich-geschehen-lassen (ein permissum), fiir das er ebenfalls keine
Verantwortung tragt. Die Salmantizenser unterscheiden némlich
beim Widerstand zwei Méglichkeiten: eine resistentia positiva
actualis und eine resistentia positiva virtualis. Die" resistentia
positiva actualis war im ersten Falle vorhanden, in dem der Be-
treffende iiberwiltigt wurde. Die resistentia positiva virtualis lag
im zweiten Falle vor. Sie besagt den Willen zur Gegenwehr, wenn
es Zweck hitte. Der Betreffende hat die innere Bereitschaft dazu.
So weicht er praktisch auch hier blof der Gewalt (Curs. theol.
t. 5, Quaest. 6, Disp. 5, Dub. 1). — Es kann aber auch sein, daB
er sich nicht wehrt, obschon sein Wehren den Tod verhindert
hiitte. Hier lige also ein rein passives Verhalten im eigentlichen
Sinne des Wortes vor, von dem das Heilige Offizium redet. In einem
solchen Falle ist der Betreffende soweit verantwortlich fiir den
Tod, als er es an dem nétigen Widerstand hat fehlen lassen; hier
lige ein voluntarium indirectum vor, d. h. die siindhafte Folge
einer schuldbaren Unterlassung.

Wie wiirden nun die Grundsdtze, auf unseren Fall ange-
wendet, lauten? Der extremste Fall wire der: Eine Frau, die trotz
ibres physischen Widerstandes vom Mann itberwiltigt wird, ist
vollstindig ohne Schuld, wenn sie nur an dem inneren Wider-
streben festhélt. IThre Teilnahme ist ganz und gar erzwungen und
d:aher unwillentlich, Was sie tut, gehért nicht mehr in das Ge-
biet des Sittlichen. — Leistet sie aber keinen Widerstand, weil:
er zwecklos ist, dann ist ihre Teilnahme auch noch ein erzwun-
genes An-sich-geschehen-lassen (ein permissum). -— Wehrt sie
§ICh aber nicht, obschon ihr Widerstand Zweck hitte, dann ist
'.hre Teilnahime soweit schuldbar, als der notwendige Widerstand
fehlt. Denn soweit stimmt sie im Innern tatsichlich der Verge-
waltigung zu (I—II, q. 6, a. 4 und 5).

Diese Grundsitze hatte der erste Beichtvater wohl im Auge
und hat dann bei der Frau das zuletzt angegebene Verhalten ent-
deckt. Weil sich die Frau nicht zum physischen Widerstand ent-

20*



- 308 - Pastoralfiille.

schlieBen konnte und wollte, hat er ihr die Lossprechung ver-
weigert. Damit ist der Beichtvater aber wohl kaum dem ganzen
Sachverhalt gerecht geworden. Denn in unserem Fall handelt es
sich tatsiichlich bei der Frau um eine resistentia positiva virtualis,
also um ein zulassendes An-sich-geschehen-lassen, fiir das die
Frau keine Veraniwortung mehr trigt. Auf keinen Fall handelt
es sich hier noch-um eine schwere Siinde. Dazu kommt noch,
daB man neben der Verminderung der Verantwortlichkeit durch
physischen Zwang auch noch denken mufi an die, wenn auch
wesentlich anders geartete, Schuldverminderung durch mora-
lischen Zwang, durch Furcht auf Grund von Drohungen, Schi-
kanen, Uberredung, drohende Zerriittung des Familienlebens, die
in verschiedener Stirke auftreten konnen. Diese Moglichkeit wird
auch noch von den beiden rémischen Entscheidungen offen ge-
lassen. Denn einerseits wird positiver Widerstand verlangt. Es ist
nicht gesagt, daf er notwendig physisch sein muB. Auf der andern
Seite darf das Benehmen der Frau nicht rein passiv sein.

Bei Handlungen, die aus Angst und Furcht gesetzt werden,
ist an eine doppelte Méglichkeit zu denken. Denn Furcht und
Furcht sind nicht gleich. Einmal kann eine Handlung aus dem
Affekt der Furcht heraus gesetzt werden. In dem Falle handelt es
sich um den timor, den der heilige Thomas (I—II, q. 41—44)
behandelt. Dieser Furchtaffekt stort seiner Natur nach die ruhige
Uberlegung und Abwigung der Motive. Wird er starker, dann
lihmt er den Willen, verwirrt den Geist und beeintrichtigt in dem
MaBe auch die Freiheit der Willensentscheidung und damit die
Verantwortlichkeit. Verliert nun der Mensch soweit die ruhige
Uberlegung, daB er nicht mehr weil, was er tut, und wird er
infolgedessen so gelihmt, daf er sich widerstandslos ergibt, dann
ist die Handlung imoralisch nicht mehr zurechenbar. Sie ist kein
normales menschliches Handeln mehr. In unserem Fall kann die
Frau durch das ungerechte Aufgebrachtsein des Mannes tatsich-
lich mehr oder weniger gelihmt und verwirrt gewesen sein, so
daB die Freiheit der Entscheidung herabgesetzt worden ist. Es
wire dann gar nicht ausgeschlossen, daB keine schwere Schuld
mehr vorgelegen hiitte, schon aus diesem Grunde, unabhéngig vom
physischen Zwang. Miinker macht ausdriicklich darauf aufmerk-
sam, daBl man unbedingt die ganze Personlichkeit und nament-
lich ihre BeeinfluBbarkeit und Empfindsamkeit beriicksichtigen
mufl (Die psychologischen Grundlagen der katholischen Sitten-
lehre, S. 76 ff.). Das Gesagte gilt nun in erster Linie vom aktiven
willentlichen Handeln, um so mehr aber vom reinen Geschehen-
lassen, wie es in unserem Falle zutrifft. Deswegen lige hier kein
rein passives Verhalten, sondern wirklich ein moralisch erzwun-
genes Zulassen vor im Sinne der romischen Entscheidung.

Daneben besteht noch eine zweite Moglichkeit. Der Mensch



Ziermann, Abusus matrimonii.  ° 309

handelt aus Furcht im Sinne von metus. Metus ist die Voraus-
sicht eines kommenden Ubels, das beim Handeln mit beriick-
sichtigt werden muB. Darum wirkt Furcht in diesem Sinne zu-
niichst nur richtunggebend fiir mein Handeln, von der objek-
tiven Seite her gesehen. Man entschlieBt sich auf Grund von
Furcht tatsichlich zu etwas, was man eigentlich gar nicht will
und unter anderen Umstinden auch gar nicht tite. Z. B.: Diebe
brechen in mein Haus ein und verlangen mit vorgehaltenem Re-
volver das Bargeld, das man ihnen auch ohne Widerrede gibt. —
Mit dieser Furcht braucht nicht notwendig eine Erregung ver-
bunden zu sein, die die ruhige Klarheit des Geistes stort. Diese
Furcht ist zwar auch gefithlsbetont, ist aber noch weit von einem
Affekt entfernt. Darum ist ein Mensch in der Lage gewdohnlich
frei von innerer Notigung, denn die Motive zwingen keineswegs
den Menschen zu dem von fremder Seite gewollten Handeln.
Darum ist der Mensch fiir das, was er so tut, im wesentlichen
verantwortlich, wenn die Verantwortung auch etwas geschwiicht
ist. Die Handlung geht aktiv mit ruhiger Uberlegung vom freien,
wenn auch etwas gehemmten Willensentschluff aus. Hier handelt
es sich immer noch um ein aktives, verantwortliches Handeln.
Anders liegt die Sache aber, wenn, wie es in unserm F alle zutrifft,
die Frau sich nicht aktiv beteiligt, sondern rein zulassend, weil sie
es aus wirklich schwerer Furcht vor dem Zorn, der Gewalttitig-
keit, Untreue des Mannes nicht wagt, sich zu widersetzen. Dann
liegt auch wieder kein rein passives Verhalten mehr vor, wie es
das Heilige Offizium in seiner Entscheidung im Auge hat, son-
dern wirklich das moralischem Zwang weichende zulassende An-
sich-geschehen-lassen.

Der erste Beichtvater hat darum zu voreilig und einseitig
gehandelt, Das Benehmen der Frau war sicher frei von schwerer
Schuld. Man sieht an ihrem Benehmen die richtige und ehrliche
Gesinnung. Der Mann kennt ebenfalls die innere ablehnende
Einstellung der Frau und merkt jedes Mal, wie die Frau durch
seine Forderung schwer betroffen ist und nur der physischen
und moralischen Gewalt weicht. An gelegentlichen Mahnungen
lift sie es auch nicht fehlen und hat sogar die Schutzmiitel ver-
brannt. Sie hat iiberdies die innere Bereitschaft, sich in aller
Form zur Wehr zu setzen, sobald es verniinftigerweise geschehen
kann. Es muB doch alles in mensechlichen Formen bleiben. Des-
halb konnte der zweite Beichtvater ruhigen Gewissens die Los-
sprechung geben und kann es weiter in dhnlichen Fillen tun, in
d‘eneu das Mitwirken der Frau beim Beischlaf mit kiinstlicher
%mefiingnisverhiitung ein durch physischen oder moralischen
Zwang veranlaBtes An-sich-geschehen-lassen bei innerer Willens-
abkehr ist.

Hennef 11/Sieg. P. Dr Bernhard Ziermann C. Ss. R.



