310 © ¢« - Mitteilungen.

Mitteillungen.

An dieser Stelle werden u. a. Anfragen an die Schriftleitung erledigt, die
allgemeines Interesse beanspruchen kénnen; sie sind durch ein Stern-
Ho chen (*) gekennzeichnet.

| (Lebendige Theologie.) Ist die bisher in der Ausbildung un-
serer Theologen angewandte Methode geeignet, den Priester und
Seelsorger heranzuziehen, den unsere Zeit braucht? Ist der junge
Priester, der das Seminar verliBt, befihigt, das katholische Glau-
bensgut den Menschen unserer Tage wirksam zu kiinden, oder
schleppt er groBe Mengen von totem Wissen mit sich, von Wis-
sen, das weder ihm noch den Seelen irgendwie zu dienen vermag,
jo, das vielleicht Hemmungen und Hindernisse aufrichtet, den
Weg zum Herzen der Gliubigen zu finden?

Solche Fragen werden heute gestellt und sehr ernst genom-
men. Dafiir zeugen die zablreichen Vorschlige, die sich um die
Lésung des Problems mithen. Denn darin sind alle einig, daf,
wenn je eine Zeit, so die unsrige Priester und Seelsorger ver-
langt, die aus der Fiille katholischen Glaubensgutes so zu spen-
den vermogen, daBl der Mensch unserer Tage tief innerlich ge-
packt und ergriffen wird. Gewil wirkt in den Seelen vor allem
Gottes Heiliger Geist, aber er bedient sich fiir gewéhnlich mensch-
licher Werkzeuge und je besser diese zugeriistet sind, um so
reicher und dauernder ist die aufgehende Frucht.

Zu diesen Fragen, die alle angehen, die sich fiir die Ausbil-
dung unseres Theologennachwuchses verantwortlich fiihlen, sollen
hier nur vom Standpunkt hochschulpiidagogischer Grundsitze
einige Bemerkungen gemacht werden, die vielleicht geeignet
sind; das Problem von einer Seite zu beleuchten, die sonst leicht
iibersehen oder doch unterbewertet wird.

Sinn und Ziel allen Unterrichts, der diesen Namen in Wahr-
heit verdient, ist die Vermittlung von lebendigem, verfiigbarem
Wissen. Was ist damit gemeint? Es gibt ohne Zweifel ein tofes
Wissen, und zwar mehrfacher Art. Bei vielen wird das Wissen
nur in die fuBerlichen Schichten des menschlichen Seins auf-
genommen, also etwa in den Kammern des Gedichtnisses ver-
staut oder allenfalls noch mit kaltem, zergliederndem Intellekt
zerspalten. Es dringt nicht in den Kern menschlicher Personlich-
keif ein, an jene Stelle, wo der ganze Mensch geistig wach wird,
wo er unter Anspannung aller seiner Kriifte um die Bewiltigung
der aufgeworfenen Fragen ringt und nicht eher zur Ruhe kommt,
bis in einem wahrhaft ,fruchtbaren Moment* die Losung auf-
leuchtet, begierig umfaBt und zum festen, verwendungsbereiten
Besitz wird. In anderer: Weise kann das Wissen tot sein, wenn
es um Wahrheiten geht, die weder der geistigen Erfassung und
Durchdringung einer Frage als Hilfe dienen, noch im Aufbau des



Mitteilungen. 311

wissenschaftlichen Systems einen bedeutsamen Platz haben, noch
Verwertung im Leben zu finden vermdégen.

Es leuchtet ein, daB auch das Studium der Theologie und
dieses vor allem auf solch totes Wissen keinerlei Gewicht legen
darf. Dafiir ist die Zeit zu kostbar und die Not der Seelen zu
groB. Aber es wdre ein verhdngnisvoller Irrtum, wollte man den
Nachdruck der Ausbildung auf die aktuelle Verwendbarkeit im
scelsorglichen Tagesgeschehen legen. Denn einmal sind die Lagen,
in die der Priester kommt und die nur mit dem Einsatz tiefen
und umfassenden theologischen Wissens gemeistert werden kon-
nen, so mannigfaltig, daB oft sehr schwer vorauszusehen ist,
was verwertbar ist und was nicht. Der Seelsorger aber sollte fiir
moglichst viele Fialle geriistet sein; denn wer weiBl, ob die Gna-
denstunde, die hier und jetzt schligt, je wiederkehrt, wenn sie
nun ungeniitzt bliebe. Dann aber dndern sich im Laufe eines
Priesterlebens die Probleme, die man aktuell nennt, oft so sehr,
dafBl der Seelsorger in reiferen Jahren seinen Lehrern mit Recht
Vorwiirfe machte, wenn sie so stark nur fiir den gegenwirtigen
Augenblick besorgt wiren. Damit soll natiirlich keineswegs ge-
sagt sein, daB man theologische Probleme, die anerkannter-
mafen einer vergangenen Geisteslage angehdren, heute noch mit
der Ausfiihrlichkeit behandeln miisse wie zu der Zeit, da sie
brennend waren. Aber man sollte sich auch hier nicht tiuschen.
Im Laufe der Dogmengeschichte sind mancherlei Fragen, die
man fiir tiberholt und tot gehalten hatte, wieder aufgetaucht,
wenn sie auch vielleicht ein veridndertes Gewand trugen. Es han-
delt sich eben oft genug um Grundfragen des menschlichen Da-
seins, die bald von dieser, bald von jener Sicht aus gestellt wer-
den und Losung erheischen. Oft aber ist nichts so geeignet, ein
Problem in seinem iiberzeitlichen Kern griindlich zu studieren,
wie die Beschiiftigung mit jener einfachen Form, in der die
Frage zum ersten Male auftauchte, oder auch mit jener tiefen,
eindringenden Klirungsarbeit, die die besten Krifte in die Arena
der geistigen Auseinandersetzung rief.

Es wire daher ein nicht zu verantwortender Schaden, wenn
das Studium der Theologie dadurch entartete, daB es einem ver-
kehrten Pragmatismus oder einem, wenn auch verfeinerten,
Utilitarismus Zugestindnisse machte. Bei aller Anerkennung des
Grundsatzes, daB das Studium der Theologie im guten Sinne
zeitgemiB sein muB, diirfte hier der Kern des uns beschiftigen-
den Problems, was lebendige Theologie ist, kaum zu suchen sein.
Wirklich verfiigbar wird nur jene Erkenntnis, die im Studle-
renden lebendiger Eigenbesitz geworden ist.

Wie ist das zu erreichen? Nichts wdre verfehlter, als das
Schwergewicht theologischen Studiums von der Wahrheitserkennt-
nis auf die Werterschliefung zu verlegen oder, anders gesagt, die



312 Mitteilungen.

Theologie anstatt unter der Riicksicht des ,,Verum' nur oder
vornehmlich unter der Sicht des ,,Bonum® zu betreiben. Das wiirde
bedeuten, daff man auf eine solide, verstandesmiBige Durchdrin-
gung der Glaubenswahrheiten kein wesentliches Gewicht mehr
legte. Die Vorlesungen der Theologie wiirden mehr oder weniger
Erbauungsstunden oder dogmatische Predigten oder Anleitungen
zum Predigen etwa im Sinne einer materiellen Homiletik. Gerade
gegeniiber der irrationalistischen Verschwommenheit unserer Zeii
bedarf der Theologe, der in ihr wirken will, einer ganz klaren
Einsicht, die scharf zwischen wahrem und falschem, zwischen
echtem und Scheingut zu scheiden vermag. Er wird in der leben-
digen Auseinandersetzung versagen miissen, wenn er nicht genau
und bestimmt weiB, was katholische Lehre ist, und wenn er nicht
in intensivster, miihevoller Arbeit den Wahrheits- und Sinngehalt
der Glaubenslehre zu durchdringen gesucht hat. Nur einem sol-
chen ,labor improbus®, der den Schwierigkeiten nicht feige aus-
weicht, der sich, wenn noétig, auch durch ein Begriffsdickicht
durchzuhauen vermag, wird das Glaubensgut so verfiighar werden,
daf es seelsorglich zum Einsatz kommen kann.

Ein solches ernsthaftes Ringen wird auch der sicherste und
oft sogar der einzige erfolgversprechende Weg sein, den Wert-
gehalt der Dogmen wirklich zu erschlieBen. Dazu ist allerdings
notwendig, daB man nicht auf halbem Wege stehen bleibt, nicht
aus Tragheit und aus Mangel an Interesse aufhért zu suchen,
bevor die Bewiltigung der Fragen gelungen ist. Nirgendwo ist
das bloBe ,iurare in verba magistri“ so bedenklich wie gerade
hier. Nur was der Theologe selbst in echt kritischer, um die
Wahrheit bemiihter Haltung durchdacht hat, erschlieBt sich ihm
in seiner strahlenden Klarheit, iiberwiltigenden Schénheit und
erhebenden Wertfiille. Je tiefer er in echter Spekulation gribt,
um so mehr ersteht vor dem staunenden Blick die Herrlichkeit
gottlicher Wahrheit, um so mehr leuchten die Zusammenhinge
auf und um so stirker wird der Studierende von den unaus-
sprechlichen Reichtiimern der Frohbotschaft Gottes ergriffen.
Ganz von selbst dringt sich bei solchem theologischen Studium
die Frage auf: welche Haltung muB ich personlich solcher gott-
lichen oder gottgeschaffenen Wirklichkeit gegeniiber einnehmen?
Das Studium miindet ganz natiirlich und von selbst in das Beten,
und damit erst wird das Herz warm und der ganze Mensch er-
griffen. Wovon aber das Herz voll ist, davon lduft der Mund
iiber. Alles dringt dazu, den eigenen Reichtum, der zum tiefen
Erlebnis wurde, nun auch den Seelen zu vermitteln.

Aber wie gelingt es, die jungen Theologen an eine solche
ausdauernde, oft durch scheinbare Wiisteneien fithrende und oft
im Augenblicke wenig erfreuende Arbeit zu bringen? GewiB kann



Mitteilungen. : 313

man sie auf die Bedeutung solcher Fragen aufmerksam machen,
kann an ihre apostolische Einstellung appellieren, ihnen die
besten natiirlichen und iibernatiirlichen Motive an die Hand
geben. Nichts von alledem soll man unterlassen! Aber es ist nicht
das Entscheidende. Der geistige Mensch wird erst wach, seine in
ihm schlummernde Spontaneitiit tritt erst in Tatigkeit, wenn er
auf eine von ihm selbst als wertvoll bejahte Fragestellung stoBt.
Je starker ihn diese packt, nicht weil sie der Lehrer als wertvoll
hingestellt hat, sondern weil ihm wenigstens im Laufe seiner
harten Arbeit die Bedeutung des Problems aufgeht, um so leben-
diger wird er, um so stirker wird das Ringen, um so unentweg-
ter und zdher der Einsatz und damit um so gréBer die Auf-
geschlossenheit und Bereitschaft, das Problem zu Ende durch-
zudenken.

Dazu sollte aber noch ein weiteres treten. Soll so lebendig
gsewordene Theologie wirksam verkiindigt werden, so muf sie
sich in einer Form darbieten, die den Hérer anspricht. Die For-
derung der alten Rhetorik ,ut veritas placeat” driickt nicht etwas
Nebensdichliches aus. Ohne eine solche packende und mitreilende
Gestaltung des Glaubensgutes niitzt die gehaltvollste, tiefste und
logisch klarste Darstellung wenig. Will man aber eine solche Form
erreichen, so geniigt es nicht, gelegentlich, wenn auch mit star-
kem Nachdruck, auf die Bedeutung einer grammatisch richtigen,
bildkraftigen, eigengewachsenen, in schonem Rhythmus dahin-
flieBenden Sprache hinzuweisen. Auch die Ubungen in Predigt,
Katechese und sonstigen Vortragsarten reichen nicht aus. Man
muB auch hier bis zur Wurzel der Ubel hinabsteigen. Tausen-
derlei Gefahren bedrohen in unseren Tagen jene Krifte, die der
Schopfer, wenn auch in verschiedener Stirke, allen Menschen
als kostliche Mitgift schenkte, eben jene gestaltenden, schopferi-
schen, formenden Kriifte, mittelst deren auch der einfache Mann
oft etwas so iiberraschend eindrucksvoll darzustellen vermag. Zu
den allgemeinen Ursachen des Niederganges eines packenden Sti-
les — man denke an die gewaltige Macht, die heute die Massen-
verbreitungsmittel (Presse, Rundfunk usw.) ausiiben, an den
rasenden Lebensrhythmus, der keine Zeit zu MufBle und stiller
Besinnung 148t u. 4. ——, treten beim Theologen zweifelsohne
noch jene besonderen, die aus dem ernsten geistigen Ringen und
dem notwendigen zergliedernden Denken stammen. So mag es
dann kommen, da8 jene wichtigen Provinzen menschlichen Da-
seins nicht nur stiefmiitterlich bedacht, sondern geradezu ver-
nachlissigt und erdriickt werden. ErfahrungsgemiB aber ver-
dorrt ohne sorgsame Pflege kaum ein Keim im Menschen so
schnell wie gerade diese feinen und zarten Krifte. Nur wo sie

stindig entwickelt und geiibt werden, kommen sie zu Bliite
und Reife.



314 Mitteilungen.

Die Pflege dieser Kriafte darf daher nicht dem Zufall oder
der privaten Initiative allein iiberlassen werden. Es wird vor
allem darauf ankommen, die im Laufe des Theologenlebens sich
bietenden Gelegenheiten geschickt zu nutzen. Ernste Beschif-
tigung mit Kunst, Literatur, Musik, die Gestaltung von Festen
und Feiern, die Anregung zu einem, wenn auch bescheidenen
Eigenschaffen, die Pflege eines personlichen Briefstils und vieles
andere triagt dazu bei, die Quellen der Formkrifte lebendig spru-
deln zu lassen. Diese Dinge sollten — selbstverstindlich in den
rechten Grenzen — in der Theologenausbildung nicht nur gedul-
- det, sondern bewuBt als wichtige Hilfsmittel zur Formung des
Seelsorgers beniitzt werden.

Fiigt sich dem dann noch eine Anleitung zur homiletisch-
katechetischen Verwertung der bereits studierten Traktate im
Sinne einer ,materialen Homiletik" an, so diirfte alles geschehen
sein, um die etwa von' einer Theologie der ,Verkiindigung® er-
hobenen Forderungen zu erfiillen.

Es kommt also weniger, so will uns scheinen, auf einen
organisatorischen Umbau im Studienbetrieb oder auf umstiir-
zende Neuerungen in der Methode an; man soll nur die in der
Didaktik heute weit anerkannten Grundsitze auch auf das Theo-
logiestudium anwenden, dann ist Wesentliches geschehen. Aber
eines darf nicht vergessen werden: Leben zeugt nur, wer selbst
Leben in sich trdgt. Daher wird nur der Theologieprofessor
lehendige Theologie vermitteln, in dem das herrliche Glaubens-
gut selbst zum Leben geworden ist.

Frankfurt am Main. J. Schrdételer.

{Jubiliumsausgabhe [25.] des Moralwerkes ,,Summa Theo-
logiae Moralis* von Noldin-Schmiit.) In einer Zeitschrift mit den
Zielen der ,, Theologisch-praktischen Quartalschrift* ist es wohl
geziemend, auf die im Laufe des letzten Jahres erschienene
Jubiliumsausgabe des Moralwerkes von Noldin-Schmitt hinzu-
weisen, Die 16. Auflage hat noch P. Noldin (t 1922) bearbeitel,
von der 17. Auflage an hat P. Schmitt S. J. die Herausgabe des
Werkes iibernommen. Seit dem Jahre 1923 ist es gelungen, alle ein-
einhalb bis zwei Jahre eine Neuauflage mit je 5000 Stiick heraus-
zubringen, so daB jetzt nahe an 50.000 Exemplare auf dem Markte
sind. Auf eine Anfrage hat der Verlag F. Rauch in Innsbruck
unter Anfiihrung der einzelnen Namen insgesamt 126 Anstalten
angegeben, an denen das Werk den moraltheologischen Vorlesun-
gen zugrunde gelegt wird. Wenn man die Liste iiberschaut, muf
man wirklich sagen: Das Werk hat Weltgeltung und ist buch-
stiiblich in allen Weltteilen in Gebrauch. Und das will bei einem
Werke von dem Umfang des vorliegenden einiges sagen.

Es zahlt in drei Binden (De principiis, De praeceptis, De



