Besprechungen. 35656

erwachsen. Zwar sollte Mandonnet die stattliche Monographie nicht
mehr abschlieBen, da ihm der Tod die Feder aus der rastlosen Hand
nahm, aber kundige Freunde haben die nachgelassenen Materialien so
geordnet und erginzt, daB wir es nicht mit einem Biindel zusaminen-
hangloser Einzelarbeiten, sondern mit einem Mosaik zu tun haben, das
uns feierlich und groB diesen geistlichen Heros seiner Zeit und seine
Schopfung vor Augen fiihrt. Wir erleben die Anfiinge des Prediger-
ordens bis zur Ausreifung der neuen Ordensidee, sehen die umfassende
Tatigkeit der Predigermdnche und ihre Sendung in der bedringten
Kirche und dringen in die Ordensregel ein, die aus der Augustinerregel
hervorging. Einzeluntersuchungen umranken und vertiefen die klare
Linienfithrung der Darstellung. Hier wird nicht etwas iiber das 13. Jahr-
hundert gesagt, sondern es spricht ein véllig vertrauter Kenner aus
dem Geiste der Zeit heraus. Nur eine ausgepriigte Vorliebe zum Gegen-
stande vermag so zu schildern. Genaue Quellenkenntnis, umfassende
Literaturbeherrschung und ein ausgesprochen kritischer Sinn halfen
zusammen, dieses Werk zu schaffen. Fehlen auch die Abrundung und
die letzte Feile, so liegt doch iiber diesen Friichten eines edlen Geistes
das Aroma der Reife und der Glanz eines gliicklichen Himmels.

Linz'a. d. D: Dr Karl Eder.

Das wahre Gesicht der Heiligen. Von Wilhelm Schamoni. (XLVII1

u. 288.) Leipzig 1938, Jakob Hegner. Geb, RM. 12.50.

Max Picard, Das Menschengesicht; hat ein Gegenstiick in der
Hagiographie bekommen. Ein seltsames und interessantes Buch. Der
Verfasser gibt nach einer Einleitung iiber Heilige, Heiligkeit und
Heiligsprechung Aufschliisse iiber das wahre Gesicht der Heiligen und
bringt dann iiber 100 Lichtbilder von Heiligen. Wir glauben es ihm,
dafl die Suche nach diesen Bildnissen auBerordentlich miihselig war.
Da die urspriingliche Erscheinung der Heiligen in den spiteren Dar-
stellungen arg verfilscht wurde, ging sein Bestreben auf das echte
Bild. Man macht sich von den Heiligen gewdohnlich eine idealisierte
Vorstellung, daher enttiuschen begreiflicherweise manche Photos.
Andere sprechen auBerordentlich an. Den Bildern ist jeweils ein kur-
zer Lebensabri des betreffenden Heiligen beigegeben, dagegen fehlt
die charakterologische Ausdeutung der Bilddokumente. Das ernste
Buch liegt ebenso auf der Linie der Hochschétzung der einzelnen
Menschenpersénlichkeit wie einer nimbusfreien Hagiographie.

Linz a. d. D. Dr Karl Eder.

Zeugen des Wortes. Zeugnisse christlichen Seins, Denkens und

Tuns aus allen Zeiten. Herausgegeben von Karlheinz Schmidt-
his. Freiburg i. Br. 1938, Herder.

}\bgesehen von den groflen Sammlungen der Viiterschriften (der
Mauriner oder Mignes  Patrologien), sind auch die deutschen Uber-
ae‘l'zunge:? und Sammlungen (z. B. die Bibliothek der Kirchenviter von
Késel) fiir den Laien zu umfangreich. Es ist daher ein guter Gedanke
dgs Herausgebers, im Verein mit dem so leistungsfihigen Verlag Klein-
biindchen mit Schriften herauszubringen, ,,die den suchenden Menschen
unserer Tage besonders ansprechen, und zwar nicht nur »geistige und
ge:xstlrche Literatur* der Viterzeit, sondern auch moderne Zeugen des
'c'tt!lrtes. Bisher liegen bereits elf solcher Biindchen, einfach, aber ge-
RMTHEIIEE)\;?H gebunden, vor. Der Preis ist iiberaus niedrig (meist

An erster Stelle sei die apologetische Schrift des Kardinals New-
man iiber ,Die Einheit der Kirche und die Mannigfaltigkeit ihrer

23*



356 Literatur.

Amter” genannt. Der Kardinal 1l6st hier die moderne Zweifelirage,
warum sich in der Verwaltung der drei Amter der Kirche — ihres
Lehr-, Hirten- und Priesteramtes — manchmal Widerspriiche zu finden
scheinen, warum z. B. die Kirche einen Brauch duldet, der durch das
Lehramt verboten sein sollte (z. B. volkstiimliche religiose Kund-
gebungen).

Ein anderes Bindchen bringt die seelenvollen , Betrachtungen iiber
die gottliche Liturgie®, die der Russe Nikolaus Gogol (i 1852) als Ein-
fiihrung in die symbolreiche Liturgie der orthodoxen Kirche geschrie-
ben hat. Der mit der lateinischen Liturgie vertraute Katholik wird bei
der Lesung viele Vergleiche zwischen beiden MeBfeiern ziehen konnen.

Das Bindchen, das die von Ludwig Winterswyl iibersetzten
»Briefe des heiligen Ignatius von Antiochien* enthilt, sollte heute von
jedem verstindigen Laien neben dem Neuen Testament studiert und
aufbewahrt werden; denn die Briefe des heiligen Mirtyrerbischofs
stammen ja aus apostolischer Zeit und reden apostolische Sprache, die
fiir alle Zeiten Geltung hat.

Ein weiteres Bindchen bringt die von Fritz Hofmann iibersetzien
,,Predigten des heiligen Augustinus iiber den 1. Johannesbrief, die wie
eine Summa die Kernsitze der augustinischen Theologie enthalten, als
Predigten nicht nur gedachte, sondern gebetete Theologie sind.

SchlieBlich seien die von Karlheinz Schmidthiis iibertragenen
;Briefe des heiligen Thomas More aus dem Gefingnis“ den Lesern
unserer Tage besonders empfohlen, da aus diesen Zeugnissen ein hoch-
gebildeter Katholik spricht, der fiir seinen Glauben leidet und stirbt.
Die Briefe, die der Kanzler Heinrichs VIII. von England im Jahre sei-
ner Kerkerhaft (1534/35) an seine Tochter Margaret schrieb, schildern
uns einen Konflikt, der mit dem Siege Gottes endet.

Wien. Ernst Tomek.

Die Mariologie der Ephremischen Schriften. Eine dogmen-
geschichtliche Untersuchung. Von Dr Ludwig Hammersberger,
Marianist. (87.) Innsbruck 1938, , Tyrolia“. Kart. RM. 2.70.

Ephrem selbst bietet keine synthetische Mariologie, wohl aber
spricht er oft von Maria an verschiedenen Stellen. Der Verfasser mubBte
darum die zerstreuten mariologischen Perlen sammeln, um sie dann
an der Goldschnur marianischer Glaubenswahrheiten wohlgeordnet zu
befestigen. Nicht nur die allgemein als echt anerkannten Schriften des
syrischen Diakons wurden beniitzt, sondern auch die zweifelhaften,
da sie ein Echo der ersteren sind. Deshalb betitelt sich das Buch nicht
»Mariologie des heiligen Ephrem“. Es seien kurz die Ergebnisse an-
gefiihrt, zu denen der Marianist Hammersberger auf Grund eingehen-
der Eroérterungen gelangt. St. Ephrem hat die physische Mutterschafl
Marias gelehrt und dem Doketismus gegeniiber bewiesen, aber auch
ihre Gottesmutterschaft hat er unzweideutig verkiindet. Allerdings
findet sich in den sicher echten Schriften nicht der Ausdruck: Gottes-
mutter oder Gottesgebérerin, aber an einigen wenigen Stellen ist Ephrem
dieser Bezeichnung sehr nahe gekommen, z. B. wenn er fragt: Glaubt
ihr nicht, daB die Jungfrau einen Menschen und Gott geboren hat?
Am ausfiihrlichsten verbreitet sich Ephrem iiber die dreifache Jung-
friiulichkeit Marias: Jungfrau vor, in und nach der Geburt. Die immer-
wihrende Jungfrauschaft der Mutter des Herrn besitzt an Ephrem
einen beredten Anwalt. Oft in schwungvoller Weise preist der syrische
Kirchenlehrer Marias personliche Heiligkeit. Ihre unbefleckte Empfing-
nis jedoch enthalten die ephremischen Schriften weder direkt noch
indirekt. Nach Ephrem ist Maria erst durch die Empfingnis Christi



