374 Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus.

Immer und iiberall hat Eugenio Pacelli mit schlich-
ter Selbstverstindlichkeit seine iiberragenden Fihig-
keiten und erstaunlichen Sprachkenntnisse, seine hin-
reifende Rednergabe dem Dienste Gottes und der Kirche

eweiht. Gewi wurde ihm durch sein aulBlergewohn-
iches Gedichtnis die Bewéltigung fast ibermenschlicher
Aufgaben erleichtert. Hoher als jeder andere Vorzug er-
schien aber den Kardindlen Pacellis priesterliche Gestall,
umstrahlt von einem makellosen Leben, von der sicht-
baren Inbrunst einer im innigen Gebetsverkehr mit Gott
gendhrten Frommigkeit und von jenem Ernst, der sein
Wesen erfiillt. Aus seiner religiosen Edelnatur, der ge-
sammelten, tiefgegriindeten Tatigkeit seines geistigen Le-
bens erwuchsen sein apostolischer Eifer, seine peinliche
Gewissenhaftigkeit, seine auflerst zdhe Hingabe an die
Pflicht, sein strenger Geist des Gehorsams. Bevor er die
hochste Kommandostelle einnahm, hatte er Jahrzehnte
hindurch Gehorsam geiibt. :

Gleich nach Beendigung seiner Studien drangte es
Pacelli, sich ganz der Seelsorge zu widmen, ohne daf§ ihm
dies ermdglicht wurde. Auch spater noch kam er ver-
gebens bei Benedikt XV. und Pius XI. um diese Erlaub-
nis ein. Dafiir hat er aber immer Zeit eriibrigt zu vor-
bildlicher seelsorglicher Arbeit im Beichtstuhl und auf der
Kanzel. Erst einige Wochen vor dem Konklave dulierte
Kardinalstaatssekretar Pacelli gegeniiber einem Freund
seinen Herzenswunsch nach einer Didzese, wo er aus-
schlieBlich als Seelenhirt wirken konnte. Thm hat dann
Gott der Herr die Diozese aller Didzesen anvertraut, ihm
als dem obersten Hirten die volle, absolute Jurisdiktion
itber die ganze Kirche iibertragen. Die katholische Welt
erfleht von Christus: Pio vita. Ad multos annos!

Loeti bibumus sobriom
Ebrietatem Spiritus.

Von P. Dr Heinrich Suso Braun 0. M. Cap., Salzburg.

Das sind wunderliche Verse! Schwingt da nicht ganz
leise, von ferne her, aber doch deutlich vernehmbar ein
feiner Humor, eine feine Ironie sogar mit? Klingt da
nicht, gebandigt zwar und geadelt durch den Klang der
Verse, ein leiser Spott an tber jenes komische Milver-
stindnis am Pfingstmorgen, das den Rausch und die
Freude des Heiligen Geistes auf den Gesichtern und im



Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus. 375

Gehaben der Apostel verwechselt mit einer aus dem
Wein geborenen Frohlichkeit? O des Miflverstandnisses!
oLasset uns also frohlich trinken jenen niichternen
Rausch des Geistes!” Nie genug koénnen wir davon be-
rauscht werden. So kostlich ist dieser Anklang und dieses
feine Lacheln, aber auch so iiberraschend und so para-
dox mitten im feierlichen Chorgebet der Benediktiner,
und wir missen es wahrhaft bedauern, dafi unser rémi-
sches Brevier dieses Lacheln abschwichen zu miussen
glaubte, indem es ,,ebrietatem® durch ,,profusionem er- .
setzt, ohne indes die Kostlichkeit dieses Verses ganz zu
zerstoren (fer. II ad Laudes).

Wie kommst du, Schalk, in das feierliche Chorgebet?
Wie soll sich dieses Lécheln binden an die Neumen des
Chorals? Wer rief dich tiberhaupt? Bist du denn wiirdig
teilzunehmen? Ist deine Heimat und der Ort, an den du
gehorst, nicht anderswo? Vielleicht lassen wir dich noch
gelten im Remter und, wenn es hoch geht, im Kapitel-
saal. Ist dein Platz nicht jenseits des Gebetes und Gottes-
dienstes, jenseits der Kirchenschwellen, vielleicht sogar
jenseits der Religion und des Christentums? Wohl ie—
richten uns alte Legendenschreiber, daB die ersten
Minderbriider in England vor iibergrofier Freude im
Chor immer lachen mufiten und kaum die Psalmen beten
konnten vor Gliick. Aber das ist wieder ein anderer Fall.
Das waren wohl noch Kinder und gar keine richtigen
Ordensleute; erst die Kirche hat sie dazu gemacht. Franz
wollte ja nur ein richtiges Kind des lieben Gottes sein,
und alle, die ihn recht verstehen, haben diesen kind-
lichen Zug in ihrem Gesicht und ihrer Seele. Aber du,
Schalk des Humors, bist du nicht von dieser Erde? Was
hast du denn verloren im heiligsten Bereich eines Hym-
nus, der in mystisch schénen und tiefen Gedanken unser
Herz zu Gott erhebt? Und doch sei gepriesen, du alter
Hymnendichter, gerade fiir diesen Vers!

_Was er verloren hat, der Humor, im Bereich des
Heiligen, des Christentums, der Religion? Sehr viel. Er
hat dort leider seinen ihm zukommenden Platz, seine
Heimat sogar verloren. Leider. Und es ist schon so, Hu-
mor stammt im letzten aus dem Glauben, aus der Reli-
1on, aus Gott. Zuweilen entdeckt das wieder einer, etwa

hesterton, den wir ja nie so recht ernst nehmen und
der doch wirklich ernst genommen sein méchte, wenn
er einmal kithn und zuversichtlich die Behauptung auf-
stellte und sie so ein wenig zur Maxime seines Lebens



376 Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus.

machte: ,.Der liebe Gott will, daf der Mensch seinen
SpaBl habel*

Gewohnlich aber konnte es so gehen, wie es Pflieg-
ler in einem ausgezeichneten Aufsatz ,,Verliert den Hu-
mor nicht* (,,Der lebendige Christ vor der wirklichen
Welt”, S. 71. Innsbruck) schildert: ,,Denken wir uns, es
siBe da eine Sitzung beisammen und die ist dazu einbe-
rufen, herauszubringen, warum die Eroberung und
Wiedereroberung der Welt durch das Christentum so
wenig fortschreite... — Man wiirde in der Sitzung
schliefilich eine Menge Liicken in der Organisation fin-
den und eine Menge beschlieflen, zum Beispiel, dafi die
Vertrauensleute geschult werden miifiten, Kurse miifiten
sein und die gescheitesten Redner miifiten herhalten. Die
Irrtiimer mﬁﬁten klar erkannt und den eigenen Leuten
miifiten die Widerlegungen mundgerecht und schlag-
fertig vorgelegt werden. Und am Schlusse stiinden alle mit
heifem Kopfe, aber im Bewufitsein, endlich der Losung
nahe zu sein, auf, da meldet sich noch einer unter ,,All-
falligem“ zu Wort, einer, der bisher nur zugehorcht hat
und zu keinem Punkt der Tagesordnung Stellung nahm,
und denken wir, der sagte: Eines fehlt uns, etwas ganz
Wichtiges, und dies Eine ist ein Hauptgrund, warum wir
so wenig weiterkommen. Unseren Leuten fehlt der Hu-
mor. — Wiirde der Glauben finden? Wiirde nicht der
Vorsitzende, wenn er halbwegs Humor hat, mit einem
Lachen schlieflen, wenn er keinen hat, es sich verbieten,
ernste Angelegenheiten so ins Lacherliche zu ziehen? Hat
er nicht am Ende doch irgendwie recht, der sich da
unter ,,Allfalligem* zu Wort gemeldet hat?

Haben wir uns denn nicht so ein wenig der Ketzerei
hingegeben, als ware der Humor gut fiir Faschingsunter-
haltungen und andere derartige allzu irdische Veranstal-
tungen, aber um Gottes willen nicht fiir den Bereich des
Christentums und des Religiosen? Unsere Predigten sind
dementsprechend auch iber die MaBen feierlich und
steigen auf hohen Kothurnen daher. Keine Spur mehr
von ,den Leuten auf das Maul sehen“. Es war nicht
immer so in der Kirche. Man denke nur einmal, welch
ein Humor in den Grotesken der romanischen Kirchen
und in gotischen Wasserspeiern liegt. Man denke nur
einmal, dafl es einmal Brauch war, daffi am Ostermorgen
von der Kanzel herunter die Christenschar durch Oster-
miirlein (Pasquillen) osterlich eingestimmt wurde. Von
anderen noch kraftigeren Humorausbriichen in mittel-



Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus. 3T

alterlichen Kirchen zu schweigen, etwa vom Roraffen
im Minster zu Freiburg und Strafiburg.

Kaum etwas aber hat dem Christentum so geschadet
wie diese Humorlosigkeit. Ist es nicht gerade das, was
Nietzsche, in dem wir den Erzketzer zu sehen gewohnt
sind, dem Christentum zum Veorwurf macht: ,Erloster
miiBten mir die Christen aussehen, und bessere Lieder
miifiten sie mir singen, wenn ich an ihren Erloser glau-
ben soll!* So kam es auch, da Menschen, die an der
Kirche zerbrachen, die Kirche als die grofle Feindin aller
Freude ablehnten: ,,Die Kirche hat alle Freude der Welt
wie mit Blatternarben tiberzogen!"” Das ist immer wieder
das grofie Elend, daf} es Christen gibt, die sich einbilden,
Christsein heife, daB man den ganzen Tag aufpafit und
vorsichtig ist, da} man doch ja keine Stiinde begeht und
keines der zehn Gebote ubertritt, damit einen doch ja
nicht am Ende der Teufel holt; der Christ, das sei ein
Mensch, der nur immer beten und fasten, nur immer an
Sterben und Gericht denken mul, und fiir den es f6rm-
lich eine Siinde ist, wenn er einmal so richtig lacht und
Allotria treibt; es stehe da doch irgendwo, uber jedes
unniitze Wort miisse man Rechenschaft geben (aber,
um es gleich zu sagen, es ist sicher zuweilen gar nicht
unniitz, manchmal sogar ein hohes Werk christlicher
Nachstenliebe, so ein wenig Allotria zu treiben); der
Christ, das sei einer, der keine Minute vergessen darf,
daf} er einen unsagbar strengen Gott uber sich hat, sozu-
sagen einen raffinierten Geheimdetektiv, der mit einer
geradezu himischen Freude unsere heimlichsten Gedan-
keﬁl btilauscht und sich denkt: Freund, ich bekomme dich
schon!

Wir sind uns klar dariiber, daBl das eine miserable
Verzerrung des Christentums ist. Wenn das Christentum
wirklich nichts anderes ware als nur so ein ewiges
Miserere und De profundis, ein ewiges Zittern vor Ge-
richt und Verantwortung, wenn Jesu Lehre wirklich
nichts anderes wire als nur so ein bloBes Sammelsurium
von Hollenpredigten, Fastengeboten, bésen Beichtvitern,
langweiligen Gebetbiichern, aus denen einem so ein
urgrofivaterlicher Moderduft entgegensteigt, wenn man
sie nur aufmacht —, dann méchte ich doch wirklich
wissen, warum die Apostel die Botschaft des Heilands
Evangelium genannt haben, und das heiBt doch nach
allen Griechischlexika Frohbotschaft? Wo ist denn da in
dieser steifen und stockernsten Verkiindigung von
unseren Kanzeln etwas Lustiges und Frohes, etwas, das



378 Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus.

einem warm ums Herz macht? Geben wir es nur ruhig
zu; es hat schon so Christen und so sonderbare Heilige
gegeben, die so geredet und gelebt haben, als wire das
ganze Christentum nichts als eine Leichenkommission
und ein Beerdigungsmarsch, als wire die Welt und der
Sonnenschein und die Skiwiese und das Gletscherseil und
der Eispickel nichts als eine Erfindung des Teufels. Und
wir konnen uns dann eigentlich gar nicht verwundern
und Klage fithren dartiber, wenn manch ein Getaufter
am liebsten zum lieben Gott beten mochte: ,,0 lieber
Gott, ich kann dir wirklich nicht danken dafiir, daff du
mich zum Christen gemacht hast; eigentlich hatt’ ich es
viel schoner und viel bequemer, wenn du mich zu einem
Tirken ~oder Hottentotten gemacht hittest!” Welch
sonderbare Kiuze gibt es doch! Und wundern wir uns
dann noch, wenn neulich ein Seelsorger von seiner Pfarre
als von einer Schlafwagengesellschaft redete?

Lasset uns diesem langweiligen und verschlafenen
Christentum gegeniiber wieder ein neues, frohes, seliges
Christentum griunden, und es wird sich dann schnell
herausstellen, daBl es das urspriingliche Christentum ist.
Ein Christentum voll Schwung und Begeisterung, voll
Glut und Leidenschaft. Freilich handelt es sich in den
Dingen des Glaubens um ernste Dinge. In seinem Glau-
ben wird der Mensch vor die Abgrinde des Daseins hin-
%estellt. Es wird ihm klar gemacht, daf} er ganz und gar

ott verhaftet ist. Der nattrliche Mensch wird auch an
den Geboten kaum etwas Frohes, Seligmachendes finden.
Gericht und Holle konnen wir auch nicht abschaffen. Und
in unserem katholischen Glauben wird man auch die
Beichte immer wieder als etwas Niederdriickendes, De-
miitigendes empfinden, auch wenn man dicke Binde und
Flugschriften von der beseligenden Beichte und von der
Beichte als Freudenquelle schreibt. Aber das alles: Ver-
kiindigung der Gebote, der Hélle, des Gerichtes, der
Beichte — das ist doch nur der Zaun um das Christentum
herum. Der Zaun, der ganz gut ist und seinen Zweck
hat und den wir nicht durchléchern lassen und den man
gewill zuweilen auch inspizieren mufl in der Betrachtung
und in der Predigt. — Aber wir gehéren doch nicht zu
denen, die sich immer nur am Zaun herumtreiben; wir
sind keine Zaungiste, die mit einem FuB} schon jenseits
des Zaunes stehen. Als Zaungast freilich kann man nicht
froh werden. Was weil} schon ein Zaungast vom Wesen
und der ganzen Schonheit des Evangeliums? Was weill
schon so ein Reisender, der von Wien nichts gesehen



Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus. 379

hat als die Schrebergirten und Kohlenlager und Miill-
abfuhrstellen und was halt sonst noch eine Grofistadt zu
umgeben pflegt, von der Schonheit dieser Stadt? Um zu
wissen, was und wie Wien ist, muBl man schon hinein-
ehen in das Zentrum. Und da erleben wir nun das
berraschende, dal zuweilen Leute, die vom ganzen
Christentum nichts kennen als die Peripherie, am lau-
testen und auch am unkompetentesten (gelinde gesagt)
tiber das Christentum reden.

Und wundern wir uns, wenn sie mit dem Christen-
tum nichts anzufangen wissen, da ihnen in der Predigt
immer nur die Zdune vorgefiithrt wurden und der Predi-
ger selbst am meisten bei den Zdunen zu Hause ist? Was
aber wissen schon unsere Zuhoérer vom Vater Gott, von
Christus, unserem Bruder, von dem Gliick des in uns
wohnenden Geistes, vom tiefsten Wesen der heilig-
machenden Gnade, von der Seligkeit der Sakramente?
Christenleute, die in ihrem Gott nichts anderes sehen als
einen Nachbar, den man beleidigt hat und dem man
konsequenterweise aus dem Weg geht, da ein Zusammen-
treffen mit thm peinlich wére, haben doch noch nie das
Evangelium vom verlorenen Sohn gelesen. Menschen, die
das Christentum ablehnen mit der Begriindung, sie
brauchten einen Gott, ,,der in unseren Reilien mit-
marschiert”, haben von der heiligmachenden Gnade bis
dahin nur juristische Vorstellungen gehabt. Und wenn
man an der Forderung des Evangeliums, Bufle zu tun,
Anstoll nimmt, muB man das Wort Bule doch einmal
im Griechischen anschauen; ,,metanoeite” bedeutet be-
stimmt nicht Tritbseligkeit. Und all diese Forderungen
nach Bufie diirfen auch an der Forderung des Heilandes
nicht vorbeigehen, man solle sich zur Bufle ,,das Haupt
mit Ol salben®, sich also herrichten wie zu einem Fest.
Welch wunderliche Forderung ist das! Und doch eine
der ganz charakteristischen des Evangeliums, die in
manchem grofien Christen ein prachtvolles Echo fand
und sich in einem geradezu humorvollen Christentum
auswirkte.

Welch wunderliche Zusammenstellung: humorvolles
Christentum! Bestimmt soll damit nicht gesagt sein, daB
das Christentum eines Menschen in gerader Proportion
steht zur Zahl und Qualitat der Witze, die er reiBt. Der
Humor der Witze ist ein sehr oberflichlicher Humor. Der
christliche Humor hat seinen Sitz nicht in den Lach-
muskeln und nicht in einem erschiitterten Zwerchfell,
sondern in der innersten Kammer des Herzens. :



380 Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus.

Es soll da gewill nicht das Wort geredet werden
jenem Typ der ewig lichelnden und strahlenden Priester-
gestalt, die fast mehr in gewissen Romanen einer ver-
gangenen Epoche als in der Wirklichkeit zu finden ist;
einer Priestergestalt, die hinter der Erscheinung der
Dinge nicht gewaltige Auseinandersetzungen urgbttlicher
und urdamonischer Krifte sieht oder, wenn sie gesehen
werden, sie doch auf einen gemiitlichen, alles verstehen-
den und alles verzeihenden Generalnenner bringt und
eben dann fiinf eine gerade Zahl sein 1aft, obwohl gerade
der Priester dazu berufen ware, in diesen apokalypti-
schen Kampf einzugreifen. Apokalypse hat mit Humor
nichts zu tun. Apokalypse erlebt jeder Priester, und dieses
gewaltige Kampffeld ist sein ureigenster Bereich, in dem
er seinen Mann stellen muf.

Von hier aus konnte ich es auch verstehen, wenn
Thomas von Aquin wirklich gesagt haben sollte, je tiefer
der Mensch das Wesen der geschaffenen Dinge erkenne,
um so mehr werde dieses Wissen ihm zur Quelle der
Trauer, weil aus jeder geschaffenen Wirklichkeit ihm
eine Gefahrdung des Heiles hervorbrechen konnte. Aller-
dings kommt mir diese Stelle, die im Hochland (35. &
S. 99) ohne genauere Quellenangabe zitiert wurde, ziem-
lich unthomistisch vor. Und wenn sie echt wire, ich setze
ihr eine Stelle aus Rosmini entgegen: ,Darum soll
der Christ aus seinem Herzen die Unruhe bannen und
alle Angst und Sorge, auch wenn ihr einziges Ziel das
Wohl der Kirche Jesu Christi zu sein scheint. Noch weni-
ger darf er sich der kithnen Tauschung hingeben, den
Schiden der Kirche abhelfen zu kénnen, bevor nicht Gott
ihm dazu seinen Willen kundgetan hat. Er vergegen-
wartige sich, dafl Jesus Christus allein der Herr seiner
Kirche ist, daB nichts ihm so sehr miffallt und seines
Jiingers gleich unwiirdig ist als die Vermessenheit derer,
die von Blindheit des Geistes und geheimem Hochmut
beherrscht, ohne von ihm gerufen und getrieben zu sein,
sich anmafBen, aus eigenem Antrieb etwas zum Besten
der Kirche zu tun, und wire es auch nur das Geringste.
Als ob der gottliche Erloser ihrer oder irgend eines er-
barmlichen Menschen Mithilfe vonnéten hatte. Der gott-
liche Erloser braucht niemanden zur Verherrlichung
seiner Kirche. Besteht diese Verherrlichung doch in der
Erlosung aus der Knechtschaft der Siinde, der alle Men-
schen gleich unterworfen sind. Einzig aus seinem freien
Erbarmen nimmt er einige unter den Erlésten an, die
er nach seinem Gefallen zu solcher Ehre erhebt, und er



Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus. 381

beniitzt zu den groften Taten den, der in den Augen
der Welt am schwéchsten und verachtlichsten ist.*

Der Christ soll aus seinem Herzen die Unruhe
bannen und alle Angst und Sorge.” Das kommt mir zu-
mindest viel christlicher vor als alles Reden und Denken
von Angst und Sorge, von Erschrecken und Verzweiflung
als Grundhaltungen christlichen Denkens und Handelns,
auch wenn man dafir gewaltige Christen zitieren kann,
angefangen von Pascal und Newman und Kierkegaard bis
zu Leon Bloy und den schrecklichen Romanen eines Ber-
nanos. Ich stimme eher einem Theodor Hdcker bei, der
sagt: ,,Der Humor ist auch der reale menschliche Unter-
grund der christlich-europaischen Kultur.“ Und auch
einem Pfliegler, der an der angefiihrten Stelle nachweist,
dafl die christlichen Tugenden nur zusammen mit dem
Humor moglich seien und daf das auch von der Liebe
gelte: ,,Humor und Liebe riicken so enge zusammen im
christlichen Leben, genau so wie Fanatismus zusammen
mit dem Pharisaismus im Gegensatz zur christlichen Liebe
stehen. Der Humor ist erst, seit es ein Christentum in der
MWelt gibt, zur Bedeutung gekommen, und merkwiirdig
genug: je mehr das Christentum wo abnimmt, schwindet
der Humor.” Das ist nicht einmal merkwiirdig zu finden,
wie wir noch sehen werden.

Was ist denn Humor? Es handelt sich uns hier nicht
darum, Humor als eine Stimmung oder als eine Literatur-
gattung zu definieren und abzugrenzen gegen Satire,
Ironie und andere derartige Halbgeschwister des Humors.
Es handelt sich uns hier nur darum, den Humor als eine
Gesamthalfung dem Diesseits gegeniiber zu bestimmen.
Humor heifit fiir uns, sich selbst und die Dinge in der Welt
n.lcht gar so ernst und gar so wichtig nehmen; heif3t, iiber
sich selbst und tiber die Welt lachen kénnen und wissen,
giaﬁ_alles, was man Welt heifit, ja nur ein Theater ist —
n einem allerletzten, metaphysischen Sinn, etwa in jenem
Sinn, in dem Heraklit, der hier eine tiefe Schau des Chri-
stentums in einer grofien Stunde vorausnahm, alles
geschichtliche Geschehen als ein Spiel betrachtete, das der
ewige Logos sich selbst gibt. Wer aber sich selbst und die
Welt ernst und wichtig nimmt, hat natiirlich nichts zu
lachen. Der christliche Humor geht aus von der Tatsache,
dal diese Welt nur ein vorlaufiger Aeon ist. Ihn in einem
letzten Sinn ernst zu nehmen, ist ungefahr so toricht, wie
wenn ein Konzertbesucher das Stimmen der Instrumente
vor Beginn des Konzertes mit dem Konzert selbst verwech-
seln und dieses Gekratze daher ernst nehmen und das



382 Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus.

ganze Konzert darnach beurteilen wollte. Freilich ist auch
das Stimmen der Instrumente wichtig, weil davon das
Gelingen des ganzen Konzertes abhéingt, aber was liegt
schon daran, wenn es kein Ohrenschmaus ist und einem
zuweilen auf die Nerven geht. Steht es denn dafiir, es sich
auf die Nerven gehen zu lassen? Und wenn man uns sagt,
wir sollen doch nicht ganz das Diesseits unter den Fiilien
verlieren und sollen die Dinge ernst nehmen, so antworten
wir: Natiirlich nehmen wir die Dinge ernst, aber nur so
ernst, wie sie selbst genommen sein wollen, nicht als in
sich ruhende und in sich abgeschlossene Werte, sondern
als Wege und Wegweiser, als Freude oder Trauer im Vor-
beigehen.

Wer aber die Welt ernst und wichtig nimmt und ver-
gessen hat, dafl eines Tages das ganze Gehause des Dies-
seits und mag es noch so stabil gebaut sein und von seinen
Bewohnern pathetisch mit dem Epitheton ornans ,.ewig"
ausgestattet werden, elend in Triimmer geht, wer dieses
Epitheton nicht mit einem wissenden Liacheln zur Kennt-
nis nimmt und tber dem Pathos vergiit, da nach der
Katastrophe dieses Aeons der wahre Aeon, das wahre
Leben, die wahre Heimat kommt, wahrhaftig, der hat
nichts zu lachen als hochstens tiber Dinge, die Witzblatter
mithsam zusammensuchen; das grofle, befreiende Lachen
iiber sich selbst und tiber die ganze Welt ist ihm verloren
gegangen. Wie sagt doch einer, der als Modephilosoph gilt:
Leben heifit Dasein zum Tode; Sein heifit hineingehalten
sein in das Nichts, dem wir alle einmal verfallen und das
uns standig bedroht. Darum sei die Grundbefindlichkeit
des Menschen (grafiliches Wort!) die Angst, aus der uns
nur die Entschlossenheit noch retten kann, auf dem ver-
lorenen Posten auszuhalten. Was ist das fiir eine trostlose
Weltanschauung. Und dieser Heidegger wird ernst genom-
men; man schreibt sogar dicke Biicher iiber ihn, obwohl
er selbst den zweiten Band seiner Erkenntnisse nicht mehr
herauszugeben wagt. Warum nicht? Wagt er es nicht,
nachdem er A gesagt, auch noch das B seiner ,,Gegentheo-
logie des Nichts* der staunenden Menge mitzuteilen?

Fiir den Christen aber ist das Leben nicht ein Dasein
zumm Tode, sondern zum ewigen Leben; seine Existenz ist
nicht ein Hineingehaltensein in das Nichts, sondern in
“Gott. Mag auch der Tod eine ganz kitzelige Sache sein, in
Wirklichkeit ist er aber doch das Portal zum Vaterhaus.
Und Angst? Das gibt es beim Christen doch auch nicht.
Seine ,,Grundbefindlichkeit* ist die Liebe zu Gott und
zum Nebenmenschen. Herr und Gott, was haben wir



Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus. 383

Christen doch einen wundervollen Blick in die Welt; was
haben wir doch eine grofie und gewaltige, eine frohe und
schone Weltanschauung und was sind die anderen, die
von der Angst als der Grundbefindlichkeit des Lebens
reden und nur in das Nichts hineingehalten sind, doch
arme Hascher! Wir moéchten von ihnen auch sagen, wie
Ferdinand Raimund die Fee im ,,Verschwender" sagen
laBt: ,,Es ist schade um den Menschen!*

Die Quelle des christlichen Humors und aller christ-
lichen Freude aber ist das Bewuftsein von der Gotteskind-
schafl. Nicht als ein vom Schicksal Verdammter steht der
Mensch auf dieser Welt, sondern als das Kind Gottes, das
in seinem Gott den letzten Garanten seines Lebensgliickes
hat. Sein Leben ist ihm auch nicht einfach Schicksal, son-
dern Geschick, und zwar geschickt von einem Vater. Es
gibt darum auch fir den Christen nur die eine Angst, am
Ende diese Gotteskindschaft zu verlieren; aber selbst die
kommt nicht recht auf. Er weill sich geborgen in den
Vaterhanden Gottes. Das schafft in jhm eine Zuversicht,
die freilich nicht nur ein flacher Optimismus ist, sondern
»ein Optimismus, hinter dem man den Ernst und die Tra-
gik des Lebens spiirt, einen Ernst, iiber den die Freude
:éiegrei)ch emporblitht (Timmermans, Bunte Schiissel,

. 183).

In einem Aufsatz iiber Wilhelm Busch machte Liifze-
ler sehr treffende Bemerkungen tiber den Humor. ,,Das
letzte, dessen der Humorist fahig ist, ist die Ganzheitsschau
der Welt aus dem Glauben und der Liebe. Der Humorist
hat sich zur Uberzeugung durchgerungen, da$ alles, auch
Torheit, Ubel, ja Bosheit in der Welt seinen notwendigen
Platz hat, weil die Welt in einem héchsten Willen geordnet
ist. Aus der Fiille des Nichtigen soll das Bedeutende her-
vorwachsen, so will es das Schicksal. Der Humorist ist der
Mann des amor fati; er sagt Ja zu diesem Schicksal aus
der GewiBheit heraus, daB auch die Nichtigkeiten des Men-
schen vom Willen Gottes gehalten und von der Liebe Got-
tes durchstrémt sind.“ Ersetzen wir in diesen Ausfithrun-
gen Humorist durch Christ und Schicksal durch Geschick

Ddeé' meinetwegen durch Vorsehung, dann stimmt es erst
recht.

Und gibt es denn nicht wahrhaft eine Unmasse zum
Lachen in der Weltgeschichte? Allerdings eben nur vom
Standpunkt des Christen aus, der diese ganze Geschichte
im Lichte eines letzten Sinnes, eines letzten Garanten
eines guten Endes der Sache betrachten kann. Ein anderer,



384 Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus.

der nicht diese Garantie hat, sieht wahrhaftig nichts als
nur die Tollheit und die Tragik, mit der er sich jeden Tag
auseinandersetzen mufl. Es gibt wahrhaft fiir uns viel zu
lachen. Entlockt es uns nicht ein Lacheln, wenn es Men-
schen gibt, die es machen wie Chesterton, der von sich in
seiner,,Orthodoxie” erzahlt, er habe eine neue Sekte griin-
" den wollen und sei ausgezogen in Pagoden und exotische
Heiligtiimer, um braucﬁbares Material und Gedankengut
fur seine neue Lehre zu finden, aber er habe nichts gefun-
den als Dinge, die er in seiner nachsten Pfarrkirche auch
hatte erfahren kénnen (S. 5). Typisch fur alle, die mit
unerhort neuen Entdeckungen aufwarten wollen! Unter-
driicken wir weitere Beispiele von Treppenwitzen der
Geschichte! Sie lieBen sich ohne Ende fortsetzen. Wir
Christen aber konnen uns bei dem Kampf, den wir gegen
solche Torheiten fithren, dennoch eines Léachelns nicht
enthalten. Und wenn dieser Kampf uns zuweilen etwas
hernimmt, es wire bestimmt nicht richtig (und auch
keine Empfehlung fiir uns), stindig zu jammern iber
etliche Felle, die uns davon geschwommen sind. Wenn
sie uns notwendig sind, bekommen wir sie schon wieder;
und sind sie uns nicht notwendig, haben wir nichts ver-
loren. Und im iibrigen miinden alle Stréme ins Meer. Viel
wichtiger ist es, wir beschaftigen uns mit den gebliebenen
Fellen, suchen daraus etwas Brauchbares zu machen und
den Menschen auf den Leib zu schneiden.

Zwei Feinde aber hat der Humor. Der eine ist die
Siinde. Das bedarf keines Wortes; der Siinder ist wirk-
lich in einer verdammten Situation, das heifit in einer,
die die Verdammung eigentlich schon antizipiert, wenn
sie auch noch nicht unwiderruflich ist. Man kann nicht
lachen, wenn man nicht weil, ob nicht im néchsten
Augenblick die Geschichte mit einer endgiltigen Kata-
strophe endet. Hier ist nicht einmal mehr ein Galgen-
humor logisch berechtigt, da der Humor am Galgen
wenigstens noch eine Chance und eine Hoffnung hat, das
Ende der Not zu erleben. Die Siinde sieht aber eine Not
ohne Ende vor sich. Kostlich und genial zugleich, wie ein
bettelarmer Kerl das erlebt und ausdriickt, der heilige
Benedikt Joseph Labre: ,Es gibt keinen Ungliicklichen
als nur den, der Gott verloren hat und in der Hélle ist.
Da begegnet Franz von Assisi einmal einem Bruder, der
ein triubes Gesicht macht. Er fra%; ihn: ,,Warum schaust
du so tritb drein? Hast du eine schwere Siinde begangen?
Denn weiit du, einen anderen Grund zur Traurigkeit
gibt es nicht!*



Braun, Laeti bibamus sobriam ebrietatem Spiritus. 385

Einen wirklich berechtigten Grund zur Traurigkeit
ibt es allerdings nicht. Aber einen anderen Feind hat
er Humor doch noch, und das ist der Fanatismus, die

Verbohrtheit in einen Standpunkt und in ein Ziel. Fana-
tiker ist ein Mensch, der ein Ziel oder eine Idee so ins
Auie faBt, daf} er aufler dieser Idee iiberhaupt nichts
mehr sieht, der also fir die vielgestaltige Wirklichkeit
Scheuklappen tragt und fiir den sich diese ganze Welt
auf diesen einzigen Punkt konzentriert. In seiner Ver-
bissenheit auf diesen Punkt spiirt er aber gar nicht,
welch lacherliche Figur er macht und daf sich die Dinge
der Welt eben nicht in einen Standpunkt und in ein
System hineinzwingen lassen. Er spiirt nur den stindigen
MiBerfolg seiner Bemihungen, das Unmogliche maoglich
zu machen. Bei seiner Beschriankung auf diesen einen
Punkt ist eben die Ganzheitsschau der Dinge, wie wir sie
oben als zum Humor wesentlich gesehen haben, nicht
moglich. Er kann nicht lachen: iiber sich nicht und itber
seinen Punkt nicht. Das Lachen wire eigentlich das Ende
seiner Verbissenheit und seine Rettung.

So wird uns auch klar, nebenbei gesagt, daf es einen
fanatischen Katholizismus nicht geben kann. Entweder
ist einer ein Fanatiker oder er ist katholisch. Denn katho-
lisch sein heifit weltweit und weltoffen sein, heiit Wahr-
heit sehen und stehen lassen, wo immer man sie findet.
Katholisch sein heifit eine gerade Stralle zu Gott gehen,
aber dariiber die Blumen am Weg nicht iibersehen. Auch
fiir den katholischen Menschen Lkonzentriert sich die
Welt auf einen Punkt; aber dieser ,,Punkt® ist eben kein
-Punkt, kein Teil, kein Fragment, sondern alles. Ist alles
in allem. Ist Gott! So geht uns nichts von der Wirklich-
keit verloren. Und es ist ,,nicht Gottes Wille, dafi auch
nur ein Goldkoérnlein des Wahren, Guten und Schénen
verloren gehe* (Otto Urbach).

Typus fiir diese Weltoffenheit, diese Ganzheitsschau
und fir den daraus entspringenden Humor ist wie kein
anderer Thomas Morus, der nichts weniger als Fanatiker
war, aber dafir iber einen Humor wahrhaft bis zum
Galgen verfiigte. Wer das kann, sein Haupt unter das Beil
legen und als letztes Wort dieser Welt noch einen Scherz
sagen, — der ist wahrhaft Christ von einem beinahe
iibermenschlichen Format.

O ich ahne, welch sonderbare Figur man mit der
Behauptung vom Humor als wirklich christlicher Tugend
macht — unter Menschen etwa, denen alles irdische
Glick wie Glas zerbrochen ist, ein fiir allemal. Aber

»Theol.-prakt. Quartalschrift. ITI. 1939, 25



386 Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus.

trotzdem sei es behauptet. Es handelt sich ja gar nicht
darum, ob man diesen Thomas Morus kopieren kann;
vielleicht spielen auch Temperamentfragen da eine ge-
wisse Rolle. Es gibt fiir jeden Christen Stunden, wo er
sich weinend iiber einen Kalvarienberg schleppen mubf.
Da vergeht einem das Lachen. Aber wenn der Christ
auch iiber einen Kalvarienberg geht, wenn er auch durch
die Taler des Grauens pilgert, dahinter muB er doch
schon. ein wenig den Ostermorgen leuchten sehen. Und
einen Grund zum Trost und zur Freude, eine Berechti-
gung seines Humors hat auch der verlorenste Mensch
immer noch — er hat einen Vater im Himmel. Und das
allerschénste Lacheln ist doch das verklarte Lacheln
eines leidenden Menschen; daran freuen sich Himmel

und Erde.
Der Gott des heiligen Paulus.

Von P, Meinrad M. Schumpp O. P., Walberberg bei Bonn.

Von den Psalmen und den Briefen des heiligen Pau-
lus behauptet der heilige Thomas, dafl sie fast die gesamte
Lehre der Theologie enthalten und daB aus diesem
Grunde die Kirche von ihnen einen so hiufigen Gebrauch
mache.!) Ein Blick auf die Geschichte der Theologie und
auf die Geschichte der Dogmen zeigt, dal} diese Worte
des heiligen Thomas keine Ubertreibung enthalten. Ob-
wohl die Briefe des heiligen Paulus samt und sonders
Gelegenheitsschriften sind, den mehr oder weniger zu-
falligen Bediirfnissen der Gemeinden ihre Entstehung
verdanken, so haben sie doch ob ihres reichen und tiefen
Gehaltes eine Bedeutung erlangt, die ganz einzigartig da-
steht, sie haben der Theologie die starksten Impulse ge-
geben. Wer deshalb die biblische Gottesidee zur lebendi-
gen Darstellung bringen will, darf an den Briefen des
heiligen Apostels Paulus nicht voriibergehen. Wir finden
da allerdings nicht eine systematische, wohlgeordnete
und streng durchgefithrte Gotteslehre, der Apostel hat
uns keinen Tractatus de Deo uno et trino hinterlassen.
Seine Aussagen iiber Gott und Gottes Eigenschaften, iiber
sein Wirken in der Welt und unter den Glaubigen, seine
Hinweise auf das innergéttliche Leben des Dreieinen und
Dreifaltigen sind tiber cglas ganze Schrifttum des Apostels
verstreut und miissen erst sorgfaltig zu einem leuchten-
den Gesamtbild zusammengestellt werden. Auch das mul
in Erwagung gezogen werden, was oftmals betont wor-

1) Comm. in Ep. S. Pauli. Prologus.



