386 Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus.

trotzdem sei es behauptet. Es handelt sich ja gar nicht
darum, ob man diesen Thomas Morus kopieren kann;
vielleicht spielen auch Temperamentfragen da eine ge-
wisse Rolle. Es gibt fiir jeden Christen Stunden, wo er
sich weinend iiber einen Kalvarienberg schleppen mubf.
Da vergeht einem das Lachen. Aber wenn der Christ
auch iiber einen Kalvarienberg geht, wenn er auch durch
die Taler des Grauens pilgert, dahinter muB er doch
schon. ein wenig den Ostermorgen leuchten sehen. Und
einen Grund zum Trost und zur Freude, eine Berechti-
gung seines Humors hat auch der verlorenste Mensch
immer noch — er hat einen Vater im Himmel. Und das
allerschénste Lacheln ist doch das verklarte Lacheln
eines leidenden Menschen; daran freuen sich Himmel

und Erde.
Der Gott des heiligen Paulus.

Von P, Meinrad M. Schumpp O. P., Walberberg bei Bonn.

Von den Psalmen und den Briefen des heiligen Pau-
lus behauptet der heilige Thomas, dafl sie fast die gesamte
Lehre der Theologie enthalten und daB aus diesem
Grunde die Kirche von ihnen einen so hiufigen Gebrauch
mache.!) Ein Blick auf die Geschichte der Theologie und
auf die Geschichte der Dogmen zeigt, dal} diese Worte
des heiligen Thomas keine Ubertreibung enthalten. Ob-
wohl die Briefe des heiligen Paulus samt und sonders
Gelegenheitsschriften sind, den mehr oder weniger zu-
falligen Bediirfnissen der Gemeinden ihre Entstehung
verdanken, so haben sie doch ob ihres reichen und tiefen
Gehaltes eine Bedeutung erlangt, die ganz einzigartig da-
steht, sie haben der Theologie die starksten Impulse ge-
geben. Wer deshalb die biblische Gottesidee zur lebendi-
gen Darstellung bringen will, darf an den Briefen des
heiligen Apostels Paulus nicht voriibergehen. Wir finden
da allerdings nicht eine systematische, wohlgeordnete
und streng durchgefithrte Gotteslehre, der Apostel hat
uns keinen Tractatus de Deo uno et trino hinterlassen.
Seine Aussagen iiber Gott und Gottes Eigenschaften, iiber
sein Wirken in der Welt und unter den Glaubigen, seine
Hinweise auf das innergéttliche Leben des Dreieinen und
Dreifaltigen sind tiber cglas ganze Schrifttum des Apostels
verstreut und miissen erst sorgfaltig zu einem leuchten-
den Gesamtbild zusammengestellt werden. Auch das mul
in Erwagung gezogen werden, was oftmals betont wor-

1) Comm. in Ep. S. Pauli. Prologus.



Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus. 387

den ist, daB die Theologie des heiligen Paulus mehr
christozentrisch als theozentrisch gerichtet ist, nicht etwa
deshalb, weil Gott fiir ihn nebensachlich geworden wire,
sondern deshalb, weil sein Blick ganz gefangen war von
den magnalia Dei, von den GroBtaten, die Gott unter
den Menschen gewirkt hat, weil ihm alles darauf ankam,
den Menschen zu zeigen, daB wir nun einen Mittler
haben, durch den wir Zutritt haben zum Vater
(Eph 2, 18).

Bei der uberreichen Fiille des Stoffes kann es sich
in einem kurzen Vortrag?) nur darum handeln, einige
Hauptpunkte aufzugreifen und in grofen Linien die Ge-
danken des Apostels darzustellen.

1. Der eine und einzige Gott.

Der heilige Paulus hatte von Gott den erhabenen Be-
ruf empfangen, das Evangelium vornehmlich zu den Hei-
den zu tragen und ibnen den unergriindlichen Reichtum
Christi zu offenbaren. Er ist der Vélkerapostel, der Doc-
tor gentium. Darum muf@te sein erstes Bemithen sein, den
Heiden die grundlegenden Wahrheiten der Offenbarung
Gottes zu. verkiinden, jene Wahrheiten, auf denen das
ganze Evangelium der Erlésung ruhte. Unter diesen steht.
an erster Stelle die Lehre von dem einen und einzigen
Gott, die Lehre vom Monotheismus. Ehe er den Heiden
von Christus und seiner wunderbaren Erlosung reden
konnte, mufite er sie von der Torheit des Polytheismus
und des Gotzendienstes iiberzeugen, muBte er sie zum
Glauben an den einen und einzigen Gott bekehren. Der
heilige Paulus hatte diesen Glauben als kostbares Erbe
aus dem Judentum empfangen. ,Ich bin Jahwe, dein
Gott. Du sollst keine fremden Gétter neben mir haben®,
so lautet das erste Gebot des Dekalogs (Ex 20, 2). Und
so lautet auch der erste grundlegende Artikel des Glau-
benshekenntnisses: ,,Ich glaube an einen Gott.” Tiglich
zweimal, morgens und abends, legte der fromme Jude
ein Bekenntnis zu dem einen und einzigen Gott ab, wenn
er den Anfang des Schema betete: ,, Hore Israell Jahwe
unser Gott ist ein einziger Gott* (Dt 6, 4). Der Monothe-
Ismus war stets ein Grundpfeiler alttestamentlicher Re-
ligion gewesen. Mit glithendem Eifer und unter Einsatz
aller Krafte haben die Propheten gekampft, um das
israelitische Volk vor dem Eindringen heidnischer, poly-
theistischer Anschauungen und Strémungen zu schiitzen,

*) Der Vortrag wurde gehalten auf einer Zusammenkunft von Or-
denslektoren im September 1938.

25%



388 Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus.

vor Abgotterei und Gotzendienst zu bewahren. Mit
nicht geringerem Eifer stellte der heilige Paulus
diese Grundwahrheit an den Anfan% seiner Werbepredigt
um die Seelen der Heiden. Den Glauben an den einen
wahren Gott in ihnen zu wecken, war ihm erste und
wichtigste Aufgabe. Auf dem Areopag zu Athen widmete
er den grofiten Teil seiner Ausfithrungen dieser Ent-
hiillung und Offenbarung des unbekannten Gottes. Zu
Ephesus weil der Silberschmied Demetrius zu berichten,
dafl Paulus durch seine Lehre, das seien keine Gotter,
die von Menschenhinden gemacht werden, nicht nur in
Ephesus, sondern fast in ganz Asien viel Volk iiberrede
und abspenstig mache (Apg 19, 26). Zu Lystra wendet
sich Paulus an die Menge, die ihm und seinem Begleiter
Barnabas abgottische Verehrung entgegenbrachte, mit
den Worten: ,,Jhr Minner, was tut ihr da? Wir sind ge-
rade so schwache Menschen wie ihr. Wir verkiindigen
euch, daB ihr euch von diesen nichtisen Gotzen zu dem
lebendigen Gotte bekehren sollt, der den Himmel, die
Erde, das Meer und alles was darin ist, erschaffen hat”
(Apngél, 15).

er Apostel scheint bei dieser Predigt von dem einen
und einzigen Gott nicht auf grofBere Widerstinde ge-
stolen zu sein. Der Polytheismus hatte das Menschen-
herz nicht zu befriedigen vermocht, seine Herrschaft ging
zu Ende. Das Judentum der Diaspora hatte nicht wenig
dazu beigetragen, den Eingottglauben auch unter den
Heiden bekannt zu machen. Synkretistische Stromungen
taten ein Ubriges, um den Boden zu bereiten fiir die Auf-
nahme des neuen Gottesglaubens. So mag es sich er-
klaren, dafl der Apostel verhdlinismdfig Seﬁfen in seinen
Briefen auf diese Grundlehre zu sprechen kommi, sie
mehr beiliufig erwiahnt und dabei erkennen 14aBt, dafl
diese Fragen in der Gegenwart ihm keine besonderen
Sorgen mehr bereiten. So, wenn er an die Korinther, die
ihm wegen des Genusses von Gotzenopferfleisch ihre Be-
denken geduBert hatten, schreibt: ,,Was den Genuf} von
Opferfleisch betrifft, so wissen wir, daf} es nur einen Gott
ibt. Mag man auch von Géttern im Himmel und auf
rden reden — wie man denn von vielen Gottern und
von vielen Herren redet —, fiir uns gibt es nur einen
Gott, den Vater, von dem alle Dinge stammen und fiir
den wir sind“ (1 Kor 8, 4 {.). Damit will der heilige Pau-
lus keineswegs die reale Existenz vieler Gotter, sondern
nur die Tatsache behaupten, dal man im Heidentum eine
Vielheit von Gottern annehme. Riickschauend auf die



Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus. 389

Zeit der Gottesferne schreibt er an die Galater: ,,Ehedem
erkanntet ihr Gott nicht und dientet Gottern, die es in
Wirklichkeit nicht gibt. Jetzt aber erkennt ihr Gott oder
vielmehr ihr seid von Gott erkannt” (4, 8).

So tief hat dieses Grunddogma in der Seele des
Apostels Wurzel gefafit, dall ihm oftmals ein Loblied auf
den einen und einzigen Gott uber die Lippen stréomt. Er
preist ihn als ,,den Weltenkénig, den unverginglichen,
unsichtbaren, einzigen Gott“ (1 Tim 1, 17). Er ist ihm
»der selige und alleinige Machthaber, der Konig der Ko-
nige, der Herr der Herrscher, der allein Unsterbliche,
der in unzuginglichem Lichte wohnt“ (ebd. 6, 15{.). In
dieser Einheit und Einzigkeit Gottes sieht er den Quell-
grund, die letzte und tiefste Ursache fiir alle Einheits-
verhaltnisse auf Erden, fiir die Einheit der Kirche und
der Christen sowohl wie fiir die Einheit des Glaubens
und die Einheit der Taufe, wenn er schreibt: , Ein Herr,
ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da
ist iber allen, durch alle und in allen” (Eph 4, 5 £.).

2. Der universale, allmichtige Gott.

In engster Beziehung zu Gottes Einheit und Einzig-
keit steht seine Allmacht und Alleinherrschaft, seine
Universalitat. Paulus preist Gottes Weisheit (1 Kor 1, 21;
2, 7; Rom 11, 33), er preist seine Wahrheit und Wahr-
haftigkeit (Rém 3, 7), er preist seine Ewigkeit (Rom 1,
20), er preist seine Gerechtigkeit (Rém 3, 5. 251.), er
preist seine Allwissenheit (1 Thess 2, 4), aber éfter noch
verweilt sein Blick auf Gottes unendlicher Allmacht und
Grofle. Auch hier ist der Apostel auf weite Strecken in
Ubereinstimmung mit dem Alten Testament, dessen
Psalmsianger und Propheten die Erhabenheit und uni-
versale Macht Gottes in lauten Tonen gepriesen haben.
Noch mehr ist es das Evangelium Jesu, das wir in den
Briefen des Apostels wiederfinden. Auch Jesus wurde
nicht miide, die Majestat und Allmacht des himmlischen
Vaters zu preisen, dessen Thron der Himmel, dessen
Fulischemel die Erde ist (Mt 5, 34 £.), ohne dessen Willen
kein Sperling vom Dache fallt (Mt 10, 28 ff.), bei dem
kein Ding unméglich ist (Mt 19, 26), der allein gut und
vollkommen ist (Mt 5, 48), dem allein Ehre und Anbetun
gebithrt (Mt 5, 16; 6, 9). Mit gleicher Eindringlichkeit un
Wiérme preist der heilige Paulus die Erhabenheit und
Allmacht Gottes, die vollkommene Abhingigkeit aller
Kreatur von Gott. Alles kommt von Gott (2 Kor ST Lo
1 Kor 11, 12); er hat alles geschaffen (Eph 3, 9); er

¥



390 Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus.

ibt allem Leben und Atem und alles (Apg 17, 25). ,,In
ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir®, sagt er in
seiner so bedeutungsvollen Rede auf dem Areopag SApg
17, 28). ,,Aus ihm und durch ihn und fiir ihn ist alles®,
so schliefit er die erhabene Doxologie des Rémerbriefes
: {gﬁm 11, 36) und hat damit das Verhiltnis Gottes zur

elt, seine Urséachlichkeit und Finalitat auf die kiirzeste
und pragnanteste Formel gebracht. Weil alles aus Gott
seinen Ausgang genommen hat, darum mufB auch alles
wieder einmiinden in Gott, es tré}g\‘. eine innere Hinord-
nung auf Gott in sich. Er ist der Gott aller, vor ihm gibt
es kein Ansehen der Person (Gal 2, 6). Er hat jeden nach
seinem Schopferwillen gebildet und ihm seinen Platz
auf Erden zugewiesen. Paulus kann es sich nicht denken,
dafi Gott etwa nur ein Lokalgott oder Volksgott sein
konnte, daB ein Volk das Recht haben sollte, Gott ganz
fiir sich in Anspruch zu nehmen. ,,Ist Gott etwa*, so ruft
er aus, ,,nur der Gott der Juden? Nicht auch der Heiden?
Jawohl, auch der Heiden, wenn anders es nur einen
Gott gibt* (Rom 3, 29).

Aufs starkste betont der Apostel die véllige Ab-
hangigkeit des Menschen von Gott in seinem Sein wie
in seinem Wirken und Handeln. ,,Was hast du, das du
nicht empfangen hattest? (1 Kor 4, 7). ,,Gott wirkt in
uns sowohl das Wollen wie das Vollbringen* (Phil 2, 13).
»Gott vermag durch seine Wirksamkeit in uns weit mehr
zu tun als alles, was wir erbitten und ersinnen* (Eph 3,
20). Das ganze Weltgeschehen, die Geschichte der ein-
zelnen wie der Volker, alles wird auf Gottes Willen und
Weltplan zuriickgefithrt. Ja, so kraftig tritt diese Ab-
héngigkeit des Menschen von Gott in den Briefen des
Apostels hervor, dafi man sich gefragt hat, ob Paulus
nicht der menschlichen Freiheit zu nahe trete oder sie

ar zerstore. Doch zeigen die 6fteren Ermahnungen, das

eil mit Furcht und Zittern zu wirken, daBl ihm ein sol-
ches Beginnen ganz ferne liegt, obwohl er nirgendwo
zu diesem Problem eigens Stel%ung genommen hat. Weil
die Menschen frei sind und Gottes Ruf widerstreben kon-
nen, darum priift Gott die Herzen der Menschen (1 Thess
2, 4), und miissen alle vor seinem Richterstuhl erschei-
nen, um Rechenschaft abzulegen (Rém 2, 16 u. 6.). Gott
1aBt seiner nicht spotten (Gal 6, 7), und wer sich ihm
widersetzt, beschwort seinen Zorn herauf (Rém 1, 32).

Gott ist so groff und iiberragend, daff vor seiner
Grofle jeder Mensch verstummen muf. Ihm allein ge-
bithrt Ehre und Ruhm und Herrlichkeit durch alle Ge-



Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus. 391

schléchter von Ewigkeit zu Ewigkeit (Eph 3, 21). Darum
mufl der Mensch alles, was er tut, er mag essen oder
trinken, zur Ehre Gottes tun (1 Kor 10, 31). Paulus selbst
ist uns ein herrliches Beispiel fiir diese ehrfiirchtige
Seelenhaltung; in grofler Zahl und reichster Mannig-
faltigkeit schmiicken die Doxologien, diese Bekenntnisse
der Majestat und Erhabenheit Gottes, die Briefe des
Apostels.

3. Der Gott der Auserwihlung und Vorherbestimmung.

Gott ist so sehr Herr aller Dinge, daf3 es vor ihm kein
Rithmen des Menschen gibt. Gott steht dem Menschen
in voller Freiheit und Unabhingigkeit gegentuber. ,,Wer
gibt ihm zuerst, dafi ihm vergolten werden mifite?* (Rom
11, 352 Bei der Austeilung seiner Gnaden und Gaben ist
er nicht etwa abhdngig von den Werken desjenigen, dem
er diese Gnaden zuteilen will, sein Liebeswille allein ist
maligebend. Es gibt keinen Rechtsanspruch des Menschen
auf diese gottlichen Heilsgiiter und Gnaden. Er ver-
schenkt seine Liebe und sein Wohlwollen, wem er will,
so wie es bei dem Propheten heilt: ,,Jakob liebte ich,
Esau aber hafite ich” (Mal 1, 23). Den Nachkommen Ja-
kobs, den Israeliten, gab Gott ein Land, das von Milch
und Honig fliefit, den Nachkommen Esaus ein 6des Berg-
land, so wie es weiter bei dem Propheten heifit: ,1Ich
machte seine Berge zur Wiiste und sein Erbe gab ich
den Schakalen der Steppe preis.” Die Israeliten erhielten
tberdies die grofilen Verheifungen des Heiles, die
Edomiter hatten daran keinen Anteil. Solcher Art also
waren die Liebe und der HaB Jahwes, von denen das
Prophetenwort spricht, sie galten nicht etwa der Be-
rufung zum ewigen Heil. Schon zu Moses hatte Gott ge-
sprochen: ,,Ich begnadige, wen ich begnadigen will, und
ich erbarme mich dessen, dem ich mein Erbarmen
schenken will“ (Ex 33, 19). ,,Also*, schliefit der Apostel,
»kommt es nicht auf das eigene Wollen oder Laufen an,
sondern auf Gottes Erbarmen . . . Somit begnadigt er,
wen er will, und 146t verstockt werden, wen er will®
(Rom 9, 16 fI.).

Darum weill der heilige Paulus nicht genug zu rith-
men den Reichtum der Erbarmungen Gottes, ,,der uns
in Christus Jesus schon vor Grundlegung der Welt aus-
erwéhlt hat, daB wir heilig und untadelig seien vor ihm.
Aus Liebe zu uns hat er uns nach seinem freien Willens-
entschlufl durch Jesus Christus zu seiner Kindschaft vor-
herbestimmt“ (Eph 1, 3f.). ,Er hat uns ja errettet und



392 Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus.

mit heiligem Rufe berufen nicht wegen unserer Werke,
sondern nach seinem Ratschlufl und seiner Gnade, die
uns in Christus Jesus vor ewigen Zeiten geschenkt wurde,
die aber jetzt durch die Erscheinung unseres Heilandes
Jesus Christus offenbar geworden ist* (2 Tim 1, 9).
Diesen gottlichen Heilsratschlufl, diese gottliche Gnaden-
wahl hat der Apostel noch genauer dargelegt und in ein-
zelne Teile, in fiinf Akte zerlegt, ,,die eine geschlossene
Kette bilden, in der immer ein Glied in das andere
greift“.?) ,Denn die er vorhererkannt hat, die hat er auch
vorherbestimmt, dem Bilde seines Sohnes gleichférmig zu
werden, auf daB er der Erstgeborene sei unter vielen Brii-
dern. Die er aber vorherbestimmt hat, die hat er auch
berufen, und die er berufen hat, die hat er auch gerecht-
fertigt, und die er gerechtfertigt hat, die hat er auch ver-
herrlicht” (Rém 8, 29 ff.). Auch an dieser Stelle wird die
.vélliie Unabhéangigkeit Gottes von allen menschlichen
Werken und Verdiensten, die absolute Gratuitat der
Gnade in keiner Weise angetastet. Das gottliche Vorher-
erkennen ist ihm nicht etwa ein vorheriges Priifen oder
Abwégen der menschlichen Handlungen, es ist ihm ein
Blick der Liebe und des Erbarmens, den Gott von Ewig-
keit her auf seine Erwiahlten geworfen hat. Diesem Blick
der Liebe fol&:c die Vorherbestimmung und der Vorher-
bestimmung die Berufung und der Berufung die Recht-
fertigung und der Rechtfertigung die Verherrlichung.
Diese finf Akte sind wie fiinf grofie Denkméler, die der
giitige, barmherzige Gott an den Lebensweg des Christen
gestellt hat.

Man hat gegen diese Lehre von der gottlichen Pri-
destination vielfach grofie Bedenken geiduBert. Man hat
sie finster und dunkel genannt, eine Nacht, in die keine
Sterne hineinleuchten. Sie habe den Apostel Paulus zum
Pessimisten gemacht. Und Paul de Lagarde hat die un-
verstandlichen Worte geschrieben: ,,Paulus hat sich ge-

en alle Einwiirfe gepanzert mit der aus dem zweiten
uche des Gesetzes heriibergeholten Verstockungstheo-
rie, die es freilich so leicht macht zu disputieren, wie es
leicht ist einen Menschen, der Griinde bringt und Gegen-
griinde héren will, damit abzufertigen, dal man ihn fiir
verhirtet erklart.*) 5

Wer diese Lehre von der géttlichen Préadestination
fir ein paulinisches Sondergut hilt und meint, sie des-

3) P. Feine, Theologie des N. T.%, Leipzig 1922, 285.
%) Deutsche Schriften, S. 31.



Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus. 393

halb schmihen zu diirfen, der uibersieht vollkommen, da8
diese Lehre auch zu dem Lehrgut Jesu gehort, der den
Sohnen des Zebedaus erklarte, daBi die Sitze zu seiner
Rechten nur denen zuteil werden koénnen, denen sie vom
Vater bestimmt sind (Mt 20, 23). Auch Jesus weill davon,
daB nicht alle Berufenen zu den Auserwéhlten gehoren
(Mt 20, 16; 22, 14). Auch der Gedanke der Verstockung
ist ihm nicht fremd, wenn er den Vater im Himmel preist,
daB er den Weisen und Klugen verborgen, was er den
Einfaltigen geoffenbart hat (Mt 11, 25), und wenn er sei-
nen Jingern den Zweck der Parabeln mit den Worten er-
klart: ,,Die AuBenstehenden sollen sehen und doch nicht
erkennen, sie sollen héren und doch nicht verstehen®
(Mk 4, 10; Lk 8, 10). Besonders im 4. Evangelium hat
diese Lehre von der gottlichen Pradestination in einer
Weise Ausdruck gefunden, die der paulinischen Auffas-
sung sehr nahesteht.

DaB diese Lehre von der absolut freien Gnadenwahl

Gottes, von der gottlichen Auserwihlung und Vorher-
bestimmung dem Menschengeiste schwer verstandlich er-
scheint, daB sie groBe Spannungen schafft, das hat der
heilige Paulus selbst gefithlt und in den berithmten Kapi-
teln 9 bis 11 des Romerbriefes in ergreifendster Weise
zum Ausdruck gebracht. Angesichts der Tatsache, daBl
sein eigenes Volk, dem er mit Leib und Seele zugetan
war, die ausgestreckte Hand Gottes zuriickwies und im
Unglauben sich verhirtete, bewegt ihn aufs tiefste die
Frage, wie solches Schicksal sich mit der Gerechtigkeit
und Liebe Gottes in Einklang bringen lasse. Man sieht
formlich, wie er mit dem quilenden Problem ringt, wie
er immer von neuem ansetzt, um in dieses dunkle Ge-
heimnis etwas Licht zu bringen, den Majestatsrechten
Gottes nicht zu nahe zu treten und doch die angstvollen
Fragen der Menschen nicht zu sehr zu enttauschen. Drei-
mal rollt er die Frage in immer neuer Formulierung und
scharferer Bestimmung auf, so wie es nach ihm Augusti-
nus in siebenmaliger Behandlung dieses Abschnittes ver-
sucht hat, das Geheimnis der géttlichen Gnadenwahl und
Vorherbestimmung aufzuhellen.
_ Es wiirde zu weit fithren, den Gedanken des Apostels
im einzelnen nachzugehen; nur einige Bemerkungen sol-
len dazu dienen, die Stellungnahme des Apostels besser
verstandlich zu machen.

a) Es geht dem Apostel in diesen Ausfithrungen von
Kapitel 9 bis 11 vor allem darum, die absolute Freiheit
der gottlichen Gnadenwahl darzutun, zu zeigen, dal} es



394 Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus.

ganz in der Hand Gottes liegt, wie und auf welche Weise
er dem Menschen das Heil zukommen lassen will, daB§ er
~nicht im mindesten ein Unrecht begeht, wenn er das Heil
nur aus Gnade und nicht auf Grund von irgend welchen
Leistungen dem Menschen schenken will, und zwar so-
wohl dem Juden wie dem Heiden. ,,Ist es aber aus Gnade
geschehen, so nicht mehr auf Grund von Werken, denn
sonst wére die Gnade ja nicht mehr Gnade” (Rém 11, 6).
»Es geht hier um nichts Geringeres®, sagt Fr. W. Maier
mit Recht, ,,als um seinen Gottesbegriff, um die letzte und
tiefste Anschauung, die er von der unantastbaren Sou-
verdnitat Gottes hat: Gott hat das Recht, den Weg fest-
zulegen, auf welchem er und der Mensch der Siinde sich
in Versohnung und Friede wieder begegnen.”®) Darum
weist er mit solcher Entritstung den Einwurf zuriick,
schlagt ihn mit Keulenschligen nieder: Wenn Gottes
Gnade nur von ihm abhéngt, dann darf er auch jene nicht
tadeln, die nicht in dieser Gnade stehen. Es steht, so sagt
er, dem Menschen nicht zu, mit Gott zu rechten, so wenig
es dem Topfergefal zusteht, mit dem Topfer dariber zu
rechten, warum man aus ihm nicht ein Prunkgefali, ein
vas honoris, gemacht hat, sondern nur ein einfaches Ge-
faf}, bestimmt zu gewohnlichen Diensten.

b) Es ist den Erklirern der verschiedensten Richtun-
gen innerhalb und aufierhalb der Kirche heute eine aus-
emachte Sache, daBi in diesen so itberaus schwierigen
Darlegungen des Apostels nicht die Rede ist von einer
Vorherbestimmung und Berufung zum ewigen Heile (an-
ders 8, 29), sondern nur von der Vorherbestimmung,
bezw. Berufung zum Glauben, und daB es nicht ohne
weiteres angéngig ist, diese beiden Berufungen einander
gleichzusetzen, und was von der einen gesagt ist, auch
ohne weiteres auf die andere zu wbertragen. Dali diese
beiden Berufungen nicht vollkommen identisch sind, ist
schon daraus ersichtlich, da} ja nicht alle, die die Beru-
fung zum Glauben empfangen haben, auch darin behar-
ren und das Ziel wirklich erreichen. Die Fragestellung
des heiligen Paulus ist deshalb nicht dieselbe, wie sie zu-
meist in der heutigen Dogmatik vorgelegt wird, und es
mul} die Sorge der Dogmatik sein, in ihren Beweisfithrun-
gen und Schlufifolgerungen dieser Feststellung Rechnung
zu tragen.

¢) Wir werden noch besser die eigentlichen Gedan-
ken des Apostels verstehen, wenn wir uns vor Augen hal-

%) Israel in der Heilsgeschichte. Miinster i. W. 1929, 152.



Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus. 395

ten, daf} er nicht miide wird, in diesen selben Ausfithrun-
gen zu betonen, nicht Gott trage die Schuld daran, dafi
Israel nicht den Weg zum Glauben gefunden hat, sondern
Israel selbst. Vielmehr hat Gott, anstatt seiner Gerechtig-
keit freien Lauf zu lassen, das Volk in groSter Langmut
ertragen. Er hat seine ungehorsamen Sohne nicht aui-
gegeben, hat nicht aufgehoért, sie zu lieben. Um sie zu ret-
ten, tiberlafit er sie dem Unglauben, verstockt sie in ihrem
Unglauben, um sie auf diese Weise schlieBlich doch an
sich zu ziehen. Am Ende dieses langen Weges steht nicht
der ziirnende, strafende Gott, sondern der liebende, er-
barmende Gott, der den verlorenen Sohn verzeihend in
seine Arme zieht. ,,Gott hat alle dem Ungehorsam tiiber-
antwortet, um sich aller zu erbarmen” (Rém 11,32). Dieses
Wort voll paradoxer Schirfe ist das Tiefste und Letzte,
was der Apostel zu sagen weiB. Dann neigt er sich in
Demut vor der unfaBbaren GroBe Gottes, die alles
menschliche Denken und Forschen weit hinter sich 1aB8t
und dort am gréBten erscheint, wo menschliche Schuid
die Wege Gottes kreuzt.

»0 Tiefe des Reichtums, der Weisheit und der Erkennt-
nis Gottes!

Wie unerforschlich sind seine Ratschliisse,
Wie unergrindlich seine Wege! . . .

Aus ihm und durch ihn und fiir ihn ist alles.
Ihm sei Ehre in Ewigkeit!*

4. Der Gott der Erbarmung und der Liebe.

Unergriindlich sind die Tiefen der Gottheit, dunkel
und geheimnjsvoll die Wege Gottes in der Berufung und
Erwahlung seiner Heiligen. Auf diesem dunklen Hinter-
grunde leuchtet um so lichtvoller und strahlender das
Geheimnis der gottlichen Liebe und Erbarmung. Die
Liebe ist das Grofite nicht nur auf Erden, sondern auch
im Himmel. Und der heilige Paulus ist der ,,Doctor gra-
tiae®, weil keiner so begeistert und hinreiBend die Reich-
timer dieser tiberstrémenden gottlichen Liebe und Barm-
herzigkeit gepriesen hat wie er. Hier wichst der Apostel
weit Giber das Alte Testament hinaus, das in Gott doch
mehr das erhabene, unnahbare Wesen gesehen hat als
den liebenden Vater. Es ist dem Apostel eine selbstver-
stindliche Wahrheit, dal Gott nicht das Verderben und
den Untergang der Menschen will, die er zum ILeben be-
rufen hat, sondern ihr Heil, ihre Seligkeit. Den Titel ,,So-
ter” legt er nicht nur Christus bei, sondern ebenso auch
Gott, dem Vater (1 Tim 4, 10; Tit 1, 3 u. 6.). Er ist der



396 Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus.

Retter, der Heiland der Menschen, und zwar aller Men-
schen. Paulus verkiindet diesen Universalismus des Heiles
nicht nur einmal, es ist das bei ihm ein stindig wieder-
kehrender Gedanke, ein Kernpunkt seiner Gotteslehre
(1 Tim 2, 4; Tit 2, 11; Rom 8, 32; 2 Kor 5, 14. 19; Kol 1,
191.; 1 Tim 1, 15). ,,Gott, unser Heiland, will, daB alle
Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahr-
heit gelangen” (1 Tim 2, 4). ,Erschienen ist die Gnade
Gottes allen Menschen zum Heile* (Tit 2, 11). Dieser all-
umfassende Heilswille Gottes ist nicht ein Produkt der
Zeit, er besteht von Ewigkeit her, er ist vor den Aonen
und Generationen in Gott vorhanden (Kol 1, 26; Eph 3, 9).
Von Ewigkeit her dachte Gott Gedanken des Heiles {iir
die Menschen, aber er hiitete dieses ewige ,,Mysterium sei-
nes Willens” (Eph 1, 9) wie ein liebes, trautes Geheim-
nis, das erst in der Fiille der Zeiten, nach ,,Ablauf der Zei-
ten der Unwissenheit” (Apg 17, 30) seinen Heiligen kund-
getan werden sollte, auf dalBl sie erkennen, ,,wie reich an
Herrlichkeit dieses Geheimnis unter den Heiden ist*
(Kol 1, 27).

Als nun die Fulle der Zeiten gekommen war, da
wurde aus dem puotApiov ein upaptipiov, da wurde die
Liebe und Erbarmung Gottes in ihrer ganzen Erhaben-
heit und Grofle offenbar. Er sandte uns seinen eigenen
Sohn, daf} er fiir uns den Siithnetod sterbe. Unad diese
Liebe Gottes war um so gréfer und bewundernswerter,
als es geschah zu einer Zeit, da wir als Siinder des gott-
lichen Zornes, nicht aber der gottlichen Liebe wirdig
waren. ,,Gott beweist seine Liebe zu uns dadurch, dal§
Christus fur uns gestorben ist, als wir noch Siinder wa-
ren“ (Rom 5, 8). Es ist nicht zuviel gesagt: ,Die Liebe
Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen* (Rom 95, 5), aus-
gegossen in verschwenderischer Fiille. So hebt denn nun
in und mit Christus Jesus eine Gnadenzeit an, ein Gnaden-
leben, ein Gnadenwirken, so reich und grofl und erhaben,
daB dem Apostel die Worte fehlen, es zu beschreiben. Er
kann nur immer wiederholen: Aus Gnade seid ihr erlost.
Er kann nur immer aufs neue wiinschen: ,,Gnade und
Friede sei euch von Gott, unserem Vater, und unserem
Herrn Jesus Christus” (1 Kor 1, 1). Er muf} von sich sel-
ber bekennen: ,,Durch die Gnade Gottes bin ich, was ich
bin* (1 Kor 15, 10). In dieses eine Wort ,,Gnade* hat er
alles zusammengeschlossen, was Gott in seiner unend-
lichen Giite und Erbarmung dem Menschen an gottlichen
Gaben und Wohltaten zugedacht hat, und hat damit dem
Begriff ,,Gnade" einen Inhalt gegeben, der wesentlich die



Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus. 397

alttestamentlichen Begriffe von Gnade uberragt. Und er
kann sich deshalb nicht genug tun, die Reichtiimer dieser
gottlichen Gnade zu besingen und ihre alles umgestalten-
den und erneuernden Krifte zu preisen. Es ist in der Tat
so, wie der ,,Mythus des 20. Jahrhunderts* bemerkt: Die
Gnadenlehre ist das héchste Mysterium der Christenheit
S. 235).

( Ma)n hat es seltsam gefunden, daf beim heiligen Pau-
lus eine so innige, erhabene Christusmystik zu finden sei,
dafi aber von einer eigentlichen Gottesmysiik nicht die
Rede sein kénne, zu der doch die Christusmystik Briicke
und ‘Weg sein sollte. ,,Paulus ist der einzige christliche
Denker”, erklart Albert Schweitzer, ,,der nur Christus-
mystik und daneben nicht auch Gottesmystik kennt®.?)
,,Gyottesmystik gibt es beim heiligen Paulus erst im Jen-
seits. ,,Sie ist nicht gleichzeitig mit der Christusmystik
in Kraft. Christusmystik besteht, bis Gottesmystik méglich
wird.“?) Alfred Wikenhauser aufiert sich im selben Sinne:
»Paulus spricht nie von einem Sein ,in Gott’, sondern nur
,in Christus, im Herrn, im Geiste. Die paar Fille, wo ,in
Gott' begegnet, sind nicht mystisch zu deuten. Eine eigent-
liche Gottesmystik ist also in den Paulinischen Schriften
nicht zu finden.*®) Das berithmte Pauluswort, das er auf
dem Areopag gesprochen hat: ,In ihm leben wir, bewe-
gen wir uns und sind wir“ (Apg 17, 28), das so ganz
mystischen Klang hat, wird von den einen als unecht be-
zeichnet, weil die ganze Rede nur dem Verfasser der Apo-
stelgeschichte angehore, von den anderen als ein Zitat
aus einem Dichter hingestellt, zumal es ganz stoischen
Charakter habe, mehr pantheistisch als mystisch sei und
einen immanenten Gottesbegriff voraussetze (E. Norden,
Alb. Schweitzer u. a.).

Ist es aber wirklich als eine so feststehende Tatsache
hinzunehmen, daB sich beim heiligen Paulus gar keine
Spur von Gottesmystik finde, da} er jede Einigung mit
Gott erst von der andern Welt erwartet? Es ist ohne wei-
teres zuzugeben, daf} fiir den heiligen Paulus das Sein in
Christus im Mittelpunkt seines religiosen Denkens steht.
Das kann nur denjenigen befremden, der die Stellung ver-
kennt, die der Abgesandte vom Vater im Werke der Er-
losung einnimmt. Es ist gleichfalls richtig, daB der so be-
liebten Formel ,,in Christus®, die sich 164mal in den Brie-
fen des Apostels findet, verhaltnismiBig sehr wenige Bei-

%) Die Mystik des Apostels Paulus. Tiibingen 1930, 4.
") Ebd. 13.

®) Die Christusmystik des hl. Paulus. Miinster i. W. 1928, 39.



398 Schumpp, Der Gott des heiligen Paulus,

spiele fiur das Vorkommen der Formel ,,in Gott“ gegen-
ubergestellt werden konnen. Aber ganz fehlen sie nicht,
mag das auch heute bestritten werden. Das Wort des Apo-
stels: ,,Ihr seid gestorben und euer Leben ist mit Christus
in Gott verborgen* (Kol 3, 3), das ein Lieblingswort der
Mystiker geworden ist, will doch besagen, dall das neue
Leben in Christo vornehmlich ein innerliches Leben ist
und nicht jener Auflerlichkeiten bedarf, auf welche die
Irrlehrer so groBes Gewicht legten. Es ist ein Leben ver-
borgen in Gott, weil die Christen der Welt und der Siinde
abgestorben sind und nun in Gott leben, aus dem sie ge-
boren sind, so wie Christus in Gott lebt. Aber wie Christi
Herrlichkeit noch nicht vollkommen offenbar geworden
ist, so wird auch die Herrlichkeit dieses neuen Christen-
lebens erst ganz offenbar werden, wenn Christus erschei-
nen wird. Wir sind also wohl berechligt, unsern Vers fiir
die Gottesmystik in Anspruch zu nehmen. Und wenn der
heilige Paulus an die Epheser schreibt: ,Es ist nur ein
Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller,
der da ist iiber allen, durch alle und in allen” (Eph 4, 5 1.),
so darf man darin nicht etwa blof} eine formelhafte Aus-
drucksweise erblicken, um so mehr als mit diesem Vers
die Ermahnung zur Einheit und Einigkeit der Glaubigen
motiviert werden soll, und dieses dritte Pradikat ,,in al-
~ len* das letzte und hochste Motiv zur Eintracht enthilt,
die gnadenvolle Gegenwart Gottes in allen. In diesem Zu-
sammenhang darf auch das schon genannte Wort des
Apostels Aufnahme finden: ,,In ihm leben wir, bewegen
wir uns und sind wir* (Apg 17, 28), da nach unserer Mei-
nung weder sein stoischer Charakter noch die Tatsache,
daB es blof} ein Zitat darstellt, mit hinreichenden Griin-
den bewiesen ist. Es darf tiberdies nicht itbersehen wer-
den, daB der heilige Paulus nicht etwa nur eine Einwoh-
nung des Heiligen Geistes, sondern auch eine Einwoh-
nung Gottes in der christlichen Seele kennt. ,,Wir sind
doch ein Tempel des lebendigen Gottes, wie Gott gesagt
hat: ,Ich werde in ihnen wohnen und unter ihnen ein-
hergehen, und ich werde ihr Gott sein und sie werden
mein Volk sein‘“ (2 Kor 6, 16; vgl. 1 Kor 3, 16 {.). Darum
sind ja auch die Christen nicht mehr »Fremdlinge und
Beisassen, sondern Mithiirger und Gottes Hausgenossen®
und ,,wachsen empor zu einem heiligen Tempel im Herrn,
werden miterbaut zu einer Wohnung Gottes im Geiste"
(Eph 2, 19ff.). Wenn Alb. Schweitzer es auffallig findet,
dali der Apostel die von Jesus verkindigte und im Ur-
christentum geltende Vorstellung der Gotteskindschaft



Grohl, Eine bedeutsame Stimme aus der Urkirche. 399

nicht ins Mystische ausgedacht und zum Sein in Gott ver-
tieft habe,?) so sei dem gegeniiber auf Rom 8, 15 verwie-
sen, wo eben der Geist der Kindschaft uns rufen laft:
,Abba, Vater.” Mithin sind wir wohl berechtigt, auch bei
Paulus von einer Gottesmystik zu sprechen. Freilich
nimmt sie nicht die beherrschende Stellung ein wie seine
Christusmystik, was nicht zu verwundern ist, wenn wir
bedenken, daBl die Christusmystik iiberhaupt im Mittel-
punkt seines Interesses steht. Christus ist der Abgesandte
des Vaters, dem er alles in die Hand gegeben hat, er ist
der Mittler des Heiles, durch den wir Zutritt haben zum
Vater nicht erst im jenseitigen Leben, sondern schon in
diesem Erdenleben. , (Schluf} folgt.)

Eine bedeutsume Stimme aus der Urzeit der Kirche.

Von Dr theol. Richard Gréhl, Breslau.

Das Schrifttum der Urkirche ist fir das Christentum
aller Zeiten von hochstem Wert. Vor einiger Zeit hat der
heimgegangene Papst Pius XI. in einem Handschreiben,
das der damalige Kardinalstaatssekretar Pacelli im Auf-
trag des Heiligen Vaters an den Verleger und Heraus-

eber einer Sammlung der wichtigsten altkirchlichen
gchriften richtete, das grofie Interesse bekundet, welches
er der Verbreitung des altkirchlichen Schrifttums ent-
gegenbrachte. ,,Ohne Zweifel®, heifit es darin, ,,ist es von
éroﬁem Nutzen fiir die Glaubigen, wenn man sie mit den
chriften der hervorragendsten Geister bekannt macht,
besonders mit jenen, die in den ersten Jahrhunderten
der Kirche gelebt haben und von Gott mit dem Geist der
Weisheit erfillt worden sind, so dafi sie die Grundfeste
legen konnten fiir den Tempel der heiligen Wissen-
schaft. Sie sind es, welche die kostbaren Steine des christ-
lichen Dogmas geschnitten und zu unvergleichlichen
Kunstwerken zusammengefiigt haben* (,,Schénere Zu-
kunft® 1938, S. 1151). Zu den bedeutsamsten Zeugnissen
fir das alteste Glaubens- und Kirchenleben gehoren die
sieben Briefe des heiligen Bischofs Ignatius von
Antiochien. Sie bedeuten fiir uns ein Kleinod altchrist-
lichen Glaubens und bezeugen die bewundernswerte
Liebe, welche die erste Christenheit beseelte. Im folgen-
den wollen wir das geschichtlich verbiirgte Lebensbild
des grofien Bischofs zeichnen und die Bedeutung seiner
Briefe kurz herausstellen.

AT a O



