582 . ‘Pastoraltsile.

der des Wortes“, Longhaie, ,,Grofle Meister”, Adamer,
»Predigtkunde”, und auf protestantischer Seite Schreiner.
»Die Verkindigung des Wortes Gottes®.

Dieser ,,Aufrifi* legt keinen Wert auf absolute Voll-
stdndigkeit. Es sollte aber dem Verwalter des Predigt-
amtes ein Anreiz gegeben werden, nach seinen Vorbil-
dern zu suchen, um ihm seine Aufgabe etwas zu erleich-
tern und sie zu fordern. Wer mehr daritber wissen will,
findet es in meinen Bichern: ,Die Predigt der Gegen-
wart" und ,,Die Sendung des Predigers*; besonders findet
er dort auch allgemeine Literatur, die der Arbeit des
Predigers dienlich sein kann.

Pastoralelle.

(Verpflichtung zur Seelsorgstunde und Schulmesse.) Wo den
Seelsorgsgeistlichen die Erteilung des Religionsunterrichtes in
den Schulrdumen nicht mehr gestattet ist und die Teilnahme
am Gottesdienst sowohl an Werktagen wie Sonntagen nicht mehr
als pflichtgemiB von der Schule her betont und beaufsichtigt
wird, ist die religiose Betreuung der Schuljugend in eine wesent-
lich andere Situation geraten. Die Schulstunden am Morgen
sind durch die Seelsorgstunden am Nachmittag abgeldst worden.
Allerdings bleibt die Teilnahme daran ausschlieBlich der Sorge
und Gewissenhaftigkeit der Eltern und Kinder iiberlassen. Es
dringt sich vielen Geistlichen die Frage auf: Was ist zu tun,
wenn beide versagen? Der Schulzwang, durch den bisher die
Eltern gendtigt wurden, die Kinder auch zum Religionsunter-
richt in die Schule zu schicken, besteht fiir die Seelsorgstunde
nicht mehr. In den Stidten fiillt im Gegensatz zum Lande der
Halt durch die katholische Umgebung auch noch weg, so daB die
Teilnahme am Religionsunterricht oft zu wiinschen iibrig 1iBt.
Eines der Mittel, das im Falle des Versagens angewendet wird,
ist die immer wiederkehrende eindringliche Einladung zu den
Seelsorgstunden; ein anderes ist der Haushesuch und der Appell
an das Gewissen der Fltern. Es dringt sich in der letzten Zeit
auch vielen die Frage auf, ob es nicht geraten. oder gar Pflicht
wire, in der Beichte von der Teilnahme an den Seelsorgstunden
zu sprechen und die Kinder in der Beichtvorbereitung zu unter-
weisen, sich auch iiber das unentschuldigte Fehlen im Religions-
unterricht anzuklagen. — Ahnlich ist die Lage mit dem Schul-
gottesdienst. In der Schule darf nicht darauf hingewiesen und
auch die Teilnahme daran nicht kontrolliert werden, Ist nun die
schon von manchen angewandte Praxis, in der Beichte nach der



Ziermann, Seelsorgstunde und Schulmesse. 583

Teilnahme daran zu fragen, um so einen Ersatz fiir die fehlende
Beaufsichtigung zu schaffen, erlaubt?

Eine Antwort wird moglich, wenn wir von folgender Er-
wigung ausgehen: Der Mensch ist wegen seiner Leib-Geist-
Natur eine freie Personlichkeit und als solche im Sein und Han-
deln auf sich selbst gestellt. Er ist unabhiingig von anderen Ge-
schopfen. Nicht in dem Sinn, als ob er vollstindig frei wiire von
jeder Ursiichlichkeit und Gebundenheit. Wohl darf man bei ihm
in dem Sinn von Selbstindigkeit und Freiheit reden, als ihm
das Leben als motus ab intrinseco im vollen Sinn eigen ist. Das
Leben der wunverniinftigen Geschiépfe ist mehr ein Getrieben-
werden als selbsttiitige Bewegung (De pot. q. 9, a. 1, ad 3). Thre
Eigenbewegung ist nichts anderes als unabweichbares Aus-
fiilhren einer bis ins einzelne ihnen vom Schépfer vorgeschrie-
benen Ordnung. Sie tragen wohl die Wirkursache fiir ihre Tatig-
keiten in sich, aber sie sind auf diese Tatigkeiten festgelegt. Sie
kionnen sich nicht frei zu diesem oder jenem bestimmen. Nichi
so der Mensch. Er kann sich auch noch in seiner Zielsetzung fest-
legen (I q. 83, a. 1). Wirk- und Zielursache sind ihm immanent.
Und darum trigt er die volle Verantwortung fiir sein Handeln
(De pot. q. 9, a. 1, ad 3).

Darum besteht auf der anderen Seite aber auch die vor-
nehmste Aufgabe des Menschen, sich tiber den Sinn und die
Pflichten des Menschenlebens Klarheit zu verschaffen. Denn von
ihm geht die aktive Lebensgestaltung ausschlieBlich aus. Dazu
ist er in der Lage durch seine Selbstéindigkeit. Er kann sich selbst
auf die- einzelnen Lebensziele hinordnen. Der Mensch soll sich
selber aktiv von innen her zu seinem menschlichen Tun bestim-
men und wird nicht geschoben wie andere geschopfliche Wesen.

Nach dem Gesagten kann man schon allgemein als sittlichen
Grundsatz aufstellen: Die menschliche Persénlichkeit verlangt
nach einer Ausbildung auf religids-sittlichem Gebiet, die sie zu
einem selbstindigen, iiberzeugten christlichen Leben befahigt. Auf
diese Ausbildung hat der Mensch ein elementares Recht. Darum
hat er aber auch die Pflicht, sich darum zu bemiihen.

Natiirlich kann der Umfang dieser Bildung nicht in einer
fir alle Zeiten und Orte absolut geltenden Form umschrieben
werden, Der erste Mafistab ist das christliche Leben in sich. Es
gibt einige wenige Grundwahrheiten, ohne die das christliche
Leben iiberhaupt nicht méglich ist. Dieses Minimum an Glaubens-
kenntnis geniigt natiirlich nicht zu einem wirklichen, selbstin-
digen Glaubensleben. Soll es zur Entfaltung des iibernatiirlichen
Lebens kommen, zu einem Leben aus dem Glauben, dann muf
die religise Bildung weiter gehen. Und zwar gilt hier: je mehr
einer von Gott und seinen Geheimnissen weil, um so lebhafter



H84 Pastoralfille.

wird auch die Verbindung mit Gott. Die Glaubenserkenntnisse
treiben zu groBerer Gottesliebe und die wachsende Liebe driingt
den Menschen wiederum zu einem weiteren Eindringen in die
Lebensgeheimnisse Gottes. Daraus sieht man schon, daBl es Pflicht
ist, sich um die religigs-sittliche Bildung weitgehend zu bemiihen.

Der zweite Mapstab ist der jeweilige Beruf und Stand. Da-
durch wird die sittliche Pflicht zur religiosen Ausbildung noch
niher bestimmt. Das Wissen um die religis-sittlichen Dinge sollte
den Menschen befihigen, sein Berufsleben selbstiindig von innen
heraus christlich zu gestalten. Der Arzt z. B. sollte imstande sein,
selber ein verantwortliches Urteil iiber Umfang und Grenzen
seines arztlichen Tuns zu fillen. Den Schwierigkeiten, die sich
moglicherweise aus dem Profangebiet fiir sein religioses Leben
ergeben, miifite er durch sein eigenes Wissen im grofen Ganzen
gewachsen sein. Die harmonische Durchbildung der Persdnlich-
keit duldet keine zu groBe Spannung zwischen der Berufsausbil-
dung und der religios-sittlichen Bildung. Sonst gilt die Religion
mehr als frommes, ererbtes Brauchtum, nicht als geistliche und
gottliche Lebensquelle. Darum wird sich in einem gerade den-
kenden Menschen entsprechend der gehobenen Profanbildung
auch die religigs-ethische Bildung vervollkommnen und ihn befi-
higen, in seiner Gesellschaftsschicht den Glauben wiirdig zu ver-
treten und durch sein Leben anderen Fiihrer zu Gott zu werden.

Den dritten Mafstab bilden die dem Glauben drohenden Ge-
fahren. Das Leben bringt schon mit seinen Enttiuschungen
Schwierigkeiten an den Christen heran, denen er theoretisch und
praktisch nur dann gewachsen ist, wenn das Wissen um die
Glaubenswahrheiten nicht in den Kinderschuhen stecken geblie-
ben, sondern mit seiner sonstigen geistlichen Entwicklung fort-
geschritten ist. Ein erwachsener Mensch wird mit dem Kate-
chismuswissen von der- Schulbank her, das niemals erginzt
worden ist, kaum allen auftretenden Schwierigkeiten standhalten
konnen. Da ist eine Vertiefung in irgend einer Form direkt not-
wendig als Selbstschutz fiir Glauben wund Sittlichkeit zugleich.
In Zeiten groBerer Anfeindungen der Kirche wird die Pflicht
entsprechend gesteigert, sich Klarheit zu verschaffen, um nicht
den Angriffen der Feinde zu erliegen. Aus dem Leben sind jedem
Seelsorger Beispiele solcher Infantilismen in allen mdglichen
Formen bekannt und auch hinreichend Fille, die deshalb zum
Aufgeben des Glaubens gefiihrt haben. Man vergleiche etwa, was
Klug dariiber geschrieben hat (Tiefen der Seele, 2. Aufl., S. 88 ff.).

Aus dem eben Gesagten sieht man ohne weiteres die natur-
rechtliche Pflicht zur religids-sittlichen Bildung. Es ist darum
eine elementare Pflicht des Christen, sich von Jugend auf ein-
fithren zu lassen in die Glaubenswahrheiten, und zwar nach MaB-
gabe der oben angefiihrten drei Normen. Wie ein weltfremder



Ziermann, Seelsorgstunde und Schulmesse. 585

Mensch nicht mit dem Leben fertig wird, so auch nicht ein
religios ungebildeter mit dem christlichen Leben.

NaturgemiB hat sich die Kirche iiber diese zeitbestimmte
Form des Religionsunterrichtes in den Seelsorgstunden noch
nicht autoritativ geduBert. Wie sie denkt, wird aber zur Geniige
aus ihrem Urteil iiber Predigt und Katechese ersichtlich. Auf das
Anhéren der Predigt und der Christenlehre gehen gewdhnlich
ihre Ermahnungen. Der Grund der Verpflichtung ist aber der
gleiche wie fiir die religiose Unterweisung iiberhaupt. Der Cate-
chismus Romanus macht auf diese Pflicht der Gliubigen auf-
merksam (3, 4, 10 und 25). Die Moraltheologen unterscheiden
genauer die positiv kirchlichen Vorschriften, religiose Unter-
weisungen zu horen, von der naturgesetzlichen Pflicht. Der
heilige Alfons sagt: ,,Praecipitur 1° auditio concionis, non tamen
sub mortali, nisi quatenus quisque tenetur discere necessaria
ad salutem. Dixi: Nisi quatenus etc.; quia homines rudiores,
ignorantes praecipua mysteria fidei, ea praesertim, quae sub
gravi obligatione eos scire teneri dictum est, ... tenentur lege
caritatis (si alias ea commode addiscere non possint) sub gravi
peccato concioni vel potius catechesi interesse. Bonacina; addens
eo casu etiam missae praeferendam esse (lib. 3, n. 308). Im
gleichen Sinne schreibt Marc (Inst. mor. Alph. 19. Aufl. I, n. 657).
Gdpfert schreibt: ,Ein allgemeines kirchliches schwer verpflich-
tendes Gebot, die Predigt oder Christenlehre an Sonn- und Feier-
tagen zu horen, besteht nicht... Dagegen verpflichtet das Natur-
gesetz zur Anhorung der Predigt und Katechese, wenn die Predigt
oder Katechese fiir jemand notwendig ist, um sich in der christ-
lichen Lehre zu unterrichten oder sein christliches Leben zu
ordnen® (Moraltheologie I, n. 430).

Die Zeit des heiligen Alfons muB in etwa der unseren gegli-
chen haben. Jedenfalls hatte die Unwissenheit, namentlich der
Landbevélkerung, erschreckende Formen angenommen. Ihn be-
schiiftigte damals schon die gleiche Frage wie uns heute: Wie be-
kommen wir die Jugend in den Religionsunterricht? Denn die
Eltern sind sich durchwegs nicht der ersten Verpflichtung zur
religiosen Unterweisung bewuBt, die sie tatsichlich haben. Da-
mals wurde vom heiligen Alfons ein ErlaB herausgebracht, der
sich an simtliche Beichtviter seiner Didzese richtete. Darin heit
es u. a.: ,,Wir legen allen Beichtvitern die Verpflichtung auf,
wenn Viter oder Miitter zur Beichte kommen, dieselben zu fragen,
ob sie darauf bedacht seien, ihre Kinder in die Christenlehre zu
schicken, und wenn sie hierin nachlissig sind, ihnen die Los-
sprechung zu versagen...” (Briefe des heiligen Kirchenlehrers
Alfons M. V. L., 3. Bd, n. 350). Damit haben wir einen Finger-
zeig fiir die Lésung unserer Frage. Denn wir sind in der gleichen
Lage. Darum ist es sicher erlaubt und nicht bloB das, es ist unbe-



| 586 Pastoralfille.

dingt anzuraten, daB man die Kinder dazu erzieht, sich auch iiber
Versiumnisse im Religionsunterricht anzuklagen. Es steht zuviel
auf dem Spiel fiir ihr christliches Leben. Im gleichen Sinne
kiénnte man das Gewissen der Eltern schirfen und sie zur An-
klage ihrer Versiumnisse erziehen, damit die Beichtviter hin-
weisen konnen auf die grofie Verantwortung, die sie da tragen.

Das gleiche gilt fiir die Teilnahme an der Schulmesse am
Werktag. Denn gerade in den aufgeschlossenen und aufnahme-
bereiten Schuljahren soll die Jugend in die christlichen Lebens-
gewohnheiten eingefithrt werden. Es kommt eben darauf an, nicht
blo8 schulmiBiges Wissen zu vermitteln, sondern auch den Cha-
rakter zu bilden und zu formen. Im Wissen allein bestehi die
Bildung und Erziehung nicht. Beide miissen den ganzen Men-
schen erfassen. Eine Vernachlissigung in den Jugendjahren wiirde
sich spéter bitter rdchen. Darum soll die Jugend die christlichen
Werte theoretisch und vor allem praktisch schiitzen und in die
Lebensrechnung einriicken lernen: Ehrlichkeit, Offenheit, Stark-
mut, Fleil, Reinheit, Schamhaftigkeit, Unterordnung unter die
Autoritit, Nichstenliebe, Gottesliebe, Selbstverleugnung, Gebet,
heilige Messe, Sakramente... Und nicht bloB das. Die Jugend
mufl auch das christliche Brauchtum kennen lernen. Dahin ge-
hort die Erziehung zur Teilnahme an der heiligen Messe am
Werktag. Wird der Jugend diese Ubung nicht selbstverstiindlich,
spiter wird sie es in den allermeisten Fillen sicher nicht mehr.
Darum hat die Erziehung zur Teilnahme an der Schulmesse eine
groBe Bedeutung fiir die Einfiihrung in ein gesundes, christliches
Leben.

Uberhaupt soll man an alten christlichen Gewohnheiten fest-
halten, die uns von den Vorfahren iiberliefert werden, auch gegen
auftretende Schwierigkeiten. Solche Gewohnheiten sind aus dem
praktischen iibernatiirlichen Leben geboren, haben vielleicht Jahr-
zehnte und Jahrhunderte zu ihrer Herausbildung gebraucht und
tragen mehr Lebenswert in sich, als es auf den ersten Blick
scheinen mochte. Wenn wir darum gewohnt sind, ruhig die An-
klage der Jugend iiber die Vernachlidssigung des Morgen- und
Abendgebetes anzuhodren, dann sollten wir dhnlicherweise hier zur
Gewissenserforschung und Anklage iiber das Fehlen in der Schul-
messe erziehen.

Auch der Kirche ist es darum zu tun, diese christliche
Lebensgewohnheit hochzuhalten, wenn méglich an Werktagen die
heilige Messe zu besuchen. Wie sie dariiber denkt, wird am deut-
lichsten erkennbar aus dem Dekret iiber die hiufige und sogar
tigliche Kommunion ,,Sacra Tridentina Synodus* vom 20. Dezem-
ber 1905. Wenn sie so viel Wert auf die hiufige und sogar tag-
liche Kommunion legt, so legt sie den gleichen Wert auf die
héufige und sogar tégliche Teilnahme am heiligen MeBopfer. Denn



Danzer, Sexuelle Neurasthenie. 587

das ist noch das Geringere. Darum muff man auf den Gedanken
der Kirche sehen und in dem Geiste auch weiter wie bisher die
Jugend wirksam zur Teilnahme am Werktagsgottesdienst er-
ziechen. Man sollte allen Wert darauf legen, diese christliche Le-
bensgewohnheit durch die neu auftretenden Schwierigkeiten nicht
einschlafen zu lassen.

Zusammenfassend kann man darum sagen, man sollte so-
wohl auf die Teilnahme am Religionsunterricht wie an der Schul-
messe in.der Beichte zu sprechen kommen. Praktischerweise wird
der Seelsorgsgeistliche in der Beichtvorbereitung die Kinder da-
hin bringen, sich iiber die Versiumnisse so #dhnlich anzuklagen,
wie sie sich auch iiber das Unterlassen des Morgen- und Abend-
gebetes anklagen. Die Eltern wird man in der Predigt ofters auf
die Gewissenspflicht aufmerksam machen, den Besuch der Seel-
sorgstunde und der Schulmesse durch ihre Kinder gewissenhaft
zu iiberwachen und Versdumnisse in der Beichte anzuklagen.

Hennef 2/Sieg. P. Dr Bernh. Ziermann C. Ss. R.

(Sexuelle Neurasthenie.) Diese Zeilen wurden veranlaBt
durch den Artikel von P. Albert Schmitt S. J. in dieser Zeitschrift
1938, Seite 697 ff. Gegeniilber der so ausfiihrlich behandelten
theoretischen Seite des Problems scheint die praktische (S. 704)
doch etwas zu kurz gekommen zu sein. Gerade die aber inter-
essiert den Seelsorger am meisten. Wir iiberlassen es dem Arzt,
ob er dem psycho-therapeutischen, dem noch jiingeren biochemi-
schen oder dem alten, herkémmlichen medizinischen Heilver-
fahren den Vorzug geben will. Auf letzteres scheint der in Rede
stehende Arzt gerade kein iibermiBiges Vertrauen zu setzen.

Der Fall ist klar umrissen: Es handelt sich um einen wirk-
lich strebsamen, religiosen Menschen, der nach stundenlangem
Kampfe zu seinem gréBten Schmerze dem iiberméchtigen Triebe
erliegt. Die Ursache des Falles ist also .nicht boser Wille, auch
nicht Hysterie, bei der der Wille der Spielball krankhafter Ein-
bildung ist, sondern Nervenschwdche. Das Schwergewicht liegt
im Koérper, nicht in der Seele. Darum muB sich auch der Geist-
liche zuerst der korperlichen Seite zuwenden. Nervenschwiche
ist keine Organerkrankung, sondern eine Funktionsstorung und
kann beseitigt werden.

Neurasthenie kann ein erworbener Erschopfungszustand
sein, sie kann aber auch angeboren sein: konstitutionelle oder
endogene Neurasthenie. In ihrer Erscheinungsweise und Wirkung
unterscheiden sich ja beide Arten nicht sonderlieh, aber fiir die
Zielsetzung der seelsorglichen Betitigung und fiir den Grad der
Verantwortlichkeit des Hilfsbediirftigen ist die Unterscheidung
von Bedeutung. Der Priester wird also festzustellen suchen, ob
die Ermiidungserscheinungen, erhothte Reizbarkeit, Schlafstérun-



