48 3 Pastoralfragen:

mehr existieren, dann kann er die Klage zuriicknehmen. Unter
,sbonum publicum®, von dem in Art. 39 die Rede ist, versteht
die Kongregation das Interesse der Christenheit, die Wiirde und
Heiligkeit des Ehesakramentes, nicht aber das Privatinteresse der
betreffenden Eheleute.

6. Die letzte Frage endlich behandelt den Zweifel: Wer kann
eine Klageschrift hinsichtlich der Ehe abweisen? Mull das Richter-
kolleg durch einen formlichen Beschlu8 die Klage abweisen oder
kann es dev Offizial allein in den folgenden Fillen?

a) die Klage entbehrt vollstindig des rechtlichen Fundamentes;
b) der Kléger ist gar nicht klageberechtigt;
c) das Gericht muB die Zustindigkeit ablehnen.

Die Sakramentenkongregation vertritt den Standpunkt: Der
Offizial kann aus den soeben angegebenen Griinden allein, unter
Angabe der Griinde, die Klageschrift abweisen. Von dem ErlaB
des Offizials kann der Kliger Berufung einlegen beim Richter-
kolleg der ersten Instanz, aber nur bei diesem, nicht bei der
zweiten Instanz. Das Richterkolleg trifft nach den bestehenden
Rechtsnormen die Entscheidung. In seinem ErlaB muB der Offi-
zial eigens das Recht einer Berufung an das Richterkolleg er-
wihnen. Wenn das Richterkolleg die Berufung ablehnt, dann
steht dem Kliger nichts im Wege, sich gemiB can. 1709, § 3, an
die zweite Instanz zu wenden.

Soweit die heilige Sakramentenkongregation. Die Tragweite
der Entscheidung leuchtet von selbst ein; die ,,causa impedi-
menti des can. 1971,.§ 1, n. 1, die ,,causa culpabilis sive impe-
dimenti sive nullitatis matrimonii*“ der authentischen Erklirung
vom 17. Juli 1933 wird immer noch enger gefaBt.

Roma (S. Anselmo). - P. G. Qesterle O. S. B.

Partes honestae, minus honestae, inhonestae, Auf dem Konveniat
in X. besteht die Gewohnheit, daB bei jeder Zusammenkunft
einer der Confratres kurz iiber eine literarische Neuerscheinung
berichtet. Kaplan Albert ist heute an der Reihe, er soll sein
Urteil abgeben iiber das Ehebuch von Norbert Rocholl: Die Ehe
als geweihtes Leben. 2. vermehrte und verbesserte Auflage, Verlag Lau-
mann, Diilmen i. W. 1939. Kaplan Albert ist begeistert fiir dieses Buch.
Danach ist der Sinn der Ehe die Herstellung und Darstellung der Ein-
heit des menschlichen Wesens, die volle Lebensgemeinschaft der Gat-
ten in der geist-leiblichen Totalitit ihres Wesens. Was sich der Ver-
fasser, ein Laie, vorgenommen, hat er voll erreicht: Idee und Wesen
der Ehe wieder rein hervorzustellen. Geleitet vom Lichte der Offen-
barung, beweist er klar und iiberzeugend vor allem die Einheit und
Unauflésbarkeit der Ehe wie auch ihre Fruchtbarkeit. Das Buch ist
mit einer erfrischenden Offenheit und Klarheit geschrieben. Nur eine
Stelle kommt dem Kaplan etwas eigenartig vor, und darum bittet
er seine Confratres, ihre Meinung dariiber zu #uBern. Es handelt sich
um folgende Sitze in dieser Laientheologie: ,,Man sollté deshalb auch
endlich (trotz 1 Kor 12, 23) die Einteilung des menschlichen Leibes
in reine, weniger reine und unreine Kérperteile fallen lassen, wie sie



Van Acken, Partes honestae, minus honestae, inhonestae. 49

noch hie und da durch einzelne Moraltheologien geht. Es ist das auf
der einen Seite wohl ein keineswegs notwendiger Vorbehalt gegen
Gottes gute und heilige Schépfung. Auf der anderen Seite bedarf es
dessen wirklich nicht, um die Siindhaftigkeit eines Mifbrauches und
einer Entweihung dieser gottgeschaffenen Natur festzustellen, wenn
sie auBerhalb der Ehe oder auch in ihr selbst unreiner Lust dienst-
bar gemacht wird. MiBbrauch eines Gutes bedeutet nicht Aufhebung
des Gutes an sich. Und die unreine Begierde liegt nicht in den kor-
perlichen Organen, sondern in der ungeordneten Seele' (S. 91).

Pfarrer Theodor meint in seiner ruhigen Art: ,Es liegt hier
wohl ein MiBverstindnis vor, wie es leicht bei Laien vorkommen
kann, die den Sinn der theologischen Fachausdriicke nicht ganz er-
fassen. Die Moraltheologie denkt nicht daran, einzelne Teile des
menschlichen Korpers an und fiir sich ,weniger ehrbar’ oder gar
,unehrbar’ zu nennen. Die Moraltheologen wissen ganz gut, daB der
menschliche Koérper ein Meisterwerk aus der Schopferhand Gottes
ist und daB an ihm kein Organ ist, das in sich etwas Siindhaftes
wire. Der Sinn der Unterscheidung ist, den verschiedenen Einfluf der
Kérperteile auf die Erregung der geschlechtlichen Lust festzustellen.
Also um den Grad der Gefahr einer moglichen und wahrscheinlichen
geschlechtlichen Erregung besonders bei Berithrungen des Korpers
festzustellen, unterscheidet die Moraltheologie am menschlichen Koér-
per partes honestae (Gesicht, Hinde, FiiBe), partes minus (Brust,
Riicken, Arme, Schenkel), sowie partes inhonestae (Geschlechtsteile
und die ihnen zuniichst befindlichen).

GewiB, meint ein anderer, diese Lehre ist recht und gut, aber
der Ausdruck scheint mir doch weniger gliicklich zu sein. Viele gute
Laien und vor allem Ordensschwestern sind durch diese Unterschei-
dung zu einer falschen Ansicht und Einstellung dem eigenen und
fremden Korper gegeniiber gekommen und dadurch hochgradig éngst-
lich geworden. Ubrigens ist das nicht blo8 meine Ansicht; auch Prie-
ster und Theologen denken so. Ich habe hier das Buch von Dr theol.
August Adam: Der Primat der Liebe. Eine Untersuchung iiber die Ein-
ordnung der Sexualmoral in das Sittengesetz. Butzon und Bercker,
Kevelaer 1939. Auf Seite 162 f. heit es wortlich: ,,Wenn heute immer
noch, wenn auch seltener, in manchen Schriften die bedenkliche,
Gottes Schopferkraft beleidigende Bezeichnung der ,Partes honestae’
und ,inhonestae’ in bezug auf die Geschlechisteile zu finden ist, oder
wenn die Begriffe ,Leidenschaft’ und ,Sinnlichkeit’ nur im ethisch
abtriaglichen Sinne gebraucht werden, so stammt das sicherlich mehr
aus der Ungenauigkeit der Sprechweise und nicht aus manichdischem
Denken. Aber die heutige Lage mufl uns wohl zwingen, auch in der
Ausdrucksweise vorsichtiger zu sein und den Worten wieder ihre ur-
spriingliche Bedeutung zu belassen, wollen wir nicht Wasser auf die
Miiblen jener Jiinger Nietzsches liefern, die mit derlei Ungenauig-
keiten den Vorwurf manichédischer Naturfeindlichkeit beweisen wol-
len, den sie gegen die Kirche erheben.*

Kaum hat der Vorleser das letzte Wort gesagt, da schaltet sich
etwas erregt ein Exeget ein: ,,Nein, das geht nun doch zu weit, diese
Unterscheidung als eine Gottes Schopferkraft beleidigende Bezeich-
nung hinzustellen. Der heilige Paulus gebraucht gewif keine Gott
beleidigende Bezeichnung und gerade er bringt diese Unterscheidung.
Diirfte ich die betreffende Stelle aus der Kleinausgabe des Neuen
Testamentes von Prof. Dr Peter Ketter vorlesen? Natiirlich, wir alle
sind gespannt! Der Exeget liest aus dem ersten Brief an die Korin-
ther, 12. Kapitel, Vers 22f.: ,Vielmehr sind diejenigen Glieder des
Leibes, welche die schwiicheren zu sein scheinen, besonders notwen-

5, Theol.-prakt. Quartalschrift.** I. 1940. 4



50 : ! ‘Pastoralfragen.

dig. Jene, die als weniger ehrbar gelten, umkleiden wir mit reich-
licherem Schmucke, und was an uns unanstindig ist, wird mit um
so mehr Anstand behiitet; die anstindigen Teile brauchen das nicht.“
Der heilige Paulus will hier doch sicher nicht sagen daB der mensch-
liche Leib in irgend einem Gliede unedel und unrein wire. Gerade
Paulus predigt denselben Korinthern die gréfte Ehrfurcht vor dem
menschlichen Koérper: ,,WiBt ihr nicht, daB eure Leiber Glieder
Christi sind?“ (1 Kor 6, 15.) Der Leib des Christen ist also ein Glied
Christi, ein Glied jenes geheimnisvollen, iibernatiirlichen Organismus,
von dem Christus das Haupt ist. Nach der Ansicht des heiligen Pau-
lus ist somit der ganze menschliche Korper mit allen seinen Anlagen
und natiirlichen Lebensfunktionen in den mystischen Leib Christi
eingebaut, deshalb gibt es auch nach ihm keine an sich unehrbaren
Kérperteile. Deshalb konnte auch Paulus einige Zeilen weiter schrei-
ben: ,, Wit ihr nicht, daB euer Leib ein Tempel des Heiligen Geistes
ist, daBl ihr nicht euch selbst gehort? Denn um hohen Preis seid ihr
erkauft. Verherrlicht Gott (und traget ihn) in eurem Leibe* {1 Kor
6, 19f). Ja, der Herr wird den menschlichen Leib auferwecken und
umgestalten zu grofier Herrlichkeit (1 Kor 6, 14). Das ist die Lehre
des heiligen Paulus iiber die Ehrfurcht, die wir dem menschlichen
Korper schulden. Wenn also der Volkerapostel von weniger ehrbaren
und unehrbaren Teilen des Kérpers spricht, dann muB man seine
Worte richtig verstehen und deuten, aber man darf sie nicht als eine
Gottes Schopferkraft beleidigende Bezeichnung hinstellen.

Inzwischen war das allgemeine Interesse immer grofier gewor-
den. Ein stiller Denker meinte: ,,Da scheint mir doch etwas Wahres
an dem zu sein, was der Studienprofessor in Straubing sagt. Ich
mochte gerne wissen, wie andere Moral- und Pastoraltheologen dar-
iber denken. Vielleicht hat unser Gastgeber ein neueres Werk in
seiner Bibliothek?“ GewiB, hier ist schon ein vorziigliches Buch:
Ruland. Handbuch der praktischen Seelsorge. Im II. Bande, Seite
309 f., steht folgende Bemerkung: ,Uberall dort, wo aus héheren oder
auch nur ausreichend ‘verniinftigen Griinden der nackte Korper als
selbstverstindliche oder notwendige Erscheinungsform sich darbietet,
erregt sein Anblick weder Versuchung noch Argernis, wobei wieder-
um die herrschenden Zeitanschauungen und Gewohnheiten eines Vol-
kes fiir die Wiirdigung der zureichenden Griinde eine mit Recht
bedeutungsvolle Stellung einnehmen, die zu wiirdigen ist und deren
Schranken nicht ohne Verantwortung vom einzelnen durchbrochen
werden diirfen. Hemd und Badehose sind geschichtlich sehr junge
Kleidungsstiicke. Auf zahlreichen Darstellungen fritherer Jahrhun-
derte sehen wir die Kranken bei der letzten Olung vollig nackt auf
dem Bette liegen und die Salbung ad lumbos war eine Selbstver-
stdndlichkeit. In den nordischen Lindern Europas ist die Badehose
im Minnerbad heute noch nicht gebriuchlich, bezw, nur fiir die
Geschlechtskranken vorgeschrieben, so da man sich durch ihren Ge-
brauch sogar selbst diffamieren wiirde. Wihrend wir nun bei Ge-
legenheit des Badens das Tragen einer Badehose als Zeichen der
Gesittung und des Anstandes ansehen, wiirden wir es doch als hchst
unanstéindig und #rgerlich empfinden, wenn uns jemand in diesem
Anzuge in seinem Hause zu Besuch empfangen wollte. Daraus folgt
nun ohne weiteres, dal die Einteilung des Kérpers in anstindige,
weniger anstindige und unanstindige Teile (partes honestae, minus
honestae, inhonestae), wie man sie in alten und sogar noch neueren
Moralbiichern findet, weder theoretisch begriindet noch fiir die prak-
tische Beurteilung des Erlaubten oder AnstdBigen etwa nach Art einer
Zonenbegrenzung brauchbar ist. Dabei soll natiirlich nicht verkannt



Van Acken, Partes honestae, minus honestae, inhonestae. 51

werden, daB unter gewodhnlichen Lebensumstinden Entbl6Bungen ver-
schiedener Art auch mehr oder weniger Argernis erregend und auf-
reizend wirken koénnen. Aber nichts, was Gott geschaffen hat, ist in
sich unanstindig und die schamverletzende Wirkung ist von Umstin-
den abhéangig, bei denen die Zonengrenze oft gar keine. Rolle spielt.
Kein Priester wird AnstoB nehmen, wenn er sieht, daB die Biuerin
mit nackten Armen ibhren Brotteig knetet. Sie wird aber nicht in der-
selben Kleidung an der Kommunionbank erscheinen und der Geist-
liche miifite sie nach bestehenden Vorschriften zuriickweisen, obwohl
nach der allgemeinen Einteilung jener Kasuistik die Arme nicht zu
den partes inhonestae zdhlen. Die ganze Frage enthiilt im praktischen
Falle immer wieder jenen irrationalen Faktor des wirklichen Lebens,
auf den wir iiberall stoBen, und ist eben viel schwieriger und tiefer,
als daB sie durch eine so einfache Formel gel6st werden konnte. Mit
gespannter Aufmerksamkeit haben alle zugehort, und kaum hat der
Vorleser den letzten Satz gesprochen, da platzen auch schon die ver-
schiedenen Meinungen aufeinander. Die einen sind ganz entschieden
fiir die Beibehaltung dieser Unterscheidung, andere wieder meinen,
man solle nicht unnoétigerweise den Feinden der Kirche ihre Angriffe
erleichtern. In der allgemeinen Erregung kommt man zu keiner be-
friedigenden LoOsung. Darum wird der Moralist unter ihnen beauf-
tragt, beim néichsten Konveniat zu berichten, ob und wie die Autoren
zu dieser Frage Stellung nehmen.

Beim niichsten Zusammenkommen legt der Moralist kurz das
Ergebnis seiner Nachforschung vor; natiirlich kann er kein vollgiil-
tiges Urteil abgeben, da ihm nur eine kleine Auswahl von Moral-
biichern zur Verfiigung steht. Zunichst stellt er fest, daB schon vor
30 Jahren diese Unterscheidung scharf angegriffen wurde. So schreibt
Prof. Dr Franz Walter in seinem auch heute noch sehr lesenswerien
Buch: Der Leib und sein Recht im Christentum. Donauwérth 1910,
S. 381: ,In wissenschaftlichen Kreisen, die sich mit dem sexuellen
Problem befassen, hat sich die Anschauung festgesetzt, dafB} letzten
Endes die christliche Moral eine falsche, unnatiirliche Auffassung des
Geschlechtslebens und die daraus resultierende sexuelle Misere unserer
Tage verschuldet. Insbesondere habe sie dadurch ein unnatiirliches
Schamgefiihl erweckt, daB sie zwischen ehrbaren und unehrbaren
Teilen des Kérpers unterschied und letztere in Acht und Bann erklirt.”
In der Fuflnote bringt Walter ein Zitat aus Marcuse: Die sexuelle
Frage und das Christentum, S. 45: ,Die kirchliche Morallehre unter-
scheidet am menschlichen Korper hinsichtlich ihrer erotischen Ver-
wendung unehrbare von weniger ehrbaren und ehrbaren Teilen
(unter letztere rechnet sie Gesicht, Hinde) und bestimmt fast para-
graphenartig, welcher Teile Beriihrung erlaubt oder siindhaft, und
bis zu welchen Graden und Umstinden dieselbe erfolgen darf.*

Der Moralist berichtet dann weiter, was er auf seinen Streif-
ziigen durch die Moraltheologien gefunden hat. Die Unterscheidung
findet sich schon beim heiligen Alfons v. L. (lib. 3, n. 422) und sehr
wahrscheinlich schon viel frither. Ballerini-Palmieri 1I° n. 975 sagt
kurz: ,,Advertenda distinctio inter corporis partes honestas, minus
honestas, inhonestas seu turpes aut obscenas, Honestae sund visus,
manus, dorsum, caput, pedes; minus honestae pectus, brachia, crura;
inhonestae partes genitales hisque proximae. Rursus inter oscula et
tactus hoc est discrimen, quod adhibendi tactus ad parles etiam tur-
pes iusta aliquando causa subesse potest e. g. ad medendum, non vero
eas deosculandi. Vermeersch gibt in seinem gréBeren Werke: De
Castitate. Editio altera n. 391 den Grund dieser Unterseheidung an:
»Formalis ratio distinetionis haec esse videtur, ut honestae sint quae,

4"



52 ! Pastoralfragen.

in regione de qua sermo est, inoffenso pudore omnibus exhibentur:
tales, apud nos, sunt manus, vultus, pedes; — minus honestae, quae
ex usu recepto et iusta consuetudine tegi consueverunt: pectus, dor-
sum, crura, brachia, saltem ex parte; inhonestae demum quae ubique,
ex naturali pudore, vestibus obducuntur: partes genitales et his pro-
ximae. Notio est ergo aliquantisper relativa.“ Primmer II n. 691
macht ebenso darauf aufmerksam, daf diese Unterscheidung keine
allgemein giiltige ist, sondern nach den einzelnen Lindern und Vél-
kern anders beurteilt werden muB. Génicot-Salsmans I n. 388 fiigt
gleichfalls dieser Unterscheidung die Bemerkung hinzu: ,,Sed de qui-
busdam membris denominandis alii aliter sentiunt.” Jone 10. Aufl.
n. 234 gibt auch kurz den Unterscheidungsgrund an: ,Wegen ihres
verschiedenen Einflusses auf die Erregung der geschlechtlichen Lust
werden die Korperteile eingeteilt in ehrbare (Gesicht, Hinde, FiiBle),
sog. weniger ehrbare (Brust, Arme, Schenkel), sog. unehrbare (Ge-
schlechtsteile und Partien, die ihnen sehr nahe sind).*¢

Keiner der Moraltheologen bezeichnet die sexuellen Korperteile
als in sich unehrbar oder siindhaft. Nach der katholischen Moral ist
der ganze menschliche Korper in sich gut, weil ein Meisterwerk
Gottes. Darum sind weder einzelne Koérperteile noch ihr Gebrauch in
sich unehrbar oder siindhaft. Siindhaft ist nur der gottwidrige Ge-
brauch der Korperglieder, dann namlich, wenn dieser Gebrauch sich
nicht innerhalb der Schranken des gottlichen Sittengesetzes hilt. Mit
Recht schreibt darum Schilling I. S. 314: ,,Wenn diese Unterscheidung
der Moraltheologie angegriffen wird, liegt der Grund hiufig in einem
MiBverstindnis: keineswegs soll durch die Bezeichnung einzelner Teile
als weniger ehrbar oder unehrbar dem Werke Gottes ein Makel an-
gehingt werden, vielmehr dient die Unterscheidung lediglich dazu,
den Grad der méoglichen und wahrscheinlichen Erregungen festzu-
stellen; so wie nun einmal die Menschen sind, wird durch gewisse
Blicke oder Berithrungen eine sexuelle Erregung hervorgerufen und
durch die einen mehr, durch die anderen weniger.*

Da sich die Angriffe auf die christliche Moral mehren und die
genannte Unterscheidung wegen der Unzulinglichkeit der mensch-
lichen Sprache leicht zu MiBverstindlichkeiten Anlafl geben kann, hat
Noldin-Schmitt: De sexto praecepto ed. 27, n. 51 eine bessere und genauere
gewihlt, die zugleich die katholische Lehre klarer wiedergibt. Der Text
lautet: ,,Partes corporis, quae aspiciuntur vel tanguntur, respectu affini-
latis ad luxuriam, distinguntur in partes ex se non incitantes: facies,
manus, pedes; hae ad summum mediate per delectationem sensibilem
vel generalem excitare libidinem possunt; — partes aliqualiter exci-
tantes: pectus, dorsum, crura; hae non solum mediate sicut priores,
sed etiam ob propinquitatem ad partes genitales animum libidinosum
demonstrare vel excitare possunt; — denique partes ex se incitantes
(ab aliis turpes, inhonestae dictae) — genitalia et proxime adiacentes,
pectus femineum nudum (relate ad viros); harum tactus vel aspectus,
si non ex causa verae et sincerae necessitatis vel utilitatis fiat, imme=
diate ex se libidinem demonstrat et excitat. Concedendum utique est,
assueta minus allicere, sed ex altera parte saepe etiam lupus libidinis
in pelle affectatae utilitatis incedit.

Notandum, non omnem nuditatem vocari posse obscoenam; est
nuditas simplex, quae atientionem allicere non vult vel ad alium finem
non malum tanquam medium eligitur, ut si quis se exuit, ubi per acci-
dens ab aliis videri pofest; haec potest esse periculosa pro aliis, sed
ad summum per scandalum indirectum. Sed est etiam nuditas affec-
tata, quae allicere vult et propter se quaeritur; haec ultima est ob-
scoena, et aequivalet scandalo directo vel inductioni. Ideo vitare



Mitteilungen. B3

voluimus in praecedente divisione terminos ,partes inhonestae vel
minus honestae®.

Alle Teilnehmer waren sehr zufrieden mit dieser Form der Kon-
ferenz und wiinschten nur, daB auch in Zukunft die lieben Confratres
ihnen einige Lesefriichte zu kosten giben.

Trier. B. van Acken.

Mitteilungen.

Richtig verstandeme Erbsiindeniehre. Die Lehre von der
Erbsiinde gehort zu den grundlegendsten, aber auch meist be-
kiimpften Dogmen des Christentums. Schon im fiinften Jahr-
hundert haben die Pelagianer die Tatsache einer Vererbung der
Siinde Adams und ihrer Folgen auf die Nachkommen geleugnet.
Wenn auch der Ansturm des vollig naturalistischen Pelagianis-
mus gegen die christliche Erbsiinden- und Gnadenlehre abge-
schlagen wurde, der Irrtum wucherie trotzdem durch alle Jahr-
hunderte weiter. In der Leugnung der Erbsiinde folgten Pelagius
spiater die Albigenser, Arminianer, Sozinianer, alle Rationalisten
und Naturalisten, vor allem auch die sogenannten Aufklirungs-
philosophen. So hat z. B. Rousseau gerade durch seine natura-
listische Lehre von der urspriinglichen, nur durch die Gesellschaft
verdorbenen Giite des Menschen besonders gewirkt.

Die Lehre von der Erbsiinde und iiberhaupt der christliche
Siindenbegriff begegnet auch in unserer Zeit wachsender Ableh-
nung. So duBert sich z. B. Ernst Bergmann in seinem Buche ,Die
deutsche Nationalkirche* (S. 63): ,Es gibt keine Erbsiinde und
Schuldverfallenheit der Welt und des Menschen... Von Natur
bist du rein wie ein Schmetterling, wie eine Blume. Deine Fehler
und Mingel aber als kulturgewordenes Wesen kannst du ab-
streifen, indem du deine Gebrechen siihnst durch reine Mensch-
lichkeit.“ Im selben Werk spricht er von der ,,Verfallsethik des
romischen Erbsiindenpessimismus (a. a. 0., S. 193).

Anderswo heiBt es: ,,Jm Begriff der Erbsiinde und Schuld-
verfallenheit liegt aber ~der Charakter des Unvermeidlichen
und Unabinderlichen der bosen Tat und Gesinnung. Wer an
Erbsiinde glaubt, der meint, der Mensch kénne nicht anders als
siindigen, und entschuldigt sein ,MuB‘ mit einer Metaphysik
(mystischen Welteinrichtung), nimlich.dem angeblichen adamiti-
schen Siindenfall und seinen Folgen. Darin liegt ein Schlechtig-
keitsglaube (Pessimismus) vom Menschen, der Schuldgefiibl und
BuBgesinnung im Menschen ziichtet, um ihn zu schwiichen und
in Abhéangigkeit von der Kirche zu bringen. Was man aber in
der Erziehung im Menschen voraussetzt (ihm suggeriert), das
wiichst im Menschen. Der Siindenpessimismus ist also eine nega-
tive Suggestion (Beeinflussung), die zur Demoralisierung (Entsitt-



