93. JAHRGANG : 1940 DRITTES HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

Uon der christlichen Demut.
Von Prof, Dr. Matthias Premm, Salzburg.

Wie oft beteten wir jetzt im Herz-Jesu-Monat: ,,Jesus, sanft-
und demiitig vom Herzen, mache unser Herz gleich Deinem
Herzen.”“ Aber haben wir von der Demut auch einen richtigen
Begriff? Oder, was noch mehr ist, schitzen und iiben wir sie
auch? Oder sind nicht auch wir etwas angekrinkelt vom
modernen Zeitgeist, der die Demut verichtlich eine passive
Tugend nennt und in ihr eine unberechtigte Selbsterniedri-
gung, ein Sichwegwerfen erblickt? Und doch ist die richtig
verstandene Demut geradezu die Grundlage des gesamien
Tugendlebens, eine universelle Tugend, von vielen anderen
Tugenden vorausgeseizt. Wo die Demut gedeiht, blithen die
Tugenden, und man kommt ganz gewill zur Vollkommenheit.

I. Was ist Demut?

Was haben doch ungezihlte Menschen gerade von der
Demut fiir eine falsche Anschauung! Sie meinen, Demut
wire dngstliche Scheu vor jeder dulleren Ehrung, wire eine
erkiinstelte Verachtung seiner selbst. Weit gefehlt! Eine
Tugend kann nie Liige bedeuten. Und gerade die Demut
ist Wahrheit, Anerkennung der vollen Wahrheit. Anerken-
nung auch des Guten und Grofien an uns. Das nicht aner-
kennen zu wollen, wire nicht Demut, sondern Unwahrheit,
Undank gegen Gott. Nur das eine dirfen wir nicht tun:
Uns mehr zuschreiben, als wir wirklich sind, und daher mehr
Ehre verlangen, als wir verdienen. Das ware Stolz. Den
Stolz zu ziigeln, den uns angeborenen Drang nach unver-
dienter Ehrung in die richtigen Schranken zu weisen, ist
eben Aufgabe der Demut. ,Die Demut ist also jene Tugend,
die das ungeordnete Verlangen nach eigener Auszeichnung
zuriickdrangt und den Menschen geneigt macht, seine eigene
Niedrigkeit der Wahrheit entsprechend anzuerkennen.” Die
Demut setzt somit die richtige Selbsterkenntnis notwendig
voraus. Welches ist also die wahre Grofe des Menschen, was
lehren uns diesbeziiglich Offenbarung und Vernunft? Wir
miissen den ganzen Menschen ins Auge fassen, seine Vor-
ziige, aber auch seine Schattenseiten.

»Theol.-prakt. Quartalschrift.** III. 1940, 13



178 Premm, Von der christlichen Demut.

Welches sind seine Vorziige? Schon in seinen rein natiir-
lichen Gaben ist der Mensch an sich etwas GroBes. Wie
wunderbar und zweckméilig ausgedacht ist der leibliche
Organismus! Dazu kommen die geistigen Fahigkeiten seiner
unsterblichen Seele, durch die er die gesamte materielle
Schopfung als deren Krone iiberragt. Aber sofort miissen
wir, um die volle Wahrheit zu erkennen, fragen: Woher
hat der Mensch das alles? Alles hat er von Gott, nichts hat
er aus sich. Der Mensch ist aus nichts erschaffen, lehrt
uns der Glaube. Das spricht sich so leicht. Aber anerkennen
wir es auch? Aus uns sind wir nichts. Und auch nachdem
wir von Gott das Dasein erhalten haben, bereits existieren,
mufl er uns jeden Augenblick im Dasein erhalten, sonst
wiirden wir sofort ins Nichts zuriicksinken. Und jede Hand-
lung, die wir setzen, wir konnen sie nur vollbringen, weil
Gott sie mitsetzt durch seinen concursus divinus; ohne
seinen Beistand sind wir nicht zur geringsten Tatigkeit fihig.

Das alles gilt noch viel mehr beziiglich der ibernatiir-
lichen Ordnung. Gott hat uns in seiner unendlichen Giite
nicht zu einer blof natiirlichen Seligkeit bestimmt, sondern
zu einer ibernatiirlichen berufen, die in der Anschauung
Gottes besteht, in der Teilnahme am Gliick, das Gott selbst
geniefit. Wir sind wahrhaftig zu etwas Grofem geboren.
haben die denkbar groBte Bestimmung, die fiir ein Geschopf
moglich ist. Diese unsere Gréfe nicht anerkennen zu wollen,
wire nicht Demut, sondern Unglaube und Undank gegen
Gott. Doch dieses hohe Ziel konnen wir wiederum nur mit
Hilfe Gottes, durch seine mitwirkende Gnade erreichen. Ohne
diese Gnade, aus uns allein kénnen wir nicht einen einzigen
Schritt dem Himmel zu machen. Daher sagt Christus: ,,Ohne
mich kénnt ihr nichts tun“ (Jo 15, 5). Er ist der Reb-
stock, wir die Rebzweige, die nur in lebendiger Verbindung
mit dem Stock Friichte des Heiles bringen konnen. Gewil,
im Verein mit der Gnade Gottes konnen wir gute Werke
vollbringen. Es liegt dabei eine wahre Mittatigkeit von
unserer Seite vor. Dabei aber geben wir Gott nur zuriick,
was er uns geschenkt hat. Wir tun nur, wozu wir meist
ohnehin verpflichtet sind. Und Gott hat von all unseren
guten Werken nicht den geringsten Vorteil, weil die dullere
Verherrlichung Gottes sein inneres Gliick nicht erhoht.
Daher mahnt uns der Heiland: ,,Wenn ihr auch alles tut,
was euch befohlen ist, miiit ihr bekennen: Unniitze Knechte
sind wir® (Lk 17, 10). Gewil hat der Mensch grofie Vor-
ziige, natiirliche und iibernatiirliche, an sich, aber (so miissen
wir demiitig, der, Wahrheit gemaB hinzufiigen) alles hat er
nur von Gott.

Nun miissen wir aber auch noch die Schatlenseilen an
uns ins Auge fassen, sonst wire das Bild nicht vollstindig;
wir hitten keine volle Selbsterkenntnis, die doch die not-
wendige Voraussetzung der Demut ist. Es ist nicht zu leug-
nen, wir haben trotz hoher Vorziige auch viele Schwach-



Premm, Von der christlichen Demut. 179

heiten und Armseligkeiten an uns. Was ist der Mensch
dem Leibe nach? Ungefihr ein Drittel seines Lebens bringt er
bewuBtlos und untitig im Schlafe zu. Von dem iibrigen Teil
seines Lebens gehort ein gutes Stiick der Hilflosigkeit der
Kindheit und der Schwiche des Greisenalters. Einen weiteren
Teil bringt er mit Essen, Trinken, Erholung, Spiel und
Sport zu. Wieviel bleibt noch iibrig? Und wieviel Leiden,
Schmerzen, Krankheiten, Sorgen und Mithen aller Art in
dieser kleinen Spanne Zeit! Und das Ende von allem? — Tod
und Verwesung. Was ist der Mensch der Seele nach? Wie
gering ist das Wissen auch des Gelehrtesten und mit
wievielen Irrtiimern untermischt! Was sollen wir erst von
dem Wissen der grofen Masse sagen? Dazu kommen die
zahlreichen ungeordneten Neigungen und Leidenschaften, die
das menschliche Herz von allen Seiten bedringen: Stolz,
Neid, Zorn, HaB, Wollust, Habsucht, Furcht, Trauer und
Schmerzen aller Art. Denken wir dann besonders an unsere
Siinden, die vielleicht zahlreicher sind als die Haare unseres
Hauptes . . . Wenn uns auch die Siinden nachgelassen sind,
wem verdanken wir es? Der Barmherzigkeit Gottes. Dann
die bange Frage: Werden wir im Guten bis zum Ende aus-
harren? Das wissen wir nicht. ;

Das ist das wahre Bild, das Vernunft und Glaube uns
vom Menschen entwerfen. Wir haben gewill hohe Vorziige,
natiirliche wie iibernatiirliche, sie alle aber sind ein Ge-
schenk Gottes. Dazu haften am Menschen viele Schwichen
und Armseligkeiten, dem Leibe wie der Seele nach. Jener
Mensch nun, der diese Wahrheit einsieht und mit dem
Willen anerkennt und auch praktisch darnach handelt in
seinem Verhalten Gott und den Menschen gegeniiber, der
hat die Tugend der Demut. In diesem Sinne definiert sie
der heilige: Bernhard: Humilitas est virtus, qua homo
verissima sui cognitione sibi ipsi vilescit. Der Demiitige
denkt von sich wirklich, aus Uberzeugung gering. Er sieht
ein: GroB ist der Mensch einzig in Verbindung mit Gott.
Daher sein Gebet: ,,0 Herz der Liebe, auf dich setze ich all
mein Vertrauen. Von meiner Schwachheit fiirchte ich alles,
von deiner Giite hoffe ich alles.”

II. Betitigung der Demut.

Wir kennen nun die Demut sozusagen von ihrer theoreti-
schen, begrifflichen Seite her. Wir wollen nun noch mehr
ins Einzelne gehen und die Demut in ihrer konkreten Er-
scheinungsweise betrachten. Welches ist denn die Praxis
der Demut, wie betatigt sie sich? Die Demut duflert sich
Gott und den Menschen gegeniiber.

Gott gegeniiber vor allem in der grundsdizlichen Aner-
kennnung “der Tatsache, daf alles Gute an uns von ihm
kommt. So tat es ein heiliger Paulus (1 Kor 4, 7): ,Was hast
du, was du nicht empfangen hast? Hast du es aber empfan-
gen, warum rithmst du dich, als héttest du es nicht empfan-

13*



180 Premm, Von der christlichen Demut.

gen?” Mit dem Psalmisten spricht der wahrhaft Demiitige
aus voller Uberzeugung: ,,Non nobis, Domine, non nobis sed
nomini tuo da gloriam™ (Psalm 113, 9). Und wiederum mit
dem heiligen Paulus: ,,Soli Domino honor et gloria® (1 Tim
1, 17). Ja freilich, grundsitzlich zweifeln wir an dieser
Wabhrheit nicht. Aber handeln wir auch praktisch darnach?
Wenn uns ein Erfolg zuteil wird, schreiben wir ihn dann
nicht doch eher uns zu als Gott? Oder wenigstens zum Teil
uns? Leiten wir dann wirklich alle Ehre ganz auf Gott
zuriick? :

Sodann #Aulert sich die Demut Gott gegeniiber in der
Anerkennung seiner absoluten Herrschaft iiber uns. Da er
uns aus dem Nichts herausgezogen hat, kann er mit uns tun,
was er will. Sich dariiber zu beklagen, wire Selbstiiber-
hebung, Auflehnung gegen Gottes Oberhoheit, wire Stolz.
Ahnlich kann der Tépier den Topf formen, wie er will, und
selbst den Zweck des Tongefilles bestimmen nach Gut-
diinken: entweder aus dem Ton ein Gefill machen, das einem
ehrenvollen Zweck dient, z. B. als Schmuckstiick, oder aber
ein Gefiall, das mehr dem alltiglichen Gebrauch dient, ja
vielleicht sogar zum Aufnehmen von Unrat. Der Vergleich
stammt vom heiligen Paulus, der wortlich sagt (Rom 9,
20 f.): ,,0 Mensch, wer bist du, dal du mit Gott rechten
willst? Spricht etwa das Werk zu seinem Meister: Warum
hast du mich so gemacht? Hat der Tépfer nicht Macht {iber
den Ton, aus derselben Masse ein Gefall zur Ehre und das
andere zur Unehre zu machen?“ Niemals diirfen wir daher
klagen iber die Vorsehung Gottes: Warum gehore ich nicht
zu den Reichen, sondern zu den Armen? Warum mufl ich
in Verborgenheit durchs Leben wandeln, anstatt eine fuh-
rende Stellung einzunehmen? Warum gab mir Gott weniger
Talente als jenem? Warum bin ich nicht ein Gefaf der
Ehre, sondern der Unehre? Gestehen wir es uns nur auf-
richtig (die Wahrheit kann uns frei machen): Kommen uns
nicht tatsichlich solche Gedanken in den Sinn? Kiampfen
wir dann dagegen? Der Demiitige wird es nie wagen, gegen
Gottes Anordnung zu murren, sondern mit Job (1, 21) be-
kennen: ,,Wie es dem Herrn gefallen hat, so ist es ge-
kommen; der Name des Herrn sei gepriesen.” ,,Humiliamini
sub potenti manu dei”, mahnt der heilige Petrus (I, 5, 6).
Du meinst, auch so viele Talente zu besitzen wie dieser oder
jener, und es dringt dich, recht viel zu arbeiten zur Ehre
Gottes. Doch Gottes Vorsehung fiigt es, daBl eine Krankheit,
vielleicht ein verborgenes, den Mitmenschen unbekanntes
Leid deine Krifte zum Teil lahmt. Trage doch in Demut die
scheinbare Erfolglosigkeit deines Daseins. Gott braucht uns
nicht, er kann auch ohne uns seine Ehre fordern oder sie
in diesem Falle férdern durch unsere Demiitigung, die wir
in Unterwerfung unter Gott willig iragen. Was hat doch
der einzelne von uns zu bedeuten? Freilich, wir fithlen von
Natur aus ein Geltungsbediirfnis. Weil wir aus uns so klein



" Premm, Von der christlichen Demut. 181

sind, moéchten wir gerne grofl sein. Wir Kurzsichtigen
bilden uns oft ein, das, was der Natur zusagt, sei auch der
Wille Gottes und seine grofilere Ehre. Diese konne einzig
gefordert werden, indem wir grofe Taten verrichten. Wie
haufig ist das nur Tduschung, Selbstsucht. Kreuz und De-
miitigung bewahren uns vor solchen Selbsttiuschungen.
Wenn Gott dich wirklich brauchen kann und auf diese
Weise seine Ehre fordern will, wird er dich schon zur rich-
tigen Zeit hervorziehen. Jemand meint fiir einen grofen
Posten geschaffen zu sein, aber die Vorsehung fiigt es oder
1aBt es zu, daB er in eine unbedeutende Stellung hinein-
- gedriingt wird. Da dient es mehr zur Ehre Gottes, an diesem
Postchen all seine Krifte zur Ehre Gottes daranzusetzen.
Beziiglich des Verdienstwertes fir die Ewigkeit kommt es
nicht darauf an, welchen Posten man bekleidet, sondern wie,
d. h. mit welcher Hingabe an Gott und welcher selbstlosen
Li%be zu ihm. Wie einst ein Priester auf sein Grab schreiben
lieB: -

»An keinem Dome Bischof, in keiner Stadt Dechant,

An keiner Schul’ Professor, nur Pfarrer auf dem Land.”

So ist es in Wahrheit: Ein einfacher Dorfpfarrer, dessen
Name nie in der Zeitung stand, der keine bischofliche Aus-
zeichnung erhielt, kann im Himmel weit hoher stehen als
sein wegen Gelehrsamkeit tber die Grenzen der Didzese
hinaus gerithmter Mitbruder; auf das Innenleben, die selbst-
Jose Hingabe an Gott kommt es an. Was insbesondere das
Strebertum betrifft, hat der demiitige Vinzenz von Paul das
Wahrwort geprigt: ,,Wenn jemand ungliicklicherweise durch
Strebertum Vorgesetzter wird, so richtet er nur Unheil an.”

Das ist also das Verhalten des Demiitigen Gott gegen-
itber: IThm schreibt er alles Gute zu, seiner Leitung unter-
wirft er sich ohne Vorbehalt. Es konnte nun jemand
meinen, die Demut mache uns kleinmiitig und verzagt, sie
lahme die Tatkraft. Ganz im Gegenteill Die Demut zeigt
allerdings dem Menschen sein eigenes Nichts und fl66t ihm
MiBtrauen gegen sich selbst ein, zugleich aber sieht sie die
GroBe Gottes, von der alles kommt, und auf sie setzt der
Demiitige sein ganzes Vertrauen. ,Alles vermag ich in dem,
der mich starkt® (Phil 4, 13). ,,Wenn ich schwach bin,
dann bin ich stark® (2 Kor 12, 10). ,,Wenn Gott mit uns ist,
wer ist dann wider uns“? (Rom 8, 31). Und tatsdchlich
haben gerade die Demiitigen, die im Bewubtsein ihrer
Schwiiche am wenigsten auf sich vertrauten, die erstaun-
lichsten Groftaten vollbracht.

Wie betitigt sich die Demut den Mitmenschen gegen-
iiber? Zunichst und grundlegend durch die innere Gesin-
nung der Unterwiirfigkeit gegeniiber den iibrigen Menschen.
Diese Seite unserer Tugend wird gerade durch unser deut-
sches Wort Demut ausgedriickt (mhd. diemuoti); es bedeutet
etymologisch soviel wie Dien-mut, die Gesinnung des Dienen-
den anderen gegeniiber. Doch, so konnte man fragen, ist eine



182 Premm, Von der christlichen Demut.

solche Gesinnung wirklich berechtigt und wahr? Ein ungliu-
biger Weltmensch wird eine solche Unterwiirfigkeit gegen
den Mitmenschen mit Entriistung zuriickweisen und als ein
Sichwegwerfen bezeichnen. Allein, was sagt uns der heilige
Glaube, das Christentum? Paulus (Phil 2, 3) mahnt aus-
driicklich: Die Christen sollen ,,demiitig einer den anderen
hoher achten als sich selbst®. Wie kann das geschehen?
Die Antwort soll uns der heilige Thomas geben (2, 2, q. 161,
a. 6 ad 1). Er wendet ein, es sei eine irrige Memung und
kénne also nicht als Tugendakt gelten, daf jemand sich fir
geringer und armseliger als andere halte. Was antwortet
der heilige Lehrer? Er sagt wortlich: ,,Ohne Irrtum kann
jemand glauben und behaupten, er sei geringer als alle, wenn
er einerseits an seine eigenen geheimen, ihm selbst wohl-
bekannten Fehler und anderseits an die Gaben Gottes denkt,
die im anderen verborgen sind. Deshalb sagt der heilige
Augustinus: ,Glaubt, dall einige im geheimen hoher stehen
als ihr, obwohl ihr nach dem #ulleren Schein besser seid
als sie’” Der Demiitige nimmt mit Grund an, im Neben-
menschen sei vielleicht manches Gute, was ihm fehlt, und
umgekehrt, in ihm sei manches Bose, was der Néchste nicht
hat. Wir haben daher immer Grund, den Nebenmenschen
hochzuschitzen und zu lieben, und das Bose an ihm, das
vielleicht geringer und entschuldbarer ist, als wir meinen,
moglichst schonend zu beurteilen. Der Demiitige ist im Be-
wuftsein der eigenen Schwidche vorsichtig und mild im
Urteil iiber andere. Das ist gerade das Charakteristische an
der Demut, dal sie die eigenen Fehler und Schwichen stets
vor Augen hat, dagegen an anderen mit Vorliebe das Gute
betrachtet. Aus dieser Gesinnung heraus unterwirft sich der
Demiitige gerne den Mitmenschen um Gottes willen gemal
der Mahnung des Apostels Petrus (I, 2, 13): ,,Seld untertan
jeder menschlichen Kreatur um Gottes willen.”

Daher das riicksichisvolle, bescheidene Benehmen gegen
alle Mitmenschen ohne Ausnahme selbst gegen die Unter-
gebenen, gegen die armen und letzten Menschen. Die Bereit-
willigkeit, anderen einen Dienst zu erweisen. Daher befolgt
der Demiitige die Mahnung Christi: ,,Recumbe in novissimo
loco* (Lk 14, 10). Dem Mitmenschen den Vortritt lassen,
den besseren Teil des Weges einrdumen, mit dem Griiflen
zuvorkommen (,,honore invicem praevenientes*). Gern gonnt
deswegen der Demiitige anderen den Erfolg.

Auch ist er nicht empfindsam. Wer so schnell glaubt, es
geschehe ihm von den Vorgesetzten oder Kollegen oder
Untergebenen oder gar von Gott Unrecht, man schitze ihn
nicht nach Gebiithr ein, der hat nicht die volle Demut. Diese
ist sogar bereit, wtrkl:che Verdemiitigungen, wenn nicht be-
stimmte Griinde es anders verlangen, ruhig hinzunehmen,
ohne dagegen aufzutreten. Das verlangt freilich einen be-
sonders hohen Grad von Demut. Ein gutes Mittel gegen
Empfindsamkeit lautet: ,.Denke lieber an deine Fehler.”



Premm, Von der christlichen Demut. 183

Seine eigenen Schwachheiten moglichst iibersehen oder gar
entschuldigen, ist Hochmut. Wieviel besser scheinen wir
uns zu sein, als wir wirklich sind. Wieviel Siinden habe ich
begangen, von denen kein Mensch weifl. Was niitzt es mir,
ein iibertiinchtes Grab zu sein. Deine Vollkommenheit be-
steht nicht in der Tugend, die du selbst in dir zu erkennen
glaubst und welche die Mitmenschen dir zuschreiben, son-
dern in der, welche Gott in dir erkennt. Seien wir doch ehr-
lich gegen uns selbst und verlangen wir auch von den Mit-
menschen nicht mehr Ehrung, als wir verdienen. Demut ist
eine wahrhaft demokratische Tugend.

Ehrungen von Seiten der Mitmenschen sucht der Demiitige
nicht, im ‘allgemeinen flieht er sie sogar. Doch nimmt er sie
an, wenn er z. B. als Vorgesetzter eine gewisse Pflicht dazu
hat. Er bezieht aber dann die Ehre auf Goit, den Geber alles
Guten. Er betrachtet sie als einen seinem Amt oder seinem
Stande und nicht seiner Person gezollten Tribut. In diesem
Sinne sagt Meschler bezeichnend: ,,Wenn es die groBere Ehre
Gottes verlangt, muBl man auch zu glinzen wissen.” Demut
verbietet auch nicht ein standesgeméles Auftreten und nicht
die Sorge firr einen guten Ruf. Vom Heiland lesen wir nie,
daB er sich weggeworfen hitte. Nur miissen wir das alles
tun aus einem guten Beweggrund und nicht aus verschleier-
ter Ehrsucht. An sich aber weicht der Demiitige den An-
erkennungen vor den Menschen aus, will lieber unbeachtet
bleiben, befolgt die Mahnung der Imitatio Christi: ,,Ama
nesciri et pro nihilo reputari.”

Der Heiland, dessen Nachfolger wir in allem sein sollen,
stellt uns diesen Grundsatz in Wort und Tat vor Augen:
.Wer unter euch der GréfBere sein will, werde der Geringere ..
Ich bin unter euch wie euer Diener (sicut qui ministrat)”
(Lk 22, 261). ,Wer sich erhéht, wird erniedrigt werden”
(Mt 23, 12). ,,Wer sich demiitigt wie ein Kind, ist der Grofte
im Himmelreich.“ Und wie sehr mahnt der Heiland, ja nicht
nach Pharisierart fiir unsere guten Werke Ehrung vor den
Menschen zu suchen; wer das tut, hat seinen Lohn schon
empfangen, wird von Gott keinen mehr erhalten (Mt 6). Wir
wollen das Gute lieber im Verborgenen tun, der Vater im
Himmel sieht es schon. Nach diesen Grundséitzen hat
Christus auch selbst sein Leben eingerichtet. Sein oberster
Leitgedanke war: ,Ich suche nicht meine Ehre, sondern die
Ehre dessen, der mich gesandt hat; meine Ehre ist nichts®
(Jo 8, 54). Er wollte den Weg des Kreuzes und der Schmach,
weil so Gottes Ehre mehr geférdert wurde. Welche Ver-
demiitigung schon bei der Geburt! Dann durch 30 Jahre
verborgen in Nazareth, bei einfacher Tischlerarbeit! Fiur sein
offentliches Wirken wihlte er das abgelegene Galilaa, hin-
gegen den Tod der Schmach wollte er in der Hauptstadt
Jerusalem erleiden. Er arbeitete ohne sichtlichen Erfolg.
Dieser ward erst seinen Aposteln zuteil. Er wollte nur sien,
sie sollten die Ehre der Ernte haben. Als Jiinger Christi



184 Premm, Von der christlichen Demut.

sollten wir auch etwas vom Geiste seiner Demut haben.
Gottes- Ehre muB unser Lebensziel sein. ,Meine Ehre ist
nichts.” Gottes Ehre aber wird mehr geférdert, wenn wir
demiitig sind, in Tritbsal und Verdemiitigung uns nicht ver-
wirren lassen, Kreuz und Schmach tragen.

Daher haben Heilige in allem lieber das Einfache, Stille,
Unauffillige gewihlt. Der heilige Vinzenz von Paul bezog
das sogar auf die Art zu predigen. Er sagt: ,Mir kommen
zwei Moglichkeiten, meine Gedanken auszudriicken in den
Sinn. Wenn mich nicht die Liebe zu einem anderen Vor-
gehen verpflichtet, werde ich die schlichtere Art wihlen und
die schonere in der Verborgenheit meines Herzens bewahren
zum Opfer fiir Gott.“ Der Heilige hat ohne Zweifel recht.
Denn auch bei unserem Wirken fiir das Seelenheil der Mit-
menschen kommt es auf die Gnade Gottes an, nicht auf
unsere schénen Worte. Nun aber sagt der heilige Bernhard:
»Die Demut zieht Gottes Gnade an sich wie der Magnet das
Eisen.“ Und der so iiberaus demiitige heilige Vinzenz von
Paul schreibt: ,,Sich demiitigen ist das Mittel aller Mittel,
um besondere Gnade auf die Arbeit herabzuziehen. Sind wir
frei von uns, dann erfiillt Gott selber uns, denn er haBt die
Leere.” Und der heilige Franz Xaver, dessen Missionswirken
so reich gesegnet war, sagt: ,Die ganze Hoffnung auf wahre
und reiche Frucht, die ein Verkiindiger des Evangeliums er-
warten méchte, beruht einzig und allein auf der Verachtung
seiner selbst.”

Auch die Geschichte unserer heiligen Kirche bestitigt die
Ausspriiche dieser Heiligen. Es ist geradezu das grofle Gna-
dengesetz: ,,Gott gibt uns Gnade fiir uns selbst und fiir andere
nach dem Mafle unserer Demut.“ Daher die Erscheinung, dalB
nur dieDemiitigen zum Glauben kommen, Mitglieder der Kirche
werden. ,Pauperes evangelizantur® (Lk 7, 22). Die Armen
sind von Haus aus demiitig, im Gegensatz zu den Reichen,
die daher ,schwer ins Himmelreich eingehen” (Mt 19, 24).
Zu Aposteln hat Gott einfache Minner erwahlt. In Rom
nahmen iiberwiegend Sklaven die Lehre Christi an. Auch
heute machen in allen Lindern die Mehrzahl der Anhinger
der Kirche die einfachen Leute aus dem Arbeiter- und Mit-
telstande aus. Die GroBtaten in der Kirche wurden fast immer
von armen, demiitigen Minnern und Frauen vollbracht. Der
innerste Grund davon ist ausgedriickt im Schriftwort: ,,Meine
Ehre gebe ich keinem anderen, damit kein Mensch sich
rithme vor mir.“ Gottes Ehre ist das oberste Ziel der Er-
schaffung der Welt. Es soll vor den Augen der Menschen
offenbar werden: ,,Soli Deo honor et gloria!“ )



