Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen. 185

Ezechiels Anfangsvisionen (Ez 1-3).

Von Dombkapitular Dr. Karl Fruhstorfer, Linz a. d. D.

Am Flusse Chobar?) im Lande der Verbannung war es, da
kam die Hand Jahwes?) iiber den Priestersohn Ezechiel
(Ez 1, 1. 3). Hatte Ezechiel sich an den Flull begeben, um
dort inmitfen von Leidensgenossen seinen Trinen freien

- Lauf zu lassen, Sions gedenkend (vgl. Ps 136, 1)? Die ruhig
dahinflieBenden Wasser beruhigen ja die vom Schmerz ge-
schiittelte Seele. Der leise Sang der dahineilenden Wogen
sa%t dem Trauernden: Schnell geht alles voriiber! Die Hand
Jahwes entriickte Ezechiels Geist aus der Sphire des Irdi-
schen in das Reich der Ubernatur, wo er Geheimnisse
schaute, die wiederzugeben ihm selbst schwer fiel. Ezechiel
kann nur gleichnisweise schildern, was ihm in der Vision
gezeigt wurde. Keiner der Propheten ist so wie Ezechiel der
menschlichen Unzulinglichkeit sich bewufit, Himmlisches,
Gottliches in menschliche Worte zu kleiden.

Fol%andes ist der hallende und strahlende Inhalt seiner
ersten Vision. Von Norden her tost Sturmwind, der eine feu-

rige Wolke mit sich fihrt (V. 4). Die Wolke birgt vier

lebende, geheimnisvolle Wesen. Jedes hat Menschenhinde
und TierfiiBe, vier Fliigel und vier Gesichter (V. 5—8): ein

Menschengesicht, ein Léwengesicht, ein  Stiergesicht, ein

Adlergesicht (V. 10). Die vier Wesen sind Cherubim (10, 20).

Zwischen ihnen lodert Feuer (V. 13), neben ihnen strahlt je
ein Rad (V. 15). Die vier Rdder sehen aus wie das Gefunkel

des Tarschischsteines’?l (V. 16). Ihre Felgen sind voll Augen

(V. 18). Bewegten sich die vier Wesen, so gingen die Rader

mit und sie standen still beim Stillehalten jener. Erhoben
sich die Wesen, erhoben sich zugleich mit ihnen die Rader;
denn der Geist der Wesen war in ihnen (V. 19, 21); beide
trieb derselbe Geist Gottes an. Wie die vier Wesen sich nicht
umwandten, wenn sie gingen (V. 12), so brauchten auch die
Rider beim Fahren sich nicht zu wenden (V. 17). Die Réder

1) pehar kebar (HT) wird identifiziert mit dem nar Kabari, der
zweimal in datierten Kontrakten aus Nippur aus der Zeit Artaxerxes’ L
(424) erwiahnt wird. Vielleicht ist darunter der heutige Kanal schatt
ennil zu verstehen, der den Euphrat bei Babel verldft, um siidostlich
davon wieder in ihn einzumiinden (Herrmann, Ezechiel, Leipzig 1924,
S. 11: Bertholet, Hesekiel, Tiibingen 1936, S. 3; Henne, Das Alte
Testament, 2. Teil, Paderborn, S. 851). Gegen die auch von Riepler
(Die Heilige Schrift des Alten Bundes, 2. Bd., Mainz 1928, S. 1251)
geteilte Ansicht, der KebarfluB sei der Chaboras, Nebenfluff des
Euphrat, wendet sich Knabenbauer, Comment, in Ezechielem Proph.,
Parisiis 1890, pag. 18 sq.

2) Uber die haufig bei Ez begegnenden Ausdriicke: Hand Jahwes,
Geist (ruach) sehe man Diirr, Die Stellung des Propheten Ezechiel in
der israelitisch-jiidischen Apokalyptik, Miinster i. W. 1923, S. 23 ff.

%) Vulg.: visio maris, d. i. wie die Farbe des Meeres: dunkelblau
oder dunkelgriin (Schmalzl, Das Buch Ezechiel, Wien 1901, S. 31).



186 Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen.

waren demnach so gebaut, dafi das geheimnisvolle Gefiahrt
nach den vier Himmelsrichtungen sich bewegen konnte, ohne
sich umwenden zu miissen. UYber den Hiuptern der Cherubim
breitet sich eine Art kristallenes Firmament aus (V. 22).
Unterhalb des Firmamentes sind je zwei Fliigel der Cheru-
bim ausgespannt: das Rauschen der Fligel gleicht dem Rau-
schen vieler Wasser, gleicht dem Donner des Allerhéchsten,
wiahrend das Schreiten der Wesen ist wie das Getdse eines
Heerlagers (V. 23f.). Mit den zwei anderen Fittichen be-
decken die Cherubim ihren Leib (V. 23b). Auf dem Firma-
ment ruht ein Thron, aussehend wie Saphir, und auf dem
Thron sitzt eine menschenahnliche Gestalt, leuchtend wie
Feuer und umspielt von den Farben des Regenbogens
(V. 26—28). Ezechiel, ein Verbannter inmitten von Ver-
{annten, schaut so die Herrlichkeit Jahwes im heidnischen
and!

Wie ganz anders gestaltet war die Theophanie des Pro-
pheten Elias am Berge Horeb! Ein grofier, gewaltiger Sturm,
der Berge spaltete und Felsen zertriimmerte; nicht im Sturm
war Jahwe, Nach dem Sturm Erdbeben; nicht im Erdbeben
war Jahwe. Nach dem Erdbeben Feuer; nicht im Feuer war
Jahwe. Dann lindes Windeswehen — es war Jahwes Vor-
ibergang ( 3 Kg 19, 11{). Die Gotteserscheinung am Berge
Sinai lehrte in Bilderschrift den Propheten Elias: Gott ist die
Liebe.*) Die Gotteserscheinung am Flusse Chobar sollte in
Symbolen zu Bewufitsein bringen: Gott ist die Allmacht.
Auf Gottes Majestit und Macht weisen hin: Sturm, Wolke,
Feuer. Die Naturgewalten miissen ihrem Schépfer dienen:
Jahwe kommt auf den Fittichen des Windes (Ps 103, 3) und
Gewolk ist der Staub unter seinen Fiifen (Nah 1, 3). Die all-
seitige Beweglichkeit der Cherubim, die allseitige Beweglich-
keit der Riader versinnbildlichen gleichfalls Jahwes uneinge-
schrinkte Macht und zugleich seine Allgegenwart, indes die
vielen Augen an den Riddern Gottes Allwissenheit darstellen.
Des Herrn ist die Erde und was sie erfiillt, der Erdkreis und
alle seine Bewohner (Ps 23, 1). Jahwes Macht reicht also
itber das Reich Juda hinaus, ist nicht an die Scholle des ge-
lobten Landes gebunden. Auch das iitber menschliche Vor-
stellung hinausgehende Rauschen der Cherubfliigel und die
vier verschiedenen Gesichter der Wesen bringen Gottes
Macht und Majestdt unter verschiedenen Gesichtspunkten
zum Ausdruck. Der Stier dient als Symbol der unwidersteh-
lichen, unbezwingbaren Kraft; der Lowe als Symbol der ehr-
furchtgebietenden Macht und Majestiit; der Adler als Symbol
der Macht, die schiitzend iiber den Anvertrauten schwebt;
der Mensch als Symbol der vom Verstand geleiteten Macht.®)

%) Vgl. Fruhstorfer, Der Prophet Elias. Theol.-prakt. Quartalschrift
1922, S. 260 ff.

% Vgl. Diirr, Ezechiels Vision von der Erscheinung Gottes (Ez. c.
1 u. 10) im Lichte der vorderasiatischen Altertumskunde, Miinster
1AW 1917 8. 310,



Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen. 187

Wo ist ein Thron, wie Ezechiel ihn geschaut: getragen von
Sturm, Wolke und Feuer und einem gigantischen (V. 18)
Wagen, ein Thron, getragen von Engeln, von kristallenem
Firmament, ein Thron, gebildet aus Saphirstein? Firwahr,
Jahwe ist Konig von iiberwiltigender Macht und Hoheit,
Jahwe ist der.Kénig der Herrlichkeit.

Warum hat so sich Jahwe geoffenbart? Warum gerade
 diese Erscheinungsform bei Ezechiel? Antwort darauf gibt die
zeitliche Bestimmung der Vision. Die Vision erflof im
5. Jahr, im 4. Monat, am 5. des Monates nach der Wegfih-
rung des Konigs Joachin®) (V. 1f.). Mit den Vornehmen
Jerusalems, unter denen sich Ezechiel selbst befand (Ez 33,
21), mit allen kriegstiichtigen Minnern, mit den Schatzen
des Tempels und des Konigspalastes war der jugendliche
Koénig Joachin nach dreimonatlicher Regierung von den
Babyloniern nach Babel geschleppt worden (4 Kg 24, 61f.).
Auf dem Thron Davids saB zur Zeit der geschilderten Theo-
phanie Sedekias, Kénig iiber Juda von Nebukadnessars Gna-
den, Jerusalems letzter Kénig (4 Kg 24, 171f.). Die Jahre des
Reiches Juda und seiner Hauptstadt waren gezihlt. Die
Heiden glaubten, und den meisten Juden schien es, Jahwes
Macht sei gebrochen, der Gott Israels sei ein deus inferior.
Um also bei den Ezulanten den Glauben an die unge-
schwéichte Macht Jahwes wiederherzustellen oder zu stirken,
wurde Ezechiel inmitten der Verbannten (V. 1) einer Theo-
phanie von unbeschreiblicher Majestit gewiirdigt, offenbarte
sich Jahwe als Kénig der Kénige, als Gott der Gotter. Jahwe
ist nicht gebunden an den Tempel zu Jerusalem, an das

8) Da das Jabr der Wegftithrung Joachins 598/97 ist, weist das
5. Jahr nach diesem Ereignis auf das Jahr 594/93: Kugler, Von Moses
bis Paulus, Miinster i. W. 1922, 8. 192. — Die chronologische Bestim-
mung zu Beginn des V. 1: im 30. Jahr ist und bleibt crux interpretum.
Kugler, der sich um die Entschleierung der biblischen Chronologie
viel bemiihte, bezieht die Zahl 30 auf das Alter, das Ezechiel hatte,
als ihm die Vision der gbottlichen Herrlichkeit zuteil wurde (vgl. auf
protestantischer Seite Eipfeldt, Einleitung in das A. Testament, Tiibin-
gen 1934, S. 412). Kugler meint, urspriinglich sei an der Spitze des
Buches ein kurzes curriculum vitae des Propheten gestanden, so daB
der Zusammenhang bei der Angabe: im 30. Jahr an das Alter des
Propheten habe notwendig denken lassen (a. a. O, S. 192£.). Nach
dem genannten Jesuiten ist auch fiir die prophetische Legitimation
gerade die Hervorhebung der Tatsache von Wert, daB Ezechiel bei
seiner ersten Vision 30 Jahre ziihlte, weil er damit jene offizielle
Amtsreife nachwies, die nach Nm 4, 3—30 fiir den Leviten und daher
auch wohl fiir den Priester — Ezechiel war ja ein solcher — erfor-
derlich war (a. a. 0., 193). — Ist statt 30 etwa 23 zu lesen? Dann
wire das Lebensalter des vornehmsten Verbannten, des Konigs Joa-
chin, angegeben, da derselbe bei seiner Wegfiihrung in das Exil
18 Jahre und 3 Monate alt war (4 Kg 24, 8). Wie 2 Chr 36, 9, der
Parallelstelle zu 4 Kg, das Numerale 10 ausgefallen ist, so an unserer
Stelle 20 (im Hebr. der Plural von 10)? Statt des Plurals scheloschim
(= 30) ist bei Annahme von 23 der Singular (= 3) zu setzen.



188 Fruhstorfer Ezechiels Anfangsvisionen.

Reich Juda, iiberall kann er seinen Thron errichten, iiberall
hin bringen ihn sein Thronwagen und seine Cherubim, iiber-
all vermag er seinem Volke zur Seite zu sein, iiberall kann
er sich ihm offenbaren, auch im Exil. Die Thronwagen-
Vision hat zu bildlichen Darstellungen gereizt. Die Ver-
schiedenheit dieser Darstellungen lehrt, dal} selbst eine noch
so sorgtaltig angelegte, in Einzelheiten sich einlassende Be-
schreibung Eindeutigkeit ausschlieBt.”)

Ist die Form des ezechielischen Visionsbildes abhingig
von der babylonisch-assyrischen Kulturwelt? A. Jeremias
meint sogar: Deshalb, weil die babylonischen Genien, die die
Bezeichnung kuribu tragen, immer einkoépfig sind, diirfe man
annehmen, dafl das ,,vierkopfig” desTextes Ezechiels auf MiB-
verstdndnis beruhe: jedes der vier Mischwesen (Cherubim)
habe einen Kopf: Stier, Léwe, Adler, Mensch.?) Es trifft zu,
dal eine Darstellung einer vierkopfigen Gottheit sich bislang
im Alten Orient nicht hat nachweisen lassen. Nur zwei-
kopfige Gottheiten haben sich bisher gefunden.?) Zu be-
achten ist aber auch, daBl in der Vision Ezechiels die Cheru-
bim sich bewegen, wihrend die assyrisch-babylonischen
Darstellungen unbewegliche Kolosse sind. Beruht vielleicht
deshalb auch die Beweglichkeit der ezechielischen Cherubim
auf Milverstindnis? ar Ezechiel etwa gehalten, bal()jy—
lonisch-mythologische Darstellungen zu kopieren. Gerade die
Vierkopfigkeit gibt dem Visionsbild Ezechiels unverkennbare
Originalitdt. ]

Diirr vertritt die Auffassung: Ezechiel c¢. 1 mul aus der
ganzen altorientalischen Umgebung heraus erklirt werden.
Die grofartigen Temli(elanlagen, die feierlichen Festprozes-
sionen usw. in Babel konnten ja nicht ohne EinfluB auf die
Gedankenwelt unseres Propheten bleiben. Da ferner seine
Vision den Zweck verfolgte, die U/bermacht Jahwes gegen-
iiber den babylonischen Géttern zu zeigen und das Vertrauen
auf Jahwe, das geschwunden, wieder zu erwecken, kamen
die Symbole der Macht, unter denen man in Babel die Gotter
in Literatur und bildlicher Darstellung feierte, zustatten. Sie
brauchten nur in den Dienst Jahwes gestellt zu werden, so
war damit der Beweis geliefert, daB dieser den fremden Got-
tern keineswegs nachstehe.®) Weiter meint Diirr, daB die

7) Es sei verwiesen auf Neuf, Das Buch Ezechiel in Theologie und
Kunst bis zum Ende des XII. Jahrhunderts. Miinster 1912. Eine
junge Zeichnung ist die von Procksech (Die Berufungsvision Hesekiels,
S. 149: Beitriige zur Alttest. Wissenschaft. Karl Budde z. 70. Geburts-
tag, GieBen 1920, S. 141ff) und jene von H. Schmidt (Cheruben-
thron und Lade, S. 122: Eucharisterion, Hermann Gunkel zum 60. Ge-
burtstage, 1. Teil, Gottingen 1923, S. 120 il

8) Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients. 4. Aufl. Leip-
zig 1930, S. 699 f.

9) Jirku, Altorientalischer Kommentar zum A. Testament, Leipzig
1923, S. 210.

10) Ezechiels Vision, S. 5 ff.



Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen. 189

Vision nicht in dieser breiten, detaillierten Ausprigung, wie
sie beschrieben wird, von dem Propheten geschaut wurde.
Die nihere Ausgestaltung der einzelnen Ziige der Vision ge-
hort der nachtriglichen Reproduktion und schriftstellerischen
Einkleidung an, bei der die prophetische Reflexion noch im
besonderen Malle mitwirkte. Da waren natiirlich die Bilder
der religiosen Umwelt des Propheten erst recht von Belang.'t)
Herrmann bemerkt in seiner Kritik der Auffassung Diirrs:
Das meiste und jedenfalls das wesentlichere von den Ele-
menten des Visionsbildes Ezechiels lafit sich auch sonst alt-
testamentlich belegen, und soweit es sich nicht belegen 1a0t,
kann es dann natiirlich auch schon dem israelitischen Pro-
pheten bekannt gewesen sein.’?) — Wird Ezechiel nicht da-
vor zuriickgeschreckt sein, in die Darstellung einer Erschei-
nung Jahwes, des einen wahren Gottes, babylonisch-mytho-
logische Ziige geflissentlich aufzunehmen??) Begegnen in
anderen Visionen Ezechiels babylonisch-heidnische Ele-
mente? Wir kénnen uns auch mit dem Gedanken nicht be-
freunden, Ezechiel habe aus eigenem die Vision niher aus-
gestaltet, wir glauben vielmehr, Ezechiel hat dngstlich nur
das, was er in der Vision schaute, niedergeschrieben. Wire
er wohl sonst in der Ausdrucksweise so behutsam gewesen?
Auf Grund der syrischen Ubersetzung (Peschitto) von 2 Chr
33, 7 findet Landersdorfer es fiir wahrscheinlich, Kénig
Manasses habe gegen das ausdriickliche Verbot ein Jahwe-
bild mit vier Gesichtern im Tempel zu Jerusalem aufgestellt.
Dieses Bild habe die Phantasie Ezechiels beeinflufit. Darin,
daB bei Ezechiel die Tiersymbole nicht Jahwe selbst vor-
stellen, sondern nur den Thron Gottes zu tragen haben, liege
eine Art Protest gegen jenen ungesetzlichen Bilderkult.*)
Aber wire anderseits damit nicht die Gefahr herbeigefiihrt
worden, die Cherubim nun fiir Gottheiten zu halten? Be-
stehen bleibt, daff Ahnlichkeiten obwalten zwischen der
ezechielischen Theophanie und der Darstellung der baby-
lonischen Gétter. Sie lassen sich aus dem gemeinsamen
semitischen Ursprung Israels und Babels erkldren. Unbe-
streitbar aber ist auch, daff Jahwe in der Vision Ezechiels an
Macht, Pracht und Herrlichkeit himmelweit die babyloni-
schen Gotler iiberragt.

Das Erscheinen der Herrlichkeit Jahwes hatte Ezechiel zu
Boden gestreckt (2, 1a: Vulg). Von Katalepsie kann hier
keine Rede sein. Wo wire der Sterbliche, den der Anblick
der Herrlichkeit des Unsterblichen nicht niederdriickte? Da
hért Ezechiel in der Vision die Stimme: Menschenkind, stelle

1) A a. O, 7.

12) Kommentar, S. 303.

13) Uber Cherub und kurib vgl. Fruhstorfer, Die Paradieses-Siinde,
Linz 1929, S. 93 ff.

12) Der Baal Tetramorphos und die- Kerube des Ezechiel, Pader-
born 1918, S. 52 ff.



190 Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen.

dich auf deine Fiufe! Denn ich will reden zu dir (V. 1Db).
Wie vernichtet liegt Ezechiel auf seinem Angesicht, wirklic

ein Bild der Hinfalligkeit und Verganglichkeit %fgl. Is 51, 12),
ein armes Menschenkind, ein Menschlein.®®) Der Allméch-
tige, thronend auf dem Sitze seiner Herrlichkeit, richtet das
Menschenkind auf, um dann Ezechiel mit einer Mission
schwierigster Art zu betrauen, Gewill, ein Mann, an den
solche Mission ergeht, mufl ein durch Gotteskraft aufrechter
Mann sein, mag er auch von Natur aus ein noch so gebrech-
liches Wesen darstellen. Gott sprach zu Ezechiel: Menschen-
kind, ich sende dich zu den Séhnen Israels, die wie Heiden®)
widerspenstig sind gegen mich; sie und ihre Viter sind von
mir abgefallen, sind abtriinnig bis auf den heutigen Tag
(V. 3). Mit klarer Entschiedenheit wird hiemit Ezechiel seine
Bestellung zum Propheten mitgeteilt. Der Berufer ist der
Allerhéchste, der Berufene ist das Menschenkind Ezechiel,
und diejenigen, zu denen er gesendet wird, sind die treulosen
Sohne Israels, Leute mit einem Herzen, das sich nicht ban-
digen 146t'") weder durch Giite noch durch Strenge, Leute
harten Antlitzes, das der Spiegel des verstockten Herzens
ist (V. 4a). Bei diesem Verhalt mochte das Menschenkind
Ezechiel zagen; daher wiederholt Jahwe, um ihm Mut zu
machen, daB der allmichtige, allgewaltige Herr Gott es ist,
der ihn sendet: Ich bin es, der dich zu ihnen sendet, damit
du ihnen sagest: So spricht Adonai Jahwe (Dominus Deus,
V. 4b). Daraus ergibt sich weiter: nicht Menschenworte hat
das Menschenkind Ezechiel an die Exulanten zu richten,
sondern Ezechiel hat ihnen zu bringen das Wort Gottes.*®)
Er wird vor den Verbannten, vor dem ,,Haus Widerspenstig-

15) ben ’'adam (Menschenkind) ist stindige, iiber 90mal vorkom-
mende Anrede Jahwes an Ezechiel. Die meisten Erklarer finden darin
den Gekanken der menschlichen Hinfilligkeit Gott gegeniiber ausge-
driickt, so Knabenbauer, S. 42; Schmalzl, S. 44; Heinisch, Das Buch
Ezechiel, Bonn 1923, S.33; Kraetzschmar, Das Buch Ezechiel, Géttingen
1900, S. 22; Rothstein, Das Buch Ezechiel, S. 875, Anm. b (Kautzsch,
Die Heilige Schrift des A. Testaments, 1. Bd., Tiibingen 1922); Herr-
mann, S.19; Bertholet, S. 5 f. Diirr hingegen erblickt in der Apostrophe
ben ’adam eine Ermutigung, eine Ermahnung zum Vertrauen auf
Jahwe. ,,Menschenkind habe hier einen zirtlichen Beigeschmack, so
wie wir es auch im Deutschen bisweilen im vertraulichen Umgang ge-
brauchen (Die Stellung des Propheten Ez., S. 40). Henne verbindet
beide Peutungen: die Anrede ,Menschensohn® ist eine Mahnung zur
Demut und zugleich eine Aufforderung zum Vertrauen auf Gott
(S. 854).

16) gojim, wohl Glosse, fehlt in LXX, nicht aber in Vulg.: gen-
tes (2, 3).

17) Vulg.: indomabili corde (2, 4).

18) Hermann bemerkt zur 129mal vorkommenden Formel ,,So
spricht Adonai Jahwe", daB sie in ihrer Haufigkeit zu den hervor-
stechendsten Charakteristika der ezechielischen Prophetie = gehort
(S.20). Man sieht daraus, welches Gewicht auf die géttliche Sendung
Ezechiels gelegt wird. Vgl. Diirr, a. a. 0., S. 49 und 58.



Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen. 191

keit“#) (V. 5), also vor solchen, die die leibhaftige Wider-
spenstigkeit sind, als Vertreter Jahwes stehen. ird Haus

iderspenstigkeit nun doch auf diesen Gesandten Gottes
héren oder auch ihn zuriickweisen? In jedem Fall werden die
Exulanten aus der Erfilllung der Weissagungen Ezechiels
erkennen, daB er Jahwes wahrer Prophet ist (V.5; vgl. Ez 33,
33). Das Eintreffen der von einem Propheten gemachten
Weissagungen ist ja sicheres Kennzeichen echten Propheten-
tums (Dt 18, 21 £.). Ezechiel hat sich auf Widerstand gefalit
zu machen. Dornen®) und Skorpione werden ihn umgeben
(V. 6). Durch diese zwei Bilder werden die stechenden, gif-
tigen Widerreden der Exulanten angedeutet, ihre bosen
Zungen, die der Prophet Ezechiel zu spiiren bekommen
wird. Aber er soll sich nicht fiirchten vor ihren Widerreden,
nicht erschrecken vor ihrem finstern Antlitz. Viermal hart
hintereinander (V. 6) ergeht an das Menschenkind Ezechiel
die Aufforderung Gottes, sich nicht zu fiirchten, ein Zeichen,
wie schwierig auch Jahwe die Mission des Propheten hélt.
Unbekiimmert um das Verhalten der Exulanten soll Ezechiel
Jahwes Ausspriiche verkiinden (V. 7). Um aber ein getreuer
Verkiinder oder Prophet zu sein, soll Ezechiel selbst das
ergehende Wort Gottes gerne horen und es — essen (V. 8).
Nicht bloB in sein Ohr, auch in sein Herz soll er das
Wort Gottes aufnehmen: es soll mit ihm eins werden, in
Fleisch und Blut bei ihm iibergehen, so dafi er vom Worte
Gottes ganz und gar durchdrungen wird.

Wie frither zur Vision die Audition kam, so jetzt zur
Audition die Vision. Ezechiel schaut etwas Neues: es streckt
sich ihm die Hand Jahwes zu, die eine Buchrolle hilt (V. 9).
Als der Unaussprechliche?*) die Rolle ausbreitet, nimmt
Ezechiel wahr, daB sie vorne und riickwarts beschrieben ist?2)
— Totenklage reiht sich an Totenklage, ein Ach gesellt sich

19) Vulg.: domus exasperans. beth meri gehort ebenfalls zu den
unserem Propheten eigentiimlichen Redensarten.

20) Statt sallonim (Dornen) scheint Hieronymus mit LXX gelesen
zu haben: solim, das sich ableiten liBt von sala — verachten (Bertho-
let, S. 8), oder solelim von salal = verschmihen (Herrmann, S. 5);
denn die Vulg. bietet: subversores (V. 6). Dem Worte sallonim geht
vorher das hapax legomenon sarabim, das mit Riicksicht auf den Zu-
sammenhang hiufig mit Disteln wiedergegeben wird (Schmalzl, 46,
Heinisch, 34, Henne, 854, Kraetzschmar, 25). Vielleicht aber ist sore-
bim zu lesen (Herrmann, 5. Bertholet, 8). Das Verbum sarab findet
sich im- Hebr. Sir 4, 25 und 41, 2 in der Bedeutung: widersprechen,
hadern (Peters, Das Buch Jesus Sirach, Miinster i. W. 1913, S. 49
und 346). Vulg. hat: inereduli; der Unglaube ist eine Folge des Wider-
spruchsgeistes.

21) Heilige Scheu liBt Ezechiel den Namen Jahwe nicht aus-
sprechen.

22) Gewohnlich waren die Schriftrollen nur auf der riickwirtigen
oder inneren Seite, die geschiitzt war, beschrieben. ,Vorne und riick-
wiirts” weist daher hin auf den reichen Inhalt der Rolle.



192 Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen,

zum andern, Wehruf folgt auf Wehrutf (V. 9b, Vulg.).»®)
Was der Prophet Ezechiel seiner Gemeinde im Namen
Jahwes zu verkiinden haben wird, ist eine Uberfiille von
Elend. Ezechiels Predigt wird Unheilsprophetie sein. Die
schaurige Rolle soll Ezechiel essen (V. 8)! Seine Natur
straubt sich, daher ergeht ein zweites- und drittesmal die
Aufforderung: I8, ja iB nur (3, 1)! Da &ffnet Ezechiel seinen
Mund und Jahwe gibt ihm jene Rolle zu essen (V. 2). Jahwe
selbst kommuniziert den Propheten mit der Gottes Wort
enthaltenden Buchrolle. Nicht schweigend wird diese ge-
heimnisvolle Kommunion gespendet. Jahwe sprach dabei:
Menschenkind, lasse dein Inneres diese Rolle verzehren, er-
fille dein Inneres mit ihr, die ich dir nun reiche (V. 3a)!
Die Anrede: Menschenkind! will im Empfinger die Gesin-
nung wecken: Domine, non sum dignus. Und die Wirkung
der einzig dastehenden Kommunion? Ezechiel bekennt: Die
Rolle ward in meinem Mund wie Honig so siif (V. 3b). Gott
vermag auch das Bittere siif zu machen. Gott wird dem
Propheten bei Ausiibung seines dornigen Berufes trostend
zur Seite stehen; aus der bittren Saat werden siile Friichte
reifen. Ezechiels Wirken wird nicht umsonst sein; nach dem
Unheil wird Heil kommen. Anfangs aber, im ersten Ab-
schnitt seiner Wirksamkeit, wird Ezechiel iiberaus Hartes
obliegen. Denn wiirde er zu einem fremdsprachigen Volk
gesendet oder gar zu mehreren Volkern, von denen jedes eine
andere ihm unbekannte Sprache redete, so wire er sicher
vor eine sehr schwere Aufgabe gestellt. Aber wihrend die
fremdsprachigen Heiden auf Ezechiel héren wiirden, wird
Israel starrkopfig und hartherzig bleiben. Doch mdge der
Prophet, wenn er auf hartniackigen Widerstand stéf6t, be-
denken, dafl es Jahwe selber nicht besser ergeht®®) (V. 5, 6, 7).

Die Kommunion mit dem Worte Gottes schlof fiir Ezechiel
die Mahnung in sich, vom Worte Gottes sich ganz durch-
dringen zu lassen, und die Verheillung tréstenden Beistandes.
Sodann verleiht Gott Ezechiel Unbeugsamkeit. Der Unnach-
giebigkeit der S6hne Israels im Irrtum, im Bésen setzt Gott
Unnachgiebigkeit seines Propheten in der Wahrheit, im Guten
entgegen. Wie Diamant, also hérter noch als Kieselstein,
gestaltet Gott Ezechiels Stirne (V. 8, 9). Damit macht Goit
den Propheten zu dem, was sein Name Ezechiel besagt: Gott
macht stark, Gott macht hart?®) Der Name Ezechiel, d. i
Gotthart, soll kein leerer Schall sein, nicht soll von Ezechiel
gelten: magni nominis umbra. Vielleicht hat Jahwes starke,

23) In Vulg. sind V. 9 und V. 10 des HT in V. 9 zusammen-
gezogen.

22) Vgl. Mt 10, 24, — In V. 6 ist lo (non) nach ’im (si) zu strei-
chen; auch LXX und Vulg. (si ad illos mittereris) haben es nicht.
Verschiedene Erkldrungen von ‘im lo bei Schmalzl, 49.

25) In den Worten chazakim und chazak (hart) der Verse 8, 9
liegt eine Anspielung an den Namen unseres Propheten jechezkel —
jechazzek ’el.



Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsyisionen. 193

allméchtiée Hand tatsachlich die Stirne des Propheten be-
rithrt.2®) So ausgeriistet, soll Ezechiel im gottlichen Auftrag
zu den Verbannten, zu den Sohnen seines Volkes gehen, die
nicht mehr Jahwes Volk sind. Ezechiel ist zum Propheten
der Gola®*?) ernannt (V. 11).

Als Isaias zum Prophetenamt berufen wurde, beriihrte
seine Lippen ein Seraph mit einem vom Altar des Himmels-
tempels genommenen Glithstein (Is 6, 61.).®) In der Be-
- rufungsvision des Jeremias beriihrte die Hand Jahwes selbst
den Mund des Propheten (Jer 1, 9).2*) Ezechiel wurde in
noch sinnenfilligerer Weise zum Trager des Wortes Gottes
erkoren, indem er aus der Hand Gottes eine mit Gotteswort
beschriebene Rolle als Speise empfing. Bizarr ist die Ansicht:
Wenn Hesekiel gerade eine Schriftrolle mit Klageliedern ver-
schlingt, so durfen wir uns das daraus erkliaren, daf} er selbst
Schriftsteller ist. Vielleicht, dafl in jener trinenreichen Zeit
ein Manuskript von seiner Hand mit Klagen iiber den Unter-
gang Jerusalems vor ihm gelegen hat und so aus der Wirk-
lichkeit in seinen Traum gedrungen ist.**) — Nicht ein
Traum liegt vor, sondern eine Vision. Welche Logik sodann:
wer von einem Buche tridumt, ist Schriftsteller! Augustin
sagt an einer bekannten Stelle: Vere tu ipse obdormisti,
qui scrutando talia defecisti!

Mit allem Nachdruck ist von Kritikern, besonders von
Bertholet, hingewiesen worden auf die ganz gewaltige Ver-
schiedenheit der geistigen Sphire der Thronwagenvision,
deren hervorstechendster Charakter eine aufs 4ullerste ge-
steigerte Betonung der gottlichen Unnahbarkeit sei, und
der Buchrollenvision, in der sich eine ungleich naivere,
menschennihere Gottesauffassung kundgebe. Es kénne sich
hiebei unméglich um den schriftlichen Niederschlag auch
nur annihernd gleichzeitigen religiosen Erlebens des Pro-
pheten handeln.?®) Die Schwierigkeit lose sich bei der An-
nahme eines doppelten, teils jerusalemischen, teils exilischen,
Wirkungsfeldes Ezechiels. Die Buchrollenvision (2, 3—3, 9)
stelle sich als Ezechiels Anfangsvision dar: sie mache ihn
zum Propheten in Jerusalem und sei im 5. Jahr der Weg-
fithrung des Koénigs Joachin (1, 2) erfolgt. Dagegen erdfine
die Thronwagenvision (1, 4—2, 2), die von einem babyloni-
schen Standort ihres Empfingers nicht zu lésen sei, Ezechiels
Wirken unter den babylonischen Exulanten und falle ver-

28) Der Anfang des V. 10: Dann sprach er zu mir, deutet vielleicht
an, daB das Reden Jahwes durch eine Handlung unterbrochen wurde.

27) Terminus technicus fiir Exil und Exulanten.

28) Fruhstorfer, Isaias’ Berufungsvision. Theol.-prakt. Quartal-
schrift 1938, S. 414 ff.

29) Fruhstorfer, Jeremias’ Berufung. Theol.-prakt. Quartalschrift
1937, S. 92 ff.

30) H. Schmidt, Die groBen Propheten (Die Schriften des A. Testa-
ments, 2. Bd.), Gottingen 1923, S. 394,

81) Bertholet, a. a. 0., S. 2.

»Theol.-prakt. Quartalschrift.” HI. 1940. 14



194 Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen.

mutlich in das 13. Jahr derselben Zeitrechnung.’?) Zugleich
betont Bertholel kraftig, dall Ezechiel den Thron Gottes be-
weglich mache. ,Der Thron mufi beweglich sein, sobald
Jahwe Tempel und Land verlassen hat. Darin liegt nun
aber auch der entscheidende Trost: der Glaube bleibt nicht
gebunden an Jahwes Gegenwart im Tempel zu Jerusalem;
ist dieser zerstort — Jahwe iiberlebt die Zerstorung; und
haben die Seinen ihre Heimat verlassen miissen — auch auf
fremdem Boden vermag er ihnen zu erscheinen.”s®) Bietet
es aber nicht auch Trost, ja noch mehr Trost, wenn eben
dieser Jahwe, der unnahbar scheint, seine Hand hin zu
Ezechiel ausstreckt, wenn Jahwe sogar-eine Buchrolle ibm
reicht und zu essen gibt? Der Thronwagen blieb nicht
zwischen Himmel und Erde, sondern lief sich auf die Erde
nieder, wie aus den Worten erhellt: Wenn sich die Wesen
von der Erde erhoben, erhoben sich auch die Rader (1, 19,
21). Damit ist doch zu verstehen gegeben, dafl der Unnah-
bare sich nahbar machte. Also braucht man keinen dicken
Trennungsstrich zwischen Thronwagen und Buchrolle zu
ziehen. Weist sodann die Datierung: im 5. Jahr der Weg-
fithrung des Konigs Joachin nicht deutlich auf ein Erlebnis
in Babylonien hin, wo Konig Joachin gefangen sich befand,
wahrend in Jerusalem Sedekias regierte? Die Annahme
zweier ortlich und zeitlich getrennter Berufungsvisionen
sucht Bertholet?*) noch durch folgendes Moment zu unter-
bauen: in der Buchrollenvision werde Ezechiel nur zum
Unheilspropheten berufen, da die Rolle nur Unheil enthalte;
dementsprechend bringe das Buch Ezechiel in seiner ersten
Halfte (Kp. 1—24) fast ausschliefllich Unheilsweissagungen.
Nun aber enthalte eben dieses Buch auch Heilsoffenbarun-
gen (Kp. 33if.). Das verlange eine neue Berufungsvision:
die Thronwagenvision. Allein die Rolle mit dem bitteren
Inhalt wurde im Munde Ezechiels siil wie Honig. Damit
wird bereits zu erkennen gegeben, dall Ezechiel nicht aus-
schlieBlich zum Unheilspropheten berufen ist: an die Un-
heilsweissagungen werden sich Heilsverheillungen reihen.
Nachdem die Stimme Jahwes aufgehort hatte, zu reden
(V. 11), erfaBte die Gotteskraft den Propheten, um ihn von
der Statte der Gotteserscheinung wegzufithren. Ezechiel horte
noch hinter sich rauschenden Engelsang: Gepriesen sei die
Herrlichkeit Jahwes! (V. 12);%5) er vernahm das Rauschen

82) A, a. 0., S. XIVf. Statt 30 (1, 1) liest Bertholet 13.

33) §, 9,

e

35) Vulg. richtet sich in V. 12 genau nach dem masoretischen Text.
Das nach Benedicta gloria Domini folgende de loco suo ist zu ver-
binden mit audivi; dort, wo Ezechiel die Herrlichkeit Jahwes geschaut
hatte. — Nach der jetzt herrschenden Ansicht ist siatt barukh (ge-
priesen) zu lesen berum: als sich erhob (die Herrlichkeit Jahwes).
Dann lautet V. 12: Es erfaBte mich die Kraft Jahwes und ich hérte



Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen. 195

der aneinanderschlagenden Fittiche der Cherubim, das
Rollen der dem geheimnisvollen Wesen folgenden Rider und
das Gedrohn starken Bebens (V. 13). Die Gotteserscheinung
entschwand dem Propheten in einer ihrer Grofartigkeit wiir-
digen Weise. Nun wurde sich Ezechiel der Schwere seines
neuen Berufes voll bewuBt. Er ist erbittert und entriistet
wegen der Verstocktheit seiner Volksgenossen. Kommt Eze-
chiel gewissenhaft seinem Amte nach, wird er argen AnstoB
bei den Exulanten erregen; vernachlissigt er aber seine
Pflicht, zieht er sich Gottes Feindschaft zu. In dieser sticken-
den Klemme bedurfte der neue Prophet der Kraft von oben,
um nicht zu erliegen: Jahwes Hand starkte ihn®) (V. 14).

Ezechiel begab sich nach Tell Abib,*") wo sich verbannte
Volksgenossen befanden. Vielleicht war Tell Abib der Haupt-
sitz und Mittelpunkt der exilierten Bewohner des Reiches
Juda, so dall dort am ehesten zu erwarten stand, leichter
und in starkerem MafB Einflull auf sie zu gewinnen. Wie
dér Ort, an dem Ezechiel die Berufungsvision erhielt, war
auch Tell Abib, -die Statie seiner neuen Wirksamkeit, am
Chobar gelegen (V. 15a). Sieben Tage verbrachte daselbst
Ezechiel in Niedergeschlagenheit bei den Exulanten, denen
er seine Berufung zum Propheten mitgeteilt haben wird: das
Uberdenken der Schwere seines Prophetenberufes driickte
ihn wieder nieder (V. 15b). Nach Ablauf jener ,Exerzitien-
woche” erging abermals das Wort Jahwes an Ezechiel: Gott
bestellt ihn zum Waéchter iiber das Haus Israel, dafl er
Jahwes Ruf furchtlos, ohne Ansehen der Person verkiinde
(V. 16£.).38) Mit wachsamem Blick, mit offenen Augen hat Eze-
chiel das Tun und Treiben der Exulanten wahrzunehmen und
darnach seine Mahnungen an die einzelnen einzurichten.

hinter mir das Gedrbhn starken Bebens, als die Herrlichkeit Jahwes
sich erhob von ihrer Stitte.

38) Vulg.: manus enim Domini erat mecum confortans me. Das
Waw copulativum ist hier aber nicht mit namlich (emim) zu iiber-
setzen, sondern mit: doch. Nach anderen (Kraetzschmar, 33, Herr-
mann, 7, Diirr, Die Stellung des Propheten Ezechiel, S. 33f.) besagt
der SchluB des V. 14, daB Ezechiel sich unter der Gewalt der Hand
Jahwes gebunden, von ihm iiberwiiltigt fiihlt.

37) tel ’abib hat Hieronymus in der Vulg. (V. 15) mit acervus
novarum frugum wiedergegeben. Der Ortsname tel ’abib ist als ein
hebraisierter babylonischer Name zu betrachten. Manche (Kraeiz-
schmar, 34, Rothstein, 876, Herrmann, 7, Bertholet, 13) meinen, der
eigentliche Name habe til abub, d. i. Sturmfluthiigel gelautet, womit
die Entstehung des Hiigels angegeben wire.

38) In V. 16 14Bt die Masora zwischen dem ersten und zweiten
Versteil einen leeren Zwischenraum. Vielleicht ist nach der Zeitangabe
snach Verlauf der 7 Tage” das Verbum: wurde ich getrdstet oder auf-
gerichtet, ausgefallen. Oder stand in der Liicke, daB Ezechiel auf Be-
fragen der Exulanten ihnen Mitteilung von seiner Berufung zum Pro-
phetenamt machte?

14%



196 Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen.

Jahwe macht so Ezechiel zum Seelsorger®®) der Exulanten
und halt ihm eine Art Installationspredigt von tiefem Ernst
und wuchtigem Inhalt. Gott fithrt darin dem Propheten und
Seelsorger Ezechiel die Biirde der Verantwortung vor Augen.
Gott spricht von der Schuld, die Ezechiel im Falle der Ver-
nachlassigung seiner Mahnpflicht auf sich lide. - Gott wird
den Propheten nicht nach dem Erfolg richten, sondern ob
er seine Pflicht gegen die ihm anvertrauten Seelen, gegen
Siinder und Gerechte, getan hat oder nicht (V. 18—20). In
dieser Installationspredigt dréhnt aus dem Munde Gottes ein
- Wehe dem Seelsorger entgegen, der den Untergang einer
Menschenseele auf dem Gewissen hat.

Kritiker, wie Herrmann®) und Bertholett) halten die
Berufung zum Wdchteramt (V. 16 b—21) fiir eingearbeitet.
Denn durch dieses Stiick werde der Zusammenhang zwischen
V. 16a und V. 22 durchbrochen. Ferner kehren die hier
gebrachten Gedanken in Kp. 33 wieder. Wir entgegnen:
Ezechiel befindet sich in Tell Abib inmitten der Exulantén
(V. 15). Kann es befremdend sein, wenn Jahwe diese Ge-
legenheit beniitzt, Ezechiel die Sorge fiir das Heil eben
dieser Exulanten auf das Gewissen zu binden? Inmitten der
Herde halt Gott dem Seelsorger Ezechiel die Installations-
predigt, damit sie um so wirkungsvoller sei. Dann erst
fithrt die Hand Jahwes Ezechiel hinaus in die Ebene bei
Tell Abib, um ihn wieder Gottes Herrlichkeit schauen zu
lassen und eine neue Offenbarung zu geben (V. 22{f.). Kann
es weiter Erstaunen erregen, wenn éott spater die in der
Installationspredigt fortissimo angeschlagenen Téne ob ihrer
Wichtigkeit nochmals erklingi:an lieB (Kp. 33)? Es ist ganz
natiirlich und sehr begreiflich, daBl von jeher die Berufung
Ezechiels zum Seelsorger der Gola in seinen Anfangsvisionen
einen Platz hatte.

Gott hat gewill dem Propheten MufBle gelassen, den Inhalt
der an ihn gerichteten Gottespredigt still bei sich zu iiber-
denken. Daher wird die folgende neue Offenbarung in Tell
Abib*?) erst einige Zeit hernach geschehen sein. Die Hand
Jahwes fithrte den Propheten hinaus in die Ebene, aus der
Tell Abib aufragte (V. 22). Wieder schaut Ezechiel die
Herrlichkeit Jahwes, die auch diesmal einen iiberwiltigenden

39) Auch Bertholet (S. 14) redet von dem starken individualisti-
schen Zug, der sich V. 18 ff. meldet und der Hesekiel etwas vom Cha-
rakter des Seelsorglichen gibt. Besonders sei verwiesen auf Herzog,
" Die ethischen Anschauungen des Propheten Ezechiel, Miinster i. W.
1923, S. 60 f1.

40) 'S, 25.

a1) S 13f. Auf katholischer Seite bemerkt Heinisch (S. 39), daf
das Stiick 3, 16 b—21 zwar aus der Feder Ezechiels stamme, aber in
das Buch erst eingefiigt worden sein diirfte, als es im groBen und
ganzen bereits fertig vorlag.

12) Wie aus dem HT sich ergibt: Es kam dort (d. i. in Tell Abib)
die Hand Jahwes iiber mich (V. 22).



Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen. 197

Eindruck auf ihn ausiibt (V. 23). Er bekommt den Aufirag,
sich in seinem Hause einzuschliefen. Dort wird ihn ein ge-
heimnisvolles Etwas fesseln®®) (V. 25). Auch der Zunge
Ezechiels wird Gott Fesseln anlegen (V. 26); es wird eine
Behinderung seiner Sprechwerkzeuge eintreten. Inclusio in
medio domus (V. 24), conclusio oris (V. 26), warum das?
Kommen diese Dinge nicht ganz unerwartet? Gott wollte
Ezechiel auch zum Wunderzeichen fir das Haus Israel
machen (12, 6; 24, 24). Israel soll zuerst an symbolischen
Handlungen, die Ezechiel vorzunehmen hat, seine Zukunft,
sein Schicksal schauen. Gleich im folgenden Kp. 4 sind tat-
siachlich symbolische Handlungen berichtet, die Ezechiel an
sein Haus banden. Ezechiel soll eine Zeitlang ein stummer
Prediger sein, der zu den Augen der Exulanten spricht. Zu
rechter Zeit wird dann Gott die aperitio oris vornehmen: der
stummen Predigt Ezechiels wird sein miindliches Wort,
wird der Posaunensto des Wichters folgen (V. 27). Gleich-
sam ein Anschauungsunterricht soll vorhergehen, um das
Haus Widerspenstigkeit vorzubereiten und begierig zu
machen auf die erklirende miindliche Darbietung. Nicht eine
Einschrinkung der prophetischen Titigkeit Ezechiels**) liegt
also vor, sondern eine Ausdehnung seines Prophetenamtes
auf symbolische Handlungen.

Im jiingsten Kommentar zum Buche Ezechiel wird be-
hauptet: Nach dem gegenwirtigen Textzusammenhang wére
der Inhalt der Gottesoffenbarung in der Talebene bei Tell
Abib lediglich der Befehl an den Propheten gewesen, wieder
umzukehren, um sich in seinem Hause einzuschliefen; man
frage sich billig, ob er wirklich, um nicht mehr zu erfahren,
den Gang in die Talebene hinaus hétte unternehmen
miissen.®) Nein, es gehort zur Offenbarung in der Ebene
auch die Ankiindigung, Ezechiel zu einem Wunderzeichen
fiir das Haus Israel zu machen (V. 25ff). Die Vermutung,
daB V. 22 f. urspriinglich mit Kp. 37: Vision von der Wieder-
belebung der Totengebeine, zusammengehérten, beruht sicher
nicht auf einem felsenfesten Fundament, Sie stiitzt sich
einzig darauf, daB auch letztere Vision in der Talebene sich
abspielte.2®) ;

Doch man hilt uns entgegen: die Perikope von der Ein-
schlieBung Ezechiels in seinem Hause, von seiner Bindung

43) Jigabunt: das Subjekt ist unbestimmt gelassen. Gemif V. 26 ist
an Gott (gottliche Einwirkungen) zu denken, nicht an die Exulanten.
Einige (Heinisch, S. 40) deuten das Gefesseltwerden und das Ankleben
der Zunge als Befehl Gottes, sich ruhig zu Hause zu halten. Zur An-
nahme, Ezechiel habe an kataleptischen Anfillen gelitten, bemerkt
Bertholet (S. 16), daB es vom religiosen Standpunkt aus dariiber nur
ein Urteil gebe: Auch so ist dann natiirlich die Krankheit als ein
gottgeordnetes Mittel zum Zweck der Weissagung anzusehen,

4%) Herrmann, S. 25 ff., Bertholet, S. 15f.

45) Bertholet, 13.

A0V A a0



198 Fruhstorfer, Ezechiels Anfangsvisionen.

und Stummbheit sei nur zu Unrecht durch die Hand eines
Redaktors an seine gegenwirtige Stelle geriickt worden. Sie
gehore in den Zusammenhang von 24, 25ff. und 33, 21f,,
wo die Rede sei von der Alalie Ezechiels in der Zeit unmittel-
bar vor dem Falle Jerusalems (586).47) — Als ob die Alalie
sich nicht hitte wiederholen konnen. Die fragliche Perikope
aus den Berufungsvisionen ausschalten, heiBt die Briicke zer-
storen, die von letzteren zum unmittelbar folgenden Kp. 4
fithrt, wo unter anderem die symbolische Handlung be-
wegungslosen Liegens des Propheten zuerst auf der linken
und dann auf der rechten Seite erwahnt ist (V. 41f.).

Die erste Vision, der Ezechiel gewiirdigt wurde, ist
unsireitig beherrscht von Jahwes Herrlichkeit und Macht.
Das jedoch berechtigt nicht, Ezechiel mit Calvin zusammen-
- zustellen.*®) Denn Jahwes Majestat ist nicht kalt und herzlos.
Jahwe umgibt sich nicht mit Kécher und Pfeil, sondern mit
dem Regenbogen, dem Zeichen des Erbarmens und Friedens.
Nicht ein Schwert tragt Jahwe in seiner Hand, sondern ein
Buch, das allerdings mit Ach und Weh beschrieben ist. Doch
die Bitterkeit wandelt sich in SiiBigkeit, das Unheil in Heil
und Segen. So sehr auch Jahwe dem Hause Widerspenstig-
keit ziirnt, er sendet ihm den Propheten Ezechiel, um zu
retten, was sich retten lassen will. Der Siinder kann Gottes
Gnade wieder erlangen, wie der Gerechte Gottes Gnade durch
eigene Schuld verlieren kann (3, 18 ff.). Prophet, Seelsorger,
Wunderzeichen sollte Ezechiel seinem Volke im Lande der
Verbannung sein. In diesem Sinn 146t sich von Berufungen
Ezechiels reden.

Der gottliche Imperativ: comede volumen istud! (3, 1) gilt
nicht Ezechiel allein. Auch wir sollen das Wort Gottes nicht
bloB lesen; es soll uns Seelenspeise werden, nahrhafte und
schmackhafte Geisteskost. Wir konnen und sollen das Wort
Gottes in unser Inneres aufnehmen: Bibel-Kommunion
empfangen. Dann werden wir um so mehr imstande sein,
am Gotteswagen zu ziehen, der Sache des Herrn zu dienen.
Soll der Gotteswagen auf Erden vorwirts gebracht werden,
mufl er von einer vierfachen Macht gezogen werden: von
einer Macht, die sich durch widrige Verhiltnisse und durch
Verfolgungen nicht biegen und brechen liBt, von einer
Macht, die ehrfurchtgebietend wirkt durch den sittlichen
Lebenswandel der Trager der Autoritit, von einer Macht, die
Dogma und Sitte hiitet und schiitzt, die die Gliubigen vor
Getahren des Seelenheiles warnt und schirmt, von der Macht
gotterleuchteter Vernunft.

47) Bertholet, 16. :
48) Kittel, Geschichte des Volkes Israel, 3. Bd., Stuttgart 1927,
S. 168 behauptet: Ezechiel und Calvin gehéren zusammen.



