93. lAHﬁGANG i 1940  VIERTES HEFT

"I'HEOI.OGI_SCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

Die Goftesmutterschuft Mariens.

Von Winfred Ellerhorst 0. S. B., Weingarten (Wiirttemberg).

Unsere Zeit kehrt zu den tiefsten und bedeutungsvollsten
Wahrheiten des christlichen Glaubensgutes zuriick. Christus
und das Geheimnis seiner Kirche stehen wieder im Mittel-
gunkt des aufmerkenden gliubigen Menschen. Von dieser

chau aus erhalten andere Lehrsticke der Offenbarung
groflere Wichtigkeit und erhohte Tragweite fiir den Christen.
Diese Wandlung hat auch die Mariologie erfalit. Maria gilt
als vornehmstes Glied des Leibes der heiligen Kirche. An
ihr tritt in besonderer Weise die Eigenart der iibernatiir-
lichen Ordnung und die Erhabenheit des begnadigten Men-
schen in Erscheinung. So wird Maria zum Vorbild der
Kirche, der Gemeinschaft der Begnadigten, wie auch der
einzelnen begnadigten Seele. Was an Maria im groflen ge-
schah, vollzieht sich in kleinerem Ausmall an dem einzelnen
Auserwihlten. Auf diese Weise wird Maria durch ihre
besondere Begnadigung den Menschen nicht entriickt und
entfremdet, sondern gerade durch ihre hohe Auserwahlung
verdeutlicht sie in hochstem Malle unsere Berufung zum
iibernatiirlichen Leben. Im folgenden sei im Anschlufl an
das feinfithlende und tiefsinnige Biichlein ,Die géttliche
Mutterschaft® des bekannten Benediktinerabtes Ansgar
Vonier die Stellung der Gotltesmutter im Plan der ganzen
Heilsordnung aufgewiesen. Vonier schopft dabei aus dem
Lukasevangelium als der unmittelbaren Quelle, in der das
Geheimnis der Gottesmutterschaft mit besonderer Liebe und
Sorgfalt dargestellt ist. Wie Maria, so ist auch ihre Gottes-
mutterschaft eine gewaltige Wirklichkeit, die nicht blof
einen tiefen EinfluB auf das Seelenleben und die Personlich-
keitsgestaltung des einzelnen, sondern auch auf die Ge-
schicke der Volker auszuilben vermag und auch ausiibt.
Ein klares Erfassen dieser Wiirde bedeutet also groflen per-
sonlichen und sozialen Gewinn.

Bei Maria miissen wir die persénliche Heiligkeit von ihrer
Gottesmutterschaft unterscheiden. Makellose Empfangnis,
vollige Siindenlosigkeit und grenzenlose Liebe machen ihre
personliche Heiligkeit aus, die sie schon besal, als sich ihr



270 Ellerhorst, Die Gotteﬁmutterschaft Mariens.

der Erzengel Gabriel mit der bedeutsamen Botschaft niherte:
»oei gegriilBt! Du gnadenvolle! Der Herr ist mit dir! Du bist
gepriesen unter den Frauen!” Eine personliche Heiligkeit,
die auch ohne Gottesmutterschaft moglich wiare. Auch
Christus selbst unterscheidet wohl zwischen Mariens gott-
licher Mutterschaft und ibrer personlichen Heiligkeit und
stellt persoénliche Heiligkeit hoher. ,,Als er einst predigte,
rief eine Frau aus dem Volke ihm zu: ,Selig der Leib, der
dich getragen, und die Brust, die dich gendhrt hat!’ Er
aber sprach: ,Viel mehr noch sind selig, die das Wort Gottes
héren und es befolgen!” “ (Lk 11, 27—28). In diesen Worten
des Herrn liegt nicht eine Geringsehitzung der erhabenen
Gottesmutterschaft, sondern ein Hervorheben des Wertes
personlicher Heiligkeit durch Vergleich mit dieser Gottes-
mutterschaft. Sind beide auch theoretisch in Maria trennbar,
so doch nicht in Wirklichkeit. Christus gestattet voll und
ganz das Lob auf die Gottesmutterschaft, vervollstindigt es
aber, indem er es auf personliche Heiligkeit ausdehnt.
Mutter Gottes zu sein, ist ohne hohe personliche Heiligkeit
nicht denkbar. Um dieser Aufgabe willen wurde Maria von
Gott auserwiahlt und vorherbestimmt und deshalb mit jenen
seelischen und leiblichen Gaben begnadigt, die eine Vor-
bereitung und Folge jenes Geheimnisses des gottlichen
Lebens sind. Maria ist nicht eine Heilige, der die gottliche
Mutterschaft als eine Extragnade gegeben wurde. Maria ist
ihrem Wesen nach einfach die Mutter Gottes.

Wie die Person des Gottessohnes ihr menschliches und
endliches Gegenstiick in der Person Johannes' des Taufers
und Vorldufers hat, so spielt auch die Mutferschaft Elisa-
beths, der Mutter des Johannes, im Geheimnis der Mensch-
werdung eine wunderbare Rolle. Sie war fur Maria der eine
duflere Beweis fiir die Moglichkeit einer géttlichen und jung-
fraulichen Mutterschaft; mit ihr bewies Gabriel, dalf seine
ganz unglaubliche Botschaft wahr sei. ,,Siehe, auch Elisa-
beth, deine Verwandte, hat in ihrem Alter noch einen Sohn
empfangen; und sie, die fiir unfruchtbar gilt, zihlt schon
den sechsten Monat. Denn bei Gott ist kein Ding unmog-
lich® (Lk 1, 36—37). Da die Maria zugesagte Mutterschaft
wegen ihrer Jungfriulichkeit und der Natur des Kindes
naturgemall unglaublich erschien, so machte der Erzengel
seine Botschaft durch Hinweis auf das iibernatiirliche Ein-
greifen Gottes, das sich schon bei Elisabeth betitigt hatte,
glaubwiirdig. Ohne das Wie der Erfilllung zu verstehen,
nahm Maria das Geheimnis vollstindig und uneingeschrankt
an. Dieser Glaubensakt war eine Tat heroischer Voll-
kommenheit, wie die Worte Elisabeths beweisen, die ihr der
Heilige Geist auf die Lippen legte: ,Selig, die du geglaubt
hast, daff in Erfillung gehen wird, was dir vom Herrn ge-
sagt wurde” (Lk 1, 45). Wie anders hatte sich da der Gatte
Elisabeths, der Priester Zacharias, verhalten. Er zweifelte
nicht an der wirklichen Gegenwart des ihm zur Rechten des



Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens. 271

Weihrauchaltares erscheinenden Engels; doch schien ihm
der versprochene Sohn etwas so Unglaubliches, dall er dem
Engel entgegnete: ,,Woran soll ich das erkennen? Ich bin
ja alt, und auch meine Frau ist hochbetagt!” (Lk 1, 18).

ieser starke Zweifel des alten Mannes zog sich den ernsten
Tadel des Engels und als Strafe zeitweilige Stummbheit zu,
,weil du meinen Worten nicht geglaubt hast, die zu ihrer
Zeit in Erfiilllung gehen* (Lk 1, 20).

In kiinstlerischem Crescendo zeichnet uns Lukas die Ver-
flechtung der Mutterschaft Elisabeths mit der Mariens. Bei
der Mutterschaft Elisabeths umgibt Gottes Wirken und
Gnade die Gesetze geschaffenen Lebens wie mit einem Duft
himmlischen Lebens. Bei Maria ist alles himmlisches Leben
selbst. Gottes Wirken ist nicht blof der Genosse geschaffener
Ursichlichkeit; es iiberragt sie vollig, herrscht allein und ist
von den geschaffenen Lebensgesetzen ganz und gar unab-
hingig. Dabei bleiben beide, Elisabeth und Maria, wirkliche
Miitter. Wir diirfen Mariens Mutterschaft nicht als etwas
vollig Unirdisches und Weltfernes ansehen. Als Elisabeth
und Maria sich zum erstenmale nach der Botschaft des
EI;Jgj?Is begegneten, trafen sich zwei Miitter, die eine so
wahrhaftig Mutter wie die andere: ,,Woher kommt mir die
Gunst, dal die Mutter meines Herrn zu mir kommt?"
(Lk 1, 43). Und ihre Freude iiber die wirkliche Mutterschaft
Mariens teilt sich dem Sohne in ihrem Schofle mit. Die
Worte ,,Gebenedeit ist die Frucht deines Leibes sind im
Zusammenhange zu lesen mit: ,Das Kind frohlockie vor
Freude in meinem SchoBe”, was nicht hétte geschehen
konnen, wenn Mariens Leib nicht wirklich ein Mutterleib
gewesen wire. Aufgabe des Erzengels war es, die Geheim-
nisse der gottlichen Mutterschaft zu entschleiern; Elisabeths
Aufgabe hingegen war es, uns die Uberzeugung zu ver-
mitteln, daB Maria ebenso wirklich eine Mutter wie sie
selbst ist.

Die Worte des jeweiligen Verkiindigungsengels zeigen
noch weitere parallele Ziige zwischen diesen Mutterschaften
und dazu deren jeweilige Tragweite auf. Die Worte an
Zacharias schildern den Charakter und die Lebensbahn
seines kommenden Sohnes: ,Er wird grofi sein vor dem
Herrn. Wein und starkes Getrink wird er nicht trinken, und
schon im Mutterschofie wird er vom Heiligen Geiste erfiillt
sein. Viele von den Séhnen Israels wird er zum Herrn, ihrem
Gott, bekehren. Er wird vor ihm hergehen mit dem Geiste
und der Kraft des Elias, um die Herzen der Viter den Kin-
dern wieder zuzuwenden, die Ungehorsamen zur Gesinnung
der Gerechten zu bringen und so dem Herrn ein williges
Volk zu bereiten” (Lk 1, 15: 17). Einen so grofen Menschen
hatte eine israelitische Mutter noch nicht geboren. Die Grofle
des Sohnes aber ist der Ruhm der Mutter; und doch sind sie
etwas Begrenztes. Die Mutterschaft Elisabeths reicht nicht
itber die irdische Laufbahn des Johannes hinaus. Der reine



979 Ellerhorst, Die: Gottesmutterschaft’ Mariens.

Geist des Johannes nach dem Martertod aus der Hand des
Herodes ist nicht der Sohn der Elisabeth. Auch bei Maria
gibt der Erzengel ein Bild von der Grifie des versprochenen
Nachkommen. ,,Furchte dich nicht, Maria; denn du hast bei
Gott Gnade gefunden. Merk auf! Du wirst empfangen und
einen Sohn gebiren. Dem sollst du den Namen Jesus geben,
und er wird iiber das Haus Jakob in Ewigkeit herrschen
und sein Reich wird kein Ende haben® (Lk 1, 30—33).
Mariens Mutterschaft und Ruhm aber lauft der Lebensauf-
gabe Jesu parallel. Sie umfafit die Ewigkeit, denn ,sein
Reich wird kein Ende haben®. Als Mutter des Herrschers
der Ewigkeit und Unsterblichkeit tiberragt Maria in ihrer
Grofle und Herrlichkeit Elisabeth unendlich. Ihr Sohn ist
ja zugleich Sohn Gottes, Erbe aller Israel gemachten Ver-
sprechungen und unsterblich. . Alles dessen darf sie sich
rithmen, all dieses gehort ihrer Mutterschaft. Wie Jesus nie-
mals Verwesung sehen sollte — denn ,,sein Fleisch wird nicht
die Verwesung schauen” (Apg 2, 31), u. zw. durch die Gesetze
seines gottlichen Wesens —, so ist Maria wihrend der gan-
zen ewigen Existenz dieses Leibes, dessen organische Ele-
mente niemals aufgebrochen werden, des Organismus, der
zuerst in Mariens Scholle gestaltet worden war, Mutter Jesu.
Denn waren auch Leib und Seele durch den Tod getrennt,
so waren sie doch in der einen gottlichen Person des
»Wortes” vereinigt. Jesus blieb stets Sohn seines himm-
lischen Vaters und seiner irdischen Mutter.

»Er wird groff sein” (Lk 1, 15. 32), so hat Gabriel beide-
mal bei der Ankiindigung des Sohnes gesprochen, Bei Jo-
hannes spricht er: ,,Er wird vor dem Herrn grof} sein“. Bei
Jesus schildert er eine ganz absolute, personale Grofle: ,Er
wird groB sein und Sohn des Allerhéchsten heiflen” und
ewiger Herrscher sein. Diese unvergleichliche Gréfle des
Sohnes mufi auch auf die Muiterschaft Mariens wider-
strahlen. Wahre kirchliche Kunst hat dieses nie vergessen.
Stellt sie Maria mit dem Kinde dar, so ist es nicht der Zug
liebevoller Zuneigung einer schonen Mutter zu ihrem Erst-
gebornen, der sie fesselt, sondern die erhabene Mutter, die
voll der géttlichen Gewilheit ist, dall das schwache Kind in
ihren Armen grof3 sein wird und Sohn des Allerhochsten ist,
eine Grofle, die sich eines Tages offenbart. Eine Liebe zur
Madonna, eine kiinstlerische Darstellung der Mutter und
ihres Kindes, der nicht der Glaube der Mutter an die Grofle
des Kindes aufgepragt ist, entspricht nicht der wahren christ-
lichen Auffassung von der Gottesmutterschaft. Die gottliche
Mutterschaft ist firwahr ein Meisterwerk der Weisheit Got-
tes, ein Quell unermeflicher Hoffnung und starker Liebe.
Vor ihrer Majestat steht staunend die ganze Schépfung voll
heiliger Scheu. Nicht das zarte, natiirliche Verhiltnis der
Mutter zu dem Kinde ist es, das sie anzieht, sondern der
Glaube, der die Mutter Jesu vom ersten Tage an beseelt,



Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens. 273

der Glaube, daB ihr Kind gro werde und es schon war,
selbst als es noch an der Mutterbrust ruhte.

Zwischen den Empfdingern der Engelsbotschaft, Zacha-
rias und Maria, besteht auch ein gewisser Parallelismus.
Beide geraten, nachdem sie die Ankiindigung des kommen-
den Sohnes vernommen haben, in geistige Schwierigkeiten,
die aus der natiirlichen, physischen Ordnung erwuchsen.
Beide unterbrechen die Worte des Engels an gleicher Stelle,
aber aus vollig verschiedener seelischer Haltung heraus.
Zacharias halt die Erfilllung des Versprechens zum min-
desten fiir zweifelhaft mangels der korperlichen Voraus-
setzungen wegen seines und seiner Gattin hohen Alters. Als
Beweis fiir die Wahrhaftigkeit und zugleich als Strafe fir
sein Zweifeln wird er mit zeitweiliger Stummbheit geschlagen.
Auch bei Maria 16st die Botschaft Gabriels die Frage aus:
»Wie wird das zustande kommen, da ich mit keinem Manne
verkehre? (Lk 1, 18). Es kann dies kein Wort des Zweifels
gewesen sein, denn es wird vom Engel mit einer wunder-
baren, tiefen Darlegung des Geheimnisses der Mensch-
werdung Christi beantwortet.

Maria weist in Demut auf ihre absolute Jungfrdulichkeit
hin, welche die korperliche Voraussetzung fiir eine natur-
gemialle Empfingnis nicht gestatte. Diese Jungfriaulichkeit
Mariens ist doppelter Art. Da ist erstens ihre persénliche
Jungfrédulichkeit, der freiwillige Verzicht auf geschlechtliche
Betatigung, und zwar um hoherer Giiter, um des innigen
seelischen Verkehres mit Gott willen. Seit Maria diese Gnade
besafl, hat sich diese Idee der Jungfriulichkeit zu groller
Volkstiimlichkeit im Christentum durchgerungen. Sie sollte
unter dem Zwange jidischer Anschauung zwar eine Jung-
friulichkeit im Ehestande sein. Maria war ,,eine Jungfrau,
die mit einemm Manne namens Josef aus dem Hause Davids
verlobt war* (Lk 1, 27). Ihre Antwort: ,,Wie wird das ge-
schehen, da ich mit keinem Mann verkehre” beweist die
Unwiderruflichkeit ihres Entschlusses zur Jungfriulichkeit.
Diese personliche Jungfraulichkeit ist die Voraussetzung fir
ihre Jungfraulichkeit als Mutter, eine in der ganzen Schop-
fung einzigartige Gnade. Die jungfrduliche Gollesmutter-
schaft schlieBt ndmlich das Wirken des Heiligen Geistes im
innersten Lebensquell Mariens ein, durch das sie als Mutter
eine Jungfrau blieb. Es wurde nicht blof ihre Jungfraulich-
keit in der héheren Gnade der Mutterschaft beschiitzt, was
auch ein wunderbares Wirken von Seiten Gottes voraus-
setzen wiirde, gleichsam um eine Gefahr fiir die Jungfriau-
lichkeit zu beseitigen. Auch ist Maria nicht trotz ihrer Mut-
terschaft, sondern eben wegen ihrer Mutterschaft Jungfrau.
Diese Jungfriiulichkeit bedeutet nicht bloSe irdische Unver-
sehrtheit, sondern himmliches Leben, eine positive, gottliche
Qualitat. Und so lag in der Frage Mariens: ,,Wie wird das
geschehen, da ich mit keinem Manne verkehre® die Bitte um
Losung der doppelten Schwierigkeit, die sich aus der Mutter-



274 Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens.

schaft und der Bewahrung der Jungfriulichkeit ergab. Die
Schwierigkeit: Wie kann man Muiter werden, wenn man
keinen Verkehr mit einem Manne hat? Und: Wie kann, wer
sich zur Jungfraulichkeit entschlossen hat, die Ehre der
Mutterschaft besitzen? Die Antwort des Engels entfaltet das
Mysterium der neuen géttlichen Vaterschaft, die eine fiir den
natiirlichen Menschen voéllig unverstindliche Jungfraulich-
keit in sich schlieft. Das titige Prinzip bei der Zeugung
dieses neuen Lebens sollte der Heilige Geist sein: ,,Der
Heilige Geist wird iiber dich kommen®. Die géttliche Titig-
keit, die ,Kraft des Allerhéchsten”, welche gleichsam die
véterliche Ursichlichkeit einnehmen will, ist weitreichend
und allumfassend. Die Heiligkeit und Kraft des titigen gott-
lichen Prinzipes in der zeitlichen Zeugung Christi, das ist
die doppelte Losung der doppelten Schwierigkeit Mariens.
Die iiberragende Jungfréulichkeit der Mutter und die Heilig-
keit des titigen Prinzipes tragen somit zusammen zur Heilig-
keit des Sprossen bei. ,Darum wird auch das Heilige, das
aus dir geboren wird, Sohn Gottes genannt werden.” Die
Weise, in welcher der Sohn Gottes aus Mariens Adern Blut
nahm, brachte die physische Natur, geschaffenes Menschen-
leben und menschliches Blut in Verbindung mit dem heiligen
Gott, wie es kein geschaffener Geist verstehen kann. Das er-
habene Ergebnis von Mariens Leben und Gottes Leben ist
die Empfingnis des menschgewordenen Gottes. ,Der
empfangen ist vom Heiligen Geiste, geboren aus Maria, der
Jungfrau.”

Die_ersten christlichen Geschlechter wie auch die heilige
Liturgie schauten mehr auf die jungfriuliche Mutterschaft
als auf die personliche Jungfriulichkeit Mariens. Sie werden
des grofen Gegensatzes: Mutter und zugleich Jungfrau nie
miide: ,Heil dir, heilige Mutter, die du gebarst den Konig.
Jungfrau vorher und nachher, die du aus Gabriels Munde
jenes Ave entgegennahmst. Im Dornstrauch, den Moses un-
verbrannt gesehen, erkennen wir deine bewahrte, preiswiir-
dige Jungfraulichkeit, Gottesgebirerin“. Eine géttliche
Mutterschaft ist mit dem Verlust der Jungfriulichkeit un-
vereinbar. Und so ist Maria in ihrer majestitischen Jung-
fraulichkeit eines der Meisterwerke Gottes in der iibernatiir-
lichen Ordnung der Dinge. Und mit innerem Frohlocken
sollten wir auf dieses geistliche Wunderwerk schauen, da
wir doch die Kinder Gottes sind, ,,die nicht aus dem Blute,
nicht aus Fleischeslust nach menschlichem Willen, sondern
vielmehr aus Gott gezeugt sind* (Jo 1, 13).

Die unerwartete Wendung in der Anrede Gabriels an
Maria: ,Darum wird auch das Heilige, das aus dir geboren
wird, Sohn Gottes genannt werden®, 146t uns aufmerken. Er
sagt nicht ,der Heilige", sondern ,das Heilige*. ,Ein Hei-
liger”, der von einem Weibe geboren wird, ist naturgemil
ein menschliches Wesen. ,,Ein Heiliges” aber, das geboren
werden soll, kann etwas unsagbar Wunderbares sein. Und



Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens. 275

was wird dieses Ergebnis der Titigkeit des Heiligen Geistes
sein? Ein begrenztes oder ein unbegrenztes Wesen? Der
Engel fihrt sogleich fort: ,Es wird Sohn Gottes genannt
. werden”. Klingt dies nicht an die Worte des heiligen Jo-
hannes an: ,Das Wort ist Fleisch geworden®, d. h. Gott
wurde Mensch? Die Worte des Engels: ,,Das Heilige, das aus
dir geboren wird, wird Sohn Gottes genannt werden® be-
deuten demnach: dem anbetungswiirdigen Wesen, das in
Mariens Schofie weilte, konnte in keinem einzigen Augen-
blicke ein anderer Name als der Name ,,Gott* beigelegt
werden. Also ist Maria unmittelbar und ohne irgend einen
Vermittler ,Mutter Gottes*“.

Wie schon gesagt wurde, hat die Mutterschaft Mariens
ihrer Natur nach eine unendliche Weite, weil Maria die Mut-
ter Jesu mit seinem ganzen Leben, seiner unsterblicher
Natur und seinem ewigen Kénigreiche ist (Lk 1, 31—33).
Unendliche Weite besitzt diese Mutterschaft ferner, weil
Maria Mutter in bezug auf die unendliche Lebensfiille von
Gottes Macht ist. Als sich ihre Mutterschaft unter der tUyber-
schattung des Allerhochsten betitigte, konnte das Ergebnis
dieser derartig tatigen Mutterschaft nur etwas Unendliches
sein. Gottes Macht hitte an ihr eine solche Ursichlichkeit
ausitben koénnen, dafl aus ihr ohne Dazwischentreten eines
menschlichen Vaters ein Mensch geboren wurde. Der zwar
wunderbar Geborene wiirde blof} ein sterblicher Mensch und
Mariens Mutterschaft wohl wunderbar, aber nicht unendlich
sein. Durch die gottlichen, in ihr wirkenden Lebenskrifte
brachte Maria, als sie vom Heiligen Geist empfing, aber ein
unendliches Heiliges, ein ewiges, ein gottliches Wesen her-
vor. Ihre Mutterschaft traf hier mit Gottes schépferischer
Vaterschaft zusammen, als das Wort Fleisch wurde. Dies ist
das einzige Beispiel im ganzen Bereiche der natiirlichen und
ubernatiirlichen Welt, abgesehen vom eucharistischen Myste-
rium, wo sich Gottes Allmacht an etwas Endlichem, wie es
das Lebensblut Mariens ist, mit einem unendlichen Ergeb-
nis betitigte. Die Mutterschaft Mariens war bei dieser wun-
derbaren Zeugung nicht nur ein Werkzeug, sondern eine
natiirliche Mutterschaft. Christus kam aus ihr als ihr Kind,
die Frucht ihres gesegneten Leibes. Thre Mutterschaft ist
nicht eine voriibergehende Dienstleistung, sondern eine blei-
bende Wiirde, die sie buchstiblich mit Gott dem Vater an
der Elternschaft Jesu Christi teilnehmen 140t.

Nochmals gesagt: Wire Maria durch unmittelbaren,
schopferischen Akt Gottes zur Mutter gemacht worden, so
wire ihr Sohn nur etwas Menschliches. Wire sie nur das
Werkzeug bei der Hervorbringung des Leibes einer gott-
lichen Person gewesen, so ware sie in sehr beschrénktem,
nur kérperlichem Sinne Gottesmutter. Tatséchlich aber teilt
sie voll und ganz mit Gott dem Vater die Elternschaft am
menschgewordenen Gottessohne und besitzt dadurch die
volle gottliche Mutterschaft. Und so durfte Elisabeth unter



276 Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens.

ottlicher Eingebung als erste unter den Menschenkindern
aria als ,,Gottesmutter” (mater domini) anreden. ,,Woher
wird mir die Gnade, dall die Mutter meines Herrn zu mir
kommt?* (Lk 1, 42—43).

Nur eine Person, Maria, ist wirkliche Mutter Christi. Nur
eine der drei Personen in der heiligsten Dreieinigkeit, der
ewige Vater, ist wirklich Vater Christi, nicht der Bewirker
dieser heiligen Empfingnis, der Heilige Geist. Denn, wie der
groBe Thomas von Aquin in seiner theologischen Summe
(I11, 32, 3) sagt: ,,Christus wurde von Maria, der Jungfrau,
empfangen, die den Lebensstoff dazu reichte, um die Ahn-
lichkeit der Menschenart hervorzubringen. Und - deshalb
heilit er ihr Sohn. Als Mensch wurde Christus aber vom
Heiligen Geiste als dem aktiven Prinzipe empfangen, aber
nicht gemil der Ahnlichkeit der Art, mit der ein Sohn vom
Vater gezeugt wird; und deshalb heifit Christus nicht Sohn
des Heiligen Geistes”. Als Sohn Gottes existierte namlich
Christus, obwohl er Mensch wurde, schon vor der Mensch-
werdung und besall damit vollkommene Ahnlichkeit in
Natur und Art mit dem ewigen Vater, der ersten Person der
heiligsten Dreifaltigkeit. Darum war er schon der Einge-
borene, der Sohn des Vaters. Durch die Téatigkeit des Heili-
gen Geistes wurde seine Beziehung zum Vater nicht ge-
andert, wohl aber wurde er dadurch wirklicher Sohn Mariens,
die allein ihm die menschliche Natur vermittelte, wie der
ewige Vater allein ihm durch die ewige Zeugung des Wortes
die gottliche Natur gibt. Und so sind der ewige Vater und
Maria die wahren Eltern Christi. Gabriel nennt in seiner Bot-
schaft an Maria das kommende Kind ,,Sohn des Aller-
hochsten und ,,Sohn Davids®. ,,Er wird der Sohn des Aller-
hochsten genannt werden. Gott der Herr wird ihm den Thron
seines Vaters David geben* (Luk 1, 32). David ist durch
Maria Vater Christi. Und weil Christus, der Sohn Gottes,
ein natiirliches Nachfolgerecht auf den Thron Davids, seines
Vaters, besitzt, ist Maria wiederum wirkliche Mutter | des
Sohnes des Allerhichsten. Das ewige Konigtum iitber Himmel
und Erde geht demnach auf Christus durch ein doppeltes
Geburtsrecht iiber: durch das Geburtsrecht, das sich auf die
Herrlichkeit seines Vaters, der ersten Person in der heiligsten
Dreifaltigkeit, griindet, und jenes, das auf dem Stammbaum
seiner Mutter Maria, dem Baum Jesse, beruht. Und Maria
hatte nicht bloB die korperliche Aufgabe, dem menschlichen
Teile des menschgewordenen Gottes das Leben zu vermitteln;
ihre Mutterschaft besitzt auch den vollen rechtlichen und
sittlichen Wert einer Mutter, welche Erbin ungeheurer
Rechte ist und diese Rechte voll und ganz auf ibren Sohn
itbertragen kann. Maria ist die eine, iiberlebende Erbin der
grofien Familie, deren Geschicke im tiefsten Kerne messia-
nisch waren. Sie ist die Briicke, welche die iibernatiirliche
Ordnung vor der Menschwerdung und die iibernatiirliche
Ordnung nach ihr miteinander verbindet. ,Dem Abraham



Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft' Mariens. Dlrird

und seinem Samen wurden die Verheiflungen zugesagt. Es
heilit nicht: den Samen, in der Mehrzahl, sondern in der Ein-
zahl: deinem Samen, namlich Christus® (Gal 3, 16). Also
wurde Christo das grofle Versprechen gemacht und Christus
ist nicht nur die Erfullung des Gottesversprechens, sondern
in seiner Herrlichkeit kommt alles, was Gott je versprochen
hat, zur Reife und Vollendung. Und all dieses empfingt
Christus durch seine Mutter. Mariens Aufgabe in der iiber-
natiirlichen Ordnung wird aber erst dann von den Men-
schen vollstindig verstanden werden, wenn die jiidische
Rasse sich ganz und gar zu Christus bekehrt — was ge-
schehen wird, wenn die ,,Vollzahl der Heiden eingetreten ist®
(Rom 11, 25) — und bekennt, dafi sie die einzige Tochter
Davids ist, durch welche die ganze iibernatiirliche Heils-
ordnung in Kraft ihrer Gottesmutterschaft zu den Menschen
kommen sollte. Und so ist die Gottesmutterschaft Mariens
tatsichlich Lebensspender der ganzen Person des Gottes-
sohnes, wenn iiberhaupt die alte Ordnung der VerheiBung
Abraham und Christus durch ein gesetzliches Band iiber-
natiirlicher Vorherbestimmung umschlingen sollte.

Es ruhte die gebenedeite Frucht verborgen im Schofe
Mariens. In welchem leiblichen und geistigen Zustande? Bei
der Behandlung dieser Frage sind zwei Grundsitze zu be-
achten. Erstens: Es gab keinen Augenblick, in dem das im
Schofie Mariens gestaltete neue Wesen nicht Gott war.
Zweitens: Im Geheimnis der Menschwerdung miissen wir
mehr den Abstieg goéttlicher Fiille in die Menschennatur als
den Aufstieg der Menschennatur zu Gott beachten (Thomas,
Summa III, 34, 1). Auf Grund des ersten Prinzipes, das
katholische Glaubenswahrheit im strengen Sinne ist, besall
der werdende menschliche Lebenskeim bei der Empfangnis
Christi sogleich eine unsterbliche Seele. Denn die sofortige
Gegenwart der unsterblichen, intellektuellen Menschenseele -
ist fiir die personliche Vereinigung mit dem Worte unerlaf3-
liche Voraussetzung. Die gottliche Person nahm mittels der
unsterblichen Menschenseele Fleisch an, weil der menschliche
Kérper nur durch die Verbindung mit der vernunftbegabten
Seele fir die personliche Vereinigung geeignet ist (Summa
ebd. 6, 1). Das ganze physische Sinnesleben muBte dabei
seinen natiirlichen Entwicklungsgang zur Gebrauchsfihigkeit
durchmachen. Folglich hatte auch das vom Sinnenleben ab-
hiingige geistige Leben noch keine Betitigungsmoglichkeit.
Beziiglich der rein geistigen Tatigkeit nehmen manche als
dem géttlichen Worte geziemend an, daB die verniinftige
Seele ihre volle intellektuelle Tatigkeit und den vollkom-
menen Gebrauch aller ihrer geistigen Kréfte, der Willens-
kraft, der Wahlfreiheit und der klaren Schau aller geistigen
Dinge, besaB, daBl sie also vom ersten Augenblicke ihrer
Erschaffung an den ewigen himmlischen Vater danken und
preisen konnte. Das zweile Prinzip ist die logische Folgerung
aus dem ersten und vertieft auch das erste. Die gesegnete



278 Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens.

Frucht im Schofle Mariens verfiigte iiber die ganze Gnaden-
fiille und die ganze Kraft, denen das ewige Leben zu ver-
dienen, die erlost werden sollten. Sie genoB die beseligende
Gottesschau vom ersten Augenblicke an ebenso vollkommen
wie am Auferstehungsmorgen. Sie war ,,Umfasser (com-
prehensor) [Summa III, 34, 4]. Und so war Maria wihrend
der neun Monate ihrer Schwangerschaft wirklich die Woh-
nung des Himmels. Das heilige Wesen in ihr war immer
und zu jeder Zeit unendliche Fulle von Gnade, Licht und
Kraft. Seine Heiligkeit kannte keinen Kampf aus Armut zum
Besitz, sondern war steter unermeflicher, unendlicher Be-
sitz, der erste Akt im Drama der Heiligkeit, deren zweiter,
eigentlich menschlicher Akt in jenem Worte verborgen liegt:
»~Aus seiner Fialle haben wir alle empfangen Gnade um
Gnade” (Jo 1, 16).

O wunderbare Muiterschaft, die du in dir ein Wesen von
so gewaltiger geistiger und wesenhafter Grofle schlossest
und ihm zum Aufbau seines wachsenden Lebens dein Bestes
darreichen durftest. Du bautest auf den Leib dessen, der
Gott ist, und zwar nicht im Zustande bewuBtloser Ruhe,
sondern im vollen Glanze der Heiligen. O wahrhaftig gott-
liche Mutterschaft! Die heilige Kirche redet in ihrer Liturgie
Maria also an: ,,O0 Jungfrau der Jungfrauen, wie wird
dies geschehen, denn niemand war je dir gleich und nie-
mand wird je dir gleichen. Maria aber entgegnet: ,Ihr
Tochter von Jerusalem, warum staunt ihr iiber mich? Was
%lrMseérlt), ist ein gottliches Mysterium® (Off. exspect. partus

Geburt ist das einzige im Leben Jesu, das zweimal ein-
trat: einmal in der Ewigkeit und ein andermal in der Zeit.
Christus wurde zweimal geboren. Die ganze gottliche Per-
son, der Sohn, wurde vom Vater geboren; die ganze gott-
liche Person, der Sohn, wurde zu Bethlehem aus der Jung-
frau geboren. Die erste Geburt des Gottessohnes kommt
durch die geheimnisvolle ewige Zeugung aus dem Vater im
inneren gottlichen Leben zustande. Von ihr spricht der
Psalm 109: ,Dir gehért die Herrschaft am Tage, da du stark
geworden: Im Glanze der Heiligen, aus dem Scholie vor dem
Tagesgestirn habe ich dich gezeugt”. Die Erzihlung von der
zweiten Geburt fillt Jahr fir Jahr die Herzen aller Glaubi-
gen mit Freude und fihrt Millionen von Kindern zur Krippe
des Heilandes mit ihren Engeln und Hirten. ,,Sie gebar ihren
erstgeborenen Sohn, wickelte ihn in Windeln und legte ihn
in eine Krippe” (Lk 2, 7). Es besteht hier eine gewisse
Ahnlichkeit zwischen Maria und dem ewigen Vater insofern,
als Christus ebenso wirklich aus Maria wie aus dem Vater
geboren ist. Maria ist somit ein Strahl und Abglanz von.
Gottes eigenem Lichte in der anbetungswiirdigen Geburt des
Sohnes, der zweiten Person der Dreieinigkeit, und zwar auf
Grund biologischer Gesetze, wenn auch in wunderbarer
Weise. Und so behidlt Maria die echte Krone der Mutter-



Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens. 279

schaft, einer natiirlichen Mutterschaft. ,,Von Seiten der Mut-
ter war Christi Geburt eine natiirliche Geburt, aber von
Seiten des wirkenden Heiligen Geistes war sie eine wunder-
bare Geburt. Deshalb ist die seligste Jungfrau die wahre
und natiirliche Mutter Christi (Summa III, 33, 3). Mariens
Mutterschaft entfaltete sich ganz naturgemil, wenn sie
auch wunderbar begann. Der wunderbar grofie Anfang
schmilerte doch nicht die Lebensfunktion, die einer Mutter
von Natur zukommt. Durch diese Geburt Gottes wird Maria
unendlich hoch erhoben und nimmt einen Platz ein, an dem
kein anderes Geschopf teilnimmt. Gott wurde aus der Jung-
frau geboren, ist ebenso wahr wie: Gott wurde aus Gott ge-
boren. Natiirlich wurde nicht die Gottheit aus dem reinsten
Gebliite Mariens gestaltet, was ein innerer Widerspruch ist,
sondern nur die Menschheit. Und doch bleibt die Wahrheit
bestehen, dall Maria wirklich eine Gottesgebérerin und nicht
eine Menschengebirerin ist. Gleichwie eine Mutter Mutter der
ganzen Person des Kindes ist, obwohl nur der Leib und
nicht die Seele ihren Ursprung den Faktoren elterlicher Zeu-
gung verdanken, so ist es auch bei Maria. Denn was sie
gebar, ist nicht eine einfache Menschennatur, sondern eine
vergottlichte, die mit dem ewigen Worte des Vaters person-
lich vereint ist, dhnlich wie der leibliche Organismus von
einem gegenwiirtigen, unsterblichen Geist, von der vernunft-
begabten Seele ganz und gar durchdrungen ist.

Am Vortage vor Weihnachten kiindet das rémische
Martyrologium feierlich an: ,Im zweiundvierzigsten Jahre
der Regierung Oktavians Augustus, als der ganze Erdkreis
sich des Friedens erfreute, im sechsten Zeitalter der Welt
wurde Jesus Christus, der ewige Gott und Sohn des ewigen
Vaters, um die Welt durch sein erbarmungsvolles Kommen
zu heiligen, nachdem er vom Heiligen Geiste empfangen
worden war und neun Monate seit seiner Empfangnis ver-
flossen waren, zu Bethlehem in Juda aus Maria der Jungfrau
geboren und ward Mensch®. Das ist der Mittelpunkt der
Menschheitsgeschichte. War die erste, die ewige Geburt, die
Quelle alles Lebens, so ist es auch die zweite, die Geburt aus
Maria. Und die heilige Liturgie singt am Weihnachtsfeste:
»Heute kam zu uns wahrer Friede vom Himmel. Heute er-
gossen die Himmel und die ganze Welt Honig. Heute leuch-
tete uns der Tag der neuen Erlésung auf, der lang erwarteten
Wiederherstellung und des ewigen Gliickes®. Der Quell all
dieser Herrlichkeit ist die Jungfrau-Mutter, die erhabene
Gotttesmutterschaft Mariens, ihr Verkiinder der FErzengel
Gabriel.

Die zeitweilige Verfinsterung dieser Herrlichkeit, die im
Vergleich zu ewiger Natur der Mutterschaft nur ein momen-
tan aufblitzendes Ereignis war, hatte in einem Menschen,
dem greisen Simeon, ihren Kinder. Durch ihn enthiillte der
Heilige Geist das Mysterium des Leidens und Sterbens des
Gottessohnes, das Geheimnis von einer Mutter, die zugleich



280 Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens.

Mutter Gottes und Mutter dessen ist, der am Kreuze wie ein
Verbrecher sterben sollte. Simeon singt an seinem Lebens-
abende das ,Nunc dimittis“, den herrlichen Lobgesang auf
die Rolle des Sohnes Mariens hier auf Erden in der Zeit als
dem Gegensatze zur -Ewigkeit: ,Da nahm er das Kind auf
'seine Arme, pries Gott und sprach: ,Nun entlissest du, Herr,
deinen Knecht nach deinem Worte in Frieden. Denn meine
Augen haben dein Heil gesehen, das du vor allen Voélkern
bereitet hast: Ein Licht zur Erleuchtung der Heiden, die
Herrlichkeit deines Volkes Israel (Lk 2, 28—32). Der heilige
Berichterstatter fiigt hinzu:  ,Des Kindes Vater und: seine
Mutter waren voll Staunen iiber das, was von ihm gesagt
wurde”. Uber diese zeitliche Mission Christi hatte Maria
von Gabriel nichts gehort. Josef hatte nur eine unbestimmte
Ankiindigung der Erlosung des jiidischen Volkes von seinen
Siinden empfangen (Mt 1, 20—21). Simeon aber durchbricht
in seiner Ekstase alle Schranken: Die ganze Welt soll unter
den machtvollen Einflul des Kindes kommen; alle Volker
und, o neue Botschaft, die Heiden werden im Lichte des Ant-
litzes dieses kleinen Wesens leben. Zur Mutter sprach er
dann: ,Dieser ist bestimmt zum Fall und zu Auferstehung
vieler in Israel und zum Zeichen des Widerspruchs. Und
auch deine Seele wird ein Schwert durchdringen. So sollen
die Gedanken vieler Herzen offenbar werden* (Lk 2, 34—35).
Dies spricht der menschliche Bote der Gottesmutterschaft.
Das bedeutet die Vollendung géttlicher Mutterschaft: grofites
Leid und grofite Freude. Eine derartige Botschaft hatte
Elisabeth, die Mutter des Johannes, nicht empfangen, dessen
Ende es war, von den verkommenen Kreaturen eines scham-
losen Hofes zerireten zu werden; ein menschliches Schicksal,
ein edles Ende fiir das strenge Leben eines Nazarders.
Mariens Mutterschaft hatte bisher noch nichts von Schmer-
zen gewulit; sie war befreit gewesen von dem Gesetze, das
Gott der Eva aufgelegt hatte: ,,In Schmerzen sollst du Kinder
gebiren® (Gn 3, 16). ,,Bei der Geburt Christi gab es keinerlei
Schmerz, wie auch die jungfriuliche Unversehrtheit nicht
gemindert wurde. Bei dieser Geburt gab es grifite Freude,
weil der Gott-Mensch in die Welt geboren wurde” (Summa
111, 35, 6). Zudem wiirden die Mutterschmerzen nicht Christi
Schmerzen gewesen sein, der kam, um fiir unsere Siinden
Genugtuung zu leisten. Die Schmerzen, welche Simeon ge-
weissagt hatte, hingen mit dem ILeiden Christi zusammert
und waren sein Echo. Auch Maria sollte durch den Gegen-
satz leiden, der zwischen Wahrheit und Falschheit, zwischen
Licht und Finsternis besteht. ,Ihr geht darauf aus, mich zu
téten, mich, der ich euch die Wahrheit verkiindet habe, die
ich von Gott vernommen habe. Dies hat Abraham nicht
getan“ (Jo 8, 40), so redete Christus spater die regierende
Klasse der Juden an. Das ist die klarste Ausdeutung der
Worte Simeons. Der bittere Widerstand des Hauses Jakob,
iiber das ihr Sohn ja herrschen sollte, war Mariens erste



Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens. 281

groBe seelische Priiffung, als sie ihrem Sohne in seinem
offentlichen Leben nachging. Da wurde das Herz Mariens,
die ja vermoége ihrer Gottesmutterschaft Tragerin all der
Abraham und seinem Samen gemachten Verheilungen war,
mit einem Schwerte durchbohrt. Den Hoéhepunkt dieser
Schmerzen verkostete ihre Mutterschaft, als ihr Sohn, vom
&olke verworfen, als Schmerzensmann (Is 53, 3) am Kreuze
ng.

Nach wohl allgemeiner Uberzeugung der Kirche wurde
das groBe Geheimnis der Menschwerdung verwirklicht, als
Maria dem Engel geantwortet hatte: ,,Siehe, ich bin eine
Dienerin des Herrn; mir geschehe nach deinem Worte®
(Lk 1, 30). Denn sie hatte ihren Sohn schon in sich empfan-
gen, als ihre Verwandte Elisabeth sie mit den Worten pries:
»oelig, die du geglaubt hast, dall in Erfillung gehen wird,
was dir vom Herrn gesagt wurde®, welchen Worten sie vor-
ausschickte: ,,Gepriesen bist du unter den Frauen und ge-
priesen ist die Furcht deines Leibes” (Lk 1, 42. 45). Und so
war Mariens Mutterschaft voll der sicheren und freudevollen
Erwartung auf die gottliche Geburt. Dieser feste Glaube an
den schon erfillten ersten Teil der Engelsbotschaft schlofl
nun aber fir Maria die GewiBheit ein, dall sich auch der
zweite Teil, die Versprechungen, allméhlich verwirklichen
wiirde. Die zentrale Tatsache der Gottessohnschaft war ihr
klar; verhiillt aber war ihr, wie die gewaltige Herrschaft
Christi zur Wirklichkeit werden wiirde. Uber ihre Gottes-
mutterschaft hatte sie Gabriel unterrichtet, nicht aber iiber
das groBe Mysterium der Herrschaft Christi. Und so verstand
Maria nicht immer den offenen oder geheimen dulleren Ein-
fluB Christi. Sie fragte sich mit Josef, was das alles zu be-
deuten habe. ,,Und Jesus sagte dann zu ihnen: ,Warum habt
ihr mich gesucht? Wubltet ihr nicht, dafi ich im Hause
meines Vaters sein muB? Doch sie verstanden nicht, was er
damit sagen wollte” (Lk 2, 49—50). Nur das geschichtliche
Geschehen hob auch ihr den Schleier von der Zukunft fort.
Dieses Grundgesetz beherrscht die ganze Geschichte des
Reiches Christi. Als am Himmelsfahrtstage die Jiinger an
der Seite Jesu den Olberg hinanstiegen, fragten sie ihn:
,Herr, wirst du jetzt endlich Israel die Herrschaft verschaf-
fen? Er aber antwortete ihnen: Es kommt euch nicht zu, die
Zeitpunkte zu kennen, die der Vater in seiner Macht be-
stimmt hat. Aber ihr werdet, sobald der Heilige Geist iiber
euch gekommen ist, die Kraft erlangen, meine Zeugen zu
sein in Jerusalem und in ganz Judia und Samaria bis an die
Grenze der Welt“ (Apg 1, 6—8). Uber das Wesen und die
Mittel des Reiches Christi empfangen die Jinger Aufschluf;
wie Gottes Vorsehung aber die Weltgeschichte formen wird,
so daB diese dem Triumphe Christi dient, das bleibt ihnen
mehr oder weniger verborgen. Von diesem Gesetze macht
auch Maria trotz ihrer hohen Wiirde als Gottesmutter keine
Ausnahme. Das Magnificat, der herrliche Jubelgesang ihrer

,,Theol.-prakt. Quartalschrift.”* IV. 1940. 20



289 Eilérhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens.

Mutterschaft, ist nur das Frohlocken eines véllig reinen
Herzens; er enthddt keine dunklen Vorahnungen. Er ist nur
ein Jubel iiber ibre eigene Mutterschaft und die Freude des
Volkes an dem neuen Konig, den Gabriel angekiindigt hatte.
Erst langsam entfaltete sich vor ihren Augen das geschichi-
liche Werden dieser Herrschaft; und sie erfaBte bald, was
den Jiingern so lange verborgen blieb, daB ,,Christus leiden
und so in seine Herrlichkeit eingehen mubBte” (Lk 24, 26).
Die furchtbare Kalvarienszene blieb ihr bis zum wirklichen
Geschehen verhiillt. )

Die Lehre von der Gottesmultterschaft ist ein herrliches
System hdéchster Metaphysik, das den scharfsinnigsten In-
tellekt zu fesseln weil. gie ist umflossen von einem gewaltigen
Leuchtfeuer makellosen weiflen Lichtes, das gleich einem
zweischneidigen Schwerte den Geist von Mensch und Engel
durchbohrt. Ist da nach dem Dogma von der ,personlichen
Vereinigung* etwas Anziehenderes als die Lehre von der
zeitlichen Geburt Christi, wihrend sich zugleich dessen ewige
Geburt in der unverinderlichen Ewigkeit des Vaters voll-
zieht? Anmut und Siile entstromt der Gottesmutterschaft.
Instinktiv spiirt die heilige Kirche das innige Verhiltnis, das
die Gottesmutterschaft zur Folge hatte, die zarte Liebe und
Freundschaft zwischen Maria und Jesus, und legt den
leidenschaftlichen Liebesausbruch des Hohenliedes ihnen in
den Mund. Diesen jungfraulichen Geist zértlicher Hingabe
denkt sie sich in der Madonna mit dem schonen Kinde wie
in der Pieta. Zwischen Jesus und Maria hat das seelische
Liebesverhaltnis von Bethlehem nie aufgehort; es wuchs
vielmehr an Kraft und Innigkeit, wie ihre zwei Leben zur
Reife gelangten und ihre unergriindlichen Tiefen enthiillten.
Denn was konnen sich eine makellose Jungfrau-Mutter und
ein Sohn, der Gottes Eingeborener ist, also Wesen im hdoch-
sten Grade heilig und erhaben, anderes schenken als eine

egenseitige Liebe wunderbarster Art? Auch unter diesem
esichtspunkte hat das ungeheure Leben des mensch-
gewordenen Gottessohnes im Rahmen der alltiglichen
menschlichen Existenz eines Zimmermanns (Mk 6, 3) seine
Geltung. Das ungeheure, unendliche Leben, das in Jesus von
Nazareth war, war wahrend der dreiflig Jahre eines alltig-
lichen Lebens unter Mariens Dache auch in dieser Hinsicht
voll und ganz aktiv und hatte reichste Betitigung. Es war
das jene keusche Liebe und Hingabe, die aus Siindenlosig-
keit heraus unendliche Heiligkeit bedeutet, ohne Erréten und
ohne Zagen: die naturgemife Hingabe einer liebenswiirdi-
gen, schonen Mutter, ein Teil jenes noch gewaltigeren
Mysteriums von Christi zweifacher Geburt.

Dieses Bild von der Gottesmutterschaft beeinflufit unsere
seelische Einstellung zum Charakter der Menschwerdung,
ja, Gottes selbst wesentlich. Die Vaterschaft Gottes ist eine
Idee, welche die Natur Gottes nicht erschopft. Fir sich ge-
nommen, wiirde sie Goit von einem gewaltigen Wesensteil



Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens. ~983

unserer eigenen Natur loslésen. In der Siile der Gottes-
mutterschaft enthiillt sich nun uns etwas, das in der Idee
der gottlichen Vaterschaft nicht direkt enthalten ist. Und
nichts kann in einer Seele den wunderbaren Einflufl des
Glaubens an Mariens Liebe ersetzen. Wer diesen Glauben
nicht besitzt, wird nie den wahren Charakter des mensch-
gewordenen Gottes erfassen. Sein Christentum ist kalte
Wintersonne statt lebenspendende, milde Friihlingssonne.
Golt ist wunderbar in sich; er ist wunderbar in seinen
Geschépfen. Fir den katholischen Denker ist diese Gottes-
schopfung, all das, was auflerhalb Gottes existiert, eine
Quelle endlosen Staunens. Die katholische Theologie kennt
keinen ungerechtfertigten Eifer fiir Gottes Herrlichkeit. Die
GroBe eines Geschopfes wirft auf Gottes Glorie keinen Schat-
ten; sie ist vielmehr der blendend leuchtende Strahl gott-
licher Herrlichkeit. Die Groe Gottes und die GroBie des Ge-
schopfes sind eine wunderbare Verschmelzung zweier Voll-
kommenheiten, einer unendlichen und einer endlichen, die
beide nicht in einem Gegensatz zueinander stehen, sondern
in anbetungswiirdiger Harmonie miteinander verwoben sind.
Gottes Interesse ist seine Schopfung. Die schopferische Kraft
Gottes wiinscht sich soweit wie moglich der endlichen
Schépfung mitzuteilen. Tatséichlich hat Gott auflerhalb
seines eigenen Wesens Dingen ein Dasein gegeben, die ihm
in dieser Hinsicht an Herrlichkeit nahekommen, und hat
ihnen dieselben Krifte verliehen, soweit es die endliche Be-
grenztheit, die inneren Bedingungen der meisten geschaf-
fenen Wesen erlauben. Seiner eigenen Herrlichkeit, der letz-
ten und tiefsten Quelle aller Vollkommenheit und Macht,
kann er sich zwar nicht entiuBern; doch ist er gewillt,
Macht, die iiber alles Mafi und alles Verstehen geht und die
von einem Ende zum anderen reicht, mitzuteilen. Das
Machen eines Dinges aus Nichts, creatio ex nihilo, ist wohl
der einzige klare Fall, wo die geschaffene Macht ganz hilf-
los ist. Und so begrufilen wir auch die geschaffene Grofe
und Kraft in jenen Wesen, die Vernunft und freien Willen
besitzen, wie in den Engeln und Menschen. Sie, die Freunde
Gottes, besitzen nicht nur die Macht des fiirbittenden Ge-
betes; sie vermogen auch die Werke Gottes zu tun und durch
ihre wunderbare Aktivitit die Welt vom Sturz in das sitt-
liche und physische Chaos abzuhalten, mag ihr unmittelbares
Wirken auch unseren sterblichen Augen verborgen sein.
Denn darin offenbart sich die Gréfe der Hochst- und Erst-
ursache, daB sie in der Regierung der Welt gewisse Dinge
zu Ursachen fiir andere Dinge bestimmt (Summa I, 103, 6).
Diese Gedankengéinge begriinden die katholische Verehrun
der Gottesmutter, der virgo potens. Die Gottesmutterschafgt
bedeutet im Reiche der Gnade eine gewaltige Machi, die
grofite Kraft nach der Erloserkraft Christi. ,,Schon bist du,
meine Liebste, siilf und lieblich wie Jerusalem, drépend
gleich einem Heerbann® (HI 6, 4). So spricht die katholische

20*



284 Ellerhorst, Die Gottesmutterschaft Mariens.

Liturgie von Maria. Ja, die Gottesmutterschaft ist geradezu
die ganz besondere Anwendung der allgemeinen Wahrheit,
dall Gott seinen Geschopfen Kraft und Leben in infinitum,
ins Unendliche mitteilt. Und so geben wir Maria dieselben
Titel wie Gott unserem Erléser: Salve regina, mater miseri-
cordiae — vita — dulcedo — et spes nostra. Sie ist uns Mut-
ter der Barmherzigkeit und Lebensspenderin durch Christus
und unsere Hoffnung ohne Einschriankung der Bedeutung,
da wir fiir ihre Gréfle und Macht keine Grenzen schauen. Der
einzige Unterschied ist der, daffi Maria dies alles nicht als
letzte Ursache und Quelle dieser Dinge, der Erlésungsgnade
ist. In ihrem Leben schaut die katholische Kirche auf die
Gottesmutter als auf ein Wesen, dessen Macht im Bereich
der Gnade keine Grenzen kennt. Sie schaut auf sie als die
Mutter der Erlésung auf Grund der Allgemeinheit ihrer
Gnade. Durch ihre Gottesmutterschaft ist Maria die gewal-
tigste, die wirksamste und universalste iibernatiirliche Macht
im Himmel und auf Erden auBerhalb der drei géttlichen
Personen.

Der Wert einer Kultur wird an ihrer Stellung zur Mutter-
schaft erprobt. Es kann keine wirkliche Veredelung mensch-
lichen Fiihlens geben, wo das Menschenherz nicht voll Zart-
_ heit fur die Wiirde der Mutterschaft ist. Deshalb ist keine
echte Kultur moglich, wo man die Mutterschaft scheut oder
erniedrigt. Die liebevolle Ehrfurcht vor der Last der Mutter-
schaft ist ein Zeichen der Gesundheii eines Volkes. Dieses
grofle Bediirfnis macht es hochstverniinftig, dall Goit der
Menschheit eine Gottesmutterschaft schenkte. So erhaben
auch diese Gottesmutterschaft ist, sie ist fiir das menschliche
Bediirfnis nicht zu grofi. Die Gefahren und Lasten mensch-
licher Mutterschaft in der verdorbenen Welt sind so furcht-
bar, dall ihnen die Erhebung menschlicher Mutterschaft zu
etwas Gottlichem durch das allméchtige gottliche Wirken
entspricht.

O allzeit gepriesene Mutter Gottes! Deine Mutterschaft er-
fiillt mich mit Entziicken. Du bist das grofte Mysterium des
Lebens nach dem Dreieinen Gott. Woher kommt mir dies,
dafl die Mutter meines Herrn von mir geliebt sein will? Wie
konnte ich in der Liebe zu diesem Lebenswunder ermatten?
Die Geburt des Wortes ist ewig und unverinderlich. Sie war,
sie ist, sie wird stets sein. Auf die Geburt, die dein ist, o
selige Gottesmutter, blicke ich staunend. Es ist die Geburt
Gottes, umfangen von einer noch unermeBlicheren Geburt
Gottes. Du bist es, o seligste Jungfrau, die die eine birgt und
von der andern umfaft wird. Du bist ein sicherer Grund,
und von dir hoffe ich fiir immer jene zwei Leben schauen
zu diirfen, in denen das Gliick aller geschaffenen Intelligen-
zen liegt: das Leben, das in der Ewigkeit geboren wird, und
das Leben, das in der Zeit geboren ward. Es war eine Zeit,
da erschreckte das Ubel der Welt meine Seele und ich
schaute es mit furchtsamem Auge und geingstigtem Herzen



Sudbrack, Das Alter der Firmlinge. 285

an, als wenn es ein machtig Ding und ein selbstindig We-
sen in ihr ware. Doch von dem Tage an, da ich deine Mutter-
schaft klarer zu verstehen und feuriger zu lieben begann,
war meine Seele frohlich ob der eitlen Bemiihungen des
Fiirsten der Finsternis, ein dunkles Reich der Liige aufzutun
und des Menschen Geist mutlos zu machen. Der Schépfer
des Sternenhimmels lachelt liebreich auf dich herab, o edelste
der Frauen, und du erwiderst sein Léacheln in siegreichem
Frieden. Ich weil, wenn Gott seiner Mutter zulachelt, sind
die ergrimmten Michte der Hoélle schon besiegt.

Das Alter der Firmlinge.

Von P. Karl Sudbrack S. J., Leverkusen-Schlebusch.
I. Die Stellung der Kirche.

Wann werden die Kinder zu ihrem gréfiten Nutzen ge-
firmt? Maoglichst frith oder moglichst spat?

1. Das Kirchenrecht 1ost diese Frage wie folgt: ,,Wenn
auch die Spendung des Firmsakramentes in der Lateinischen
Kirche ungefihr auf das sieble Jahr passend verschoben
wird, so kann das Sakrament doch schon frither empfangen
werden, wenn sich das Kind in Todesgefahr befindet oder
wenn der Spender es aus gerechten und schwerwiegenden
Griinden fiir angebracht halt” (can. 788). Hierzu wird ergan-
zend bemerkt: ,,Wenn der Ordinarius rechtlich verhindert ist
oder die Firmgewalt nicht hat, mufl er wenigstens innerhalb
von finf Jahren fiir die Spendung dieses Sakramentes .
sorgen, soweit sich das machen lafit“ (can. 785, § 3).

Das Kirchenrecht unterscheidet demnach: a) die Friihest-
firmung im vorverniinftigen Alter; b) die Friihfirmung zu
Beginn des verniinftigen Alters; letztere wird passend unge-
fahr im 7. Lebensjahr empfangen; in einem Zeitraum von
fiinf Jahren wird sie urgiert. — Die Spdtfirmung, die grund-
sitzlich erst geraume Zeit nach dem Eintritt des Vernunft-
alters, etwa in der Pubertit oder noch spiter, empfangen
wird, ist dem Kirchenrecht einfach unbekannt. Die Friihest-
firmung im vorverniinftigen Alter wurde urspriinglich allge-
mein im AnschluB an die Taufe erteilt. Dieser Brauch hielt
sich allgemein sogar bis ins beginnende Mittelalter; die
Kirche des Ostens hat ihn bis heute noch fast iiberall bei-
behalten. Die Friihfirmung zu Beginn des Vernunftgebrau-
ches taucht, wie soeben angedeutet wurde, erst mit dem be-
ginnenden Mittelalter auf. Hierfiir gibt der Romische Kate-
chismus (2. 3. 18) folgenden dogmatischen Grund an: ,Die
Firmung ist nicht unerlaBlich notwendig zum Heile; sie hal
vielmehr den Zweck, uns gut mit Kraft zu versehen und aus -
zuriisten, wenn es gilt, fir Christi Glauben zu kdmpfen. Nie-



