‘

95. JAHRGANG 1947 2. HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

Subdiakon

Gedanken zur 5. Weihestufe des neutestamentlichen Priestertums
Von P. Kasimir Braun 0. M. Cap., Wiirzhurg

(SchluB)

Im iibrigen ist es auffallend: Das gradwinklig gebaute, unver-
bildete und unverbogene schlichte Volk ist weder gegen den
Zolibat, noch skandalisiert es sich an ihm, noch findet es ihn
widernatiirlich und dem Bevolkerungszuwachs abtriglich. Wire
das der Fall, so wiirde ich nachdenklicher werden. So aber ist
dem Volk der zolibatire Priester ganz recht, ja sogar geliebt und
hochgeschitzt von ihm. Selbst der sicherlich unverdichtige
Nietzsche sagt, es habe ein tausendfaches Recht dazu (In Nau-
manns Taschenausgabe seiner Werke, Bd. 6, Abschnitt 351: ,,Die
frohliche Wissenschaft®). ,Das Volk verehrt eine besondere Art
von Menschen und hat tausendfach Recht dazu, gerade dieser Art
Menschen mit besten Worten und Ehren zu huldigen: Das sind
die milden, ernst-einfiltigen und keuschen Priesternaturen und
was ihnen verwandt ist . . . vor denen es ungestraft sein Herz
ausschiitten, an die es seine Heimlichkeiten, seine Sorgen und
Schlimmeres loswerden kann®, die ,fiir den seelischen Unrat®
die ,,Abzugsgriben* sind, mit den ,reinlichen und reinigenden
Gewiissern®, die ,,raschen Stréme der Liebe . . . und die starken,
demiitigen Herzen, die zu einem “solchen Dienst der nichtoffent-
lichen Gesundheitspflege sich bereit machen und opfern . . .
Wer wiirde dem Volke diese Ehrfurcht nehmen wollen?* Da
dieses Wort nicht von einem x-beliebigen stammt, sondern von
Nietzsche, ist es nicht leicht wie Spreu im Wind und billig wie
die Brombeeren am Hang! Die gegen den Zglibat reden und
schreiben, sind hin und wieder ein paar Priester oder meistens
Unglaubige, denen der Zglibat eine Stérung ihres Philisteriums
ist; seit des Sokrates Zeiten, der sich die Bremse Athens nannte,
sind solche Leute unerwiinscht — und doch haben jene insge-
heim im edelsten Teil ihres Ichs Heimweh nach solchen Men-
schen und ,Bremsen’ und fithlen sich angezogen von ihnen, so
wie die Menschen von den Bergen in ihren Bann gezogen und



90 Braun, Subdiakon

auf ihre gassenfernen und himmelsnahen Gipfel geheimnisvoll
sich hinaufgezogen fiithlen. Und wie der Mensch auf den Ber-
gen das beruhigende, befreiende, weitende, stirkende Element der
klaren, durch keinen Dunst und Dampf der Menschenstidte ver-
unreinigten Bergluft wonnesam in sich hineintrinkt und dann
beruhigt, gestirkt und gesundet zu Tal wieder geht, so gehen die
Menschen von der durch keinen Dunst und Dampf menschlicher,
allzumenschlicher Theorien und Praktiken vernebelten Hohe und
Hoheit der groBen Uberwinder freier, gehobener und gelduterter
fort in den Alltag. In seinem Roman ,Der Idiot“ hat das Dosto-
jewskij mit groBer Menschenkenntnis dargestellt: Den wahrhaft
Reinen nennen alle einen Idioten und verhéhnen ihn — und
gehen doch alle zu ihm in ihren Unruhen und Anliegen und
Zweifeln und Verzweiflungen, zu ihm, dem verspotteten Idioten,
nicht zu ihren Philosophen und Weisheitslehrern, und suchen bei
ihm Rat, Losung und Hilfe. Es ist das ewige Schauspiel, dafl die
Menschen das Hdchste als bléde verhohnen und doch insgeheim
nach ihm hungern, als fiihlten sie instinktiv, daB sie in der
Stickluft ihrer ,Erde“ ersticken und bei den Wassern ihrer
,Siimpfe* verdiirsten miissen, wenn sie nicht die gute gesunde
Luft und die gesunden Wasser bekommen, die von den . Ber-
gen* kommen, genau so, wie es ein indisches Sprichwort aus-
driickt: ,,So wie die hungrigen, frierenden Voéglein um ihre Mut-
ter sitzen, so sitzen alle Menschen um ‘das Feueropfer dessen,
der die Welt iiberwindet. Und Nietzsche sprieht an der oben
zitierten Stelle von einer gebietenden Notdurft, von einem not-
wendigen Bedarf an “solchen Menschen. Nein, nein, der Zolibat
ist kein Attentat auf das Leben, er ist eine Wohltat fir das
Leben!

Hier nun ist die gegebene Stelle, um auch iiber die Zdlibats-
praxis der griechisch-unierfen Kirche zu sprechen.

Fir den Inhaber der hoheren Weihegrade (zu denen seit
Innozenz IfI. auch schon-der Subdiakonat gehort) ist der Zoli-
bat ein Imperativ, dessen Crescendo an Verpflichtung mit dem
Ascendendo des Aufstieges in die hoheren Weihegrade zunimmt.
Nicht so bei den Unierten. Zwar gilt auch bei ihnen als Gesetz:

1. Der Bischof darf nicht heiraten; wird er als Verheirateter
Bischof, muB er zo6libatar leben.

2, Priester und Diakon (bei den Italo-Graeken auch der Sub-
diakon) diirfen nicht mehr heiraten; die vor der Weihe einge-
gangene Ehe diirfen sie zwar fortsetzen, miissen sich jedoch in
den der Zelebration vorausgehenden acht, bzw. fiinf Tagen der-
EEhe enthalten (Benedikt XIV., Const. Etsi pastorali vom 26.V.1742).

3. Die Priester der unierten morgenliandischen Riten in dem
Vereiniglen Staaten Nordamerikas miissen ,.caelibes vel saltem



Braun, Subdiakon 91

vidui absque liberis* sein (S. C. de Propag. Fide in mehreren
Dekreten der Jahre 1890 bis 1892). Dasselbe hat die Apostolische
Konstitution Ea nempe vom 14. 1. 1907 und die S. C. de Propag.
Fide am 18. VIII. 1913 auch fiir jene Riten in Kanada bestimmt.
Weil aber die Schismatiker dies zum AnlaB nahmen, die schon
bestehende heftige Antipathie gegen die Union mit Rom zu einer
direkten Hetze aufzublasen, erneuerte das Dekret vom 17. VIII.
1914 fiir die Ruthenen Nordamerikas und jenes vom 27. IIL. 1916
fir die Ruthenen Siidamerikas die Betonung der Zélibatspflicht
nicht.

4. Pius XI. hat in seiner Enzyklika De sacerdotio cath. vom
20. XIL 1935 die gegenwairtige Praxis der Unierten belassen und
anerkannt (,,mcht als ob wir die abweichende Praxis in der orien-
talischen Kirche, die sich rechtmiBig gebildet hat, irgendwie miB-
billigen oder verwerfen wollten®).

Fiir den unierten Klerus der Ostkirche ist also der Zolibat
kein jede Ansnahme abweisender Imperativ. Aus dieser verschie-
denen Handhabung der Zolibatspflicht seitens der Kirche fiihlt
sich nun jeder am Zélibat pro oder contra Interessierte von der
bekannten Frage angerufen: Warum dort und nicht auch bei uns?

Folgende Gedanken, die sine ira et studio zu iiberdenken
und wirken zu lassen eingeladen sei, wollen Antwort geben.

Vorausgeschickt sei: Die Gedanken kommen nicht aus der
Mentalitit, die in der Gesinnung des ,,Wir Europder sind doch
bessere Menschen* auf die orientalischen Confratres herabblickt.
Wir wissen und bleiben uns dessen bewuBt, daB wir vom west-
lichen Klerus uns nicht aus eigener Kraft zur Hoéhe des Ideals
hinaufgearbeitet haben, sondern von Gott (,.Ohne Mich kénnt
ihr nichts tun“) hinaufgezogen und -erzogen wurden. Wir wissen
auch und bleiben uns dessen bewuBt, daB das tatsichliche Hal-
tenkonnen der H6he das Werk dessen ist, der uns stirkt, und
unser Werk nur insofern, als wir mit Seiner Rraft guten Willens
mitarbeiten. Wir wissen auch und bleiben uns dessen bewuBt,
daB wir das demiitig anzuerkennen haben, wollen wir der Ver-
heiBung wiirdig werden: ,,Den Demiitigen gibt Gott Seine Gnade®,
und nicht dem Fluche verfallen: ,,Den Stolzen widersteht Gott*. Der
Zolibat ist eine Gabe Gottes (,wem es gegeben ist®, Matth 19, 11).
Er wird zum Fluch, wenn er den caelebs eitel macht. Wir spre-
chen nicht als selbstgerechte, hochmiitige Pharisdier: ,,Herr, ich
danke Dir, daB ich nicht bin wie die da drithen im Osten®, son-
dern beten mit dem Zéllner: ,,Herr, sei uns gnidig und hilf uns,
die H6he des Ideals zu halten und zu leben!“ In diesem Geiste
wird das Folgende dargeboten, in diesem Geiste bittet es, auf-
genommen zu werden. :

Dies vorausgeschickt, iiberdenken wir:

1. Der Zolibat ist voluntate divina; man lese noch einmal



92 Braun, Subdiakon

das unter ,,Sein Ursprung” Dargelegte, es verscheucht jeden
Zweifel. Jedoch seine Einfithrung als Pflicht und den Zeitpunkt
seiner Einfithrung hat der Gottessohn seiner Kirche iiberlassen.
Sind irgendwo Zeit, Umstinde und Menschen noch nicht reif fiir
das ganze Ideal, so begniigt sich die Kirche vorliufig mit dem
halben und wartet, bis die Menschen fiir das ganze Ideal reif
sind. Sie vertraut dabei dem HIl. Geist, dessen unfehlbarer Fiih-
rung sie sich anvertraut weiB, Seinem Gnadenwirken in den
Menschen, die guten Willens sind, sowie ihrer eigenen, ebenfalls
unter der Leitung des HIL Geistes stehenden Erziehertitigkeit,
wissend, daB Er ihr schon den rechten Zeitpunkt angeben wird,
das ganze Ideal auf den Leuchter zu stellen. Beim Abschluff der
Union und nachher bis heute lie§ die Kirche die Priesterehe der
Unierten (wenn auch mit Einschrinkungen, vgl obige Regelung!)
bestehen, um die Vereinigung mit Rom zu erleichtern. Die unier-
ten Griechen wurden vor der Union vom Wesen und Dogma der
katholischen Kirche angezogen. Da konnte und durfte der Zolibat,
bzw. die Priesterehe kein Hindernis werden, die gegenseitige An-
ziehung bis zur volligen Vereinigung sich entwickeln zu lassen.
Das Waltew und Wirken des HIL Geistes in den Unierten und
die demiitig-erzieherische Mitwirkung der Kirche mit dem HIL
Geist wird in ruhigem, organisch-schrittweisem Wachstum schon
den Zeitpunkt fiir den Zolibat auch bei den Unierten herauf-
fithren. Denn, wie die Natur, so macht auch die Ubernatur keine
Stufen iiberhiipfenden Spriinge, sondern nur organisch bedingte
Schritte. Der Zolibat ist das lebendige Zeugnis vom Einbruch und
steten Eindringen héherer Krifte in diese Welt und ihrem stillen,
aber steten Vordringen, Umsichgreifen und schrittweisen Ergrei-
fen der Welt, von einem alles vermogenden Wirken und Walten
wahrhaft unendlicher Kraft im Endlichen und Schwachen, nicht
jih wie ein Wolkenbruch, sondern zih wie der Sauerteig, den
ein Weib nahm und in zehn MaB Mehl tat, bis alles durch-
siuert war. Auch der Osten wird noch zum lebendigen Zeugnis
fiir solche Gotteskraft werden. Bis dahin wird die Kirche in der
Verkiindigung des Ideals nicht ermiiden, in dem Bemiihen, fir
den Altar des HIl. Gottes Priester anzustreben, die ,,ungeteilten
Herzens und nur um das besorgt sind, was des Herrn ist und wie
sie Gott gefallen® (1 Cor 7, 32 f.), nicht nachlassen und im Ge-
bet um solche Priester verharren.

2. Denn, daB solche Priester das Ideal nach dem Herzen
Gottes und der Menschen sind, diirfen wir bei aller Demut doch
bekennen. Noch einmal lese man das unter ,,Sein Ursprung® und
_das unter ,Des Volkes getreuer Eckehard” Dargelegte mit hell-
horigem Geiste und noblem Herzen nach. Das sind so lebens-
nahe und gewichtige Erkenntnisse, Einsichten und Erfahrungen,



Braun, Subdiakon ! 93

daB auch kein zeit- und ewigkeitsnahe denkender Ostpriester sie
mit einer Geste abzutun vermégen wird. GewiB}, auch der verhei-
ratete Priester kann segensreich wirken, so wie ja auch ver-
heiratete Laien religios groBartig gewirki haben (man denke an
Thomas Morus und seine Kollegen in anderen Lindern und Zei-
ten!). Indes gibt doch die zugestandene Stagnation in der Ost-
kirche, sowohl nach innen, im eigenen Volk und Raum, wie
nach auBen, in der Heidenmissionierung, zu denken und schiebt
die Vermutung, ob nicht die Priesterehe, wenn nicht schuld, so
doch mitschuld daran ist, fast an die Grenze einer Erkenntnis
heran. Denn in der o6ffentlichen Meinung dort besitzt nicht der
verheiratete Priester die héchste Anerkennung und Wertschit-
zung, sondern der Monchstand; dieser hat geradezu ausschlief-
lich auch das Vertrauen im Beichtstuhl und die wissenschaftliche
Befédhigung an sich gezogen; i#hnlich wie auch in der russischen
Kirche nicht der Pope der Mann des Vertrauens von Volk und
nachdenklicher Intelligenz ist, sondern der Starze. Was der
Freidenker Michelet in seiner Geschichte der Reform Gregors
VII. vom Abendland schreibt, enthélt sicherlich auch eine Wahr-
heit fiir den Osten: ,,Es wire um das Christentum geschehen,
wenn die Kirche, verweichlicht und prosaisch geworden durch
die Priesterheirat, sich in feudales Erdreich materialisierte. Das
Salz der Erde wiirde fade, es schwinde innere Heldenkraft und
,Himmelsbegeisterung.“ Und irgendwie gilt auch im Osten, was
Nietzsche in seiner ,Fréhlichen Wissenschaft (1885, S. 295)
schreibt: ,Luther gab dem Priester den Geschlechtsverkehr mit
dem Weibe zuriick; aber drei Viertel der Ehrfurcht, deren das
Volk, vor allem das Weib aus dem Volke, fihig ist, ruht auf dem
Glauben, daff ein Ausnahmemensch in diesem Punkte auch in
anderen Punkten eine Ausnahme sein wird; hier gerade hat der
Volksglaube an etwas Ubermenschliches im Menschen seinen
feinsten und verfinglichsten Anwalt. Luther muBte dem Prie-
ster, nachdem er ihm das Weib gegeben hatte, die Ohrenbeichte
nehmen, das war psychologisch richtig; aber damit war im
Grunde der christliche Priester selbst abgeschafft, dessen tiefste
Niiizlichkeit immer die gewesen ist, ein heiliges Ohr, ein ver-
schwiegener Brunnen, ein Grab fiir Geheimnisse zu sein.” Amt
und Beruf des Priesters sind etwas so Heiliges, daf sie nicht die
Kinderstube, den hausbackenen Ton des Ehemannes, ja nicht
einmal die entfernte Gefahr einer Neugierde der Ehefrau ver-
tragen.

3. Noch ein mit der Ehe zusammenhingender Grund fiir die
eingestandene Stagnation der Ostkirche; der (Papst Gregor VII.
zugeschriebene) Ausspruch deutet ihn an: Non potest Ecclesia
liberari a potestate laicorum, nisi liberentur clerici ab uxoribus.



94 i Braun, Subdiakon

326 bis 330 hatte Konstantin der GroSe Konstantinopel erbaut
und zur Haupt- und Residenzstadt des romischen- Reiches er-
hoben. Das hatte seine Vorteile fiir die Kirche. Denn durch diese
Verlegung der kaiserlichen Residenz und Regierung wurde auch
fiir den Kaiser die naheliegende Versuchupg einer kaiserlichen
Einmischung in die Kirche, das Gottesreich auf Erden, in die
Ferne verlagert, die Kirche aber. deren Leitungs- und Regierungs-
gewalt doch der Gottessohn dem Papst und seinen Nachfolgern
iibergab und nicht dem Casar und dessen Nachfolgern, wurde
dadurch der Gefahr einer EinfluBnahme der kaiserlichen Gewalt
und deren Beamten mehr entriickt, einer Gefahr, die ja bei dem
allzeit bereiten Geliiste der Welt auf Ober- und Alleinherrschaft
und dem allzeit sprungbereiten Willen der staatlichen Macht auf
Geltendmachung eines absoluten und absolutistischen, keinen
_Nebenbuhler* duldenden Totalititsanspruches bekanntlich
schon an und fiir sich groB ist, besonders grof und aktuell aber,
wenn beide Residenzen und Regierungen noch rdumlich neben-
einander liegen. Es war ja auch, um die Situation aphoristisch zu
charakterisieren, nur der Kaiser christlich geworden, nicht aber
auch die Kaiseridee, wobei das Epitheton ,.christlich® bei nicht
wenigen Kaisern Ostroms wahrhaftig wie die Faust auf das
Auge pabBte.

Es hatte aber auch seine Nachteile. Fiir die Kaiser in Kon-
stantinopel war auf Grund dieser Situation und derselben Geliiste
und desselben Machtwillens zum totalitiren Staat die Gefahr,
Konstantinopel auch in kirchlicher Hinsicht zu einem Neu-Rom
zn machen und so allmihlich und immer mehr auch in kirch-
licher Beziehung in separatistische Tendenzen und konsequenter-
weise in den Césaropapismus hineinzuschlittern, groff. Fiir die
Patriarchen von Konstantinopel war die Machtstellung des Kaisers
eine Versuchung und mit mehr oder minder ,sanfter” Kkaiser-
licher Nachhilfe der Treibstoff zur Ranggleichstellung mit dem
Papst, darauf zur Unabhingigkeit vom Papst und damit zum
Schisma. Auch hier bewies die Entwicklung, daf sie der Gefahr
vollig erlagen. Diese ehrgeizigen Minner (nicht alle waren es,
manche sogar von einer bewundernswerten Heldentreue zum
Papst und einem Mirtyrermut gegeniiber den Kaisern und ihren
kirchlichen Giinstlingen und Kreaturen; aber sie kamen auf die
Dauer nicht auf gegen den Ehrgeiz, die Macht und Hinterlist
der Kaiser und ihrer kirchlichen XKreaturen) wollten in der
Kirche dieselbe Rolle spielen wie der Kaiser im Staat. Umge-
kehrt erhofften sich die Kaiser wiederum einen Gewinn an An-
sehen, wenn der Patriarch ihrer Residenz seinen Glanz und seine
Gewalt nicht erst von Rom entlehnen miiBte, sondern in selbst-
eigener Herrlichkeit erstrahlte.

Die giftsiiBe I'rucht dieses Sieges der Versuchung iiber Kaiser



Braun, Subdiakon 95

und Patriarchen war der Cisaropapismus; seine Formulierung -
gab ihm Kaiser Leo III. mit seiner stolz-trotzigen Erklirung an
Papst Gregor II. auf dessen eindringliches Memorandum: ,,Kai-
ser und Papst bin ich!” Die Ostkirche aber, die diese giftsiiBe
Frucht af}, ward schlifrig und fing an zu stagnieren. Das Sich- !
aufbdumen erleuchteter Minner half nichts oder nicht viel.

Aber auffallend und doch wieder nicht auffallend fiir den
Tieferblickenden: Immer spielte im Ablauf dieser Entwicklung
der Zolibat, bzw. die Priesterehe eine gewichtige Rolle. Um nur
Wichtigstes anzufiihren: Kaiser Konstantin Kopronymus besti-
tigte und begiinstigte nicht nur die Ehe des Weltklerus, sondern
zwang sogar die Monche zur Heirat, die abfallenden Ménche be-
forderte er, die ihrem Keuschheitsgeliibde treubleibenden ver-
folgte er und sein von ihm dazu eigens aufgefordertes Volk. Ahn-
lich Kaiser Leo V. Die Aftersynode von Konstantinopel 867, auf
der Kaiser Bardas und der illegale Patriarch Photius trium-
phierten, bestiligt eigens die Priesterehe, der ahendlindischen
Kirche aber macht sie den Priesterzolibat zum Vorwurf. Ahn-
lich Michael Caerularius.

Der ,,Cisar* und seine »Hofkaplane® kalkulierten gut: Zun
Ziele (nimlich der Unabhéngigkeit von Rom, sowie der kirch-
lichen Autonomie) kommen wir nur, wenn wir die Priesterschaft
uns gefiigig, von uns abhiingig und uns verhaftet machen. Das
aber erreichen wir gut durch die Priesterehe. Dadurch wird der
Klerus in die an und fiir sich schon anziehenden und herabzie-
henden Belange und Anspriiche des irdischen Eros und Sexus
hineingezogen, an die Familie und deren Forderungen gebunden,
als Folge davon mit den auch recht irdischen Sorgen um die
Frau und die Kinder, deren Unterhalt und Fortkommen be-
laden, und als Folge davon in der recht irdisch orientierten Do
ut des-Politik der Simonie und des Nepotismus geférdert. Da wird
er mit beiden Hinden nach jener Hand greifen, die ihm zu all
dem behilflich ist, und sie kiissen, und das ist meine, des Kai-
sers Hand. Dazu wird ihm weiterhin die Sorge um die Familie
weniger Zeit, und diese sowie die Gemiichlichkeit der Familie
weniger Lust lassen, sich wissenschaftlich weiterzubilden und
sich auch fiir die Rechte und Anspriiche der Kirche und Uber-
natur immer hellhoriger zu machen. Und all das und dazu noch
die Angst fiir sich und Weib und Kind werden ihn*weniger rebel-
lisch gegen den Kaiser und mehr staatsfromm und dem Kaiser
gefiigig machen. Er wird nicht mehr so leicht den notwendigen
Mut zum apostolischen Freimut und Kampfmut des ,Man muB
Gott mehr gehorchen als den Menschen” aufbringen gegen die
Michtigen, die Gottes und der Kirche Gebot iibertreten und die
Rechte der Kirche und der Gewissen mit FiiBen treten Gott,
Kirche und Volk haben keinen freien, unabhiingigen und mutigen



96 Braun, Sﬁbdiakon

Verteidiger mehr. Der ,civis sanctorum et domesticus Dei® ist
..gutbiirgerlich®* geworden, bald wird er ,,staatsfromm* und dann
der ,alleruntertinigste Diener des Kaisers sein und seine
Knechiseligkeit gar nicht mehr merken.

Auch in der deutschen und englischen sogenannten Refor-
mation, sowie in der franzoésischen Revolution trat diese Kalku-
lation mehr oder weniger offen zutage. Und das war ohne Zwei-
fel zum mindesten eine gewichtige Mitursache, daB der Klerus
dem ,,Casar® immer mehr verhaftet und horig wurde, wobei der
,,Cisar”, wo es ihm notig oder forderlich schien, mit der bekann-
ten sanften Gewalt nachhalf. Im russischen Teil des Patriar-
chates von Konstantinopel wurde der Zar auch Papst. die
Kirche die Magd des Staates, der Pope eine Puppe der weltlichen
Regierung. Das kirchliche Leben fiel in Stagnation und verfiel
ihr immer mehr. Im konstantinopolitanischen Teil des Patriur-
chates aber ging der Schrei, den unter Kaiser Konstantin XIL
das gegen Rom aufgehetzte Volk in Gegenwart von 300 Geist-
lichen durch die StraBen briillte: ,,Lieber tiirkisch als lateinisch!®
nur zu buchstiblich in Erfiillung; es kam unter den Sultan vnd
den Mohammedanismus! ,,Worin der Mensch siindigt, darin wird
er gestraft!. Das kirchliche Leben stagnierte hier nicht nur,
sondern wurde geradezu ausgeléscht. Aber auch bei den Unier-
ten, denen Rom beim Unionsabschlusse die Priesterehe beizu-
behalten gewihrte, entwickelte sich kein richtiges, bliithendes
kirchliches Leben und von einer Missionstitigkeit der Unierten
ist kaum etwas zu merken. :

Das sind Zusammenhinge, die jeden Nachdenklichen und um
die Sache Gottes und der Seelen Besorgten noch nachdenklicher
machen und immer mehr Nachdenkliche und Besorgte sehn-
siichtiger Ausschau halten lassen nach dem Ideal des zolibatiren
Priesters, der ganz unbekiimmert um die Zeugung und Vermeh-
rung irdischer Staatsbiirger nur der ,,Uberzeugung® fiir und der
Einbiirgerung in das Gottesreich gewidmet ist, der sich nur dem
einen verschrieben wei: Gott den Weg zu bereiten in die Her-
zen der Menschen und den Menschen den Weg zum Herzen Got-
tes: pro hominibus constitutus in iis, quae sunt ad Deum. Er-
fiillt doch dann der Zoilibat auch eine immer aktuelle Aufgabe,
namlich lebendiges Zeugnis zu sein fiir das Nichteinerlei von
Kirche und Staat (denn unmoglich kann jenes Institut aus dem
Boden des irdischen Staates hervorgewachsen sein), dadurch
auch ein lebendiges Zeugnis fiir die absolute Eigenstidndigkeit,
Souveranitit und Supravalenz der Kirche gegeniiber dem Staate,
und darum auch ein ewiger Protest gegen jeden Versuch, die
Kirche im Staat aufgehen und wuntergehen zu lassen, ein ew1ges
Zuriickweisen des Staates in selne Schranken.



Braun, Subdiakon 97

Aber eben darum, weil der Zélibat den gottgewollten Unter-
schied, und zwar Wesensunterschied zwischen Kirche und Staat,
ewig herausstellt und festhélt, wird er auch das etwaige ver-
kehrte Unterfangen einzelner kirchlicher Machthaber, den Staat
in der Kirche aufgehen und untergehen zu lassen, ununterbro-
chen bekimpfen und vereiteln. Denn, wenn sein blofies Dasein
schon anzeigt, daB die Kirche die souverine civitas Dei auf
Erden ist, die vom Staat nie als etwas zu seinem Bereiche Ge-
horiges unterworfen und seinem Gebiete einverleibt werden darf,
so ruft er ja auch ewig aus, dafl auch der Staat etwas anderes
als die Kirche sei, und zwar ebenfalls etwas gottgewolltes und
eigenstandiges anderes, das darum auch von der Kirche nicht
aufgesaugt werden darf. So ist also der zblibatire Priester im
Plan und nach dem Herzen Gottes der beste Anwalt und Biirge
des Staates, der immer und iiberall dem Staate gibt, was des
Staates ist. Durch nichts kann der - Priester auffallender und
kraftvoller beweisen, daB irdisches Herrschen nicht seine Sache
ist, als durch den vom echten Geiste getragenen und gehaltenen
Zolibat, durch welchen er sich einem ganz anderen Kreise von
Verwaltung verdingt und der Leitung von Dingen hdherer Ord-
nung dienstverpflichtet weifl, und der darum immer. einen Wi-
derwillen gegen die Einmischung der Geistlichen in Weltliches
in sich verspiiren und zeigen wird. Der Zolibat enthilt in sich
selber das Antitoxin gegen weltliche Machtgeliiste in den Reihen des
Klerus. Das sind keine.ausgekliigelten Gedanken und leere Re-
flexionen, sondern an den geschichtlichen Tatsachen abgelesene
Erkenntnisse. Um der Kirche die Freiheit und Unabhingigkeit
zu verschaffen, nahm Papst Gregor VII. dem Klerus die Frau,
indem er durch seine Zolibatsgesetzgebung der urspriinglichen
und urchristlichen Zolibatspraxis den Sieg verschaffte. Als aber
die Kirchengewalt mehr die Suprapotenz, die Ubermacht, als die
Supravalenz, den Uberwert, iiber die Staatsgewalt behauptete und
damit zu verweltlichen drohte, erwuchsen dem Staate gerade
aus dem ehelosen Klerus die kriftigsten Helfer fiir seinen gott-
gewollten Eigenstand, jenem verkehrten kirchlichen Machtstre-
ben aber die kriiftigsten Gegner. Man denke etwa an den hl.
Bernhard (z. B. de consideratione I, cap. VI) oder an die Fran-
ziskaner unter Ludwig dem Bayern (wenn diese auch ander-
weitig nicht tadelfrei waren). Ganz auf derselben Linie der Per-
horreszierung einer politischen Betitigung von Seite des Klerus
liegt die kirchliche Gesetzgebung im Codex Juris Canonici (Can.
139). So nichtig also ist die Behauptung, der Zélibat sei ein Feind
des Staates und der verheiratete Priester sei mehr dem Staate
ergeben, daB der unverheiratete, von echtem Geist erfiillte Prie-
ster sogar der beste und wahrste Freund des Staates ist.

»Theol.-prakt. Quartalschrift II. 1947. 7



98 . Braun, Subdiakon

Isi ja auch selbstverstiandlich! Wer nicht aus Furcht vor
Gott dem Staate treu ist und dem Kaiser gibt, was des Kaisers
ist, der wird es um seiner Familie willen auch nicht werden. Ja,
die Sorge fiir und die Angst um die Frau und Familie konnen
den verheirateten Priester weit eher der Pflicht und dem Staate
untreu werden lassen als den unverheirateten und damit nur tiir
sich und Gott besorgten Priester. Auch dafiir hat der Geschichts-
kundige Beispiele zur Hand! Nicht der Ubermut des Klerus ist
zu befiirchten, sondern die Mutlosigkeit, nicht die Ubermacht,
sondern die Ohnmacht. Gegen beides aber, gegen den Ubermut
und die Mutlosigkeit, gegen Ubermacht und Ohnmacht, feit
der Zolibat im Geiste der Kirche. Diese Erkenntnis und die Ein-
sicht in die unleugbaren Vorteile des Zolibates erobern jetzt mehr
und mehr auch den geistigen und seelischen Raum der Ostkirche.

Fiir die Zeit des ersten Weltkrieges konnte das der Verfasser
auf Grund seines Aufenthaltes auf dem Ostlichen Kriegsschau-
platze feststellen, fiir die Gegenwart melden es auf Grund ihrer
vielfachen Berithrung und Diskussion mit Unierten unsere
Theologen und Priestersoldaten und sonstige interessierte Kreise.
Liegt es im Plane der Vorsehung, daB der Osten den Entwick-
lungsgang des Okzidents rekapituliert: Vom Wunsche und der
Sehnsucht einzelner, deren Zahl im Wachsen ist, zum Wunsche
und zur Sehnsucht aller nach dem Zblibat, von dieser allgemei-
nen Sehnsucht dann zum tatsichlich allgemein gehaltenen Zoli-
bat, und dann zur gesetzlichen Festlegung desselben fur alle?
Also vom Optativ: ,,Ach, hitten wir doch auch den Zélibat!™
sum Indikativ: ,,Wir haben und halten ihn tatsichlich alle®,
und dann zum legislatorischen Imperativ: ,Er ist Gesetz fiir
alle”?

4. Eine weitere Gedankenreihe! Fiir die Ostkirche ist der. Zoii-
bat nicht allgemeine Praxis, noch weniger allgemeiner Impera-
tiv. Geht man aber auf das ostliche Frithchristentum zuriick,
also auf seine von der Diesseitsfreudigkeit noch nicht abgebogene
und von Sauerteig des Weltgeistes noch nicht ,,hausbacken® ge-
wordene herrliche Jugendfrische und auf seine ,erste Liebe®
und seinen kraftvollen Elan, so mochte einem fast das Wort des
Heilandes iiber die Juden und ihre Ehepraxis samt dem ,., Ton-
fall”* dieses Wortes zur Anwendung auch auf die Gstliche Zoli-
batspraxis einfallen: ,,Im Anfang war es nicht so!“ Denn Zeug-
nisse von nicht wenigen und dazu hervorragenden, auch von der
Ostkirche als solche anerkannten Vitern und Kirchenschrift-
stellern aus jener Hochbliitezeit sind zur Hand, die das Lob des
Zolibates singen, die Vorziige und ganze Wertfiille desselben ge-
geniiber einer etwaigen Klerikerehe auf den Leuchter stellen,
sein ,.decet® und ,.debet” aus der HL Schrift und dem Wesen des
neutestamentlichen Priestertums iiberzeugt und iiberzeugend



Braun, Subdiakon 99

aufzeigen und die theoretische und praktische Ubereinstimmung
mit der abendlindischen Kirche beweisen. Einige seien angefiihrt:

Der hl. Johannes Chrysostomus (347—406): ,,Das Priestertum
wird zwar auf Erden verwaltet, hat aber den Rang himmlischer
Einrichtungen. Und das mit vollem Recht. Denn kein Mensch,
kein Engel, kein Erzengel, kein anderes geschaffenes Wesen,
sondern der Paraklet selbst hat dieses Amt gestiftet, und solche,
die noch im Fleische verweilen, vermocht, den Dienst der Engel
zu versehen. Deshalb soll der Priester so rein sein, als stiinde er
im Himmel selber unter jenen erhabenen Michten . . .“ (De
sacerd., lib. 1I, eap. 4.) 7

Der hl. Epiphanius (310—403): ,,Auch denjenigen, der zwar
nur eines Weibes Mann ist, aber noch fortfiihrt, Kinder zu erzeu-
gen, nimmt die Kirche nicht als Diakon, Priester oder Bischof,
selbst nicht als Subdiakon an, sondern nur einen solchen, der
nach einmaliger Ehe entweder Enthaltsamkeit gelobt hat oder
Witwer geworden ist, besonders da, wo die Canones genau gehal-
ten -werden . . . Denn die vom HIl. Geiste geleitete Kirche sieht
stets das Geziemendere und erkannte daher, daB nur Unzerstreute
sich beeifern, den Dienst Gottes darzubringen und die geistlichen
Dinge mit ganz wohlgeordnetem Gewissen zu verwalten. Ich sage
also, dal} es geziemend ist, daB sich der Priester, Diakon und
Bischof wegen der unvorhergeschenen Dienstleistungen und Ob-
liegenheiten ganz fiir Gott hingebe. Denn wenn der hl. Apostel
den Laien schon befiehlt, daB sie sich zeitweilig dem Gebete wid-
men sollen, um wie viel mehr gebietet er dies dem Priester, nim-
lich daB er ganz unzerstreut fiir Gott durch Ausiibung des prie-
sterlichen Amtes in geistlichen Dingen titig seil* (Adv. haer. 59.4:
vgl. auch Expos. fid., c¢. 21.) Der hl. Ephraem der Syrer, (circa
300—375), ..die Harfe des HI. Geistes”: ,,Bist du, o Bruder, des
Priesteramtes gewiirdigt, so bestrebe dich, dem, der dich aus-
erkor, durch Reinheit . . . und glinzende Jungfriaulichkeit zu ge-
fallen!* (Sermo de sacerdotio ¢. 6 und 8). ,,0 fructus pulcher
castitatis, in quo sacerdotium complacuit . . . Eeclesia optavit et
dilexit te!** (Carmina Nisibena 19.) ,,Non sufficit sacerdoti et
nomini eius, offerenti vivum corpus, purgare animum et mundare
linguam et expurgare manus et clarum reddere totum corpus,
sed omnino purus esse debet omni tempore, quia posifus est sicut
mediator inter Deum et genus humanum® (Carm. Nisib. 18).

Nachdem Eusebius von Caesarea (270—340) von den unge-
zihlten Tausenden jungfriulich lebender Ménner und Frauén in
. der Welt gesprochen, die ,,von Liebe fiir die himmlische Weisheit
erfafit, um leibliche Nachkommen gar nicht gesorgt, sondern alle
Sorgtfalt der Seele zugewendet haben und sich ganz mit Leib und
Seele dem Konig aller und dem Gott des Weltalls geweiht, indem

75:



100 Braun, Subdiakon

sie eine vollkommene und jungfriuliche Keuschheit beobachten®
(Demonstr. evang. III, 6), entkriftet er den Einwurf, daf im
Alten Bunde die Heiligen, die Patriarchen, Propheten und Priester
ja auch in der Ehe gelebt hiitten, indem er sagt. das sei damals
notwendig gewesen, damit das Geschlecht der Frommen nicht
ausstarb gegeniiber der groBen Zahl der Ungerechten. Dieser
Grund sei nun weggefallen, ,denn jetzt driingen sich zahllose
Vélker zum Evangelium heran, so daB die Lehrer und Verkiin-
der des gbtthichen Wortes ihnen nur geniigen konnen, wenn sie
von allen Banden des Lebens und geistverwirrender Sorgen frei
sind. Ganz besonders aber ist fiir diese jetzt notwendig, wegen
der ihnen obliegenden hoheren Aufgaben, auf die Enthaltung von
der Ehe bedacht zu sein, da sie mit der gottlichen und geistigen
Kindererzeugung beschiiftigt sind und die Pflege und gottgemile
Erziehung und Sorge fiir den iibrigen Lebenswandel nicht eines
oder zweier Kinder, sondern einer vieltausendfachen Menge iiber-
nommen haben® (1. ¢. VI, 18). Origines (185-—254): , Der allein
hat die Befugnis, das ewige Opfer darzubringen, der die be-
stindige und ewige Keuschheit gelobt hat.” (Hom. 23 in Num.)

Wer sich solchen Zeugnissen unbefangen hingibt, wird bei
aller Demut und ohne Uberheblichkeit sagen miissen: Die heutige
Praxis des Ostens ist ein Absacken vom urspriinglichen Ideal,
und es ist, als horte man aus den Griibern der Viter die Stimme
der Viter: ,,Zuriick zum Ideal eurer Viter, zum holo-caustum,
zum Ganzopfer des ausnahmslosen Zolibates! Ein halbes Opfer
blutet, ein ganzes Opfer flammt.“

Ein 5. Gedanke: Wohl verwirft Rom die heutige Zolibatspra-
xis der Unierten nicht. Aber ob nicht aus all dem bisher Gesagten
und aus dem Weltrundschreiben Pius’ XI. de sacerdotio catholico
eine heilige Begeisterung fiir das jungfriuliche Priestertum und
der, wenn auch leise, Wunsch herausklingt, es mochte doch auch
der Osten zum Ideal zuriickkehren? Wer, dem helle Augen des
Geistes und ein nobles Herz nicht versagt sind, mochte auf diese
Frage ernstlich ein Nein anmelden?

Alle diese dargebotenen Gedanken, Erfahrungen, Einsichten
rechtfertigen das Wort: Kein Imperativ — aber ein dringender
Optativ. X

Und vielleicht ist es, wie gesagt, der Weg, den die gottliche
Vorsehung fithren will: Vom Optativ ,,Utinam essemus® zum
Indikativ ,,Sumus® und so zum Imperativ ,,Estote tales!*, nimlich
Priester ganz nach der forma Christi, des ewigen Hohenpriesters,
und nicht halb nach der forma der jiidischen Priester, lebendige
Zeugnisse vom steten ErguB hoherer Krifte in diesem Aeon, vom
alles vermégenden Walten wahrhaft unendlicher Krifte im End-
lichen und Schwachen!



Braun, Subdiakon 101

Der nordische Dichter Ibsen, den sie den Ankliger und das
bise Gewissen unserer Zeit nannten, schrieb das Drama ,,Brand®.
Brand unternahm es, eine Naturkirche zu griinden, frei von
Dogma und Satzung, in der der Mensch allein mit seinem edlen
freien Manneswillen und seiner edlen starken Manneskraft sein
Heil erreichen werde, Wie er hinaufsteigt ins Gebirge, um hoch
droben die Kirche zu bauen, bricht eine Lawine los, und in dem
Bruchteil der Sekunde, in der er sich, den Tod vor Augen, vor
seinen Herrgott versetzt fiihlt, schieft ihm der Zweifel in sein
Herz an seinem Werk: Mit seinem starken Manneswillen und
seiner edlen Manneskraft vermag er nicht einmal sein nacktes
Leben vor der Lawine Gewalt zu retten, wie soll ihn sein Wille
und seine Kraft retten konnen vor der Dimonen Gewalt? Und er
gellt hinaus: ,,Sag mir, Gott, im Todesgraus; reicht nicht zur Er-
rettung aus Manneswille quantum satis?* ,,Gott ist deus ecari-
tatis?** ruft ihm eine Stimme von oben die Antwort zu. Und das
ist die einzig wahre Antwort. Rettung und Heil liegen nicht in
der freien, auf sich selbst gestellten Menschenkraft, nicht in dem
»geniigenden Quantum Manneswillen. Da walzt auch den Erb-
adeligsten die Lawinengewalt der Leidenschaften und «Dimonen
nieder. Wir miissen nicht erst Tatsachen herschreiben zur Er-
hirtung dessen, wo das Leben auf jeden Tages Blatt genug
schreibt. Nein, Heil und Kraft kommen vom deus caritatis, der
das geniigende Quantum von Willen und Kraft geben will
und der so allmichtig ist, daB er es geben kann. Auch dafiir ken-
nen Geschichte und Leben Beispiele genug. Und hier stehen wir
im Quellgebiet der Kraft zum lebenslinglichen Zélibat. Deus cari-
tatis et omnipotentiae, der Gott der Liebe und Allmacht, der den
Weihling zum Zélibat gerufen und das Wollen dazu gelegt hat,
gewihrt auch dem Wollen die Kraft zum Vollbringen, wenn
anders er sie annimmit und treu mit ihm mitwirkt. Denn der
Gott der Liebe und Allmacht ist kein Gott der Fragmente und
Torsos. Am Weihetag ward ihm diese Kraft durch die sakramen-
ale Berufs- und Standesgnade; sie will aber jeden Tag gleichsam
neun erweckt und fliissig gemacht werden von uns: , Resuscita
gratiam, quae in te est per impositionem wmanuum episcopi!*

Im Gebet wird ihm neue Kraft und im immerwéihrenden Gebet
immerwiéihrende Kraft. Es ist ja das Gebet der Umgang und Ver-
kehr mit Gott. So wie der Umgang mit einer edlen, geistig und
moralisch hochstehenden Personlichkeit alles Niedrige bindigt
und verstummen ldBt und alles Hoéhere entbindet, aufmuntert
und beschwingt und den ganzen Menschen veredelt, so ist das
Gebet die groBe Macht, die dem ,,irdischen Eros® den veredelten
Umgang mit dem ,himmlischen Eros® vermittelt, ihn erhebt und
adelt, die Dimonen bannt und alle guten Geister zur glorreichen



102 Braun, Subdiakon

Auferstehung bringt. Und das Gebet ist von Seite des Menschen
das Hinderecken zu Gott um Kraft von Ihm und ist von Seite
. Gottes das Frfiillen dieser zu IThm um Kraft gereckten Hinde mit
Kraft; ist das Sicheinschalten in die grofie ,,Uberlandzentrale® des
unendlichen gottlichen Licht- und Kraftstromes und ist das
Durchstromtwerden mit Licht und Kraft von Gott. Die heiligen
und heiligmaBigen Priester sind und waren ausnahmslos auch
grofe Beter; darum wurden sie auch die grofien Triumphatoren
iiber Welt, Fleisch und Dimonen. Das ist ja mit der tiefere
Sinn, warum die Kirche dem Subdiakon die fiir den Laien schon
gebriiuchlichen Gebete noch vermehrt durch das tigliche Brevier:
Das durch das opus divinum vermehrte tégliche Gebet will ihm
auch die Quelle der Kraft zum onus divinum des Zolibates ver-
mehrter zustromen lassen.

Im hl. MeBopfer, das er von nun an in engster Nihe mit-
feiert und das er iiber eine Weile als Priester tiglich feiert, wird
ihm neuerdings diese Kraft von Gott, ja Gott selber in der heili-
gen Kommunion. Und das ist eine Kraft, von der der Psalmist
sagt: ,In Deo meo transgrediar murum®, von der jedweder Hei-
lige und“-'*bellge des Himmels jubelnd bekennt: ,In Deo meo
transgressus sum murum®, und in der die Mirtyrer spottver-
lachend und todverlachend ihr Urteil zum blutigen Lebensopfer
mit einem fréhlichen Deo gratias quittierten. Er ist auch fiir uns
die Kraft, die uns zu allen Opfern vermag, sofern wir ihn nicht
bloB korperlicherweise empfangen, sondern auch mit dem Emp-
fangenen mitarbeiten und unsern ganzen Menschen ,.Ja‘* dazu
sagen lassen. Dieses tapfere Jasagen des ganzen Menschen auch
dann, wenn das Herz blutet (zu welchem Bluten ja der All-
miichtige auch wieder die Kraft gibt dem, von dem er das Bluten
verlangt), ist ja auch die beste Prophylaxe gegen alle Verdrin-
gungen und Abschiebungen ungeloster Komplexe ins Unter-
bewuBte, wo sie so gern zu fiebrigen Eiterherden werden. Das
‘blutende Herz blutet sich alle diese Eiterstocke aus der Seele.
Irdisches Gliick geht dabei unter, aber die ewige Sonne Gottes
geht in ihm auf. Denn unser Herrgott hat zum Kreuz des Zoli-
bates auch die Auferstehung gelegt.

Quellgebiet seiner Kraft ist weiter die Askese. Nach der Aus-
treibung Gottes aus den Herzen und Gewissen der Menschen hat
nichts so sehr die sittliche Kraft der Menschen geschwicht und
ihre Triebe ermuntert als die Verhéhnung und Austreibung der
Askese. Selbst mancher im Heiligtum des sacerdotium ist der
Irrung verfallen, Askese sei nicht mehr modern und miisse dem
hoheren Lebensideal der Welthejahung weichen. Solche Irrung
kann nur dort vorkommen, wo man den wirklichen Menschen
nicht mehr klar vor Augen hat. Die Zeit sorgt bereits fiir einen



Braun, Subdiakon 103

griindlichen Anschauungsunterricht iiber den wirklichen Men-
schen und wozu er fihig ist ohne Gott und Askese. Man wird
dann auch wieder einsehen, daB neben der Zuriickholung Gottes
in die Herzen und Gewissen der Menschen nichts so sehr dem
Menschen zu seinem Besten verhelfen kann als die Ubung der
Askese. Das ,,Wenn das Samenkorn nicht in die Erde gelegt wird
und stirbt, bringt es keine Frucht” hat der Heiland nicht blof
fiir die Generation des Jahres 33 gesprochen, sondern fiir alle
Generationen. Das Goethesche ,,Stirb und werde!* ist nur eine
Variierung dieses Heilandsthemas, aber als Variierung von
Goethe, dem Heros und Propheten vieler Moderner, wertvoll —
mochten doch seine Prophetenjiinger es auch predigen in Wort
und Tat! Die Askese der Bewachung, Bezihmung und Abtétung
der Sinne und der schlimmen Anlagen der Seele, die sehr wich-
tige und unerlidBliche Askese der Flucht vor Gelegenheiten (na-
tiirlich der freiwilligen, wo wir von Berufs wegen hinein miissen,
gehen wir ruhig und entschlossen im Vertrauen auf die Hilfe
Gottes hinein ohne langen Gewissenskampf) ist damit gemeint.

Es ist die Askese des Platzmachens fiir Gott (via purgativa),
wie es Dolores Vieser in dem Roman ,Das Singerlein® so ergrei-
fend schildert, wo der Hansl, der treuherzige Singerbub, eins
nach dem andern hergibt, mit blutendem Herzen hergibt: den
lieben Vater, dann seine erste halbwache Lieb, dann seine Ge-
sundheit und mit ihr seinen heiBersehnten Beruf zum Priester
und dann seinen Beichtvater und dann seine Mutter und dann
jede Hoffnung auf Gesundung und zuletzt noch seine liebe, liebe
Geige, damit aus dem Erlgs fiir dieselbe einem armen Mutterle
der Sohn aus dem Gefingnis losgekauft werden komnne, alles,
alles,” und hat sich leer gemacht davon; und dann konunt am
Sonntag Laetare zum todkranken; sterbenden Hansl — ist's
Fiebertraum, ist's Wirklichkeit? — die liebe Himmelmutter, legt
thm ihr Kindlein in die Arme, daB er es hiite, dieweil sie im
Salzburgischen einem armen Siinder das Sterben leichter machen
wolle, und sagt zu ihm so lieb und froh und gut: ,,O Hansl, dir
kann ich mein Kindlein geben, denn deine Hinde sind leer, da
hat es Platz darin!* Und ,,Ja, Himmelmutter, und die Geign han
i a nimmer*, kommt’s leise und selig vom Hansl her.

Die Allerheiligenlitanei, die bei der Subdiakonatsweihe mit
ihrer schweren Verpflichtung zum Zo6libat zum erstenmal gebetet
wird, fithrt uns zu einem weiteren Quellgebiet der Kraft, es sind
die Heiligen des Himmels, dieses Millionenheer der groBen hin-
.1eiflenden Vorbilder. Die lebensspendende Begriindung und mit
der stirkste Antrieb zur tatsichlichen Keuschheit liegt nicht so
sehr in der verstandesmifigen Beweisfithrung, sondern in ihrer
lebendigen Verkorperung durch Menschen vom selben Fleisch



104 - Braun, Subdiakon

ind Blut wie wir, und manchmal mit noch unbéndigerem Ileisch
und heiflerem Blut als wir, die trotzdem ihrem Beruf mit noch
leidenschaftlicherer Kraft dienten als die Weltmenschen dem
‘Weib oder Geld oder Ruhm. Und das leistet die Allerheiligen-
litanei, das ist auch ihre Bedeutung gerade in dem Augenblick,
.da dem Weihling das Onus caelibatus auferlegt wird: Sie stellt
ihm (abgesehen von den heiligen Verheirateten) ein Millionen-
heer von Zolibatiren vor Augen, die ihm zurufen: , Fiirchte dich
nicht, du vermagst es in der Kraft Gottes, denn auch wir haben
es durch sie vermocht!“ Die andere Bedeutung der Allerheiligen-
litanei bei der Subdiakonatsweihe ist: Der ganze Himmel wird
(im ersten Teil) aufgerufen und bestiirmt: Gott Vater, Sohn und
Heiliger Geist um Kraft, die Chore der Engel, die turba magna
der ungeziihlten Heiligen und Seligen, die liebe Gottesmutter,
diese Allmacht auf den Knien, an der Spitze, um immerwihrende
Fiirbitte, Beistand und méchtigen Schutz fiir den Weihling, der
jetzt so Schweres auf sich nimmt und in gebrechlichem Gefif
so Heiliges tragt. Im zweiten Teil bittet sie fiir den Weihling
flehentlich den ewigen Hohepriester um Schonung, Erhérung und
Erlésung von allen Ubeln des Leibes und der Seele, von Siinde,
Teufel und dem ewigen Tode zumal. Und alles, was das Herz des
Heilandes rithren und gleichsam bezwingen kann, das grande
mysterium seiner aus {ibermichtiger Lieb und Erbarmnis kom-
menden Menschwerdung mit all ihren groBherrlichen Taten und
"Wohltaten ohne MaB und Ende an Verdienst und Gnade, an
‘Weisheit und Erbarmen, an Verherrlichung des Vaters und Be-
seligung der Menschen, alles zihlt die Ecclesia orans auf und
stellt es dem Herrn in diesem feierlichen Gebet der Allerheiligen-
litanei vor, um ihn zu ergreifen, daf er immerdar seinem Diener
Hilfe und Rettung gewihre; und darauf hat der Weihling ein
Recht. Gibt er sich doch dem Herrn zu ewigem, ungeteiltem Dienst
und in ewiger Keuschheit hin (Deo perpetuo famulari et casti-
tatem servare!) und triigt all die Lasten, Gefahren und Sorgen
nicht bloB fiir sich selbst, sondern auch fiir den ,Leib des
Herrn®, da er ja nicht mehr sich gehort, sondern den Menschen
und in letztem Bezug Gott: ex hominibus assumptus pro homini-
bus constitutus in iis, quae sunt ad Deum (Hebr 5, 1ff.). Ich
‘wiite neben dem kirchlichen Morgengebet der Prnn kein herr-
licheres, kraftvolleres, aufriittelnderes und michtigeres Morgen-
‘gebet fiir den werdenden und gewordenen Priester als die Aller-
'heiligenlitanei,ﬂdie jeden Morgen unsern Weihemorgen erneuert,
die Weihegnade erweckt, den ganzen Himmel fiir uns mobilisiert
‘und die Kraft Gottes herabzieht und wirksam macht.

Die Quelle seiner Kraft: Gott im Weihesakrament, Gebet, MeB-
opfer, hl. Kommunion; die treue Ubung der Askese, der ganze



Stieglecker, Die me_nschlichen Zlge des Alten Testamentes 105

Himmel! Den Priester mochte ich sehen, der tagtiiglich aus diesen
Quellen in vollen Ziigen trinkt (nicht blof an ihnen nippt!) und
doch den Zolibat nicht hielle oder halten konnte! Dieser Priester
muf erst noch gefunden werden. Man wird ihn nicht finden!

Die menschlichen Ziige des Alten

Testamentes
Von Dr. Hermann Stieglecker; Stift St. Florian

II. Das Volk

A. Die sprachliche Zugehorigkeit Israels
1. Israel selbst, der Name Hebrder

Das Offenbarungsvolk, das nach dem Bericht der Genesis von
Abraham abstammt, heilt nach dem zweiten Namen Jakobs —
Israel — gewdhnlich Israeliten. Auslinder nennen es Hebréer,
und auch die Israeliten selber gebrauchen diese Bezeichnung im
Verkehr mit Auslindern, mit Nichtisraeliten. An dieser Bezeich-
nung hiingt ein ganzes Biindel Fragen, die bis heute keine befrie-
digende Lisung gefunden haben; wir wollen sie kurz streifen. Es
handelt sich zuniichst um die Frage: Woher kommt die Benennung
Hebrder? Es liegt nahe, da dieser Name des Offenbarungsvolkes
auf einen Ahnen Abrahams zuriickgeht, ndmlich auf Heber, der
in der Semitenliste (Gn 10, 21-—32) und im Stammbaum Abra-
hams (Gn 11, 10—32) aufscheint. Doch spricht gegen diese An-
nahme der Sprachgebrauch, denn in diesem Fall wiirden die
Israeliten nicht ,,(H)Ibrim‘ :genannt werden, sondern ,bne (H)
Eber*, Séhne Hebers, wie denn dieser Ausdruck auch tatsichlich
in Gn 10, 21: Sem, der Stammvater aller S6hne Hebers, gebraucht
wird und wie die Bibel auch stéindig ,.bne Israel”, Sohne Israels
d. h. Israeliten sagt. .

Eher kénnte der Name (H)Ibri von einem Landnamen ab-
geleitet sein, und einen solchen gibt es wirklich. In Num 24, 24
finden wir ein Gebiet ., (H)eber* ostlich vom Euphrat oder am
Euphrat; das wire ja die Gegend, in der die Sippe Tareh zuletzt
gewohnt und au$ der Abraham nach Kanaan gekommen war. Da
wiirden wir verstehen, daB er in Gn 14, 13 ,,(H)Ibri* also ,der
aus dem Land (H)eber Gekommene genannt wird. Da Heber-
Hibri von einem Stamm kommt, der ,,Jenseits®, ,,Heriiberkommen*‘
bedeutet, mochte man aus dem Namen auch herausgehort haben:
..der von jenseits (des Euphrat) stammt.* Das ist die eine Ansicht
ither die Deutung des Namens Hebrier. Eine zweite bringen wir
im folgenden Abschnitt.



