Singer, Die Begrébnisliturgie 139

vor Augen. Wihrend zur Zeit des Malachias (5. Jahrhundert}
Priester statt wiirdiger Opfergaben minderwertige darbrachten
(Mal 1, 7f.), durch anstéBigen Lebenswandel und parteiische
Auslegung der Tora Argernis gaben, indem sie dieselbe lax gegen
Reiche und rigoros gegen Arme deuteten (2, 8f.), sagt dieser
Prophet vom Hohenpriester Aaron, dem priesterlichen Haupt-
vertreter des Stammes Levi (2, 4): In seinem Munde war das
unverfilschte Gesetz Gottes, auf seinen Lippen fand sich kein
Falsch, er wandelte in Frieden und Rechtlichkeit mit Gott und
hielt viele von Siinde ab (2, 6; vgl. Weish 18, 21 ff.). Fiirwahr,
eine herrliche, unvergangliche Grabschrift, die Gott durch den
letzten Propheten dem ersten Hohenpriester setzen lieB. Aarons
Schwiichen hat hiebei Gottes Erbarmen in den Staub geschrieben.

Sirach hat den Hohenpriester Aaron in die Walhalla Israels
aufgenommen (Sir 45, 7 ff.). Er zihlt ihn zu den GroBSen des
Alten Testaments: Excelsum fecit Deus Aaron (V. 7). Gott schlof
mit Aaron einen ewigen Bund und verlieh ihm, des Priesteramtes
unter dem Volke zu walten (V. 8). Der Herr war Aarons Anteil
und Erbe auf Erden (V. 27), der Herr wird Aarons Anteil sein
auch in der anderen Welt.

Die Begrébnisliturgie
Von P. Bernhard Singer 0.S. B., St. Johann in Engstetten (N.-0.)

In neuerer Zeit hat Rom den Gebrauch der Volkssprache bei
Beerdigungen erlaubt, damit die Teilnehmer der heiligen Hand-
lung mit Verstindnis folgen kénnen. Die Wiedergabe mancher
Begriabnisgebete macht indes den Eindruck, daf dem Ubersetzer
selbst die klare Erkenntnis ihres Inhaltes gemangelt hat. Die
vorliegende Arbeit soll deshalb einen kleinen Beitrag leisten, das
Verstiindnis der liturgischen Begriibnistexte zu férdern.

Die Kirche, der die hehre Aufgabe obliegt, die Menschen zur
Seligkeit zu fiihren, vergift ihrer Kinder auch dann nicht,
wenn sie aus demi Leben geschieden und ihrer Jurisdiktion ent-
riickt sind. Sogleich nach dem Tode eines ihrer Glieder setzt sie
mit ihrer Fiirbitte ein, indem sie den Priester anweist: Egressa
anima de corpore statim dicatur

Subvenite

Die Kirche sucht, menschlich gesprochen, dem gottlichen Ur-
teilsspruche zuvorzukommen, um ihn zugunsten der zu richtenden
Seele zu beeinflussen. Der Tod selbst ist dargestellt als die grofe
Geisterreise, wie Bischof Keppler sich ausdriickt, oder als Flug
der Seele zu ihrem Erloser. Die Kirche ruft die Engel und Hei-



140 Singer, Die Begrabnisliturgie

ligen an, der Seele entgegenzueilen und ihr zu Hilfe zu kommen,
offenbar zum Schutze gegen die Damonen, die nach mittelalter-
licher Auffassung der Seele auflauern und sie an der Erreichung
ihres ewigen Zieles hindern wollen. In diesem Sinne betet sie
auch im Offertorium der Begridbnismesse: libera eas de ore
leonis, und in der Oration: non tradas eam in manus inimici.
Daraus schlieBen manche Liturgiker, der Seele drohe nach der
Ansicht des Mittelalters noch Gefahr, von den bosen Geistern
in die Hélle gestiirzt zu werden, und sie behaupten daher, um
diese Gebete mit dem Glauben in Einklang zu bringen, die Kirche
betrachte in ihnen die Seele als noch nicht abgeschieden, sondern
mit dem Tode ringend und um ihr Heil bangend. Allein im Mittel-
alter war, wie Eisenhofer im Handbuch der katholischen Li-
turgik bei Besprechung des Offertoriumtextes hemerkt, die An-
sicht weit verbreitet, wonach die bosen Geister es sind, die das
Strafgericht Gottes auch an den armen Seelen vollziehen. Das
Klerushlatt von Eichstitt bringt in Nr. 43/44 vom 22. Oktober
1941 einen Artikel ,,Zum Offertorium der Totenmesse von
Dr. P. Basilius Binder, der Zeugnisse aus der Vita S. Antonii,
vom hl. Markarius von Agypten und von der hl. Melania der
Jiingeren anfithrt. Darnach lauern die bosen Geister den Seelen
auf und halten sie an wie Zollbeamte. Falls sie sich nicht voll-
stindig rechtfertigen, erlauben ihnen die Damonen nicht, zu den
Wohnstitten des Himmels hinaufzusteigen; sie fordern Rechen-
schaft, ob die Seelen ihnen schuldverfallen seien, und bringen
Anklagen vor, ohne sie beweisen zu konnen. Deshalb betet die
hl. Melania vor dem Sterben: ,Liutere deine Magd, dal nicht die
bosen Geister sie hemmen!* Der Ausdruck ,hemmen® deutet
mehr auf ein zeitweiliges Aufhalten der Seele im purgatorium
hin als auf ein Stiirzen in die ewige Holle, ebenso wie die An-
klagen, die von den bésen Geistern nicht bewiesen werden
konnen, nur einer gerechtfertigten Seele gelten, die nicht mehr
in die Holle gestoBen werden kann. Bischof Keppler sagt in der
. Armenseelenpredigt®, Seite 21, der Ausspruch des hl. Ambrosius,
Jesus sei in die Tiefen des Tartarus hinabgestiegen, um die
Seelen dem Schlunde des Teufels zu entreiflen,” konne sich nur
auf das Fegefeuer beziehen. Der hl. Thomas tritt der Anschauung
entgegen (Eisenhofer, a. a. 0.), daB die D&dmonen die Macht
besitzen, die armen Seelen im Reinigungsorte zu peinigen, ein
Zeichen, daB diese -Ansicht tatsdchlich bestahden hat. Das Mittel-
alter hegte also nicht bloB die Ansicht, da die Ddmonen es sind,
die die Seele in den Abgrund der Holle stofien. sondern auch,
daB sie, wenn sie dazu die Macht nicht besitzen, doch alles tun,
um ihren Flug zu Gott zu verzigern, die Seele wenigstens zeit-
weilig von ihrem ewigen Ziele fernzuhalten.



L ~ Singer, Die Begrébnisliturgie 141

‘DaB die Kirche im Subvenite die abgeschiedene Seele im Auge
hat, erhellt

1. daraus, dafl sie dieselbe ausdriicklich als solche bezeichnet
(egressa anima de corpore),

L]

. aus der Bitte: occurrite Angeli Domini, die zur Voraussetzung
hat, daB die Seele sich bereits auf dem Weg ins Jenseits
befindet,

daraus, dafl die Kirche das Requiem aeternam, das nur einer
abgeschiedenen Seele gilt, nicht blof an das Subvenite anfiigt,
sondern in das Gebet hineinnimmt, so daB es mit ihm zn
einem einzigen zusammenschmilzt, : :

w

4. daraus, daB in der abschlieBenden Oration ausdriicklich von
einem Verstorbenen gesprochen wird (defunctus saeculo).

Im Libera nimmt die Kirche zwar auch das Requiem aeternam
in den Responsorialgesang hinein. Dafl aber Libera und Requiem
aeternam trotzdem zwei getrennte Gebete bleiben, erhellt aus

der Verschiedenheit der Personen, denen beide Gebete gelten:

das Libera dem Betenden (libera me, Domine), das Requiem aeter-
nam den abgeschiedenen Seelen (dona eis, Domine).

Im Subvenite betet die Kirche ohne allen Zweifel um die so-
fortige Aufnahme der Seele in die Herrlichkeit (suscipiat le
Christus, offerentes eam in conspectu Altissimi, in sinum Abrahae
Angeli deducant te).

Requiem aeternam und Requiescat in pace erbilten das gleiche,
ebenso die Oration (Defunctus tibi vivat). Wenn dem Verstor-
benen, wie die Oration bhetet, das verziehen wird, was er im
Erdenleben gefehlt hat, hindert nichts mehr seinen Einzug in den
Himmel.

Ein jeder wird fiihlen, wie die Ubersetzung: a porta inferi,
von den Pforten der Holle rette seine Seele, wie ein Fremdkorper
wirkt, der den Gedankengang zerreift und die Einheitlichkeit
durchbricht.

Die Bitte um die sofortige Aufnahme der Seele in die Glorie
ist gleichbedeutend mit der Bitte um den Freispruch der Seele
im besonderen Gerichte, wenn letzteres auch im Gebete nicht
eigens erwiahnt wird. Die Kirche hat demnach die Seele im
Auge, bevor noch das Urteil iiber sie gesprochen wird. Das gilt
fiir die ganze Begribnisliturgie, wie wir sehen werden. Man wird
keine einzige Stelle finden, die dieser Ansicht widerspricht. Fiir
das Totenoffizium selbst gelten andere Gesichtspunkte; da sieht
die Kirche z. B. in den Lektionen die Seele im Fegefeuer und
liBt sie mit den ergreifenden Worten des Dulders Job iiber ihr
Elend klagen und um Befreiung aus ihrer Pein bitten.



142 ' Singer, Die Begrabnisliturgie

Exsequiarum ordo
Ad domum defuncti

Die Antiphon: Si iniquitates, erklirt sich am schoénsten in der
Voraussetzung, dafl der Richter das Urteil noch nicht gefillt hat.

In der Oration: Suscipe, Domine, wird die Seele eindeutig als
abgeschieden bezeichnet (quam de ergastulo huius saeculi vocare
dignatus es). Suscipe, Domine, animam hat offenbar den Sinn:
Nimm, o Herr, die Seele jetzt gleich nach ihrem Hinscheiden
auf. Die Kirche gebraucht das Wort ,.eripere” in der Bedeutung
von bewahren, z. B. in der Allerheiligenlitanei: Ut animas . . .
ab aeterna damnatione eripias, im Hanc igitur: ab aeterna dam-
natione nos eripi und in der Oration des 1. Adventssonntages.
Deshalb ist man berechtigt, den Ausdruck auch hier im gleichen
Sinne zu verstehen: bewahre sie vor dem Orte der Strafen, der
Vergeltung. Dieser locus poenarum kann nur das purgatorium
sein, weil, wie das ut finale anzeigt, die Erfiillung der dritten
Bitte, daB} die Seele die Seligkeit des ewigen Friedens und Lich-
tes genieBle, als Wirkung der Bitte: bewahre sie vor dem Straf-
orte, gedacht ist. In der vierten Bitite wird die glorreiche Auf-
erstehung des Leibes erfleht,

Die Wiedergabe des Verses a porta inferi mit: vor den Pforten
der Holle, wirkt auch hier storend, ebenso wie die Ubersetzung:
de profundis: aus Abgrundtiefen, die nach der Holle riecht. Im
Psalm ist von Tiefen unter der Erde, ob der Holle oder des
Fegefeuers, keine Rede. Wie aus dem Inhalt hervorgeht, ist der
Ausdruck de profundis bildlich gemeint von der tiefen Seelennot
des Betenden. Diese tiefe Not wird auf die Seele angewendet,
die nicht ganz rein vor dem unendlich heiligen Richter steht.

Rore coelesti, odore coelesti

Obwohl wir nicht leugnen, dafl die Beraucherung des Leich-
names ihn als Tempel des HIl. Geistes ehren soll (thus honoris),
werden wir doch wegen der begleitenden Textworte in der Be-
sprengung und Beriucherung mehr die Bitte um Entsithnung der
Seele erblicken, die sie wiirdig machen soll, daB sich an ihr
die Bitte des Textes erfiille. Diese Bitte will ihr unter dem
Bilde des Taues und Wohlgeruches 'die Freuden des Himmels
erflehen.

Ad ingressum ecclesiae, Subvenite

Das Gotteshaus erscheint als ein Bild des Himmels. Gleich-
wie Priester und Volk den Leichnam des Verstorbenen in die
Kirche . geleiten, so mogen die Engel und Heiligen seine Seele i
den Himmel fiithren.



Singer, Die Begrabnisliturgie 143

Absolutio ad feretrum, Non intres

Das Non intres darf nur bei einem Begrébnis gebetet werden.
Daraus erhellt, daB unter dem judicium das particulare zu ver-
stehen ist; sonst wiire die Beschrinkung unverstindlich. Die
Kirche hat also wieder den Moment im Auge, da die Seele vor
ihrem Richter erscheint. Die Bitte selbst hat nach dem strengen
Wortlaute den Sinn: Halte, o Herr, gar kein Gericht, nimm ihn
ohne: Gericht in deine Freuden auf. Eine solche Bitte aber ist
unerfiillbar, weil gegen Gottes Willen, der jeden, auch den Ge-
rechten, der im Leben alles abgebiit hat, vor seinen Richter-
stuhl ruft. AuBerdem selzen die zwei folgenden Bitten ein Ge-
richt voraus. Weil bei einem Gerichte die Gerechtigkeit ent-
scheidet, kann der Sinn der Bitte nur sein: Laf, o Herr, im
‘Gerichte nicht bloB deine strenge Gerechtigkeit walten, sondern
auch deine Barmherzigkeit mitsprechen, laB sie soweit mitreden,
daf dein Richterspruch — die zweite Bitte — den zu Richtenden
nicht driicke. Der Richterspruch wird ihn dann nicht driicken,
wenn ihm vieles erlassen wird, sowohl was den Grad, als die
Zeitdauer der Strafe anlangt, weil dann der Gerichtete mehr an
das denkt, was ihm erlassen, als was ihm auferlegt wurde. Es
ist also eine Bitte um weitgehende Milde. Nun folgt die dritte
Bitte: Ut gratia illi succurrente, mereatur evadere judicium
ultionis. Mereatur: der zu Richtende ist des Erbetenen nicht
wiirdig, es soll ihm also GroBes erfleht werden, deshalb werden
die Gnade, die Verdienste Christi, angerufen. Deine Gnade
komme ihm zu Hilfe und mache ihn wiirdig: evadere judiciumn
ultionis. Ultio heiBt Rache, Vergeltung, weil der ewige Gott Rich-
ter ist, gerechte Vergeltung. Wir konnen judicium ultionis mit:
gerechter Urteilsspruch wiedergeben; im Worte gerecht ist der
Begriff Vergeltung enthalten. Deine Gnade mache ihn wiirdig,
dem gerechten Urteilsspruche zu entgehen. Es ist die Bitte um
ginzlichen Freispruch, um volle Amnestie oder um unverziigliche
Verleihung der Himmelskrone. Es fragt sich nun, ob wir im
judicium ultionis ein Verwerfungsurteil zu sehen haben. Der
Text fordert dies in keiner Weise; denn jedes im besonderen Ge-
richte gefillte Urteil ist ein judicium ultionis, ein Urteil der Ver-
geltung, auch das iiber eine Seele, die alles im Leben abgebiiBt
hat und rein und lauter, an Verdiensten reich vor ihrem
Richter steht. In diesem Falle ist ultio in positivem Sinne von
Belohnung zu verstehen, Der Nachsatz nun, der mit den Worten
dum viveret den zu Richtenden als einen bereits Verstorbenen
bezeichnet und auBerdem zur Motivierung der Bitte seinen
Gnadenzustand hervorhebt (insignitus est signaculo sanctae
Trinitatis) schliefit ein Verwerfungsurteil vollig aus.



144 Singer, Die Begrabnisliturgie

Delatio defuncti ad coemelerium

DaB die Antiphon in Paradisum der abgeschiedenen Seele
den augenblicklichen GenuB der Himmelsfreuden erbitten wiil,
wird niemand bestreiten. Man braucht nur den Indikativ zn
setzen, und der Bittgesang verwandelt sich in ein Jubellied beim
Einzug eines Heiligen in den Himmel.

Die Oration: Fac, quaesumus, Domine

Das Wort defuncti bezeichnet den Diener Gottes als einen
Verstorbenen: der Satz: qui tuam in votis tenuit voluntaten:,
als einen Gerechtfertigten, der spitestens im Augenblicke des
Sterbens guten Willens war, aber, wie aus der Bitte: ut factorum
suorum in poenis mnon recipiat vicem, erhellt, noch zeitliche
Strafen verdient. Deshalb wird Gottes Barmherzigkeit um deren
Erlassung angefleht, u. zw., wie aus dem ut finale hervorgeht,
su dem Zwecke, damit er den himmlischen Chéren zugesellt
werde, gleichwie er auf FErden durch den Glauben ein Glied
des mystischen Leibes Christi gewesen. Soll die Bitte ihren
Zweck erreichen, kann es sich nur um Erlassung jeglicher zeit-
lichen Strafe handeln.

Sume terra

Das ergreifende Gebet enthiillt ganz augenscheinlich die Bitte
um die Gnade der sofortigen Anschauung Gottes. Sowie die
Erde jetzt den Leib, der aus Erde gebildet selber Erde ist, in
ihren SchoB aufnimmt, so nehme Christus die Seele, die als
Gottes Hauch sein Eigentum ist, zu sich in seine Glorie.

Die folgenden Gebete wollen dem Verstorbenen die kiinftige
Auferstehung des Leibes erbitten.

Die Begribnismesse

Das Missale enthilt vier MeBformulare fiir die Verstorbenen.
Die Gesangteile, die in allen gleich lauten, wurden fiir die Be-
gribnismesse verfafit. Wenn sie in denselben zum Unterschiede
von den Orationen auch aller Verstorbenen gedenkt, wie aus
dem Gebrauche des Plurals erhellt, so hat sie doch naturgemif
vornehmlich die Seele dessen im Auge, den sie zum Grabe geleitet.

Im Introitus, Graduale und in der Communio will die Kirche
der Seele unter dem Bilde der ewigen Ruhe und des ewigen
Lichtes die Freuden des Himmels erflehen; im Introituspsalm
das hohe Gliick, in den ewigen Lobpreis einzustimmen, der Gott
von allen Geschopfen gebiihrt.



Singer, Die Begrabnisliturgie 145

Tractus

Der zweite Satz: Gratia tua . . . mereantur evadere judicium
ultionis, ist gleichlautend mit der dritten Bitte des Non intres.
Es ist kein Grund vorhanden, ihn anders auszulegen. Demnach
wird auch hier das judicium das besondere Gericht sein. Dies
wird zur GewiBheit durch die unmittelbar folgende Bitte: Lucis
aeternae beatitudine perfrui: denn die Kirche will gewill der
abgeschiedenen Seele die Freuden des Himmels nicht erst fiir die
Zeit nach dem Jiingsten Gerichte erbitien. Auch im Tractus wird
die Seele als eine bereits abgeschiedene bezeichnet (animas om-
nium fidelium defunctorum). Deshalb kann unter dem judicium
ultionis kein Verdammungsurteil gemeint sein, sondern jenes,
das der zwar gerechtfertigten, aber noch suhnepﬂxchtlgen Seele
gebiihrt.

Der Tractus enthilt drei Bitten, die in verschiedener Form
der Seele das gleiche zu erwirken suchen, die unverziigliche An-
schauung Gottes. Weil nichts Unreines in das Himmelreich
eingehen kann, lautet die erste: Absolve animas ab ommi vinculo
peccatorum. Man beachte das omni! Nun kann die Kirche die
zweite Bitte wagen: Deine Gnade mache sie des Freispruches
wiirdig, den sie auf ihre eigenen Verdienste hin noch nicht
verdient; die dritte Bitte ist die siiBe IFrucht der beiden voraus-
gegangenen: LaB sie die Seligkeit des ewigen Lichtes genieSen.

Kardinal Schuster bemerkt hei Besprechung des Tractus
(Liber sacramentorum, p. IX, S. 91): ,JIn diesen und vielen
anderen Totengebeten denkt die Kirche an das besondere Gericht
der Seele, das ihr Schicksal fiir die Ewigkeit entscheidet. Die
Gebete der Kirche begleiten den Verstorbenen auf der Bahre,
aber Gott, fiir den es keine Vergangenheit und Zukunft gibt, hat
die Fiirbitte der Kirche vorausgesehen; sie hat einen michtigen
Einfluf auf das Gericht Gottes ausgeiibt.”

er gelehrte Kardinal schreibt also dem Gebete eine riick-
wirkende Kraft zu. Es kommt aber nicht bloB darauf an, ob
Gott die Begribnisgebete, eben weil er sie voraussieht, schon dem
Sterbenden zuwenden kann, sondern ob dies seinem heiligen
Willen auch tatsiichlich entspricht. Die Kirche scheint dies nicht
anzuneéhmen. Denn der Kanon 834 § 2, 1 des Codex lautet:
,Missae pro urgenti casu oblatae quam primum tempore utili
sunt celebrandae®. Man sage nicht, es handle sich hier nur um
eine disziplinire Verordnung, aus der man auf die Auffassung
der Kirche nicht schlieBen konne. Denn die Kirche motiviert
ihre Vorschrift mit den beiden Worten tempore utili. Eine
hl. Messe um gliickliche Sterbestunde eines Schwerkranken muB
deshalb quam primum, d. h. noch zu Lebzeiten des Kranken ge-
lesen werden, weil die Zeit nach dessen Tode nicht mehr ge-

,»Thecl.-prakt. Quartalschrift II. 1947. 10



146 Singer, Die Begribnisliturgie

eignet ist, ihm die Friichte des MeBopfers zu dem gedachten
Zwecke zuzuwenden. Die Kirche nimmt also keine riickwirkende
Kraft des hl. MeBopfers an. Man kann nun keinen Grund an-
geben, daB fiir das Gebet und die Zeit seiner Zuwendung andere
Gesetze gelten sollen. Damit stimmt auch iiberein der sensus
christianus. Warum sind fromme Christen tiber den plétzlichen
Tod eines Nahestehenden, der kein christliches Leben gefiihrt hat,
so traurig? Weil sie um sein ewiges Heil bangen und die Uber-
zeugung hegen, es auch durch ihr Gebet nicht mehr fndern zu
konnen. Der Christ braucht das Gebet nach seinem Tode nicht,
um sein ewiges Heil zu erreichen. Er bekommt im Leben auch
auf das Gebet der Kirche hin so reichliche Gnaden, daB er, wenn
er guten Willens ist und die Gnaden gebraucht, sein Heil gar
nicht verlieren kann. Mit dem Tode ist fiir ihn die Nacht her-
eingebrochen, in der niemand mehr wirken kann, und auch die
Kirche nicht mehr fiir sein Heil zu wirken vermag.

Offertorium

Aus den Bitten: Ne absorbeat eas tartarus, ne cadant in
obseurum, geht hervor, daf die Kirche die bereits abgeschiedene
Seele (animas omnium fidelium defunctorum) als mnoch nicht
gerichtet betrachtet. Deshalb kann liberare nur die Bedeutung
von bewahren haben. Libera animas omnium fidelium defunc-
torum de poenis inferni et de profundo lacu, libera eas de ore
leonis, ne absorbeat eas tartarus, ne cadant in obscurum; in
diesen starken Ausdriicken glaubt die Mehrheit der Erklirer die
Hélle erblicken zu miissen?).

Wie bei Besprechung des Subyenite ausgefithrt wurde, kann:
libera eas de ore leonis, den Sinn haben: bewahre sie vor dem
Rachen des Lowen, damit er sie nicht in die Hélle stofe, oder
aber, damit er sie nicht in das Fegefeuer schleppe und dort
peinige. Weil dieser Ausdruck offenbar dem Buche Daniel ent-
nommen ist und der in der Grube schmachtende Prophet schon
im christlichen -Altertum als Bild der armen Seele galt, und
auBerdem die Seele als bhereits abgeschieden bezeichnet wird,
koénnen wir uns unbedenklich fiir den zweiten Sinn enftscheiden.
Volle Klarheit wird die Erkliarung des Textes bringen.

Infernum oder Infernus heifit wortlich das Untere, was unten
ist, die Unterwelt. Man stellt. sich den Himmel oben, Holle, Vor-
holle und Fegefeuer unten, unter der Erde, vor. Die alte Kirche,
die weder fiir Vorhélle noch fiir Fegefeuer einen terminus tech-
nicus hatte, gebraucht tatsichlich infernum (infernus) als Aus-

1) Vgl. u. a. Dr. Joh. Obernhumer, Fir wenn und worum betet
die Kirche im Offertorium der Totenmesse? (Diese Zeitschrift,
91. Jahrgang, 1938, S. 129 ff., 335 ff.) -



Singer, Die Begribnisliturgie 147

druck fiir jedes der drei Reiche der Unterwelt, sie tut dies nach
dem Beispiel der Hl. Schrift des Alten und Neuen Testamentes.
Dasselbe gilt vom Worte tartarus (Abgrund). Der fiinfte Glau-
bensartikel des Symbolum hat die Formulierung: descendit ad
inferos, er ist abgestiegen zu den Unterirdischen, zu denen in der
Unterwelt, d. h. Vorholle. Der Laudeshymnus der dsterlichen Zeit
Aurora lucis rutilat, gebraucht nach dem urspriinglichen Texte,
auf den es ankommt, in der ersten Strophe infernus fiir Holle
(gemens infernus ululat), in der vierten Strophe fiir Vorhélle
(solutis jam gemitibus et inferni doloribus). Auch der Vesper-
(Laudes-) Hymnus von Ascensio bezeichnet die Vorhélle mit infer-
num (inferni claustra penetrans, tuos captivos redimens). Nach
Keppler, Armenseelenpredigt (S. 20, 21), nennen Augustinus, Ani-
brosius und Cisarius yon Heisterbach das purgatorium infernuin.
Und die Kirche selber betet im neunten Responsorium des Toten-
offiziums, wenn am Mittwoch und Samstag nur ein Nocturnum
zu verrichten ist: Libera me, Domine, de viis inferni, qui portas
aereas confregisti et visitasti infernum et dedisti eis lumen, ut
viderent te, qui erant in poenis tenebrarum, clamantes et dicentes:
Advenisti, Redemptor noster. Zweimal wird hier das Fegefeuer
infernum genannt. Es 1dB8t sich nun nicht annehmen, daB die
Kirche das gleiche Wort im Offizium fiir Fegefeuer, in der Messe
aber fiir Holle gebraucht,

Ne ahsorbeat eas tartarus. Im Laudeshymnus der osterlichen
Zeit versteht die Kirche unter dem Worte tartara (-orum) die
Vorhélle (pede conculcans tartara, solvit catena miseros). Wenn
nun schon die Vorhille, die kein persénlicher Strafort war, mit
dem starken Ausdruck tartarus bezeichnet wird, um wieviel
leichter kann dann der gleiche Ausdruck fiir den Ort der
bitteren Siihne gelten. Und tatséichlich nennen Cyrillus von
Alexandrien und Ambrosius das purgatorium tartarus (Keppler
ata s 0is E il

Ne. absorbeat eas tartarus, miiite dann auf die Hélle bezogen
werden, wenn im Worte absorbere der Begriff des dauernden
Festhaltens lidge. Das kann aber nicht behauptet werden; man
«denke nur an das Erbrechen der verschlungenen Speisen.

Profundus lacus und tartarus sind ihnliche Ausdriicke, und
zwar ist tartarus der stirkere. Wenn dieser nicht Holle zu bedeu-
ten braucht, dann noch weniger der andere, zumal seine Eni-
lehnung aus dem Buche Daniel ohnehin mehr fiir das Fegefeuer
spricht.

Ne cadant in obscurum. Von den Seelen im purgatorium heif3t
es im angefithrten Responsorium: Qui erant in poenis tenebra-
rum. Tenebrae und obscurum sind aber synonym, deshalb ist
unter dem obscurum des Offertoriums nicht die duBerste Fin-
sternis gemeint, sondern der diistere Ort der Reinigung, diister,

1075



148 Pastoralfragen

weil der Heiland ferne ist, diister im Vergleich zur Lichtfiille
des Himmels. Die immer wiederkehrende Bitte: Lux perpetua
luceat eis, um die lucis aeternae bheatitudo im Tractus, um die
lux sancta im Offertorium selber und um -die lux aeterna in der
Communio sagen uns, daB obscurum auch fiir das Fegefeuer
seine volle Geltung hat. Man sage nicht, daB die besprochenen
Ausdriicke fiir das purgatorium zu stark seien. Mancher abge-
schiedenen Seele, die aus eigener Schuld vieles abzubiifien hat,
wird zumute sein, daB sie in weiter Gottesferne in einem profun-
dus lacus schmachte und in eineh finsteren Abgrund gebannt sei.
Um nun volle GewiBheit zu erlangen, wollen wir an die Er-
klirung des Textes schreiten.

1. Der erste Teil des Offertoriums enthilt fiinf dem Sinne nach
negative Bitten und eine positive. Das finale ne 1iBt erkennen,
daf die Bitte: Libera eas de ore leonis, die Erfiillung der folgen-
den Bitten bezweckt. Die Hauptbitte, auf die es der Kirche
ankommt, ist die positive. Wenn wir der Einfachheit halber die
beiden negativen Bitten vorlaufig auBler acht lassen, so betet die
Kirche: Bewahre die Seele vor dem Rachen des Lowen, damit
der Erzengel sie geleite in das heilige Licht. Soll dies dem FErz-
engel moglich sein, so geniigt es nicht, daB der Teufel die Secle
nicht in die Holle stoBe, sondern er muB sie iiberhaupt unan-
getastet lassen und darf sie auch nicht in das purgatorium
schleppen. Die Bitten heiRen also: Bewahre die Seele vor dem
Rachen des Lowen, damit der tartarus des Reinigungsortes sie
nicht verschlinge und sie nicht stiirze in die Finsternis des
Fegefeuers, sondern der Erzengel sie in das heilige Licht geleile,
Demgemifi wird auch in den zwei ersten Bitten der Herr ange-
rufen, der Seele die Qual des purgatorium zu ersparen

(SchluB folgt.)

Pastoralfragen

Res derelicta und Restitutionspflicht? Eine Frau 14Bt sich vor
den in Italien vorriickenden alliierten Truppen evakuieren. Sie
kommt mit ihrer Familie in das Sudetenland und erlebt dort den
Einmarsch der alliierten Armeen. Kurz vor den letzten Gefechten
flieht ihre Hausherrin, Frau B, in eine Stadt nach Siiden. Sie 138t
das Haus und den groBten Teil ihrer Habe im Stich. Die frisch
gewaschene Wische bleibt auf dem Dachboden zuriick. Die eva-
kuierte Frau A wird spéter als Auslinderin aus dem Sudetenland
ausgewiesen. Sie ist selber in arger Not und hat fast keine Wische
mehr fir ihre Kinder. Beim Abschied sagt ein Soldat der Be-
satzungsarmee zur Frau A, sie solle sich doch ruhig von der auf
dem Trockenboden hingenden Wische etwas nehmen; die Be-
sitzerin habe sie ja bei ihrer Flucht zuriickgelassen, und wer weiB3,
ob sie noch lebe oder wieder heimkomme. Frau A nimmt sich
hierauf eine Anzahl Wischestiicke, um sich und ihre Kinder zu
versorgen, und zieht dann ebenfalls stidwérts. Sie kommt zufillie



