Svoboda, Die Grundfragen der Schwestern-Seelsorge 317

Dazu gehort wesentlich das Normbild des christlichen Menschen.
In der konkreten Wirklichkeit begegnet uns als ein Typus der
Gottsucher. In Aurelius Augustinus sprach eine ‘weltgeschichtliche
Personlichkeit aus diesem Kreis zu uns. Letziten Endes geht seine
Aussage iiber seine eigene innere Geschichte auf das Wort, das
ich dieser Vorlesung vorausstellte:

»Grande profundum homo.*

DieGrundfragender Schwestern-Seelsorge

Ein Beitrag zum Wesensbild der modernen caritativen Ordens-
genossenschaften

Vori P. Dr. Robert Svoboda O. S. C., Innsbruck

Die Ordensgenossenschaften, die in einem bestimmten Zeit-
abschnitt nebeneinander gegriindet wurden — meist zu ver-
wandten Zwecken —, haben trotz aller Verschiedenheiten immer
wieder so viele gemeinsame Ziige, die fiir alle typisch sind, daf
wir sie gedanklich zu Gruppen zusammenordnen und jeweils von
einem entsprechenden Ordenstyp sprechen. Die Kirche ordnet
selber jede Neugriindung bei der Approbation dem betreffenden
Leittyp zu, ohne allerdings einem engen Schematisieren zu ver-
fallen, In diesem Sinne haben auch die vielen weiblichen Ge-
meinschaften, die in den letzten hundert Jahren iiberall in
Europa und 'Amerika gegriindet wurden, so viel Gemeinsames,
dafl sie unter dem Typ der modernen caritativen Ordensgenossen-
schaften zusammengefaBt werden konnen.

Dieser Typ ist aber als solcher noch nicht geklart. Wir
hatten z. B. bei der letzten Gesamtzihlung, die Osterreich und
Deutschland (1943) umfaBte, zirka 250 verschiedene Mutter- oder’
Provinzhauser von zirka 150 weiblichen Orden. Davon trugen
zirka 70 (mit iiber 40.000 Schwestern) bis zu einem gewissen
Grad franziskanisches Geprige, zirka 20 iibernahmen die soge-
nannte Augustinus-Regel, ein Dutzend waren Vinzentinerinnen
usw.') Manche Satzungen sind neuerdings umgearbeitet, manche

1) Die Zahl der Ordensschwestern in Osterreich diirfte derzeit
gegen 14.000 in gut 1000 Niederlassungen betragen, so daf} je
eine Schwester auf liber 400 Katholiken kommt. Gegeniiber 1938
bedeutet das einen Rickgang von zirka 15 Prozent, der vor allem
auf zahlreiche Todesfédlle ohne erginzenden Nachwuchs zurtick-
zufiithren ist. Uber zwei Drittel dieser Schwestern leben in den
groffen Ordensgenossenschaften, unter denen die Vinzentinerinnen
mit tiber 4000 Mitgliedern der Mutterhduser Graz, Salzburg, Zams,
Innsbruck und Gumpendorf die stirkste Gruppe bilden. Fast 4000
Schwestern in den Mutterhfusern Hartmanngasse, Vocklabruck,
Apostelgasse, Hallein, der Kreuzschwestern und der Elisabethinen
folgen der franziskanischen Observanz, wihrend zirka 3000 Schwe-



318 svoboda, Die Grundfragen der Schwestern-Seelsorge

durch die Entwicklung teilweise iiberholt worden. Bemerkens-
werte Neugriindungen ergiinzen das Gesamtbild. Es diirfte an.
der Zeit sein, die' Summe aus den Erfahrungen, Anregungen und
Bemiihungen des letzten Ordens-Jahrhunderts zu ziehen, um das
Wesenshild der modernen caritativen Ordensgenossenschaften
immer deutlicher werden zu lassen und seine gottgewollten Ge-
setzlichkeiten immer wertvoller auszuprigen.

Jeder Ordenstyp braucht viele Jahrzehnte, mitunter sogar
Jahrhunderte zur Klarung, Entfaltung, Durchformung und Aus-
prigung seiner Idee, seiner Aszese und Personlichkeitsbildung,
seiner Lebensform und Arbeitsmethoden. Das gilt auch beziiglich
der benediktinischen oder franziskanischen Gruppe oder der
Regularkleriker. Es wire ein verhéingnisvoller Irrtum, das Ge-
dankengut der Griindungszeit im Orden nicht weiterentwickeln
zu wollen; gerade bei den vielen neuzeitlichen Ordensgriindungen
haben sich die hochseligen Stifter(innen) immer bewuBt als °
dienende Helfer(innen) gegeniiber der Zeitnot erlebt und ihre
eigene Neugriindung moglichst' zeitgerecht, arbeitsfihig und ent-
faltungskriiftig gewollt. Es hat deshalb gewil einen guten Sinn,
der modernen Ordenstypik nun ein wenig nachzusinnen. Diese
Besinnung ist umso zukunftsfreudiger, als sich diese caritativen
Genossenschaften in den ungewohnlichen Erschiitterungen und
Belastungen der letzten Jahre als durchaus krisenfest erwiesen
und in ihrer Treue des Zusammenhalts, in der Ausrichtung auf
das Ordensideal, in der Steigerung der Arbeitsleistung und sogar
in der wirtschaftlichen Festigkeit bewahrt haben. Es gibt
traurige Beispiele genug in der Geschichte dhnlicher Erprobungen
(vgl. Reformation, DreiBigjihriger Krieg), wo ganze Ordens-
gruppen versagten, so daB uns diese hervorragende Bewihrung
in der Gegenwart nicht einfachhin. selbstverstindlich ist. In ihr
- erweist sich — mit der Gnade Gottes — vielmehr die innere
Kraft und Jugendlichkeit der caritativen Ordensgenossenschaften.
Junge Orden aber haben die Moglichkeit und den Auftrag zur
Fortentwicklung, und ihre heutige tatsichliche Nachwuchsbereit-
schaft 148t uns nur noch stirker auf die Zukunft ausgerichtet sein.

Die modernen caritativen Genossenschaften haben in ihrem
ersten Jahrhundert und gerade im letzten Jahrzehnt AuBer-
ordentliches geleistet.  Gleichwohl kann: man sagen: ihre

stern die Augustinusregel beobachten. Beziiglich der Zielsetzung
zihlen etwa 6 Prozent zu den beschaulichen, zirka 20 Prozent zu
den eigentlichen ILehrorden, wihrend die restlichen 74 Prozent
gemischt oder rein caritativ tétig sind. Eine genauere Statistik
wird von mir vorbereitet; liber die geschichtliche Entwicklung und
den inneren Stand der wichtigsten Ordensgenossenschaften in der
Gegenwart orientiert ein Sammelband ,Die Liebe horet nimmer
auf”, den ich demnichst bei Herder in Wien herausgebe.



Svoboda, Die Grundfragen der Schwestern-Seelsorge 319
grofite Leistung liegt noch vor ihnen. Anders ausgedriickt: sie
haben' eine Zukunft! Vielleicht gehort der néchste Abschnitt
der Ordensgeschichte in bevorzugter Weise diesem Typ. Es ist
providentiell zu deutlich, wie diese caritativen Orden - gerade
unter ganz anders ausgerichteten Pipsten wie Pius IX. und
Leo XIII. an den verschiedenen Orten zu Hunderten von unten
her klein erwuchsen, um zur Stunde ungeheurer Menschheits-
not da zu sein. Wir diirfen und miissen sie in ihrer Besonder-
heit durchaus ernst nehmen!

Wir konnen - etwa diese Entwicklungsfolge unterschelden
Altertum — Mittelalter — Neuzeit — Neueste Zeit.

Das Streben nach Vollkommenheit stellt sich dar im Typ der:
Eremiten — Modnche und Mendikanten — Regularkleriker —
modernen Genossenschaften.

Diese vorherrschenden Formen sind gewachsen aus: Christen-
verfolgungen — Vilkerwanderung und Kreuzziigen — Religions-
kriegenn — Weltkriegen. :

Ihre Griindung war getragen von Personlichkeiten wie: Paulus
und Antonius, Benedikt und Franz von Assisi, Ignatius und Vin-
zenz, Don Bosco usw.

Lebensraum war ihnen jeweils: Absolute Einsamkeit — Klau-
sur in der Abtei — Kloster —— das freie Arbeitsfeld.

Dementsprechend wurde ihnen zur Lebensaufgabe: die Wiiste
— Geisteskultur und Anbetung — die Seelsorge — der Nothilfs-
dienst. .

Sie empfanden den Mitmenschen, den andern als: eiffe Gefahr
— eine Gabe und Kraft — eine Aufgabel — in seiner Bedringnis.

S0 war ihre Einstellung soziologisch bestimmt durch: Pro-
test — Ireude an der Gemeinschaft — Einsatz und Organisation
— Piirsorge.

Religionspédagogisch ergab sich daraus die Einstellung der
Haltung, Weitergabhe des Lehrgutes, zw eck})estnnmten Erziehung,
Bildungshilfe.

In der Sorge vor Gott stellt sich dar: Selbstheiligung — Ver-
kiindigung — missionarische Seelsorge Aufopferung.

Gebetsgemii wiirde dem etwa entsprechen: Beschauung —
Gotteslob — Siithne und Ehrenersatz — Fiirbitte.

In der Erfiillung des Gebotes der Nichstenliebe hiitten wir:
das gute Beispiel —— die gute Leistung — die gute Tat -— den

guten Menschen.

Diese, wie jede Schematisierung, etwas gewatsame Aufglie-
derung lieBe sich noch beliebig fortsetzen, um den Einschniti
und die Eigengesetzlichkeit in der neuesten Ordensgeschichte
deutlich werden zu lassen. Dariiber soll natiirlich nicht iibersehen
werden, dal auch die Ordensgeschichte kontinuierlich ist; friihere



320 -Svoboda, Die Grundfragen der Schwestern-Seelsorge

Einfliisse wirken noch lange nach und gehen als Unterstromun-
gen in anders geartete Typen mitbestimmend ein. Auch im
Ordensbereich entfaltet sich das kirchliche Leben organisch,
ohne frithere Gegebenheiten als Voraussetzungen des neuen
Wachstums verleugnen zu wollen. Damit ist aber auch schon
gesagt, daB sich die BeeinfluBung durch friiher vorherrschend
gewesene Ordenstypen fiir die Entfaltung der neuen Genossen-
schaften und ihre moglichst entsprechende Anpassung an ihre
Sonderaufgaben nicht als Belastung oder Hindernis auswirken
darf. !

Wenn Beispiele genannt werden sollen, wo sich Gedanken
oder Praktiken fritherer ‘Ordenstypen innerhalb der modernen
caritativen Ordensgenossenschaften fremdartig oder gar nach-
teilig auswirken, so seien etwa folgende Erscheinungen genannt
— selbst auf die Gefahr hin, dabei zwecks groBerer Verdeut-
lichung iibertreiben zu miissen und deshalb miBverstanden zit
werden. So z. B. schwingt noch von den alten Briffern die Be-
tonung der BuBle im allgemeinen und der kérperlichen Abtotung
im besonderen nach; die Sicht der Armut als solcher (statt als
Mittel), die strengere Prigung der Gemeinschaft und Rekreation,
manche Losung‘des Kleiderproblems, das »Siindigen* ' gegen die
Gesundheit. Von den Kontemplativen wirkt heriiber die Betonung
der quantitativen Gebetsleistungen, das gemeinschaftliche Chor-
gebet, dic einseitige Verlagerung der Gemeinschaftserlebnisse in
den Kirchenraum, die einseitige Sicht der Mystik (dazu noch
unter Bévorzugung der romanischen Mystik). Von den mona-
stischen Orden haben wir vielfach die ArbeitsseBhaftigkeit, das
Anstaltsprinzip in Caritas und Seelsorgehilfe, die rdumliche Auf-
fassung der Klausur, den zu geringen Unterschied zwischen Chor-
kleid und Arbeitskleid, das Offizium, dessen Verrichtung in einer
Fremdsprache. Von den Mendikanten wird ein GroBteil der
Seelenfiihrung, der' Beichtpraxis und Jahresexerzitien unserer
Schwestern bestritten, und daraus ergeben sich manche Prii-
gungen speziell der Ordensgebete, aber auch der Privatfrommig-
keit, besonderer Einzeliibungen, aszetischer Auffassungen und
Praktiken, die den caritativen Genossenschaften mitunter nicht
ganz gerecht werden. Ahnlich haben die Regularen starken Ein-
fluB ausgeiibt auf die Gebetsweise, Betrachtungsmethodik, Ge-
staltung des Partikularexamens, Beichttechnik, aber auch auf -
die Formung der Ordenssatzungen und -regeln, ohne natiirlich
schon damals die Eigengesetzlichkeit und besonderen Notwen-
digkeiten der ganz neuen Ordensgruppe klar iiberblicken zu
konnen. Dabei darf natiirlich nicht verschwiegen werden, daf
sich starke Einzelpersonlichkeiten ans allen genannten Ordens-
typen schon immer ganz tief in die Besonderheit der neu her-



Svoboda, Die Grundfragen der Schwestern-Seeisorge 321

aufkommenden caritativen Gruppe eingefiihlt und ihr wertvollste
Richtlinien mitgegeben haben, die genau das Entsprechende uind
Richtige waren.

Wenn nun der Versuch gewagt werden soll, die Elemente der
modernen caritativen Genossenschaft als deren Wesensbild zu
umschreiben und einige praktische Anregungen gerade fiir die
Schwestern-Seelsorge daraus zu folgern, so darf das nur ver-
standen werden — nicht als Einmischung oder gar Vorwurf,
sondern als kleiner Dienst zum Besten der Schwestern. Diese
Schwestern, die sich tagaus, tagein in unsagbarer Aufopferung
der caritativen Arbeit widmen, haben ein Recht darauf, daB sich
ihre Vorgesetzten und Seelsorger immer neu darum bemiihen,
ihnen fiir ihre schwere Titigkeit das entsprechendste geistige
Riistzeug mitzugeben. Aus einer recht vielfiltigen Erfahrung in
unzihligen Schwesternniederlassungen des gesamten deutschen
Sprachgebietes und als Provinzial des einzigen caritativen
Priesterordens (der Kamillianer) mochte ich mir erlauben, der
pastoralen Uberlegung folgende Erwiigungen zu unterbreiten:

1. Grundhaltung. Das Grundlegende in der Haltung, Ein-
stellung, Auffassung und Ausrichtung ist fiir die Mitglieder der
modernen caritativen Ordensgenossenschaften zweifellos die
Liebe: die Liebe zu Gott in der Erfiillung des ,.groBten Gebotes™,
daraus die Liebe zum Nichsten, daraus die Liebe zum Werk und
Dienst. Auch wo z. B. der Sithnegedanke gepflegt wird, soll er
aus der Liebe leben, nicht etwa einseitig aus dem BuBwillen oder
aus dem Wissen um die Fremdsiinden. Auch die Geliibde sollen
als Mittel zur Vollkommenheit, als Bereitschaft und Weg zur
groBeren Liebe (und nicht so sehr als Vertragspunkte, Biindel
von Verpflichtungen, fesselnde Bindungen) positiv gefaBt werden.
Die Gebete wachsen aus dieser Liebe; neben den Pflichtgebeten,
die nicht so sehr in die Breite und Masse gehen diirfen, sollie
Raum bleiben fiir das freie personliche Beten des liebenden Her-
zens. Das oberste Gesetz der Liebe richtet auch die Arbeit aus
ihre Wahl und ihre Methodik. Wenn gewisse Formen der Tatig-
keit oder deren Gebiete, z. B. im modernen Anstaltswesen, in
der Krankenpflege oder Fiirsorge, nicht mehr vom Geiste christ-
licher Liebe bestimmbar sind, muff man Kraft haben, sie aufzu-
geben. Die Liebe als oberster Leitsatz wird sich bis in die
kleinsten Veristelungen auswirken. Der caritative Orden wird
z. B. seinen Schwestern nicht fremdartige Namen geben, sondern
rufbare, vertrauenerweckende und heimische, die eine Briicke
zu den Patienten bilden konnen. !

2. Christus-Bild. Ale Orden streben nach Vollkommenheit;

_ diese ist Wirklichkeit geworden in Christus Jesus; so konkreti-
siert sich das Streben nach Vollkommenheit dls Nachfolge Christi.

., Theol.-prakt. Quartalschrift® IV. 1947. ! 21



A

322 évoboda, Die Grundfragen der Schwestern-Seelsorge

Darin sind sich alle Orden gleich und einig. Uns Menschen ist
es aber nur gegeben, blof einen Teil dieser Vollkommenheit zu
verwirklichen. So unterscheiden sich die Orden untereinander
durch die Betonung ihres Ausschnittes, durch die Besonderheit
ihres Christus-Bildes (z. B. OSB. — Christus adorans; OFM. --
ecce Jesus: OP. — Christus doeens; OSC. — Infirmus eram). Mit
Recht steht Christus heute tatsidchlich im Mittelpunkt der
Frommigkeit unserer ecaritativen Schwestern, und es ist der
schonste Gewinn aus der Entwicklung des religiosen ILebens
innerhalb der Orden in den letzten Jahren, daB der Christus-
gedanke jmmer lebendiger wurde (vgl. Bibellesung, Heilige
Stunde, liturgische Vertiefung, Corpus Christi mysticum, ,,in
Christus Jesus“). Jede religibse Fiihrung der Schwestern wird
systematisch das ihnen gemiBe Christus-Bild zugrundelegen
miissen, und den caritativen Orden gemiB ist zweifellos: Christus
der Erbarmer (Mt 15, 32), der Helfer (Mk 2, 17), der Barm-
herzige (Lk 6, 36), der Gute Hirte (Joh 10, 11), der Schenkende
(Lk 6, 38), der Erquicker (Mt 11, 28), der Dienende (Joh 13, 14i,
der Liebende (Joh 15, 12). Der Sprachgebrauch meint all das zu-
sammen, wenn er dafiir am liebsten den akzentuierten Sammel-
begriff ,,der Heiland* wihlt. Seine besondere Ausprigung wird
uns wohl am urspriinglichsten im Lukasevangelium deutlich, wo-
bei wir aber die Vertiefung bei Johannes (Evangelium 10, 13. 15.
19; 1. Brief Kapitel 3 und 4) hinzunehmen miissen. Die meisten
caritativen Orden erweisen diese Linie schon in ihrer Benennung
(Heiland, Herz-Jesu, Gottliche Liebe usw.).

3. Patrone. Es hilft uns viel, um Heilige zu wissen, die es
in der Nachfolge des Meisters zu besonderer Vollkomnienheit ge-
bracht haben. SinngemiB werden sich caritativ titige Schwestern
auch an die Caritas-Heiligen anschliefen, um an ihnen anregende
Vorbilder ihres Strebens und verstindnisvolle Helfer ihres Miihens
zu haben. Nun ist aber beziiglich ihrer Popularitit keine Gruppe
der Heiligen so stark im steten FluB wie gerade die der Caritas-
Patrone — wviel stiirker als die der Erzieher-, Mystiker- oder gar
Martyrer-Gestalten. Frither volkstiimliche Heilige (z. B. Martin,
Nikolaus, 14 Nothelfer) treten zuriick, manche klingen langsam
ab (Judas Thadddus, Antonius, Raphael), andere gewinnen an
Verehrung (Elisabeth, Kamillus, Bruder Konrad), neue, besonders
aus den Stifterpersonlichkeiten des letzten Jahrhunderts, bereiten
sich vor. Um Verwirrung, Fehlleitung, Ubersittigung und Wir-
kungslosigkeit zu vermeiden, wird es sehr darauf ankommen,
den Schwestern nur wenige, gut gewihlte und wirklich ent-
sprechende Heilige vor die Seele zu stellen; der Ton wird dabei
nicht so sehr auf der Anrufung der Fiirbitte, sondern auf der
Nachfolge des Vorbildes liegen. :



Svoboda, Die Grundfragen der Séhwestern—Seelsorge 8323

4. Berufsfrommigkeit. Ungezdhlte Schwestern traten in ihre
Orden ein, um dort zur Selbstheiligung zu gelangen, und die
Kirche stellt sie alle zu einer Téatigkeit, die sie oft kaum zu sich
selber, geschweige denn zu systematischer Arbeit an sich selbst
kommen l4Bt. Und die Kirche tut das zweifellos im Heiligen
Geiste. Wohl mag es zutreffen, daB die Orden immer wieder
Arbeitsgebiete abstoBen miissen, die sich in einen Gegensatz zu
unserer Grundhaltung entwickelten, so wie ja auch die Kirche
ihrem Klerus immer wieder Betitigungen abnahm (weltliches
Regiment, Kriegfithren, Arzneikunde) -— unser Streben nach
Standesvollkommenheit in den ecaritativen Gemeinschaften wird
doch stets darauf ausgerichtet sein miissen und diirfen, nicht nur
die Arbeit in und an der Welt zu heiligen, sondern uns selbst
in ithr. Gebet und Titigkeit diirfen nicht auseinanderfallen oder
gar gegeneinander ausgespielt werden; sie sollen sich vielmehr
durchdringen und ergiinzen, in ihrer aszetischen und iibernatiir-
lichen Werthaftigkeit gleichgestellt und in ihrer zielsetzenden Be-
deutung einheitlich ausgerichtet werden. Es gibt auch eine Mystik
im caritativen Werkdienst, und Christus selbst (Mt 25, 34) hat
unsere Berufsfrémmigkeit (vgl. 1 Joh 3 und 4) entsprechend
ausgerichtet. Es wird sehr darauf ankommen, unsere Téatigkeit
als Gebet und Heilignngsmittel noch mehr ernst zu nehmen,
sie — besonders durch Pflege der Geistigkeit, Innerlichkeit, Liebe
— zu vertiefen und in ihr dann noch freudiger geborgen Zu sein.

5. Gebetsleben. Andererseits wird unsere Titigkeit auch auf
die Technik und Methodik .der Gebetsiibungen im engeren Sinne
Bedacht und EinfluB nehmen miissen. »Schon rein HuBerlich
werden die Gebetsitbungen in den caritativen Gemeinschaften
deshalb nicht zu iiberladen, zu zahlreich und zu umfangreich, zu
anstrengend und zu laut, zu ernst und zu eintonig sein diirfen.
Qualitit statt Quantitit, Abwechslung und Beschwingiheit, Ein-
heitlichkeit und Klarheit, Gehobenheit und Gemiitswirme,
Freudigkeit und Kraft miissen vorwalten. Kiirze und Schoénheit
der Gemeinschaftsgebete, viel Spielraum fiir das private Gebet
des Herzens, Feierlichkeit der Gottesdienste, moglichst ent-
sprechende Verteilung der Ubungen iiber den Tag hin, Auskosten-
lassen der Erhebung zu Festen und Sonderanlissen. Was Mif}- .
verstindnis oder monchische Einfliisse noch so manchen Ubungen
an BuBcharakter, Anstrengung, Eintonigkeit oder Schwere zu
viel geben, wird in den caritativen Orden konsequent tiberwunden
werden miissen. Das Beten soll der Schwester eine Freude, -
Lichtquelle, Kraft, Erleichterung, Pause und Mitte zugleich sein.
Nach der hl. Messe diirfte die private Besuchung des Allerheilig-
sten iiber Tag und ein recht verstandenes Abendgebet fiir die
so iiberanstrengte Schwester von besonderer Bedeutung sein. In

21*



324  Svoboda, Die Grundfraéen der Schwestern-Seelsorge

.der Frage des Offizinms bedeutet der Seckauer .Vorschlag des
Volksbreviers zweifellos einen (notwendigen) Fortschritt.

6. Geistige Ubungen. Die caritativen Orden koénnen darauf
verzichten, ihren .Miigliedern besondere Bufiwerke aufzuerlegen
-— der Dienst der Nichstenliebe sorgt iiberreich fiir Gelegenheiten
zur Selbstiiberwindung und zum  Opferbringen. Umso griBeres
Gewicht werden wir legen miissen auf jene Ubungen, die inner-
halb und zugunsten der vielen Arbeiten den Geist ausrichten,
anregen, stirken, vertiefen: Silentium — Betrachtung — Besinn-
lichkeit — Lesung — Partikulare — Abendgebet — Geistes-
erneuerung — Einkehrtage —. Exerzitien. In dieselbe Notwendig-
keit zielt die Pflege des religiosen Gesprichs, die Hebung der
Rekreation und des Gemeinschaftslebens @ iiberhaupt, der ein-
filhlende geistliche Vortrag und Beichtzuspruch, die klug dosierte
Seelenfithrung. Man soll den Mut haben, alle diese Hilfsmittel
aufeinander abzustimmen und systematisch dem caritativen
Grundgedanken einzuordnen; wieviel Leerlauf, Durcheinander und
Miidigkeit kann sonst unnéotigerweise entstehen! Eine Kernplage
fiir iiberarbeitete und einseitig beanspruchte Ordensfrauen ist
nun einmal eine gewisse Ungeistigkeit, und die Pflege der Geistig-
keit, Innerlichkeit, Tiefe und Herzlichkeit bleibt eine Kernfrage
ihrer Obern. ‘ . '

7. Gemeinschaft. Die geistige Haltung ist in der Gemeinschaft
leichter und lebendiger zu verwirklichen. Caritastat verlangt aber
auch organisatorisch nach der Darstellung durch die Gemein-
schaft (vgl: Rom 12, 5; 1 Kor 12, 4; Eph 4, 3). Andererseits iso-
liert die Methodik und Ubermichtigkeit der meisten earitativen
Arbeiten von heute untereinander — fast alle Schwestern arbeiten
auf vorgeschobenen Posten, vielfialtig auf sich  selbst gestellt,
mitten unter anders gearteten Menschen. Umso mehr brauchen
sie ein schones, stirkendes, beheimatendes Erlebnis ihrer Ge-
meinschaft. Diese darf weder auseinanderfallen noch bedriicken.
Darum straffe und doch miitterliche Fiihrung, Wichtigkeit der
Oberinnenauswahl, Belonung der gemeinschaftlichen Ubungen,
entsprechende Gestaltung der Rekreation, Erlebnis des Sonntags
und der Ordensfeste, gemeinsame Exerzitien, einheitliche Aus-
richtung der geistigen Fiihrung, Gemeinschaftsstolz und Korps-
geist, stete Fiihlung mit dem Mutterhaus, schlichte Herzlichkeit
des Zusammenhaltens, moglichster Einsatz am gemifBesten Platz,
Verhiitung jeder Cliquenbildung oder einseitigen Spezialisierung,
Pflege eines immer wieder auffrischenden und doch traditions-
bewuBten Nachwuchses. ,,Uber alles aber die Liebe, die das Band
der Vollkommenheit ist!* (Kol 3, 14.)

8. Grofziigigkeit.- Caritas ist Dienst und Kampf und braucht
Demut und Anpassungsfihigkeit, die beiden zu eigen sein muf,



Svoboda, Die Grundfragen der Schwestern-Seelsorge 325

ohne deswegen an Kraft und Sendungsbewufitsein zu verlieren.
So weht echte Grofiziigigkeit durch die caritativen Orden — vor
allem in der Einsatzbereitschaft, Hingabefreudigkeit, Klausur-
gestaltung usw. In einigen Punkten ist unser grofBziigiger An-
passungswille an die berechtigten Anferderungen mitunter noch
elwas im unklaren und darum auch gehemmt, wie beziiglich der
Dienstkleidung, konsequenter Gesundheitspflege, des Offizium
Marianum, des Einsaizes in der Seelsorgehilfe und Pfarrkranken-
pflege, der Pflege personlicher Gewissensbildung und privaten
Gebetslebens usw. Caritas braucht nicht nur Disziplin und Ge-
meinschaft, sondern auch Fiihrungsqualitit und Selbstverant-
wortung. Die Demut des Dienstes rechnet mit ihrer Erginzung
und Erfiillung in kraftvoller Personlichkeit. Diasporafihige und
milieufeste Kimpfer von absoluter Vertrauenswiirdigkeit gedeihen
aber nur unter der Voraussetzung gesunder Grofziigigkeit. Ihr
rechtes Vorzeichen erhilt dieselbe durch die eindeutige caritative
und apostolische Einstellung.

9. Umkreis. Das Aufgabengebiet der caritativen Orden ist so
grofl und erfordert so viele Krifte, dal wir sie, allein auf uns
gestellt, niemals meistern kdénnen. Wir brauchen einen Kreis
von Mitarbeitern und sollen bewuBt sogar an der Férderung der
Gesamtcaritas im Kirchenvolk iiberhaupt mitwirken. Vielleicht
kristallisiert sich daraus doch auch einmal eine organisatorische
Form, um die alle bisherigen Ordenstypen (Oblaten OSB., Ter-
tiaren OFM., Kongregationen SJ.) gerungen haben. Einen solchen
Umkreis brauchen wir als Auffang und Schulung spiteren Nach-
wuchses, als Mitarbeiterschaft an den iibermichtigen Aufgaben
und als Mittler unserer caritativen Gedanken und Erfahrungen
zur Pfarrcaritas hin. Die caritativen Orden wissen lingst, da8
dazu Vereine, Zeitschriften, Kalender usw. nicht tief genug wir-
ken. Ob eine Wiedererweckung und Reform der -caritativen
. Bruderschaften” des Hochmittelalters das Entsprechendste wire,
diirfte allerdings zweifelhaft sein. Wir werden wohl auch die
Entfaltung des neuen Gemeinschaftshewnftseins im Volke ab-
warten miissen, um die rechte Form unseres Umkreises zu finden,
sollen dabei aber die Aufgaben selbst nicht aus dem Auge ver-
lieren. Sind wir in den letzten Jahren vom Volk abgesperrt
worden, wird die nun wieder wachsende Volksnédhe gewif auch
beitragen, den Prozef unserer ZeitgemiBheit und Vollentfaltung
abzurunden.

Was will die obige Darlegung? Ich brauche wohl nicht noch
einmal mit der Einleitung zu betonen, dafi es sich hier nicht
um eine unbillige Einmischung oder Kritik handeln kann, son-
dern- um einen Dienst zur Selbstbesinnung in einer sturm-
‘bewegten Zeit, die alles zu verwirren und iiber den Haufen zu



326 Pastoralfragen

werfen scheint. Aus dieser Klirung soll den Vorgesetzten der
caritativen Orden Stolz und Kraft ihrer Zukunftsbedeutung er-
wachsen, den Seelsorgern Zielklarheit. und rechte Linie, den
Schwestern selber Selbstsicherheit und Trost. Da dieses Anliegen
alle caritativen Orden in gleicher Weise angeht, erbitte ich eine
freundliche GegenduBerung und Stellungnahme zu obigen Aus-
fiihrungen, gerade auch dann, wenn jemand anderer Auffassung
ist. Es geht ja fiir uns alle um das Eine, von dem der Apostel
sagt, daB es das GroBte ist — die Liebe!

Pastoralfragen

Wann sind die durch vollkommene Reue getilgten Teodsiinden
zu beichten? Es ist gewill eine sehr lobenswerte Praxis, die Glau-
bigen von Zeit zu Zeit zum ofteren Empfang des Bufisakramentes
anzuspornen. Wenn aber dieses Ziel mit falschen Beweggriinden
zu erreichen gesucht wird, so ist das Unternehmen von vornherein
abzulehnen.

War da ein Seelsorger, der dem Inhalt nach folgendes predigte:
»Die vollkommene Reue niitzt dem Siinder nichts, wenn nicht die
moglichst baldige Anklage der Siinden in der Beicht hinzukommt.
Ja, die Reue ist iiberhaupt nicht vollkommen ohne den festen Vor-
satz, sobald als mdglich zu beichten. SchluB3folgerung: Wer also
7. B. bald nach Ostern eine schwere Siinde begangen hat und nicht
etwa vor dem ersten groBeren Festtag zur Beicht geht, sondern
damit bis zu den nichsten Ostern wartet, lebt das ganze Jahr in
der Todslinde, auch wenn er gleich nach seinem Fall vollkommene
Reue erweckt hatte. Anwendung: Oftere Beicht.”

Wie kann ein Priester, der doch im Seminar die authentische
Lehre der Kirche in sich aufgenommen hat, so daneben schlagen?
Man mag sich dariiber wundern, es ist aber Tatsache: Schuld daran
tragen gewisse veraltete Predigtbiicher. So heiit es z. B. in dem
noch heute beniitzten Predigtwerk von Josef Ignaz Klaus, Volks-
tlimliche Predigten, 1905, Bd. 4, S. 24 (Predigt Uiber die Reue): ,,Wie
grof3 ist die Wirkung der Reue? So grofB, daff sie den Menschen
rettet und selig macht, selbst dann, wenn er vor seinem Tode, wenn
ihm ein Priester oder die Sprache fehlte, keine sakramentale Beicht
ablegen konnte, unter der einzigen Bedingung, seine Siinden zu
beichten, sobald ihm die Moglichkeit und Gelegenheit dazu gebo-
ten ist.“ Und wiederum Seite 47 und 48 (Uber die vollkommene
Reue): ,,Stellen wir uns einen Menschen vor, . . .. mag er nun auch
in Todesgefahr kommen, ohne die Moglichkeit zum Beichten zu
haben, so wird er gleichwohl, wenn er eine vollkommene Reue
erweckt, auf der Stelle ein Kind Gottes und ein Erbe des Himmels
unter der einzigen Bedingung, daB er, sobald er wieder genesen
sollte, bei einem Priester zur Ablegung einer Beicht sich stellen
mul3.”“ Auch Lierheimer (Das hl. Bufisakrament in zusammenhin-
genden Kanzelvortrégen, 1874) 146t an zwei Stellen den Eindruck
aufkommen, als sei bei der vollkommenen Reue der Vorsatz, so bald
als moglich zu beichten, zur Nachlassung der bereuten Siinde erfor-
dert (S. 128—129).

In diesen paar Fillen, die aufs Geratewohl aus einer kleinen
Biicherreihe ausgewihlt wurden, handelt es sich nicht blof um
eine unklare Ausdrucksweise, nein, es wird die moglichst baldige



