Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 9

Gegensiitze tragend iiberbriickt, ist Josefs Haltung erloster
Minnlichkeit.

Nach dieser psychologischen Grundlegung und Darstellung
von der Begegnung des Mannes und der Frau liBt sich nun die-
weitere Frage stellen, wie die Ubernatur dieses naturgegebene
Gefude und die minnlichen Anlagen im Priesterwirken fruchtbar
macht. Die Antwort sei in der Fortsetzung der Artikelreihe, ge-
geben.

Die menschlichen Ziige des Alten

: Testamentes
Von Dr. Hermann Stieglecker, Stift St. Florian

Zweiter Teil
I. Das Welthild

Das Wichtigste iiber Israel als Volk wire nunmehr gesagt. Als:
niichste Aufgabe haben wir die vorderasiatische Kulturwelt zu
schildern, in deren Mitte Israel lebte und der es angehorte. Es.
ist dies die sumerisch-semitische Kultur. Sumerisch heiBit sie,
weil die Sumerer, die nach unseren jetzigen Kenntnissen die
dltesten Bewohner Babyloniens sind, als die Schopfer dieser
Kultur angesehen werden, und semitisch, weil sie die Semiten
ithernommen und auf ihr weitergebaut haben.

Zunichst werden wir uns das Weltbild dieser sumeriscl-
semitischen Kultur besehen, d. h. die Frage beantworten: wie
dachte man sich in diesem Kulturraum die Erde den Himmel,
Sonne, Mond und Sterne? Ausgedacht haben dieses Weltbild,
soweit wir wissen, die Sumerer, aber es wurde Gemeingut der
vorderasiatischen Volker und tritt auch im Alten Testament zu
Tage, wo sich ein AnlaB dazu bietet. Die Sumerer dachten sich
das Weltall als eine Kugel und die Erde als waagrechte Scheibe.
Durch die Erdscheibe wird die Weltkugel in zwei Hilften geteilt:
in eine obere Halbkugel — das ist unser ,,Firmament* oder unser-
. Himmel* — und in eine untere Halbkugel, die den Menschen
unsichtbar bleibt. Von dieser unteren Halbkugel ist iibrigens in
der Bibel nirgends ausdriicklich die Rede. An der Innenseite der:
oberen Halbkugel sind Sonne, Mond und Sterne angebracht. In
der Erde dachte man sich den Aufenthalt der Toten, das Toten-
reich. Ferner ist die Vorstellung anzutreffen, daf das Firmament
die sogenannten oberen Wasser frigt. Man meinte niamlich, wenn
es von oben Wasser herunterregnet, miisse eben droben ein grofer
Wasserbehiilter sein, und der Boden dieses Wasserbehilters sei
das Firmament, das man sich fest vorstellte. AuBler den oberen
Wassern gibt es noch untere, auf denen die Erdscheibe aufruht.



10 Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

‘Dafl sich in diesem Weltbild die Sonne mit den anderen Ge-
stirnen um die Erde herumdreht und nicht umgekehrt die Erde
um die Sonne, versteht sich von selber.

A. Das Welthild im Schépfungsbhericht (Gn 1)

1. Die erste Schipfung (V. 1 und 2 a) und das zweite und drittc
5 Tagewerk

Klar zeigt sich dieses uralte Welthild in der Bauurkunde
der Welt, im Schopfungsbericht, der an der Spitze des Alten
Testamentes steht. Wir wollen versuchen, dieses Welthild
aus dem Schopfungsbericht herauszulésen und damit zugleich
manche Teile dieser Urkunde von dieser Seite her verstindlich
zu machen. Aber unsere eigentliche Aufgabe ist hier nicht die
Erklirung des Schopfungsberichtes, sondern nur die Heraus-
stellung des Weltbildes, das ihm zugrundeliegt.

Vers 1 und 2 a des Schépfungsberichtes lauten: ..Im Anfang
-schuf Gott den Himmel und die Erde. Die Erde aber war Tohu
wabohu (d. h. ein wiistes Durcheinander), und Finsternis war
iiber der Urflut , Hinmel und Erde* ist das Weltall. Das
Hebriische hat nidmlich von Haus aus kein besonders Wort fiir
«den Begriff ,Welt“; es sagt dafiir ,,Himmel und Erde®”. Unter
Himmel ist hier die Wohnstitte Gottes zu verstehen, nicht das
Firmament, das, wie vorher gesagt, nach dieser Vorstellung die
oberen Wasser trigt. Denn aus Vers 6 erfahren wir, daB es nach
dieser ersten Schopfungstat in Vers 1 und auch nach dem ersten
‘Tagewerk, nach der Erschaffung des Lichtes (Vers 3, 4, 5), noch
kein Firmament gab, d. h. dal der obere feste Halbkugelmantel,
der dann den Boden fur die oberen Wasser bildete, noch nicht
da war. Infolgedessen waren damals die oberen und unteren Was-
‘Ser eine zusammenhingende Wassermasse, welche die Erde voll-
‘stindig einhiillte.

In diesem Sinn lesen wir in Vers 2: ,,Und die Erde war ein
wiistes Durcheinander (Tohu wabohu), und Finsternis war iiber
«der Urflut.* Diese Urflut heiBt hebriisch Tehom., Wir werden uns
mit ihr spéter eingehender beschiftigen. Dal die Erde von der
Urflut tatsdchlich eingehiillt wurde, sieht man klar aus Vers 7
und 9, wo von Wassern unterhalb des Firmamentes die Rede ist,
die die Erde bedecken. Es gilt nun, die Erde von dieser Urflut zu
befreien. Das geschieht im zweiten und dritten Tagewerk. Im
zweiten Tagewerk hei3t es: ,,Es bilde sich ein Firmament inmit-
ten der Gewisser und es scheide die Gewisser voneinander. Und
Gott schuf das Firmament und schied. die Wasser, welche unterhalb
des Firmamentes sind, von den Wassern, welche oberhalb des
Firmamentes sind. Und so geschah es (Vers 6 und 7). Dieses



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 11

Firmament, das Gott ,Himmel“ nannte (Vers 8), ist die obere
Halbkugel des sumerischen Weltbildes. Firmamentum, griechisch
steréoma, sind jedes von einem Stamme gebildet, der fest, hart
bedeutet. Die Ubersetzer wuBten also, daf sie sich unter dieser
Scheidewand zwischen den Wassern etwas Festes vorzustellen
haben. Der hebriische Ausdruck dafiir ist raqgi’a, ein passives
Partizip des Zeitwortes raqa’. Dieses heiBt: zerstampfen, breit
stampfen (II Sam 22, 43), breit schlagen, breit himmern und
«dann breitgehimmert hinbreiten (Konig, Hebréisches und ara-
miisches Waorterbuch), so in Is 42, 5 und 44, 24: ,der die Erde
(zur flachen Scheibe) breit gehimmert und dann hingebreitet
hat, also auch an unserer Stelle beziiglich des , Firmamentes"
so gedacht: das, was breitgehimmert hingebreitet wurde.

Mit der Schopfung des . Firmamentes” ist der erste Schritt
zur Befreiung der Erde vom Wasser getan. Die oberen Gewésser
werden durch dieses wie durch eine feste Wand von den unteren
Gewissern abgesperrt. Die Erde wurde jetzt allerdings noch von
den Wassern, die unterhalb des Firmamentes waren, iiber-
schwemmt. Die Befreiung von diesen ist das Werk des dritten
‘Tagewerks. Im Vers 9 heiBt es: ,,Die Wasser, welche unterhalb des
Firmamentes sind, sollen sich an einemr Ort sammeln, und das
trockene Land soll sichtbar werden; und so geschah es.” Das
dritte Tagewerk wird dichterisch im Psalm 104, 6—9, geschildert:
,,Die Urflut umhiillte die Erde wie ein Gewand, sogar iiber den
Bergen standen die Wasser, aber vor deinem Drohen wichen sie,
vor deinem Donnerwort flohen sie verfingstigt, und so stiegen
(aus den Fluten) die Berge empor, und in die Tiefen gruben sich
die Taler ein an dem Ort, den du ihnen bestimmt hast; eine
Grenze hast du festgesetzt: die werden sie nicht iiberschreiten und
sie werden nicht mehr die Erde bedecken.®

Ein Teil der oberen Seite der Erdscheilge, die spiter von den
‘Geschopfen bewohnt wird, ist demnach jetzt vom Wasser frei,
ein anderer Teil von ihr bleibt von dem Wasser bedeckt, das ,.an
einem Ort zusammengestromt ist” und ,,Meer* genannt wird. Die-
ses Wasser ist ein Teil der urspriinglich zusammenhiingenden
Urflut, der Tehom, welche durch das Firmament in zwei Teile
getrennt wurde. Der obere Teil dieser Urflut ist jetzt hoch iiber
der Erde vom Iirmament als Boden getragen, der untere Teil
umhiillt wie frither die untere Fliche der Erdscheibe und bedeckt
auferdem noch, wié eben gesagt, einen Teil der oberen Erdfliche,
das Meer. i

~ Diese Vorstellung von unteren und oberen Wassern liegt dem
Vers 11 des siebten Genesiskapitels zugrunde: ,,An diesem Tage
brachen alle Quellen der grofen Urflut auf, und die Schleusen
des Himmels offneten sich.”* Das Wasser der Sintflut stammt also



12 stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

aus dem Wasser der alten, nunmehr in zwei Teile zerrissenem
Urflut, aus dem unteren Wasser, das die untere Fliche der Erd-
scheibe einhiillt, und aus dem oberen Wasser, das vom Firmament
getragen wird. Die unteren Gewisser ergiefen sich aus Quellen
iiber die Erde hin: ,,Alle Quellen der grofen Urflut brachen auf.®
Man stellte sich demnach vor, daB. die Quellen mit der unter-
irdischen Flut in Verbindung stehen; sie sind nichts anderes als.
Ausfliisse der Urflut. Das hebriische Wort fiir Quelle ist hier
ma’yan, es bedeutet genau genommen ,,Quellort” und ist mit Hilfe
der Vorsilbe m(a) aus ‘ayn gebildet, welches ,,Auge und ,,Quelle‘*
bedeutet. Auch in anderen semitischen Sprachen und im indoger-
manischen Persisch wird fiir Auge und Quelle dasselbe Wort
oder dieselbe Wurzel gebraucht. Die urspriingliche Vorstellung
ist wohl die, daB die unterirdische Urflut durch diese Fenster,
~ durch diese Augen aus ihren Tiefen herausschaut. Diese sprach-
liche Ausdrucksweise konnte selbstverstindlich auch von solchen:
Sprechern gewiihlt werden, welche die Tehom, die Urflut, nicht
(mehr) als persénliches Wesen betrachteten, die aber immerhin
glaubten, daB unter der Erdscheibe eine Wasserflut sei, welche
‘durch die Quellen mit der Oberfliche der Erde in Verbindung
steht. Dann handelt es sich eben um eine bildliche Ausdruckswe:se,
wie solche in jeder Sprache zu Tausenden vorkommen. Man
dachte also: Das Wasser der Quellen wird von der personlich
oder nicht persénlich gefaBten Urflut herausgestoBen. Zur Zeit
der Sintflut aber warf sie weit mehr Wasser als sonst heraus, und
zwar durch. alle Quellen, auch durch jene, die zu anderen Zeiten
von der Urflut nicht mit Wasser versorgt wurden, also vertrocknet
waren. Wir haben also in diesem Welthild einen Kreislauf des.
Wassers: Die Urflut schickt durch ihre Quellen (Augen) Wasser
auf die Erde; diese Gewiisser vereinigen sich zu Biichen und Fliis-
sen und diese fithren ihre Wasser wieder dem Meere zu, das der
sichtbare Teil der unsichtbaren, unterirdischen Urflut ist. Von
dort beginnt der Kreislauf aufs nene. Das wird wohl der Sinn von
Qoheleth 1, 7 sein: , Alle Fliisse gehen zum Meer, und es wird
(trotzdem) nicht voll; zum Ort, wo die Fliisse entsprungen sind,
gehen sie wieder.*

Die oberen Wasser werden, wie gesagt, vom Firmament getra-
gen; aber in dieser festen Scheidewand, dem Firmament, sind
Sehleusen, wortlich ,,Fenster”, angebracht, die von Zeit zu Zeit
gedffnet werden, so daB durch sie Wasser ausstrémen und sich
auf die Erde ergiefen kann, wenn es regnet. Das geschah nun
withrend der Sintflut in besonders ausgiebiger Weise und 40 Tage
hindurch. Von Wassern oberhalb des Himmels ist in Dan 3, 60
die Rede: ., Benedicite, aquae ommnes, quae super caelos sunt, Do-
mino!* (Zihlung nach der Vulgata.)



g

A

Vs

Stieglecker,‘Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 13

Die Darstellung des Enuma elish

Wir werden jetzt die babylonische Darstellung der Weltschép-
fung zum Vergleich heranziehen und da manches noch klarer
sehen. Die Babylonier — wir meinen die Sumerer und ijhre
Schiiler, namlich die semitischen Bewohner des Landes — haben
etwa zwolf Schopfungsherichte hinterlassen; die meisten von ihnen
sind freilich nur in Triimmern erhalten. Der wichtigste ist das
sogenannte ,Enuma elish, so geheifen, weil er mit den akka-
dischen Wortern ,,enuma elish®, d. h. ,.als da droben® beginnt.
Die dltesten vorhandenen Bruchstiicke stammen erst aus dem
9. Jahrhundert vor Christus, allein der Text selbst geht zweifellos
auf die Zeit Hammurapis, also ungefihr 2000, zuriick. Damals
wurde Babel durch diesen Konig Mittelpunkt des Reiches, und
Marduk, der friihere bescheidene Gott dieser Stadt, Herr der baby-
lonischen Gotterwelt. Enuma elish ist nun die Urkunde, welche
diese Vorzugstellung Marduks kosmologisch begriindet. Deshalb
wurde dieses Epos alljahrlich am vierten Tag des babylonischen
Neujahrsfestes unter feierlichen Zeremonien vorgetragen oder
vielleicht als religits-politisches Schauspiel aufgefiihrt. Man meint,
daB der Stoff des Gedichtes viel dlter ist und daf die Rolle, welche
im jetzigen Epos der Gott Marduk spielt, urspriinglich dem Enlil,
dem Stadtgott von Nippur (in Mittelbabylonien), zti eigen war.
Erst als Babylonien GroBmacht geworden war, ersetzte man den
Gott Enlil durch Marduk, den Stadtgott von Babel und nun-

mehrigen Reichsgott.

Der erste Teil des Epos erzahlt von der Geschichte der Gétier,
niamlich von den zwei Urgéttern und dem Enistehen der iibrigen
‘Gotter. Obwohl der biblische Schépfungsbericht mit einer Theo-
gonie nicht das geringste zu tun hat, miissen wir uns doch mit
der babylonischen Theogonie beschiiftigen, weil in ihr das semi-
tische Welthild klar heraustritt und weil von hier aus Briicken
zum biblischen Bericht hiniiberfithren. Zugleich wird uns dieser
erste Schritt in das babylonische Epos im grellsten Lichte zeigen,
welch ungeheurer Unterschied zwischen dem biblischen und dem
babylonischen Bericht besteht. Wir sagen ,babylonisches Schop-
fungsepos® eigentlich zu Unrecht, weil ja die Babylonier von
einer wirklichen Schépfung im Sinn der Bibel keine Ahnung
haben. Aber der Ausdruck ist nun einmal eingebiirgert, und wir
gebrauchen ihn mit diesem Vorbehalt.

Das Enuma elish erzihlt: Im Anfang gab es zwei gottliche
Wesen, ein méinnliches namens Apsu und ein weibliches namens
Tiamat. Apsu, das eigentlich mit Umstellung der zwei Bestand-
teile’ Zu-ab geschrieben wird, bedeutet Wasserabgrund, Ozean.
Dieses Wortgefiige ist sumerisch und besteht aus den sumerischen
‘Wortern ,,ab*, das Wohnung, Haus besagt, und ,,zu*, das unserem



-

14  Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

Wissen, Weisheit entspricht. Also heifit das ganze Wort ,,Wohnung
des Wissens“. Man dachte den unergriindlichen Ozean als den
Inbegriff aller Weltriitsel, aller Geheimnisse, darum nannte man
ihn Wohnung des Wissens.

Der Name der zweiten Gottheit, der weiblichen, ist Tiamat.
Das ist kein sumerisches, sondern ein semitisches Wort. Es be-
deutet ,,Meer*. Das ist also das Urwelthild der Babylonier, d. h.
die Gestalt des Weltalls im Uranfang, bevor die Schopfung durch
den Schoptergott Marduk, die spiter berichtet wird, begonnen und
vollendet war. Wir haben demnach im Uranfang nach Ausweis
der Namen der Urgottheiten Apsu und Tiamat, die Wasserabgrund,
bzw. Meer bedeuten, eine ungeheure Wassermasse. Dasselbe lesen
wir in der Genesis. Nach der ersten Schopfungstat Gottes, die im
ersten Vers berichtet und deren Auswirkung im zweiten Vers ge-
schildert wird, war die neugeschaffene Erde in die Urflut einge-
hiillt. Das Urweltbild ist also in Babel und in der Bibel dasselbe.
Im Anfang haben wir da und dort die brausende Flut.

Diese Urflut wird, wie wir schon wissen, in der Bibel Tehom
genannt. Allgemein setzt man sprachlich — aber nicht sachlich —
dieses hebriische Tehom dem babylonischen Tiamat gleich. Aus
der hebriischen Wortform 146t sich auch ersehen, auf welche
Weise dieses Wort zustandegekommen ist. Es wird wohl vom
semitischen ,hum = in Aufregung sein, brausen, gebildet sein,
und zwar mit Hilfe der auch sonst zur Bildung von Nomina ver-
wendeten Vorsilbe t und der Endung t. Das t am Ende der Nomina
ist im Semitischen und Hamitischen das Zeichen des Femininums,
hatte aber urspriinglich mit dem Femininum nichts zu tun, son-
dern war ein Deuteelement. Im hebrdischen Tehom fehlt das.
End-t, es wird aber an verschiedenen Stellen (z. B. Gn 7, 11: ,,die
grofie Urflut] weiblich, an anderen allerdings ménnlich gebraucht.

Tehom ist also ,.die Brausende®, nidmlich die brausende Meeres-
fiut. Aber diese Urflut dachten sich die Babylonier personifiziert,
Apsu als Gott und Tiamat als Gottin. Diese géttlichen Urwesen
haben einen materiellen Leib, sind mit Vernunft und Willen aus-
gestattet, allen menschlichen Leidenschaften zuginglich und sterb-
lich. Thr Kérper hat ungeheure AusmaBe, denn aus den Leichen
dieser Ungetiime wird ja spiiter die Welt gebaut. (Man stoBe sich
nicht an der schweren Vorstellbarkeit einer Wasserflut, die als
korperliche Person gefaBt wird, — die Mythologie geht oft iiber
solche Ungereimtheiten hinweg.) Apsu, der Wasserabgrund, war
offenbar unten gedacht, weil aus seiner Leiche spiiter der Wasser-
grund, auf welchem die Erde schwimmt, gemacht wird. Tiamat
nahm dementsprechend den oberen Raum ein, -weil Marduk aus.
ihrem Leichnam das Himmelsgewdélbe macht.



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 15

Das Urgotterpaar Apsu und Tiamat bringt zuniichst zwei junge-
Gotterpaare hervor: Lahmu — TLabhamu und Anshar Kishar,
und zwar durch materielle Zeugung. Es heifit ja im Text aus-
driicklich: ,,Als Apsu, der Uranfiingliche . . . und die Gebarerin
Tiamat . . . ihre Wasser in eins vermischten. Das Paar Anshar
und Kishar (zu deutsch: das obere und untere All) hat einen:
Sohn namens An (zu deutsch: das Obere, der Himmel), und der
Sohn dieses An. ist Ea oder Nudimmud (deutsch: der Herr, der
schafft und erzeugt), der Gott der Weisheit.

Infolge schwerer Unstimmigkeiten zwischen dem Urgotterpaar:
Apsu und Tiamat einerseits und den jungen Géttern anderseits
beschlieBt Apsu, seine Kinder zu toten. Doch Nudimmud—Ea
erfahrt es und kommt dem Mordplan zuvor. Er versenkt den
Vater Apsu in einen Zauberschlaf und erschligt ihn. Und weiter
heiBt es an jener Stelle: ,,Nudimmud schlug auf Apsu seine Woh-
nung auf.” Was hinter diesen Worten zu suchen ist, werden wir-
spéiter sehen. _

Tiamat beschlieBt den Vernichtungskampf gegen die Gotter-
kinder, die die T6tung ihres Gemahls auf dem Gewissen haben.
Nunmehr tritt im Epos die Hauptperson auf, nimlich Marduk,
der spitere Schopfergott, dessen Verherrlichung der eigentliche
Zweck der Dichtung ist. Er ist der Sohn des Ea und der Lahamu.
Ausgezeichnet wird Marduk von seinem Vater mit der Doppel-
gestalt: er hat vier Augen und vier Ohren, zwei Angesichter. In
dieser Doppelgestalt stellen ihn die Babylonier auch dar, wie die-
Romer ihren doppelgesichtigen Janus. Auch dieser Janus hatte
wie Marduk am Neujahrstag sein Hauptfest. Jeder sumerische Goit
hat seinen ,,Gotterglanz®, Melam genannt. Marduk als héchster
Gott iiberragt alle iibrigen durch den Glanz von zehn Géttern.
Die alten Perser, welche diesen Gedanken des Gotterglanzes von
den Babyloniern iihernommen haben, zeichnen ihn wie den uns
bekannten Heiligenschein. — Das ist also Marduk, der Gegner und
Besieger der Tiamat, der babylonische Schéipfergott.

Tiamat hat ihren neuen Gemahl, den Gott Kingu, als Bundes-
genossen an ihrer Seite und schafft sich schauerliche Ungetiime,
Riesenschlangen und Drachen, als Helfer. Die geingstigten Gotter
kennen aus der drohenden Gefahr nur eine Rettung: Marduk muf
den Kampf mit ihr aufnehmen. Uber Vermittlung Anshars erklirt
sich Marduk tatsichlich bereit, zum Kampf gegen Tiamat anzu-
treten. Aber er stellt eine Bedingung: die Gétter miissen ihm dafir
die Lenkung der Geschicke iibertragen, d. h. ihn als Oberherrn
der Gotter anerkennen. Das wird ihm in der groBen Gotterver-
sammlung, bei der auch der Alkohol viel zu sagen hat, mit feier-
licher Umstandlichkeit zugestanden. So tritt also Marduk zum
Kampf an, er erringt den Sieg iiber die Tiamat und ihre Helfer..



16  Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

Wir haben bis jetzt das Urwelthild im babylonischen Epos
‘besehen, d. h. die Gestalt der Welt im Uranfang, bevor der
Schopfergott Marduk seine Schopfung begonnen und vollendet
‘hatte. Wir haben gefunden: es ist wesentlich dasselbe Urweltbild,
das uns in der Bibel in den Versen 1 und 2 des ersten Genesis-
kapitels begegnet, nimlich die Gestalt der Welt vor dem Sechs-
tagewerk. Wir sehen in der Bibel und in Babel die groBe Urflut,
welche nach dem Bericht der Bibel die neugeschaffene Erde ein-
hiillt, nur daB in Babel die Urflut von Anfang an war, wihrend
sie in der Bibel (samt der Erde) erschaffen wurde.

Jetzt werden wir sehen, wie das sumerisch-semitische Welthild
‘bei der Schopfertitigkeit des Marduk zu Tage tritt, also in jenen
Abschnitten des Enuma elish, die ungefihr dem Sechstagewerk
der Genesis entsprechen. Wir werden dieses Weltbild des Enuma
.elish mit dem Welthild der Bibel vergleichen, das zunichst durch
«das zweite und dritte Tagewerk zustandekommdt.

Von der Schopfertiitigkeit des Marduk erziihlt das Enuma elish
folgendes: Marduk totete die besiegte Tiamat und ‘spaltete ihre
I.eiche in zwei Hilften. Die babylonische Schiopfungslegende nach
Berossos sagt: aus ihrer einen Hilfte machte er die Erde, aus der
anderen den Himmel. Unser Epos Enuma elish sagt: ,Er setzte
ihre Hélfte hin, den Himmel bedeckte er damit.* Wir haben hier
unter Zugrundelegung des Urweltbildes, das wir vordem gekenn-
zeichnet haben, eine #hnliche Scheidung der Gewisser wie im
biblischen Bericht. In der Genesis werden im zweiten Tagewerk
die oberen und unteren Wasser, die urspriinglich nach der ersten
Schopfungstat Gottes in Vers 1 eine einzige Wassermasse gebildet
hatten, durch das Dazwischenschiehen des Firmaments voneinan-
.der getrennt, und im dritten Tagewerk wird ein groBer Teil der
Erde von der noch auf ihr lagernden Wassermenge befreit. Tm
Enuma elish wird aus der einen Hilfte der Tiamat (des Meeres)

-die Erde geschaffen, und die andere Hilfte — riumlich davon
getrennt — zum Himmelsgewdlbe umgestaltet: ,.er setzte ihre
Halfte hin, den Himmel bedeckte er damit.* — Uber diesem

Himmelsgewolbe befindet sich das obere Wasser, das ebenfalls
von der Tiamat stammt, denn es heiBt im Epos weiter: ,,Er zog
eine Wehr und stellte Wichter auf; er beauftragte sie, ihre (der
“Tiamat) Wasser nicht herauszulassen®. Dadurch entsteht wie in
" der Bibel eine Trennung der oberen von den unteren Gewiissern,
ein freier Raum zwischen Himmel und Erde, so daB die weitere
Ausgestaltung der Erde ermdglicht ist. Im Enuma elish wird
diese Sicherung der Erde noch ganz besonders gewihrleistet, es
heiBt ja: ,,Er (Marduk) zog eine Wehr und stellte Wichter aut;
«er beauftragte sie, ihre (der Tiamat) Wasser nicht herauszu-
lassen.“ Die Bibel sagt, daB sich die Schleusen des Himmels nach



SR A Ty

Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 17

dem Willen Jahwehs 6ffnen und schlieBen, um den Regen zu
geben oder vorzuenthalten. Die naturkundliche Vorstellung von
der Herkunft des Regens, von seinem Zustandekommen oder Aus-
bleiben ist in der Bibel und in Babel dieselbe.

Weiter heiBt es im babylonischen Epos: ,Er (Marduk) ging
iiber den Himmel hin, er besah die Stitten, er stellte ein Gegen-
stiick dem Apsu gegeniiber (nimlich der Wohnung des Nudim-
mud).* Wir haben gehort, da Nudimmud-Ea, der Gott der Weis-
heit, nach der Tétung des Gottervaters Apsu, ,auf Apsu®, wie es
dort heiBit, seine Wohnung aufschlug, also dort seinen Palast
baute. An der eben angefiihrien Stelle des Enuma elish erfahren
wir, da Marduk ein Gegenstiick zu dem Apsu-Palast des Nudim-
mud-Ea erbaute. Noch deutlicher heifit es im folgenden: Marduk
maB die Gestalt des Apsu und errichtete einen Palast wie diesen
(wie den des Apsu) E-sharra, den Palast E-sharra, den er als
Himmel erbaute.*

Der Palast, den Marduk baute, E-sharra, d. h. Haus der Welt
genannt, ist also der Himmel, die obere Halbkugel. Und diesem
Palast der oberen Halbkugel entspricht nach Enuma elish ganz
genau der Palast des Nudimmud-Ea, der Palast des Apsu. Dem-
nach ist der Palast des Apsu auch eine Halbkugel, wie eben der
Palast, den Marduk errichtete. Daher besteht die Welt aus zwei
Halbkugeln, einer unteren und einer oberen, die einander zu
einer Kugel erginzen. Auf diese Weise sind wir beim Weltbild
angelangt, das wir eingangs als das alte sumerische Weltbild
beschrieben haben. Wir haben ja festgestellt: Die Sumerer und
ihre Schiiler dachten sich das Weltall als eine feste Kugel, die
durch die Erdscheibe in zwei Hilften zerschnitten wird, in eine
untere und in eine obere Halbkugel. Jetzt wird auch klar, warum
der Palast der Unterwelt des Ea Apsu heift, weil ihn nimlich
Nudimmud-Ea aus der Leiche des Urgottes Apsu gemacht hat,
so wie Marduk seinen Palast, den Himmel, aus dem Leib der
Tiamat baute. Das ergibt sich aus der vollstindigen Gleichférmig-
keit, die nach der Darstellung des Epos zwischen dem oberen und
dem unteren Palast besteht.

Parallelen in der nordischen und iranischen Mythologie

Die uns absonderlich erscheinende Vorstellung, daB die Welt
aus dem Korper eines Urwesen gemacht worden sei, findet sich
auch im germanischen Bereich, in der #lteren und jiingeren Edda.
Es lassen sich hier zwischen der sumerisch-semitischen Mytho-
logie und der nordischen eine Reihe von Ankliingen und Ahnlich- -
keiten beobachten:

a) Es handelt sich in beiden ’\/Iytholocflen um Rlesen von
ungeheuren koérperlichen AusmaBen.

,Theol.-prakt. Quartalschrift® I, 1948, 2



18  stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

b) Der Name des nordischen Riesen, der dem sumerisch-
semitischen Apsu-Tiamat zugleich entspricht, ist Ymir. Das Wort
kommt vom altnordischen ymja ,brausen, ganz so wie Tiamat
vom semitischen hum, das- ebenfalls brausen heiBt, hergeleitet
wird, Der nordische Riese und die semitische Riesin haben dem-
nach gleichbedeutende Namen, sie heifen beide ,,Brausend™.

¢) Apsu-Tiamat und Ymir sind schon vor der Entstehung der
Welt da.

d) Die Urgotter Apsu und Tiamat stehen in engster Beziehung
zum Wasser, nicht bloB wegen ihrer Namen, die Wasserabgrund
und Meer bedeuten, sondern namentlich insofern, als sie Personi-
fikationen der Urflut sind. Ahnliches gilt von Ymir, dem ,,Brau-
senden‘* der nordischen Mythologie, denn er entsteht dadurch,
daB die Eisstrome aus dem Brunnen Hvergelmir mit den Elivagar,
den heiBen Strémen aus Muspellheimr im Ginnungagap, dem
Abgrund, aus dem das Meer hervorkommt, zusammenflieSen.
Diese nordische Vorstellung vom zeugungskriftigen Zusammen-
stromen von: Wassern erinnert an den Anfang des Enuma elish:
.»Als Apsu, der Uranfingliche . . . und die Gebirerin Tiamat . . .
jhre Wasser in eins vermischten, . . . da entstanden die Gotter
in ihrer (des Apsu und der Tiamat) Mitte.” Nur wurde nach dem
nordischen Mythus durch dieses Zusammenstromen der Urriese
erzeugt, wihrend nach der sumerisch-semitischen Darstellung
durch das Vermischen der Wasser die jungen Gotter ins Dasein
traten.

e) Die beiden Urgotter Apsu und Tiamat erzeugen ein junges
Gottergeschlecht. Auch aus dem Urriesen Ymir entsteht ein neues
Riesengeschlecht: Wihrend er schlift und dabei in SchweiB geriit,
wachsen aus seinen Achselhéhlen ein Riese und eine Riesin
heraus. Zur selben Zeit entsteht die Kuh Audhumla, die durch
das Belecken der Salzsteine im Ginnungagap ebenfalls Riesen
hervorbringt, deren Nachkommen Odhinn, Vili und Ve sind.

f) Wie die zwei Urgotter in Babylonien von den jungen
Gottern Nudimmud und Marduk (eigentlich Enlil) getotet werden,
so findet auch der Urriese Ymir in der nordischen Mythologie sein:
gewaltiges Ende durch die jungen Gotter Odhinn, Vili und Ve.

g) Wie aus den Leichen der babylonischen Urgotter die Welt
gebaut wurde, so wird aueh der Leichnam des Urriesen, Ymir
Baustoff fiir die Welt, wie das in der Edda, Grimnismal 40, 41,
geschildert wird: ,,Aus dem Fleisch die Erde, aus dem Blut das
Meer, aus den Knochen die Berge, aus dem Schidel der Himmel,
aus dem Gehirn die Wolken . . .*

Die Ubereinstimmung ist jedenfalls iiberraschend genug. Es
sind allerdings auch grofle Verschiedenheiten vorhanden, aber
trotzdem bleibt das Problem der Ubereinstimmung. Auf welchem



adn S Sotilat & b

):-
?.
3
:
'
|
&
3

e

Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 19

Wege diese der sumerlschen Mythologie entsprechenden Vor-
stellungen Eigentum der Nordgermanen geworden sind, diese
Frage zu beantworten, geht iiber den Rahmen unserer Zielsetzung
hinaus. _

Die iranische Mythologie kennt einen Urmenschen Gayomare-
tan (der sterbliches Leben hat), der von Ahuramazda (Ormuzd)
erschaffen worden war. Wihrend dieser Urmensch schlief, geriet
er in SchweiB und Ahuramazda lieB aus diesem Schweill des
Gayomaretan einen jungen Mann von 15 Jahren entstehen. Angra-
mainyush (Ahriman) tétete den Gayomaretan; aus seinem Leich-
nam entstand (allerdings nach spéteren Quellen) die Welt: Aus
dem Kopf der Himmel, aus den Haaren die Pflanzen, aus den
Trinen das Meer . ... (W. Koppers: Pferdeopfer und Pferdekult
der Indogermanen, in: Die Indogermanen und die Germanenfrage,
1936, S. 321). Dieser iranische Mythus bhat mit dem nordgermani-
schen einen Zug gemein, der dem babylonischen fremd ist. Wie
in der nordischen Darstellung das jiingere Riesengeschlecht aus
dem SchweiB des schlafenden Urriesen Ymir entstelit, so bildet
im iranischen Mythus Ahuramazda aus dem Schweif des schla-
fenden Urmenschen Gayomaretan den jungen Mann. Es handelt
sich hier jedenfalls um uralte Gedanken der Menschheit.

2. Das erste und das vierte Tagewerk

Auch die Schopfungswerke des ersten und vierten Tages haben
das orientalische Weltbild als Hintergrund. Die Gestirne werden
im biblischen und im babylonischen Bericht erst nach Fertig-
stellung der Weltkugel gemacht. Friiher ist es ja im Rahmen
dieses Weltbildes auch gar nicht denkbar, weil man sie ja am
Himmel befestigt dachte. Diese Vorstellung klingt klar aus dem
Vers 17 heraus, wo es heift: Und Gott setzte sie (die eben ge-
machten Gestirne — Vers 16) an das Firmament des Himmels.
Im Zusammenhalt mit Vers 3—5, wo die Schopfung des Lichles
berichtet .wird, tritt hier eine ganz eigenartige Vorstellung zu
Tage. Man wuBte wohl, daB die Gestirne, vor allem Sonne und
Mond, Licht spenden, aber man betrachtete sie nicht als die
einzige Lichtquelle. Wir koénnen etwa so sagen: man meinte
nebenbei auch, daB das Licht von Gott in Kammern verwalrt
wird; zur gegebenen Zeit sendet er es aus, damit es (vielleicht
gedacht: eben von den Gestirnen aus) die Erde erleuchte. Ebenso
meinte man, daB die Dunkelheit bei Tag in Kammern aufbewahrt
wird und abends heraustritt und die Erde in Finsternis hiillt.
Diese Vorstellung geht aus Versen des Buches Job klar hervor.
So sagt Gott zu Job eben mit Anlehnung an diese Auffassung: .
,,Wie geht der Weg zur Wohnung des Lichtes, wo hat das Dunkel
seine Stiitte, daB du beide (Licht und Dunkel) fithrest in ihren

22



20  Stieglécker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

Bereich und wiiltest die Pfade zu ihrem Haus?“ (38, 19 {T.).
Damit klirt sich ein Ritsel auf, das schon viel Kopfzerbrechen
verursacht hat, das nimlich, daB am ersten Schépfungstag das
Licht erschaffen wird, die Gestirne aber, die Quelle des Lichtes,
erst am vierten Tag gemacht werden. Hier steht jene Vorstellung
dahinter vom Licht, das in Kammern aufbewahrt wird.

Diese gleiche Vorstellung li8t sich auch aus dem babyloni-
schen Bericht erschlieffen, wenn sie auch hier nicht so klar her-
vortritt. Vor der Schopfung der Gestirne spielen sich nédmlich im
Enuma elish verschiedene Ereignisse ab, z. B. der Kampf mit
Apsu, die feierliche Erhebung des Marduk zum hdéchsten Gott in
der prunkvollen Gotterversammlung, der siegreiche Kampf mit
der Tiamat. Man wird kaum gedacht haben, daB das alles im
Finstern geschehen sei. Das Licht vor der Erschaffung der Ge-
stirne erscheint also hier schweigend vorausgesetzt.

Dazu kommt noch etwas. Wir haben frither gehért, daB das
erste Gotterpaar, das von Apsu und Tiamat gezeugt wurde, Lahmu
und Lahamu ist. Der Sumerolog Deimel (Enuma elish und Hexa-
emeron, 1934, S. 24) meint nun, da Lahmu ,neues, junges
Licht* bedeutet und Lahamu ,Mutter des Lichtes®. Diese Mutter
des Lichtes wire die Finsternis, weil das Licht aus der Finsternis
geboren wird. Wenn diese Wortdeutungen richtig sind, dann geht
auch aus dem Enuma elish ausdriicklich hervor, dal das Licht
zu allererst, lange vor den Gestirnen, geschaffen worden ist.

B. Offenbarung und Darstellungsform

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich unzweideutig, daB wir
uns hinter dem biblischen Schopfungsbericht nicht das heutige
Weltbild zu denken haben und nicht die heutigen geologischen
und physikalischen Kenntnisse, sondern das Weltbild und die
naturkundlichen Ansichten der damaligen Zeit. Von unserem
Weltbild hatte der biblische Schriftsteller keine Ahnung, und der
Besitz einer solchen Kenntnis ist auch keine Forderung des In-
spirationsbegriffes. Der biblische Autor hétte iibrigens ein der-
artiges modernes Wissen gar nicht nutzbar machen konnen, weil
die Menschen jener Zeit dazu noch nicht reif waren und auch
nicht von heute auf morgen dafiir reif gemacht werden konnten.

Eine Aufklirung iiber das wirkliche Welthild war auch nicht
der Zweck des Schopfungsberichtes: sein Zweck war ja der, die
damaligen Menschen iiber das Dasein und die Schopfungstat
Gottes auf die Art zu belehren, die ihnen am verstindlichsten
war. Am verstindlichsten war sie sicherlich dann, wenn sie im
Rahmen des damaligen Welthildes und unter Zugrundelegung der
damaligen Vorstellungen gegeben wurde.

So lafit sich erschlieBen, auf welche Weise der Schopfungs-
bericht entstanden ist. Dall er die unveriinderte Uroffenbarung sei,

L



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 2

ist nicht anzunehmen, weil er ja das sumerische Welthild und
auch sonst unverkennbar sumerisch-semitische Farbengebung zeigt.
Das weist auf eine Zeit nach der Uroffenbarung hin, denn zur
Zeit der ersten Offenbarung gab es weder Sumerer noch Semiten.
Der biblische Schriftsteller hat viel mehr bei Wahrung seiner
persénlichen Eigenart — und das gehért ja zum Inspirations-
begriff — unter dem Einflul der Inspiration seinen Bericht aus
uralten Quellen geschépft, die auf die Uroffenbarung zuriickgehen.
Dabei hat er, ohne den Monotheismus zu beeintrichtigen, die
seinen Lesern geliufige Vorstellungswelt, namentlich das damalige
Welibild, als Rahmen seiner Darstellung beniitzt.

Méglicherweise sind die babylonischen Schépfungsmythen ein
Nachhall der Uroffenbarung, die aber, wie an dem Beispiel Enuma
elish zu ersehen ist, durch polytheistische Fabeleien grauenhaft
entstellt ist.

Der Heliand, eine Parallele

Vielleicht diirfen wir sagen: der Verfasser des Schopfungs-
berichtes ist bei der Schilderung des Baues der Welt durch die
Hand Gottes dhnlich zu Werke gegangen wie der Verfasser des
Heliand, da er vor den Augen seiner Sachsen in seinem Gedicht
die neue Welt des Christentums erstehen lief. Nur behalten wir
dabei im Auge, daBl er kein inspirierter Schriftsteller ist wie der
Verfasser des biblischen Berichtes.

Bekanntlich hat der Helianddichter das ganze Geschehen des
Evangeliums in seine germanische Welt hineingestellt und in
germanischen Farhen gemalt: Christus erscheint als Gefolgsherr,
seine Apostel als Gefolgsmannen. AuBlerdem ist das Gewand des
Gedichtes echt germanisch, der germanische Stabreim. Die Frage,
ob der Helianddichter dabei nicht éfter zu weit gegangen ist,
beriihrt uns hier nicht. Uns kommt es nur auf die Ahnlichkeit
der Darstellungsform im Heliand und im Schépfungsbericht an.

Der Heliand schreckt auch vor mythologischen Ausdriicken
nicht zuriick. So nennt er die Erde ,, Middilgard®. Das ist die Erde
in der Vorstellung der heidnischen Germanen, die Wohnstiitte der
Menschen, die durch einen Grenzwall von“den gefidhrlichen Riesen
abgetrennt ist. Um diese Erde schlingt sich der Mithgarthsormr,
der Mithgarthwurm, die Mithgartschlange, die beim germanischen
Weltuntergang im gegenseitigen Kampf zugleich mit Thorr fillt.

Ferner sagt der Heliand, daB die Wurdh, das ist die Norne,
die Schicksalsgottin, den Konig Herodes hinwegnahm; ein durch-
aus mythologischer Ausdruck @ fiir Sterben. Weiter nennt der
Heliand den Weltuntergang, wie er im Evangelium geschildert
wird, ,,Mutspell®, das ist aber eben das Wort, mit dem die heid-
nischen Germanen ihren eigenen, heidnisch gedachten Weltunter-



22  Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

gang benannten und mit dem sie die krausesten mythologischen
Vorstellungen verbanden. Ja, die Ausdrucksweise in Vers 2591
liBlt sogar noch die Vorstellung von Muispell als einem person-
lichen Wesen durchscheinen, die im Norden Platz gegriffen hat.
Es heit dort namlich: Mutspelles megin obar man ferid; des
Mutspell Macht fahrt iiber die Menschen hin.

Der Verfasser des Heliand beniitzt diese Ausdriicke trotz ihres
mythologischen Gehaltes, weil seine Sachsen mit' ihnen einen
Begriff zu verbinden vermochten, der eine Briicke zur betreffen-
den christlichen Lehre herstellen konnte. Er dachte offenbar: Was
niitzt es, neue Worter oder theologische Fachausdriicke zu ver-
wenden, fiir welche meinen Sachsen doch jedes Verstindnis ab-
geht und von denen aus infolgedessen auch kein Weg zur christ-
lichen Lehre hiniiber gebahnt werden kann. Das muBte fiir den
Anfang geniigen. Der miindliche Unterricht hatte dann die jungen
Christen immer tiefer in die Kreuzesreligion einzufiihren und
ihnen klar zu machen, da8 es sich z. B. nicht um dasselbe Middil-
gard handelt, von dem die Alten erzihlten, und nicht um dieselbe
Wurdh und nicht um dasselbe Mutspell.

Gottliche Erziehungsweisheit

So hat auch Gott den Verfasser des Schépfungsberichtes von
der Urflut erzihlen lassen, davon, wie er durch das Firmament
die oberen Wasser von den unteren schied, er hat in dieser Dar-
stellung die Welt unter der Schipferhand Gottes in der Gestalt
erstehen lassen, in der man sie in jenen ferven Zeiten dachte.
Gott hat den biblischen Schriftsteller sogar das Wort Tehom fiir
Flut gebrauchen lassen, obwohl das entsprechende Wort bei den
verwandten Babyloniern eine mythische Gestalt bezeichnete — das
alles, weil eben der biblische Schriftsteller und die Israeliten selber
mit diesen  -Wartern und Ausdriicken einen Sinn zu verbinden
vermochten, wihrend neu eingefithrte Wérter und Wendungen
fiir sie nur leerer Schall gewesen wiren. Hier konnte die Offen-
barung ankniipfen und von hier aus konnte sie ihren Lehrgang
weiterfiihren, und die ununterbrochene Belehrung und vor allem
der ganze Geist des Alten Testamentes biirgte dafiir, daB das Volk
diese Ausdriicke nicht”im heidnischen, mythischen Sinn faBte.
sondern in jenem Sinn verstehen lernte, der durch die Offen-
barung mit ihnen verbunden erschien. Es sei hier daran erinnert,
daB auch wir heute noch mythologische Warter gebrauchen. Das
sind z. B. unsere Wochentagsnamen, die ja von Bezeichnungen
germanischer Gotier hergeleitet sind und ihre erste Quelle wieder
in — Babylonien haben.

Es ist das-im Heliand und im Schépfungshericht fast so die
Art, wie eine Mutter ihr Kind belehrt, wenn sie ithm Dinge klar-
machen will, die jenseits des bisherigen Erfahrungsgebietes liegen.



R e L i e o N

T VoL P L PRI R aps e 5

Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testarﬁente's 28

" Sie vermeidet Ausdriicke, die zwar die zu lehrenden Gegenstinde

und Verhiiltnisse genau bezeichnen, aber dem Kind ebenso unbe-
kannt sind wie die Sache selbst. Sie beniitzt da lieber Worter, die
diese Dinge wohl ungenau bezeichnen, die aber dem Kind samt
dem, was sie bezeichnen, schon geldufig' sind. Sie redet mit dem
Kind nicht vom Palast des Konigs, sondern von seinem grofien
Haus, nicht von seiner Armee im wissenschaftlich-militirischen
Sinn, sondern von seinen Soldaten. Sie schildert dem Kind das
Himmelsgliick z. B. so, daB dieses etwa den Eindruck gewinnt,
daB es da droben etwas Gutes zum Essen gibt. Die Erkenntnis,
daB dieses.Gliick geistig-iiberirdischer Art ist, diese ,gute Speise®
der GenuB Gottes selber, wird es auf Grund dieser kindhaften
Belehrung erst spiter gewinnen. Fiir die erste Kindheit geniigt
es, daB das Kind im kindlich gedachten Himmel sein Ziel er-
kennen lerne und sich jetzt schon darauf einstelle, dieses Ziel
einmal sicher zu erreichen. Und wenn wir Erwachsene selber vom
Himmelsgliick reden, miissen wir uns auch verschiedener Bilder
und Gleichnisse bedienen, und wenn wir driiben einmal die Voll-
reife erlangt haben, werden wir erkennen, wie wenig diese Bilder
geeignet waren, die Wirklichkeit abzuzeichnen.

So hat also Gott, da er das Kind Menschheit iiber den Ur-
sprung aller Dinge belehren wollte, seine Belehrung in die Welt
dieses Kindes hineingestellt und nicht in die Welt des Erwach-
senen, des Menschen des 20. Jahrhunderts. In dieser hiitte sich
das Kind Menschheit ja doch nicht zurechtgefunden, tind die ihm
zugedachte Belehrung héatte nicht sein geistiges Eigentum werden
konnen. ;

Und wie das Kind, welches von der Mutter in kindlicher Weise
belehrt wurde, auch zum Mann herangereift, das als Wahrheit
anerkennt, was es damals iiber den Himmel gehért hat, jetzt aber
freilich diese Wahrheit nicht mehr mit kindlichen Augen sieht,
sondern mit dem reifen Verstand des Mannes, so anerkennt die
Menschheit, die als Kind auf kindliche Art im Schépfungsbericht
iiber die Weltschopfung unterrichtet wurde, nunmehr auch als
Mann die Wahrheit des Schopfungsberichtes, aber sie sieht diese
‘Wahrheit nicht mehr mit den Augen des Kindes, sondern mit dem
reiferen Blick des Erwachsenen. Der Rahmen, in welchen das
Bild der Schopfung hineingestellt wordern war, ist zerflossen, und
heute sehen wir diese selbe Wahrheit in einem anderen Rahmen,
nédmlich im Welthild unserer Zeit. So verstanden, ist der Schop-
fungsbericht nicht etwa ein Kindermirchen — Gott bewahre —,
sondern ewige gottliche Wahrheit, dargestellt entsprechend dem
kindlichen Fassungsvermégen der damaligen Menschheit.

»Kindliches Fassungsvermaogen‘! Auf dieses muB der Herrgott
theute genau so Riicksicht nehmen, wenn er sich den Menschen



24 Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten

verstindlich machen will, wie vor Tausenden von Jahren. Denmn
wenn wir gerade vorher die Entwicklungsstufe der heutigen
Menschheit mit dem reifen Mannesalter dgrglichen haben gegen-
iber dem Kindheitsstadium zur . Zeit des Moses und frither, so
ist es bei aller Anerkennung des menschlichen Fortschrittes doch
am Platz zu fragen, ob denn die Menschheit unserer Tage wirk-
lich schon im Mannesalter steht und ob denn nicht auch unser
Weltbild noch verschiedener Verbesserungen bedarf. Wahrschein-
lich! Und wenn Gott heute eine Offenbarung iiber die Schépfung
gibe, wiirde er sich unserem Fassungsvermogen anpassen und
seine Offenbarung im Rahmen unseres Welthildes und unter Zu-
grundelegung unserer Vorstellungen geben.

Und wieder nach Jahrtausenden wiirden sich die Menschen:
bei FErklirung dieses Schépfungsberichtes aus dem 20. Jahr-
hundert genau so mit unserem veralteten und indessen verbesser-
ten Welthild auseinandersetzen miissen, wie wir es heute tun
miissen mit dem Welthild des alten Vorderasien.

Ein Vergleich zwischen dem biblischen Schépfungsbericht und
dem babylonischen Enuma elish zeigt, daf sich zwischen beiden
eine ungeheure Kluft auftut. In der Bibel finden wir einen all-
michtigen, unendlich weisen Gott, der vor allen Dingen war, der
alles, auch den Urstoff, erschaffen hat. Im Enuma elish ist von
einem solchen Gott keine Spur. Hier gibt es nur polytheistische
Wahngebilde und mythologische Ungeheuer von entsetzlichen
AusmafBlen und Gestalten — ein wahrer Hohn auf den wahren
- Gottesbegriff! Auch das beiden gemeinsame Welthild und der
gemeinsame Kulturboden vermégen diese Kluft nicht zu ver-
engern, geschweige denn zu schlieBen. Das Welthild ist in der
Bibel und in Babel dasselbe, aber der Gottesbegriff, der hier und
dort hinter ihm steht, ist unendlich verschieden. Darum sieht der
Israelit trotz des Welthildes, das er mit Babel gemein hat, die
Welt selbst mit ganz anderen Augen als der heidnische Babylonier.

Hervorragende Gestalten
des alttestamentlichen Priestertums
Von Dr. Karl Fruhstorfer, Linz
2. Phinees

Durch furchtlosen, hell lodernden” Eifer fiir die Ehre Gottes
tat sich der nachmalige Hohepriester Phinees hervor, der Sohn
Eleazars-und ein Enkel Aarons (Ex 6, 25). Hinter seinem dunklen
AuBeren barg sich der Lichtglanz einer glutvollen Seele. Der aus
dem Agyptischen stammende Name Phinees, hebriiisch Pinechas.



