96. JAHRGANG 1948 2. HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFKT

Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken
Von Prof. Dr. Leopold Prohaska S. M., Linz

II. Der Mann als Priester

Gott hat den Mann und nicht die Frau zum Weihepriestertum
bestimmt. Dafiir scheint jedoch die Adamsnatur wenig gute Vor-
aussetzungen zu bieten. Der Priester trigt als Mann in der erb-
siindlichen Ordnung die dreifache Verwundung an seinem méinn-
lichen Wesen: den Gegensatz von Leib und Geist, von Kindsein
und Vatersein, von Erfolg und MiBerfolg. Und doch scheint
wiederum gerade deshalb er, der Mann, geeigneter zu sein, das
Verséhnungswerk Christi fortzusetzen, als sie, die Frau.

Christus ist zur Welt gekommen, den Himmel mit der Erde
zu versbhnen, uniiberbriickbare Gegensiitze zu vereinen. .Nun
eignet sich wohl der am besten zur Verwirklichung des gott-
lichen Vers6hnungswerkes, der in sich selber, oft bitter genug,
den Gegensatz erlebt im Widerspruch zwischen Geist und Leib.
Der ist mehr im Manne als in der Frau, die ganzheitlich ver-
anlagt ist.

Christus ist zur Erde gekommen, damit die Menschen , das .
Leben haben und es in Uberfiille haben* (Joh 10, 10). Nun
scheint keiner geeigneter zu sein, wider den AuBeren Schein der
Unfruchtbarkeit doch im Sein geistlicher Vaterschaft gottliches
Leben zu vermitteln, als eben der Mann. Im Glauben an Gott
Vater wird er selbst noch aus steinernen Herzen Gott Kinder
erwecken,

Christiis ist gekommen in die Erfolglosigkeit einds harten
Lebensweges mit blutigem Ausgang. Keiner scheint geeigneter,
Christi Erloserwirken auch in diesem Sinne fruchtbar fortzu-
setzen, als der Mann, der Erfolglosigkeit seines Strebens kreu- -
zigender erlebt als die Frau.

Im Hohenpriestertum Christi wird uns der Sinn unseres
eigenen Priestertums klar. Im Priestertum des Christusjiingers
Paulus sehen wir das Hohepriestertum Christi im menschlichen
Sein verwirklicht. Daraus gewinnen wir Einsichten fiir die Ver-



90 Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

wirklichungsweisen unseres Priestertums in treuer Christus-
jiingerschaft.

Der Hohepriester Jesus Christus

Jesus Christus als ewiger Hoherpriester stieg in die Zeit-
lichkeit menschlichen Daseins herab, um ein Verséhnungswerk
gottlichen AusmaBles zu vollziehen, indem er als Ringender
. zwischen gewaltigen Gegensitzen sieghafter Vollender wurde.

Christus als Ringender. Ohne seiner Gotflichkeit einen Ein-
trag zu tun, 'lebt in Christus vollbliitiges Menschentum,  Dem-
zufolge wurde er miide und es hungerte ihn. Die schweren Gegen-
sdtze menschlichen Daseins erfubr er an sich. Vor groSen Ent-
scheidungen und bedeutsamen Unternehmungen brachte er eine-
ganze Nacht im Gebete zu, um sein menschliches Wollen dem
gottlichen unterzuordnen, wie ein Kind dem Vater untertinig.
Wir finden ihn betend vor der Apostelwahl, vor der Eucharistie-
rede in Kapharnaum und am dringendsten und hirtesten in der-
Nacht vor seinem Kreuzestod. Er braucht fiir seine Ent-
scheidungen das Licht von oben und fiir seine Taten die Kraft
von oben. Wir sehen aber auch Christus bei der Ausfithrung
seiner Sendung in schweren Gegensitzen ringen.~Am Anfang
seines Wirkens tritt schon der Versucher an ihn heran, um ihn
vom gottlichen Weg abzudringen: Er soll doch seine messianische-
Gewalt zu selbstischen Zwecken und nicht zum Aufbau der
Gottesherrschaft gebrauchen. Auch die Zeit, in die Christus hin-
eingesendet wird, ist voller Gegensitze: unertriigliche Herrschaft
des Heidenvolkes iiber das Gottesvolk, religiose Parteikiimpfe,
falsche Messiaserwartungen auch bei seinen Jiingern und noch
bis iibers Grab hinaus. Mit Schaudern sehen die Jiinger, wie:
Jesus, den Todesweg von Ephraim nach Jerusalem antritt.
»Jesus schritt ihnen voran, Dariiber waren sie ganz bestiirzt,
sie folgten ihm nur bangen Herzens (Mk 10, 32). Mit Recht
konnte Karl Adam in seinem Christusbuch schreiben: ,,Wollte:
man das Unmdgliche versuchen und Jesu geistige Art auf einen
letzten Ausdruck bringen, so miilte man wohl diese resolute,
zielhafte Méinnlichkeit nennen, mit der er seine Aufgabe sieht
und bejaht und bis zum AuBersten, bis zum Verstrémen seines
Blutes durchfithrt. Und dieser Mann des klaren Wollens und
der zielsicheren Tat verlangt das gleiche auch von den Seinen.
»Wer die Hand an den Pflug legt . . .““ (Lk 9, 62). , Wer einen
Turm baut . . .“ (Lk 14, 28), ,Eure Rede sei: Ja, ja — mnein,
nein!“ (Mt 5; 37). Die unentwegte Treue Christi zu der Sendung,
mit der ihn der Vater beauftragte, fiithrte zu einem blutigen
- Untergang. Die Sendung ist eben gréBer als der Gesandte. Und
so war auch die Sendung Christi, der Vollzug des Erlésungs-



Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 91

werkes gréBer, als daB er sein Leben schonen durfte. Gerade
der Tod in Treue zu seiner Sendung machte ihn zum Vollender
des Gotteswerkes. i

Christus als Vollender. Menschlicherweise schien das Werk
Jesu durch seinen Tod nach Art der schlimmsten Verbrecher
seiner Zeit ein fiir allemal zerstdért. Sein Tod war aber nicht
der Tod eines Menschen. Gott starb. So erhob sich Gott wieder
aus dem Grabe, und Christi Werk wurde zu einem Werk des
erstandenen Gottes: ein Reich des Geistes. Der Geist triumphiert
iiber den Leib und alles Leibliche. Somit ist der Gegensatz
zwischen Geist und Leib im Versohnungswerk Christi zu einer
tragfihigen Spannungseinheit zusammengeschlossen.

Als Begriinder des neuen geistigen Reiches wurde Christus
zum Stammvater eines neuen Geschlechtes, der Generation der
Gotteskinder. ,,Denn wie in Adam alle dem Tode verfallen sind,
so werden in Christus alle das Leben haben® (1 Kor 15, 22).
Wenn es einen irdischen Leib gibt, gibt es auch einen
geistigen. Es steht doch geschrieben: ,Der erste Mensch, Adam,
ward zu einem lebendigen Menschen, der zweite Adam zu einem
lebenschaffenden Geist. Zuerst ist nicht das Geistige da, sondern
das Irdische, dann erst das Geistige. Der erste Mensch stammt
von der Erde, ist irdisch, Der zweite Mensch stammt vom
Himmel, ist himmlisch. Wie der Irdische, so auch die Irdischen
und wie der Himmlische, so auch die Hm}mhschen (1 Kor 15,
45—48).

Das Kreuz herrscht als neues Erfolgsgesetz in dem neuen
geistigen Reich der Gotteskinder Jesu. Damit ist die Verurteilung
méinnlichen Wirkens zur Erfolglosigkeit aufgehoben, und Er-
folglosigkeit nach &duBerem Schein zum Erfolg inneren Seins
geworden. Der Schein HuBeren Erfolges kann triigen, wenn
nicht die seinshafte Verbundenheit mit Christus aufrecht er-
halten wird, aber auch der Schein duBerer Erfolglosigkeit kann
aus innerer Christusverbundenheit den seinshaft gréBten Erfolg
im Gottesreiche erwirken. Wird unbotmiBiges Besitzergreifen
des Mannes an das Kreuz geschlagen, entsteht daraus hundert-
faltige - Frucht.

Der Christusnachfolger Paulus

Der Vollender unseres Glaubens, ’C.hristus, zieht besonders
méichtig jene Seelen an, die nach innerer Vollendung ihres Lebens
streben. Solch einer war Saulus, der zu Paulus wurde. An ihm
konnen wir bewundern, was die Christuswirklichkeit im Leben
des Mannes vermag.

Paulus — ein Ringender. Im schirfsten Widerspruch zum
jungen Christentum entziindet sich die Feuerseele Sauls zum



92 Prohaska, Gedanken Uber® lebendiges Priesterwirken

erbitterten Kampf, bis ihn vor den Toren von Damaskus der
iiberwand, der ihn als ein noch Michtigerer zu Boden warf.
Der Niedergeschmetterte lief sich von Christus einfach ,er-
greifen”. Diese Ergriffenheit beherrscht Pauli Wort und Werk.
,,Cor Pauli — cor Christi!*“ behauptet St. Johannes Chrysostomus.
Paulus wird Verkiinder und Nachvollzieher des Verséhnungs-
werkes Christi. ,,Hat Gott nicht die Weisheit der Welt -als
Torheit erwiesen? Weil néimlich die Welt in ihrer Weisheit Gott
in seiner gottlichen Weisheit nicht erkannt hat, hat es Gott
gefallen, durch eine Botschaft, die als toricht gilt, die zu retten,
die daran glauben. :

Die Juden fordern Wunderzeichen,

Die Griechen suchen Weisheit.

Wir aber predigen Christus den Gekreuzigten:

Fir die Juden ein Argernis,

Fiir die Heiden eine Torheit;

Fiir die aber, die berufen sind, ob Juden oder Helden,
Christus als Gottes Kraft und Gottes Weisheit.

Denn Gottes ,Torheit* ist weiser als die Menschen, und Gottes
.Schwachheit® ist stirker als die Menschen“ (1 Kor 20—25).

Paulus wird nicht miide, immer wieder das gottliche Ver-
sohnungswerk Christi zwischen Himmel und Erde, zwischen
Juden und Heiden zu verkiinden: ,Ipse enim est pax‘.

Paulus weiBl sich als Nachvollzieher des Versdhnungswerkes
Christi durch sein christusihnliches Lebensschicksal. ,,Wie mir
scheint, hat Gott uns Apostel auf den letzten Platz gestellt wie
Menschen, die dem Tode geweiht sind. Wir sind ein Schauspiel
geworden fiir die Welt, fiir die Engel und die Menschen.

Wir sind TForen um Christi willen, ihr seid klug in Christus.
Wir sind schwach, ihr seid stark.

Thr seid geachtet, wir verachtet.

Man flucht uns, und wir segnen;

Man verfolgt uns, und wir nehmen es deduldlq hin.

Man verleumdet uns, und wir spenden Trost.

Wie der Auswurf der Welt sind wir geworden,

Wie der’ Abschaum allér bis zur Stunde* (1 Kor 4, 9—13).
»Allenthalben sind wir bedridngt, doch nicht erdriickt.

Im Zweifel, aber nicht in Verzweiflung,

Verfolgt, aber nicht im Stiche gelassen,

Niedergeworfen, aber nicht vernichtet.

Allezeit tragen wir Jesu Sterben am Leib herum,

Auf daB auch Jesu Leben an unserem Leibe sich offenbare‘

(2 Kor 4, 8—10).



Prohaska, Gedanken {iber lebendiges Priesterwirken 93

Paulus — ein Vollendeter. Wir wiirden uns von Pauli innerer
Vollendung ein falsches Bild machen, wenn.wir ihn als voll-
stindig ausgeglichen hinstellten. Im Gegenteil! Gott lieB in Pauli
Wesen Gegensitzliches bestehen, um ihm dadurch einen stin-
digen Ansporn zu lebendiger Priesterwirksamkeit zu geben. Gott
148t in ihm den Gegensatz zwisehen Geist und Leib bestehen.
Nachdem Paulus von den hohen Gottesoffenbarungen, die ihn
bis in den drittenn Himmel entriickten, im 2. Korintherbrief
erziihlt hat, gesteht er beschimt und jubelnd zugleich ein: ,.Da-
mit ich mich aber wegen der hohen Offenbarungen nicht iiber-
hebe, ward mir ein Stachel fiir mein Fleisch gegeben, ein Satans-
bote, der mich mit Fiusten schligt, damit ich mich nicht iiber-
hebe. Deshalb habe ich den Herrn dreimal gebeten, jener mochte
von mir ablassen. Doch er sprach zu mir: ,Meine Gnade geniigt
dir! Die Kraft kommt in der Schwachheit zur Vollendung.® So
will ich mich also gern meiner Schwachheiten rithmen, damit
die Kraft Christi in mir wohne, Deshalb habe ich Wohlgefallen
an meinen Schwachheiten, MiBhandlungen, Néten, Verfolgungen
und Bedringnissen um Christi willen. Denn wenn ich schwach
bin, dann bin ich stark®™ (2 Kor 12, 7—10). In Paulus bewirkt
die Gnade neue geistige Fruchtbarkeit. . Hittet ihr auch tausend
Lehrmeister in Christus, so habt ihr doch nicht viel Viter. Ich
bin durch die Verkiindung des Evangeliums euer Vater in
Christus Jesus -geworden, schreibt Paulus den Korinthern (I,
4, 15). Selbst miitterliche Gefiithle waren dem zu Christi Frucht-
barkeit erhobenen Apostel nicht fremd. Er beschwort seine viel-
geliebten Galater: ,,Meine Kindlein, fiir die ich nochmals Geburts-
wehen leide, bis Christus in euch Gestalt angenommen hat* (4, 19).
.-Obwohl” wir als Apostel Christi machtvoll auftreten konnten.
waren wir doch in eurer Mitte liebevoll wie eine Mutter, die
ihre Kinder hegt”, schreibt er den Thessalonichern (I, 2, 7).

In Paulus wirkt das Erfolgsgesetz des Kreuzes: der Erfolg im
MiBerfolg. Als Gefangener in Rom jubelt er in alle Welt hinaus:
.Verbum Dei non est alligatum® und schreibt vom Einigungs-
werk Chr;tsti im Brief an die Epheser, von Christi Versohnungs-
werk an die Kolosser. Wihrend an seinen Hénden und Fiilen
die schweren Ketten schmachvoller Gefangenschaft klirren, kiin-
det er die Freiheit. Aber erst in seinem Blutzeugentod wird
Paulus wvollendeter Christusnachfolger. Sein Tod wird vielen
zum Leben. Sanguis martyrum — semen Christianorum.

Die Christusjiingerschaft des Priesters

Nicht anders als im harten Ringen vollendet sich auch der
Priester. Er mul genau so wie der Christusnachfolger Paulus ein
Ringender sein, um ein Vollendeter zu werden. Als Ziel des



94 Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

Kampfes, den er als Miles Christi durchzustehen hat, erscheint
ihm, die inneren Gegensitze zu einer dreifachen Spannungseinheit
zusammenzuschlieBen: zur Herrschaft des Geistes iiber den Leib,
zur neuen Vaterschaft und zu erléster Minnlichkeit.

Wenn aber im folgenden nagchigewiesen werden soll, daB
Maria in diesem Kampfe Anfiihrerin sei, dann geht es nicht darum,
etwa den Ernst und die Schwere der aufgebiirdeten Kampfes-
mithen abzuschwichen und einer siillichen Marienfrommiglkeit
ein nur zu billiges Wort zu reden, sondern es wird sich darum
handeln, die ganze Tragweite ersichtlich zu machen, die einer
wahrhaft minnlichen Marien-Horigkeit im Leben und Wirken
des Priesters zukommt. Kampf und Sieg lassen sich am treff-
lichsten in die Worte zusammenfassen: Miles Christi — Maria
duce.

Der Priester — ein Ringender: Miles Christi. Dem Mannestum
des Priesters ist es eigen, daB/er zur Herrschaft des Geistes iiber
den Leib kommen soll ohne das naturgegebene und in der Ehe
sakramental geheiligle remedium concupiscentiae, daB er zu einer
Vaterschaft ohne Leibeskinder gelange und daB seine erldste
Minnlichkeit ohne leib-seelische Begegnung mit der Frau sich
vollende.

Der Priester ist ein ngender um die Herrschaft des Geistes.
Pharisiische Uberheblichkeit will sich — und manchmal auch
andere — iiber den erbsiindlichen Gegensatz von Geist und Leib,
wie ihn auch der Priester erfihrt, hinwegtiuschen. Der bekehrte
Phariséier Paulus hat jedoch diesen Gegensatz in sich verspiirt
und nimmt sich ernstlich in Zucht, um nicht selbst zugrunde
zu gehen, nachdem er andere durch seine Predigt gerettet hat.
Er leidet immer wieder unter der Anfilligkeit seines Leibes, der
ob der geschwéchten Gesundheit, vielleicht Malaria, nicht mehr
dem groBen geistigen Werk der Heidenmission so recht gefiigig
war. Er betet zu Gott, wie nur die Feuerseele eines Paulus beten
kann, daBl der Stachel aus seinem Fleische genommen werde.
Gott aber beldBt ihn in diesem Gegensatz mit dem Worte »Meine
Gnade geniigt dir!“

So kann es auch geschehen, daB ein Priester bei bestimmten
Gelegenheiten und in bestimmten Lebensabschnitten schwer unter
dem Erbe Adams, unter dem Gegensatz von Geist und Leib un-
siglich viel und schwer zu leiden hat. Und Gott will diesen
Gegensatz in ihm durchaus nicht aufheben, sondern zu einer
kraftvollen Spannungseinheit werden lassen, zu einem stindigen
Ansporn zum Gebet und zur Fruchtbarkeit seines Wirkens. Gebet
bedeutet immer Vergeistigung, Umgang mit Gott, dem reinsten
Geist. Vom Gebet, von' Gott kommend, ‘wird er Herr iiber jede
innere Rebellion.



Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 95

Er wird aber auch seinen Geist in straffe Zucht nehmen,
wie es seine umsichtige und weise Planung erméglicht. Diese
Planung umfaBt sowohl sein eigenes Streben in der Selbstver-
vollkommnung als auch die Ziele in der Seelenfithrung einzelner
oder der Pfarrgemeinde.

Eine feste Tagesordnung verhilft stark zu solch innerer Zucht
des Geistes. Darin miissen Brevier und Betrachtung, Schrift-
lesung “und Rosenkranz ihre festgelegten Stunden am Morgen
und Abend haben, wihrend die iibrige Zeit dem Studium und
.den pastoralen Verpflichtungen gewidmet ist. Aber auch fiir
geniigende Ablenkung und Erholung muf vorgesorgt sein. Eine
Lieblingsbeschiiftigung, wie etwa 'ein profanes Studium, Musik
.oder Imkerei und Gartenarbeit, hat nicht geringe Bedeutung. Im
Wochenplan ist die Gebetsstunde vor dem Allerheiligsten auf-
genommen, Der Monatsplan sieht einen Besinnungstag mit
Beichte und der Jahresplan womdglich Exerzitien vor. ,Es wire
ein schwerer und gefihrlicher Irrtum®, mahnt Pius XL in
seinem Rundschreiben ,,Ad catholici sacerdotii“ vom 20. De-
zember 1935, ,,wenn ein Priester aus falschem Eifer die eigene
Heiligung vernachlissigte, um in duBeren Arbeiten seines Priester-
berufes, so wertvoll sie auch sind, ganz unterzugehen. Denn da-
.durch brichte er nicht bloB sein eigenes ewiges Heil in Gefahr,
wie der groBe Volkerapostel von sich selbst sagt: ,Ich ziichtige
meinen Leib und mache ihn mir dienstbar, damit ich nicht etwa
verlorengehe, nachdem ich anderen gepredigt habe’ (1 Kor 9, 27);
nein, er setzt s1ch auch der Gefahr aus, wenn nicht Gottes
Gnade selbst, dann sicher jene Salbung -des HI1. Geistes zu ver-
lieren, die dem #HuBeren Apostolat eine wunderbare Kraft und
‘Wirksamkeit verleiht.*

Der Priester ist ein Ringender um geistliche Vaterschaft. Der
Priester darf sich infolge seiner Berufung noch mehr mit Gott
verbunden fiithlen wie sonst der Mann und die Urspriinglichkeit
Adams unmittelbar aus Gott stirker nachempfinden. So ist er vor
allem Kind des Vaters, der ihn mit bestimmten Talenten aus-
gestattet hat und auf einen bestimmten Posten zur Erfiillung
einer bestimmten Aufgabe in einer bestimmten Zeit entsendet.
Das wurde einmal ., Theologie der Atmosphiire” genannt
(DDr. Diego Goétz O. P.). In dieser Kindschaft liegt sichere
‘Geborgenheit mitten in einer fgindseligen Welt, in die der Vater
nun einmal zum Heilswirken entsendet.

Als Mittler steht der Priester zwischen Gott und der Welt.
‘Was er zu vermitteln hat, ist das neue Leben. Das bringt ihm
die Wiirde geistlicher Vaterschaft. Er darf sich als Triger des
Gottschenkens wissen, denn er empfingt von Gott und gibt Gott
weiter in der zeugenden Kraft des Il Geistes. Priesterliche



96 Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

Vaterschaft ist Zeugung zum ewigen Leben. ,Nicht weniger bin
ich euch, die ich im heiligen Evangelium erzeugt habe, in Liebe
zugetan, als wenn ich euch aus der Ehe bekommen hitte. Nicht
heftiger dringt die Natur als die Gnade zum Lieben* (Am-
‘brosius, Uber die Pflichten). Das Kindsein zu Gott Vater beseelt
des Priesters Unterordnung unter die gottliche Leitung in der
Kirche. Von ihr mit einer bestimmten Aufgabe betraut, zweifelt
er keineswegs an dem Erfolg seiner Sendung, wenn dieser auch
nicht sogleich offensichtlich zu Tage tritt. ;

Der Priester ist ein Ringender um erléste Mdnnlichkeit. Eine
doppelte Aufgabe hat er zu erfiillen: sich zu bewahren vor der
Stinde Adams, dem unbotmiBigen Besitzergreifen, und sich zu
bewiihren unter der schweren Belastung offensichtlicher Erfolg-
losigkeit seiner Bemiihungen.

Erl6ste Mannlichkeit hewahrt den Priester davor, unter Ein-
satz wenig lauterer Mittel nach Erfolg zu streben, geistige oder
materielle Giiter zu gewinnen. Er wird zwar seine Ehre vor jeder
Befleckung schiitzen und doch nicht anmafiend nach Ehre und
Ansehen greifen. Er wird zwar auf die Suche nach Seelen gehen,
um sie Christo zu gewinnen, und doch nach dem Grundsatz
handeln: ,,Wer sich rithmt, rithme sich des Herrn. Denn nicht
der ist empfohlen, der sich selbst empfiehlt, sondern der, den
der Herr empfiehlt” (2 Kor 10, 17 f.). Er wird auch warten
konnen, bis die Seelen zu ihm finden und sich freimiitig 6ffnen,
ohne eigenwillig und eigenmichtig in die scheuesten Gebiete
seelischer Not einzudringen, Nichts hat vielleicht dem Reiche
Gottes so sehr geschadet wie unbezihmter Eroberungsdrang, der
zur traurigen Erscheinung der beriichtigten invidia clericorum
fithrt. Lange Spalten in der Kirchengeschichte berichten davon,
und selbst die Missionsgeschichte weil von bedauerlichen Riick-
schlagen zu erzihlen. Zeigen wir jedoch nicht mit dem Finger
in vergangene Jahrhunderte und in ferne Lénder, sondern
zeigen wir in unsere Gegenwart, in unser Land und in unser
Dekanat. Spielt diese leidige Invidia nicht hinein bei der Be-
setzung kirchlicher Amter und Pfarren, bei der Beurteilung des
priesterlichen Wirkens eines Mitbruders?

Noch mehr nimmt man dem Priester die Sucht nach ma-
teriellen Giitern iibel. Habsucht ' verzeiht man ihm am wenig-
sten. Sie verzerrt daS Bild Christi, das der Priester darstellen
soll, zu hassenswerter Unkenntlichkeit.

Die zweite Aufgabe erloster Ménnlichkeit besteht darin, unter
der schweren Belastung offensichtlicher Erfolglosigkeit stand-
zuhalten. Bei einem so geistigen Werk, wie es das priesterliche
Tun ist, wird selten ein Erfolg eindeutig festzustellen sein. Und
die Dankbarkeit ist wohl die seltenste Blume, die Menschenherzen



Prohaska, Gedanken ﬁber lebendiges Priesterwirken 197

erfreut. Unter zehn Aussitzigen ist nur ein dankbarer. Darum
kann der Priester leicht matt und miide werden. Unsere materiell
ausgerichtete Gegenwart hat am wenigsten Verstindnis fiir prie-
sterliches Wirken. Das kann auf die Dauer sehr entmutigen.
Denen allen ruft ein Bischof unserer Tage zu: ,Edel ist, wer
nicht miide wird!“ (Dr. Paul Rusch).

Erloste Minnlichkeit feiert jedoch die héchsten Triumphe im
Priesterherzen, wenn der fiuBere MiBerfolg als sicherstes Zeichen
des inneren Erfolges in der Gnadenordnung erfaBt und erlebt
wird. Bei leidlosem Beginn eines neuen seelsorglichen Unter-
nehmens klagte ein Priester: ,,Welch ein Kreuz — kein Kreuz!*
Dem ist wahrhaft das Mysterium crucis lebensnahe aufgeleuchtet,

Der Priester — ein Vollendeter: Maria duce. Zielgestalt prie-
sterlicher Vollendung ist und bleibt Christus, denn vom Priester
mufl gelten: sacerdos alter Christus. Das Mittel jedoch, um zu
moglichst groBer Christusformigkeit zu gelangen, ist und bleibt
Maria, die Vermittlerin aller Gnaden. Im Leben des Priesters
hat Maria mehr als eine gewphnliche Bedeutung wie sonst bei
einem Christen. Sie ist ihm in aller Wahrheit Jungfrau' und
Mutter. Der einsame Priester trigt als Mann in sich die Sehn-
sucht nach Aussprache, wie einst schon Adam. Da er jedoch
auf die seelische Gefihrtenschaft der Frau um Christi willen
verzichtet hat, wird ihm dafiir nicht in der Gnadenordnung die
seelische Gefiihrtenschaft mit Maria geschenkt? Sie ist aber nicht
physischer, sondern psychischer Natur. Die Gegenwart Gottes ist
physischer und die Mariens moralischer Art. Gott ist auf dreierlei
Weise in allem, wie St. Thomas (S. theol. I, q. 8, a. 3) erklirt:
durch seine Allmacht, der alles unterworfen ist, durch seine
Gegenwart, sofern ihm alles nackt und bloB vor Augen liegt,
durch seine Wesenheit, sofern er alles im Sein erhilt. So st
Maria freilich nicht gegenwiirtig, sondern .allein durch ihre
seelische EinfluBnahme, wie eine Mutter aus der Ferne Ent-
scheidungen ihres Kindes heeinfluBt.

Kardinal Piffl hatte auf seinem Schreibtisch das Bild seiner
frithverstorbenen Mutter, die er selbst kaum kannte und die nur
so, wie von ihr erziihlt wurde, in seiner Erinnerung lebte. Vor
schweren Entscheidungen hielt der Kirchenfiirst Zwiesprache mit
seiner Mutter, die doch eine einfache Frau war. Solche Einfluf}-
nahme fiir die persénlichen Entscheidungen, aber auch fiir Freud
und Leid im Priesterwirken diirfen wir auch Maria einriumen.
Wiirde solch innige seelische Gefiihrtenschaft Mariens den
Priester in seinem Wirken begleiten, wire manch heilloser Ein-
fluf besonders von Frauen, etwa der Haushilterin oder der
Helferin, von vornherein ausgeschaltet.

-]

»Theol.-prakt. Quartalschrift* IT. 1948,



98  Prohaska, Gedanken fiiber lebendiges Priesterwirken

Wie fiihrt Maria den Kampf des Priesters um die Herrschaft
des Geistes, um die neue Vaterschaft und um erloste- Minnlich-
keit an? Die experimentelle Willenspsychologie hat den Beweis
erbracht, daB mit der zunehmenden Kraft der Motive der Wille
an Stirke gewinnt. Es geniigt also nicht, daBl ich mit einem
Blick auf die Zielgestalt, etwa auf Christus, Paulus, Josef oder
ein personliches Ideal, weifl, was ich tun soll, sondern ich muf
auch wissen, warum ich es tun soll. Der stirkste Beweggrund
ist erfahrungsgemédfl aber die Liebe.

Ein ganz maichtiger Beweggrund, wenn auch nicht der méch-
tigste, der allein die Liebe zum gekreuzigten Herrn bleibt, ist
doch die Liebe zu Maria, der Mutter des Herrn. Sie ist nichts
anderes als eine lebendige Beziehung von Herz zu Herz; aber
nicht nur von der Art der Liebe eines Kindes zur Mutter, son-
dern von der zunehmenden Kraft und Dauer der groBen Lebens-
liebe Erwachsener, wie es uns im Leben der Heiligen klar wird.
Ein seliger Hermann empfiingt von Maria den Namen Josef zur
dauernden Erinnerung daran, daf sie ihm ganz nahe sein will.
Der hl. Johannes Eudes vermihlt sich mit Maria. Bis in unsere
Tage  reicht solch seltene Marienmystik, wenn wir aus dem
Leben Vinzenz Palottis (gest. 22. Jénner 1850) erfahren, daB
auch er in einem brautlichen Biindnis mit Maria stand. Solche
Beispiele geben Mut, die priesterliche Lebensliebe auf Maria hin
zu wagen, um in Herzenseinheit mit ihr, die voéllig herzenseins
mit dem Herzen ihres gpttlichen Sohnes -ist, zur stirksten Liebe,
zur Christusliebe, zu kommen. Die reinste Jungfrau wird so der
Genius des Kampfes: Maria duce. Ein Blick in ihr Unbeflecktes
Herz wird dem Priester nicht nur die Widrigkeit der Siinde zu
unertriglichem FEkel machen, sondern mit Sicherheit erraten
lassen, wie er sieghaft bestehen konnte,

-Des Priesters Kampf um die Herrschaft des Geistes unter der
Fiihrung Mariens. Der Heilige Vater Pius XII. hat als oberster
Hirte und als Priester der Priester die Welt an das Unbefleckte
Herz Mariens geweiht. Damit hat er erkannt, daff Gott ein neues
grofies Heilswollen kundtun lieB. Mit der pépstlich inaugurierten
Herzverehrung erfihrt unsere bisherige Marienverehrung Ver-
tiefung und Verinnerlichung. Bisher standen wir voll Bewun-
derung vor den Gnadenvorziigen und der unfaBbaren Grofie der
Gottesmutter. Vielleicht hat uns sogar die unerhérte Bevorzugung
und unerreichbare Erhabenheit der Gottbegnadeten etwas scheu
gemacht und eine warme Anniherung behindert. Nun aber darf -
das Herz sprechen und sich offenbaren: das Herz der Mutter und
das Herz des Kindes. Dieses Beziehungsverhiltnis ist voller
Lebendigkeit, weil nun einmal das Herz Lebensquelle ist. So-
lange ein Herz schliigt, lebt Leben. Ein solch lebendiges Bezie-



Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 99

hungsverhiltnis geht von Mitte zu Mitte, liBt voneinander wissen,
begeistert sich fiireinander, ist eben die groBe Herzkraft der
Liebe. Eine doppelle Wirkung konnen wir der Herzkraft echter
Marienliebe zuschreiben: sie entreifit der Einsamkeit und enl-
zieht einer verderblichen Gemeinsamkeit.

Es Lkénnen auch einmal iiber einen Priester Zeiten kommen,
wo die Einsamkeit seines Lebensweges schwer driickend auf
ihm lastet. Er ist eben auch nur ein Mensch, So weit kann das
gehen, daB er selbst den Triebforderungen seines Leibes verfillt.
Diese Verfehlungen bringen durchaus nicht die erhoffte Befrie-
digung, sondern verstoBen in noch gréfere Einsamkeit und
lassen ihn in einen fast unentrinnbaren circulus vitiosus geraten.
Diesem furchtbaren Versinken in die Tiefe des Kkreisenden
Strudels entreift am sichersten und giitigsten die liebesmichtige

- Gestalt der erhabenen Frau. Die geistige Kraft der Liebe hat die
Maichtigkeit, den Ringenden den leiblichen Gewalten zu ent-
heben. Sollte die Herzkraft echter Marienminne schwicher sein
als jene, die einen Soldaten bei dem Gedanken an sein Lieb-
stes in der Heimat auch in einer verfithrerischen Stunde Herr
ither den Leib werden lieB? Echte Liebe ist doch Geist, Geist
vom Heiligen Geist. So ist denn die Liebe imstande zu vergeistigen.

Es kann auch einmal iiber einen Priester eine Zeit kommen,
wo unbestimmtes, starkes Sehnen durch seine Seele zieht, wie
einst beim ersten Menschen. Er spiirt Ode und Leere in seinem
Herzen gihnen. So treibt es ihn auf die Suche nach seelischer
Gefiahrtenschaft. Die Sehnsucht haftet bald an diesem, bald an
jenem Menschen und erhofft sich Bereicherung und Erginzung.
Sie merkt dabei aber nicht, daB sie in der Verfallenheit an ein
irdisches Wesen den Todeskeim ihrer Erfiilllung in sich auf-
genommen hat: in letzter Tiefe und ewiger Dauer kann eben
nichts Irdisches das Menschenherz erfiillen.

Es kann auch einmal ein Priester der Anziehungskraft eines
liecbenden Wesens so weit verfallen, da8 dessen Hingabebereit-
schaft bis zum GenuB der verbotenen Lust fithrt. Aus solcher
Verstrickung kann nur wiederum eine Frau retten — Maria.
Einem tiefgriindigen Verehrer ihres Unbefleckten Herzens
erschlieBt sich die iiberwiltigende Anziehungskraft ihres Wesens
und findet zu guter Letzt, daB die Hingabekraft dieses Herzens
allein dem gottlichen Herzen gilt. So machtvoll tritt ibr himm-
lisches Walten in Erscheinung, daB sie ihn der irdischen Ver-
strickung entzieht und selbstlos an das Herz Gottes geleitet.
Maria stellt ndmlich Geschopflichkeit und damit die Riickbezogen-
heit auf den Schopfer in vollster Lauterkeit und Reinheit dar.
Zu wunderbarem Gnadensein aus Gott hervorgegangen, weist
sie immer wieder auf ihn zuriick ‘im Gegensatz zur siindigen

7*



100 Prohaska, Gedanken tibe'f lebendiges Priesterwirken

Frau, die die Herzkraft des Mannes auf sich lenkt, fesselt und
aufsaugt und damit den Weg zu Gott verrammt. Der geheimnis-
vollen, gnadenhaften Gegenwart Mariens darf und kann es der
Priester zuschreiben, wenn er einer driickenden Einsamkeit ent-
rissen und einer verderblichen Gemeinsamkeit entzogen wird.

. Nun stellt sich aber die Frage: Wie ist es nur moglich, dafl
sich Mariens Gegenwart mitten in den heftigsten Stiirmen und
inmitten der verfiinglichen Verlockung einer irdisch fesselnden
Liebe so wirksam erweisen kann? Damit diese Heilswirkung von
‘Mariens Gegenwart in entscheidender Stunde erfahrbar wird,
muB schon vorher etwas geschehen: ein bewuBtes Uben der
Vergegenwiirtigung Mariens, wie es das Rosenkranzbeten ermiog-
licht.

Vertieftes Rosenkranzbeten ist nichts anderes als stindiges
Formen unserer seelischen Haltung unter dem miitterlichen Ein-
fluB Mariens. Wie ich den GruB spreche, der doch nur einer
gegenwirtigen Person gelten kann, befinde ich mich auch schon
im Wirkkreis der Gnadenmittlerin. Ich sehe sie in innigster
Verbindung mit Jesus in allen entscheidenden Augenblicken der
Verwirklichung des gottlichen Heilsplanes. Und wie sie fiir das
Zustandekommen der Gnade ihren personlichen Anteil leistete,
ist ihr auch die Vermittlung der damals erworbenen Gnade an
die Menschen gegeben, die sie daran- erinnern. Dieses Erinnern
geschieht immer wieder beim Rosenkranzbeten. Der entscheidende
Ernst liegt eben im Wartchen ,.jetzt”* des Ave Maria. Der Beter
ist in diesem Augenblick nicht nur unter das Gerichl des
erwiihnten Rosenkranzgeheimnisses gestellt, das rein mensch-
liche Auffassungsweisen im Lichte gottlicher Weisheit verurteilt,
sondern erfihrt auch im gleichen Augenblick die Gnadenkraft
zur Verwirklichung go6tilicher Geheimnisse im eigenen Leben.
So wire Rosenkranzbeten als besonderes Uben der Vergegen-
wiirtigung Mariens aufzufassen und zu verwirklichen.

Gericht und Kraft sind uns die freudenreichen Geheimnisse des
Rosenkranzes im Ringen um die Herrschaft des Geistes iiber den
Leib. Gericht sind sie uns, weil sie liutern von einer Auffassungs-
weise, die die Lebensvorgiinge unter den schweren Schlagschatten
des Siindhaften stellen. Gottes Geist feierte seine hdéchsten
Triumphe, als er den SchoB der Jungfrau zur Mutterschaft am
gottlichen Sohne weckte, Gottes Geist heiligt auch heute noch
das Geheimnis der Lebensweckung in sakramentaler Ehe und
befihigt uns zu reinem Denken und Handeln. Kraft sind uns die
freudenreichen Geheimnisse, weil sie den Menschen zu geist-
beherrschter Leiblichkeit aufsteigen lassen, denn ,bei Gott ist
kein Ding unmdoglich”, Die Lebenswirklichkeiten werden nach
und nach mit immer hellerem Licht in der Gotteswirklichkeit



Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 101

erscheinen und tiefe Ehrfurcht ins Herz senken. Damit wire jene
unangebrachte Scheu iiberwunden, die fiir das Kiinden des
christlichen Lebensgeheimnisses auch manchmal dem Priester
hinderlich ist. Solches Rosenkranzbeten stellt Maria mitten in
das umstrittene Leben hinein und wappnet uns Geist und Herz
zu tapferem Ringen und Bestehen in der Lebensnot von heute.

Des Priesters Kampf um die neue Vaterschaft unter der Fiih-
rung Mariens. Die neue Vaterschaft in Christus, die dem Priester
zugedacht ist, hat ihre geheimen Lebensquellen im Leiden. Tod
der leiblichen Vaterschaft zeugt Leben gnadenhafter Vaterschaft.
Nur ist es sehr schwer, in der Entscheidungsstunde zwischen
blutwarmem Leben voller Anziehungskraft und der sinnenhaft
unfaBbaren Wirklichkeit geistlicher Vaterschaft das unmittel-
bare Erleben hintanzusetzen und nach dem Héheren im Unsicht-
baren zu greifen. Es mufl wiederum ein starkes Motiv unmittel-
bar wirksam werden, das wie ein groBes Gewicht in die noch
schwankenden Schalen fillt. Dieses Motiv ist das: Bild von
Mariens schmerzhafter Mutterschaft unter dem Kreuze. Wie
Maria - nur unter solchem Weh zur Mutter aller Lebendigen
werden konnte, so steht auch des Priesters Vaterschaft an den
Seelen im Geheimnis des Kreuzes.

Die Verkiindigung des Wortes Gottes und besonders die
Seelenbildung im BuBsakrament bringt die hohe Wiirde geist-
licher Vaterschaft. Wie oft steht aber nicht die Vorbereitung
auf die Predigt und das Beichthéren unter dem Kreuz! Ganz
nahe bei diesem Kreuz steht aber auch die Schmerzensmutter
und hilft. Thre Gegenwart wird um so nachhaltiger empfunden,
je nidher wir ihrem durchbohrten Herzen durch das Beten der
schmerzreichen Rosenkranzgeheimnisse gekommen sind. Gerade
die schmerzreichen Rosenkranzgeheimnisse sind uns Gericht und
Kraft im Ringen um die neue Vaterschaft. Gericht sind sie uns,
weil sie keine Unklarheit und Unentschiedenheit in uns bestehen:
lassen. Das Geheimnis der Todesangst Jesu 148t kein Liebiugeln
mit der Siinde und der Gefahr zur Siinde zu. Das Geheimnis der
GeiBelung verurteilt jede Weichlichkeit und Nachgiebigkeit fiir
den Leib. Das Geheimnis der Dornenkronung demiitigt jede
menschliche Uberheblichkeit im Sinnen und Trachten. Das Ge-
heimnis der Kreuztragung 146t nicht miide werden, das aunferlegte
Kreuz bis auf Kalvaria hinauf zu tragen. Das Geheimnis der
Kreuzigung offenbart den erschiitternden Ernst der Erldsungs-
wirkliehkeit. ;

Kraft sind uns die schmerzensreichen Geheimnisse, weil bei
ihrem Beten die Kraftquellen des Erlosungsleidens Christi sich
uns eroffnen. Sie geben Kraft in seelischen Leiden der Ver-
kennung, der MiBachtung ‘und Verurteilung. Sie geben Kraft



102 Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

fiir lange andauerndes Leiden, ob am Leib oder an der Seele.
Sie geben Kraft zur eigenen Kreuzigung in Abtotung und Selbst-
verleugnung, um sich entschieden zum Grundgesetz des Herrn
zu bekennen: ,,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fillt
und stirbt, so bleibt es allein; wenn es aber stirbt, bringt es viele
Frucht* (Joh 12, 24).

Maria lehrt uns, jenes ,,Stirb und Werde®, das Grundprinzip
der Aszese, so im Leben zu verwirklichen, daR die priesterliche
Aszese in die richtige Mitte geriickt wird. Seine Aszese darf ihn
nicht in. Weltflucht jagen, noch solche Mingel aufweisen, die
ihn nur auf den Stand eines mittelmiBigen Christen bringen.
MittelmiBigkeit wiire in gegenwirtiger Stunde einfach unver-
stindlich, wie Papst Pius XI. sagt: ,Ich danke Gott alle Tage,
daB er mich in den augenblicklichen Umstinden leben lief.
Diese so tiefe und allgemeine Krise ist einzig in der Geschichte
der Welt. Man mufl stolz sein, in diesem grandiosen Drama
Zeuge und in gewisser Hinsicht auch Spieler zu sein. Gut und
Bose ringen in einem gigantischen Zweikampf miteinander.
Niemand hat das Recht, in solcher Stunde mittelmiiBig zu sein.
Und ich bin sicher, daBl aus dieser gewaltigen Umwidlzung unsere
Kirche noch schéner und den Zeitbediirfnissen noch mehr
angepafBit hervorgehen wird.*

Des Priesters Kampf um erléste Mdnnlichkeit unter der Fiih-
rung Mariens. Ein Blick in Mariens Leben und Schicksal 148t
Wert und Unwert geistiger und materieller Giiter nach géttlicher
Rangordnung erkennen. Der Besitzwille des Manmnes richtet sich
nun auf diese Giiter. Wo es um eine Entscheidung dieses Besitz-
willens beim Priester geht, hat nun wieder Maria entsprechenden
EinfluB zu erhalten. In welch merkwiirdigem Gegensatz stand
in ihrem Leben Ansehen vor den Menschen und Ansehen vor
Gott: ,,Du hast herabgesehen auf die Niedrigkeit deiner Magd.*

So ist auch im Priesterleben das Angesehen-werden von Gott
entscheidender als das *Ansehen vor Menschen. Weil aber die
Liebe das stirkste Motiv in einer Entscheidungsfrage ausmacht,
wird die Liebe zu Maria nach dem Richtigen greifen lassen.
Mariens Lebensverhilinisse gestalteten sich unter den harten
Forderungen der Armut. Unter diesem Gesichtspunkt wird  der
Priester auch die harten Forderungen der gegenwirtigen Zeit
richtig einzuschitzen wissen. Sie koénnen ihn innerlich nur
bereichern. So entdeckt denn ein Blick in das Unbefleckte Herz
unverwiistliche, ewige Schitze, die nicht nur um den Preis
AuBerlicher Armut, sondern auch duBerlichen Ansehens erworben
worden sind. Weil das priesterliche Wirken ein rein geistiges
ist, ein Wirken im geistigen Reich Christi, wird es von den
beiden geistigen Grundkriften getragen, von Glaube und Liebe.

.



Prohaska, Gedanken {iiber lebendiges Priesterwirken =~ 103

Die Gl-auhensgnade erfaBt Verstand und Willen des Menschen,
um den entscheidenden Schritt aus dem Bereich der Natur in
die Wirklichkeit der Gnade zu tun. Kénigin in diesem Reiche ist
die Liebe, die alles- vermag. Wie schwer ist es aber fiir den
Priester, nicht nur sich immer wieder in dieses geistige Reich
gliubig zu erheben und liebend titig zu sein, sondern dieses
Reich mitten in eine Welt des stumpfsten Materialismus hinein-
zupflanzen, hineinzuverwirklichen. Wie schwer ist es fiir den
Priester, die jenseitige Welt des Glaubens und der Liebe im
Diesseitigen wirksam werden zu lassen. FEr muB ja glauben
entgegen dem fuBeren Anschein; er muB hoffen gegen jede Hoff-
nung; er mub lieben ohne jeden #uBeren Anreiz. Ein Blick in
Mariens Herz erschlieBt uns Glaube und Liebe als die groBie
Lebensmacht. Maria hat geglaubt an das Reich ihres Sohnes.
wo noch keine solchen Anzeichen seines Daseins und seiner
Wirksamkeit die Menschen iiberzeugen konnten, wie wir sie nach
der Auferstehung Christi und Herabkunft seines Geistes am
Pfingstfeste und in der Kirchengeschichte haben. Maria hat
dieses Reich ihres Sohnes bis zu solchem UbermaB geliebt, daB
sie in das Lebensopfer ihres Sohnes zur Griindung dieses Reiches
herzenseins mit ihm sich mithineinopferte. »5ag mir, mit wem
du umgehst, und ich 'sage dir, wer du bist.“ Wer sich stindig
in der Gegenwart Mariens aufhilt, wird ihren Geist des Glaubens
und der Liebe auf sich einwirken spiiren. Schulung in diesem
Geiste bedeutet das Beten der glorreichen Rosenkranzgeheim-
nisse. Gericht und Kraft sind uns die glorreichen Rosenkranz-
geheimnisse im Ringen um erléste Minnlichkeit, 2

Gericht sind sie uns, wenn wir unseren Lebensweg, der immer
wieder zu den irdischen Giitern menschlicher Hochachtung und
menschlicher Daseinsbequemlichkeit abirren will, unter das
Leéuchten des Auferstehungsmorgens und der Endherrlichkeit
Christi und Mariens stellen, Wie nichtig erscheint in diesem
Licht alle irdische Grofle, aller zeitliche GenuB!

Kraft sind uns die glorreichen Geheimnisse, weil sie uns
Jenseits ins Diesseits heriibertragen und das Diesseitige mit dem
Jenseitigen durchdringen. Wir werden in steter Ubung solchen
Rosenkranzbetens langsam dazukommen, nicht mehr in scharf-
sinniger Weise Natur und Ubernatur auseinanderzuhalten, son-
dern in den gegebenen Wirklichkeiten des Alltags Ubernatur in
der Natur verwirklichen, Wir werden das Jenseitige nicht mit
einem Augenaufschlag nach oben erst miihsam zu suchen brauchen,
sondern erfassen lernen, wie es sich in Jeder unserer Handlungen,
in jedem Ereignis, in jedem Gewinn und Verlust anmeldet und
durchbrechen will. Darin liegt ein echt Priesterliches, das ja
immer wieder die Verbin-dung zwischen Gott und Mensch, Go6tt-



104 Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

lichem und Menschlichem, Himmlischem und Irdischem zu
bewerkstelligen hat.

Unter der Losung: Maria duce, formt sich der Priester zur
Personlichkeit. Das tiefer gefiihrte Rosenkranzbeten ist ihm die
entsprechende Schulung. Er iibt sich bewuBt, ernst und nach-
haltig in der Vergegenwiirtigung Mariens, wie er sie jeden
Augenblick in seinem priesterlichen Tun wiinscht. Maria, ihr
Unbeflecktes Herz, 1aBt ihn nicht in seiner Begeisterung fir
Christi Reich erlahmen. Als Ringender schaut der Priester zu
seinen Vorbildern auf, zur hohen  Gestalt des ewigen Hohen-
priesters, zum kreuzverhafteten Volkerapostel Paulus, zu Josef,
den durch Maria zur Vollendung Gefithrten. Er ist und bleibt der
Kampfer und Soldat Christi: Miles Christi. In diesem harten
Ringen und schweren Kimpfen darf er die wirksamste Hilfe
von Maria erwarten: Maria duce. (Fortsetzung folgt.)

Die menschlichen Ziige des Alten

Testamentes
Von Dr. Hermann Stieglecker, Stift St. Florian

II. Das Jenseitshild

Vorbemerkung

Die biblischen Texte, welche uns in die Jenseitsvorstellungen
der Israeliten Einblick gewiihren, verlangen besonders geschiirfte
Aufmerksamkeit und feinstes Empfinden fiir die Verschiedenheit
der Gedankenginge von damals und heute. Nur zu leicht trigt
man europiische, christliche Gedanken in die Texte hinein,
besonders in diese Texte, oder deutet sie so, wie es uns unsere
christliche Denkgewohnheit nahelegt; nur zu leicht iibermalt
man einzelne Worter oder Worte des Urtextes mit christlichen
Farben, wie das z. B. dem Wort Sheol widerfahren ist.

Man muf8 sich allen Ernstes darauf besinnen, dafi der
hebriiische Ursinn eines Wortes und dessen deutsche Ubersetzung
kaum je eine vollwertige Gleichung bilden, schon deshalb, weil
hinter dem hebriischen Wort die Gedankenwelt der hebriisch-
semitischen Kultur steht, hinter der Ubersetzung aber unsere
Welt. ,,Bauer” heiBt z. B, russisch ,Muzhik®; das ist der Bauer
zur Zeit der Zaren. Aber welch ein Unterschied ist zwischen dem

. Bauern bei uns und dem Muzhik in RuBland mitsamt den Gedan-
ken und Vorstellungen, die sich um das deutsche und russische
Wort gruppieren, schon deshalb, weil das russische Wort Muzhik
eigentlich Minnchen, Minnlein, Manderl bedeutet, also in der
Seele des aufmerksamen Horers oder Sprechers ganz andere



