122 Premm, Die Kirche der Leib Christi

Die Kirche der Leib Christi

Von Univ.-Prof. Dr. Matthias Premm, Salzburg
1. Einleitung

Das Kirchenbild hat im Laufe der christlichen Jahrhunderte
einen Gestaltenwandel durchgemacht, obwohl das Wesen der
Kirche vom Anfang an bis heute substantiell dasselbe blieb. Die
Erkenntnis der Kirche durch die Menschen, auch durch die Gliu-
bigen, hat gewechselt; sie machten sich von ihr in verschiedenen
Zeiten ein verschiedenes Bild. Darunter verstehen wir den ‘grofien
Gesamteindruck von der Kirche, der jeweils im Vordergrund stand.

In der apostolischen Zeit, ja fast das ganze Altertum hindurch
stand die Kirche als das groBe Geheimnis da wegen ihrer Bezie-
hung zu Christus dem Haupte. Kein Wunder, es war ja die Zeit,
die Christus am nichsten stand und sehnsiichtig seine Wieder-
kunft erwartete; die Glaubigen fiihlten sich eins mit ihm.

Als das gewaltige romische Reich in den Schrecknissen der
Volkerwanderung in Tritmmer sank, stand die Kirche als die
allein unzerstérbare Macht vor den Augen der geiingstigten
Menschheit als das Reich Gottes (civitas Dei), wie Augustin es
geschaut hat, als der weltweite Gottesstaat, unter dessen Fittichen
auch die irdischen Angelegenheiten sich am giinstigsten gestalten
wiirden. -Diesem idealen Traum vom Imperium der Kirche ent-
sprach auch tatsichlich ihre Machtstellung im Mittelalter. Sie
kommt am stirksten in der Bulle ,,Unam sanctam‘ Bonifaz’ VIIL.
zum Ausdruck mit der Theorie von den zwei Schwertern, die der
Kirche zur Verfiigung stehen, das geistliche und das weltliche.

Das Mittelalter sank dahin. Die revolutionire Reformation
leugnete jede fduBere Autoritit in religiosen Dingen und verwies
die Religion ganz auf den inneren Gewissensbereich des Indivi-
duums. Demgegenitber mufite die Kirche die Gebundenheit der
Menschen an Christus, Offenbarung und Kirche betonen. So er-
schien jetzt die Kirche als Autoritdtskirche, ausgestattet mit gott-
lichen Rechten, als eine von Gott geschaffene, alle Menschen ver-
pflichtende, heilsnotwendige Einrichtung. Die Betonung des Unter-
schiedes zwischen der hierarchischen und hérenden Kirche er-
langte ihren Hohepunkt im Unfehlbarkeitsdogma des Vatikanums.
Dabei gingen manche in der Einseitigkeit soweit, die Kirche fast
nur als eine Organisation neben anderen zu betrachten, wie einen
Verein unter Vereinen. Als solcher wird sie auch staatlicherseits
angesehen. Oder man verstand unter Kirche gar nur die kirchliche
Obrigkeit mit ihren Geboten und Verboten und iibersah, daB es
aufier der lehrenden auch eine hérende Kirche gibt, zu der jeder

von uns gehort, so daB die Kirche unsere eigenste Angelegen-
heit ist.



Premm, Die Kirche der Leib Christi 123

Bei aller Anerkennung der Autoritit ist doch der- heutigen Zeit
dieses Bild zu juridisch und zu einseitig-duBerlich. Wir mochten
mehr das Wesentliche, Innere und Ubernatiirliche sowie den Ge-
danken “der Gemeinschaft hervorgehoben wissen. So kehren wir
heute wie in anderen Belangen auch hierin wieder zur urspriing-
lichen Auffassung der Kirche als Christusgemeinschaft zuriick:
Die Kirche der geheimmisvolle Leib Christi. Vielleicht ist gerade
auch dieses Kirchenbild ein Mittel, die auBenstehende Christenheit
zur Vereinigung mit der katholischen Kirche einzuladen. Alle
geschilderten Bilder von der Kirche sind zu jeder Zeit wahr. Aber
je nach der Gesamteinstellung der betreffenden Zeit dringt sich
das eine oder andere mehr in den Vordergrund.

In der Tat ist die Idee der Christusgemeinschaft die treff endste
und umfassendste und am meisten der heutigen Zeit angepalite
Auffassung von der Kirche. Es ist das treffendste Bild. Die Heilige
Schrift gebraucht fiir die Kirche auch andere Bilder: Das Volk
Gottes, Braut Christi, gottlicher Weinstock, Saat Gottes usw. Den-
noch ist das Bild vom Leib Christi nicht nur ein Bild unter
Bildern, sondern jenes Bild, das am besten das ganze Wesen der
Kirche wiedergibt. Die Theologen des Vatikanischen Konzils emp-
fahlen das Bild vom mystischen Leib Christi aus folgenden Griin-
den: ,,1. In Sacris Litteris Ecclesia Christi nullo alio schemate
frequentius, accuratius et dissertius propeonitur; 2. eodem schemate
continetur ipsa intima Ecclesiae essentia, et praestantissima, i. e.
divina eiusdem species ac vis, a qua veluti a parte potiori ac
nobiliori descriptionis ducitur initium; accedit 3. ratio polemica,
scilicet ut statim a principio excludatur vulgata apud novatores
tam recentiores . . . quam vetustiores exceptio, quasi per Catho-
licos tota Ecclesiae veritas revocetur ad externa et sensibilia tan-
tum . . . Apparet insuper 4. nisi illa interna Ecclesiae species
habeatur ob oculos, constitui aestimarique, ut par est, de iis non
posse, quae ad ipsam externam eiusdem faciem spectant; et notum
est 5. ipsam imprimis esse mystici corporis speciem, quae nunc
inter homines adeo carnales ac mundanos aut penitus ignoratur,
aut, uti oportet, non attenditur. Quare illa videbatur ante omnia
in animo fidelium excitanda® (Collectio Lacensis, VII, 578).

Diesen Griinden koénnen noch weitere angefiigt werden. Das
Bild vom Leib Christi ist fiir die Kirche das umfassendste Bild;
es gibt unter den verschiedenen Bildern am meisten die verschie-
denen Seiten der Kirche wieder. Es driickt vor allem sowohl ihre
sichtbare wie ihre unsichtbare Seite aus. Denn wie der Leib des
Menschen eine sichtbare Erscheinung des menschlichen Geistes
ist und eine Bezeugung des Unverginglichen im Verginglichen, so
strahlt uns aus den Gliedern des Leibes Christi seine Gottheit
entgegen. Sodann besagt dieses Bild die innigste Verbindung mit



124 Premm, Die Kirche der Leib Christi

Christus und den Ursprung aus ithm. Zwar kann auch jede natiir-
liche Gesellschaft mit einem Leib verglichen werden. Aber keine
natiirliche Korperschaft ist der ,,Leib ihres Stifters. So deutet
unser Bild auf einen einzig dastehenden iibernatiirlichen Sachver-
halt hin. Es erinnert ferner daran, daB Christus stindig in der °
Kirche fortlebt und in ihr weiterwirkt bis zum Tage der Voll-
endung am Ende der Zeiten, #hnlich wie das Haupt den Leib
lenkt und leitet. Es stellt uns vor Augen, wie Christus in das
Leben der Kirche eingeht und diese ihrerseits in Christus auf-
geht. Ein wahrhaft begeisternder Gedankel Der einzelne Christ
fiithlt sofort seine enge Verbindung mit Christus heraus, ist er
doch dessen Glied, mit ihm eins, wie die Organe mit dem Leib eins
sind. Dabei leuchtet die Uber- und Unterordnung und die Ver-
schiedenheit der Aufgaben der Glieder dieses einen Leibes auf,
wie auch die gegenseitige liebevolle Dienstleistung. Endlich wird
das iibernatiirliche Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche in
Erinnerung gerufen, wie Seele ein Korrelativ zu ILeib ist. So
_haben wir hier das allseitigste und zutreffendste Bild fiir die
Kirche vor uns.

Endlich ist das Bild vom corpus Christi mysticum am meisten’
der heutigen Zeit angepaf}t, sowohl nach aufien wie nach innen
hin. Nach auflenhin, insofern es sich gerade verschiedenen Hire-
sien unserer Zeit entgegenstellt. Gegeniiber dem Naturalismus und
Rationalismus wird der Gliubige auf seine geheimnisvolle Ver-
bindung mit dem Gottmenschen Christus verwiesen, wie sie die
Offenbarung uns lehrt. Der Gedanke dieser Christusgemeinschaft
ist sodann ein Heilmittel gegen den liberalen Individualismus, der
die Rechte und die Bedeutung der Einzelperson iibertreibt; in
Wahrheit lebt und gedeiht das einzelne Glied am Leibe nur in
Verbindung mit den iibrigen. Dem Nationalismus wird das Wort
entgegengehalten: ,,.Es gilt weder Jude noch Grieche... ihr seid
alle eins in Christus Jesus“ (Gal 3, 28). Heute ist weithin eine
falsche Auffassung von der Gesellschaft verbreitet, in wirtschaft-
licher, sozialer und politischer Hinsicht, die den Gemeinschafts-
gedanken iiberspannt und dem Individuum als solchem jedes
Recht abspricht. Die Lehre vom geheimnisvollen Leib Christi
betont einerseits den Gemeinschaftsgedanken, 148t aber anderseits
die Rechte des einzelnen unangetastet. Denn nach ihr stirkt alles,
was die Verbindung des einzelnen Gliedes mit Christus fordert,
gleichzeitig auch die Einheit der anderen untereinander und mit
Christus. Innerkirchlich wird unsere heutige Zeit besonders stark
durch die in sich so erfreuliche liturgische Bewegung beeinfluft.
Diese wird aber in ihrer Tiefe nur vom Boden des corpus mysti-
cum her verstindlich: als erhabenste Gemeinschaft mit Christus

- und der Glieder untereinander. ,,Und zwar fordert die Liturgie



Premm, Die Kirche der Leib Christi 125

wesenhaft diese Gemeinschaft, weil sie eine Handlung in der Ein-
heit des corpus mysticum ist, in der Haupt und Glieder, zu einer
Einheit verbunden, ihre Feier der heiligen Geheimnisse begehen.
* Die Liturgie schafft nicht erst die Gemeinschaft, sondern setzt sie
voraus und fordert sie ontologisch so notwendig und so wesent-
lich, daB sie ohne diese gar nicht wiire. Fiir die volle Feier und
das Verstindnis der Liturgic ist also das BewuBtsein der Einheit
in dem einen mystischen Leib Voraussetzung® (F. Jirgensmeier,
Der muystische Leib Christi, Paderborn 1934°, 158 f.). Nach all
dem ist es begreiflich, warum Pius XI. die Lehre vom Leib
Christi eine herrliche Lehre (,,pulcherrima doctrina®) nennen
konnte (Enzykl. De sacerdotio Christi, Acta Ap. S. 28 [1936], 12)
und sein Nachfolger uns ein eigenes Rundschreiben dariiber
schenkt. Es ist gewil im Plane der gottlichen Vorsehung gelegen,
daB diese Lehre heute wieder im Vordergrund steht.

Vor allem ist es notwendig, sich einen klaren Begriff zu er-
arbeiten, inwiefern die Kirche der geheimnisvolle Leib Christi
genannt werden kann. Zu diesem Zwecke bieten wir zunichst die
biblische Grundlage dieser Lehre (II), fiigen daran einige theolo-
gische Erdrterungen iiber dieses paulinische Bild (III) und stellen
als Ergebnis eine Definition der Kirche als corpus Christi mysti-
cum auf (IV)?').

II. Die Lehre der HI. Schrift.

Jede wahre menschliche Gesellschaft (z. B. ein Staat; vgl. bei
_Livius, Hist. 2, 32, die Rede des Menenius Agrippa) kann mit
einem leiblichen Organismus verglichen werden. Denn wie der
organische Leib aus mehreren Gliedern besteht, die- an Voll-
kommenheit, Gestalt und Titigkeit sich voneinander unterscheiden,
aber dennoch auf eine harmonische Gemeinschaft und auf das
Wohl des Ganzen hingeordnet und durch ein gemeinsames Lebens-
prinzip — die Seele — miteinander verbunden sind, so besteht
auch eine menschliche Gesellschaft aus mehreren Gruppen von
Menschen, die miteinander durch eine gemeinsame Adiitoritit und
gemeinsame Pflichten verkniipft -sind und gemeinsam das gleiche
Ziel anstreben. So ist es auch mit der von Christus gestifteten
Kirche: Paulus vergleicht sie mit dem menschlichen Leib. Aller-
dings geht sein' Bild, wie wir schen werden, noch weiter. Wir
kénnen die gesamte paulinische Lehre von der Kirche als dem

1) Das ganze Problem behandelt am griindlichsten: S. Tromp
(Corpus Christi quod est Ecclesia, Rom 1937; Spiritus Sanctus
anima Ecclesiae, Rom 1932) und E. Mersch (Le corps mystique
du Christ, 2 Binde, Briissel 1936). Erwidhnt sei auch F. Jiirgens-
meier, Der mystische Leib Christi.



126 Premm, Die Kirche der Leib Christi

Leibe Christi in folgende vier Einzelbehauptungen auseinander-
legen: 1. Die Kirche ist ein ‘organischer Leib; 2. und zwar der
Leib Christi; 3. Christus ist das Haupt dieses Leibes, wir seine
Glieder; 4. Christus und die Gliubigen zusammen bilden einen
einzigen Leib, der immer weiter wiichst und sich vervollkommnet.

1. Die Kirche ist ein einheitlicher Leib mit verschiedenen
Organen. Unter den Christen von Korinth war wegen ver-
schiedener Amter und Geistesgaben Uneinigkeit entstanden. Um
sie zur Einheit zu mahnen, bringt Paulus das Bild vom mensch-
" lichen Leib mit seinen verschiedenen Organen. ,,Wie der Leib
nur einer ist und doch viele Glieder hat, alle Glieder des Leibes
aber trotz ihrer Vielheit nur ein’en Leib bilden, so verhalt es
sich auch mit Christus. Denn in der Taufe sind wir alle, Juden
und Heiden, Sklaven und Freie, durch einen Geist zu einem
Leib verbunden . . . Auch der Leib besteht ja nicht aus einem
Glied, sondern aus vielen . . . Gott hat jedem Glied seinen Platz
am Leibe angewiesen, wie er wollte. Wiren simtliche nur ein
Glied, wo bliebe der Leib? So aber gibt es viele Glieder, jedoch
nur einen Leib. Das Auge darf nicht zur Hand sagen: Ich bedarf
deiner nicht . . . Gott hat den Leib so eingerichtet . . ., damit
es im Leibe keine Unordnung gebe, sondern die Glieder eintrichtig
fiir einander Sorge tragen. Leidet ein Glied, so leiden alle Glieder
mit; wird ein Glied geehrt, so freuen sich alle Glieder mit. [hr
seid der Leib Christi und, als Teile betrachtet, seine Glieder. Die
einen bestimmt Gott in der Kirche zu Aposteln, andere zu Pro-
pheten, wieder andere zu Lehrern, ferner fiir Wundertaten, fiir
Krankenheilungen, fiir Amter . T . Sind nun alle Apostel? Alle
Propheten? Alle Lebrer?* (1 Kor 12, 12—30.) Daran fiigt Paulus
die Mahnung, daBl héher noch als die aufgezihlten Charismen die
Gottesliebe steht, die daher jeder anstreben muB8.

Im Briefe an die Romer mahnt er jene, die irgend ein kirch-
liches Amt innehaben, trotzdem bescheiden von sich zu denken.
Denn diese Amter mit den damit verbundenen Gnaden stehen
als Organe im'Dienste der Gesamtheit. ,,Wie wir an dem einen
Leib viele Glieder haben, die Glieder aber nicht alle den gleichen
Dienst verrichten, so bilden wir alle zusammen einen Leib in
Christus, die einzelnen sind aber untereinander Glieder, aus-
gestattet mit verschiedenen Gaben® (Roém 12, 4 ff.). ,Weil es
nur ein Brot ist; so sind wir alle nur ein Leib, die wir am einen
Brot teilhaben® (1 Kor 10, 17). ,.Ihr seid ein Leib und ein Geist,
wie ihr auch bei euerer Berufung zu einer Hoffnung berufen
wurdet® (Eph 4, 4). Dann werden auch hier die verschiedenen
kirehlichen Amter als Organe eines Leibes aufgezihlt. Kurz heifit
es Kol 3, 15: ,,Der Friede Christi herrsche in eueren Herzen,
fiir ihn seid ihr ja als ein Leib berufen.”



Premm, Die Kirche der Leib Christi Ei

So bilden die Gliubigen der Kirche Christi zusammen einen
lebendigen Organismus, einen Leib. Die einzelnen Glieder sind
von einander verschieden, sind aber auf einander hingeordnet wie
die Organe eines Leibes auf einander angewiesen sind und ein-
ander dienen. Sie haben nicht ein getrenntes Leben, sondern ein
Leben gemeinsam mit den iibrigen Gliedern, an dem das einzelne
teilnimmt.

9 Die Kirche ist der Leib Christi. So heifit es 1 Kor 12, 27:
,JIhr (Gliubige) seid der Leib Christi und als Teile betrachtet
seine Glieder.” Und Rém 12, 5: ,,Wir alle zusammen bilden einen
Leib in Christus.”* Kol 1, 24: ,Ich freue mich der Leiden, die ich
fiir euch erdulde. Ich leiste so fiir den Leib Christi, die Kirche,
an meinem Fleische, was von den Leiden Christi noch aussteht.”
DaB wir Glieder am Leibe Christi sind, besagt 1 Kor 6, 15: , Wit
jhr nicht, daB euere Leiber Glieder Christi sind?* 1 Kor 12, 12 f.
wird dieser Leib geradezu Christus genannt: ,,Wie der Leib nur
einer ist und doch viele Glieder hat, die aber trotz ihrer Vielheit
nur einen Leib bilden, so verhilt es sich auch mit Christus. Denn
in der Taufe sind wir alle . . . zu einem Leib verbunden.®

3. Christus ist das Haupt des Leibes, der da die Kirche ist.
,Alles hat er (Gott) ihm (Christus) zu FiiBen gelegt und ihn zu
dem alles iiberragenden Haupt der Kirche gemacht; sie ist sein
Leib, erfiillt von ihm, der alles in allem erfiillt* (Eph 1, 22 f.).
., Wir wollen in den hineinwachsen, der das Haupt ist, in Christus;
von ihm aus wird der ganze Leib durch den Dienst eines jeden
Gliedes zusammengefiigt und zusammengehalten und jedem Teile
seine bestimmte  Arbeit zugemessen® (Eph 4, 15f.). Hier wird
auch angedeutet, inwiefern Christus das Haupt ist. Spiter (5, 23)
heiBt es:-,,Der Mann ist das Haupt der Frau, wie Christus das
Haupt der Kirche ist, er der Erloser seines Leibes. Wie die Kirche
Christus untertan ist, so sollen es auch in allem die Frauen
ihren Minnern gegeniiber sein.” Christus ,ist das Haupt des
Leibes, der Kirche. Er ist auch der Anfang, der Erstgeborene
unter den Toten. So wollte er in allem den Vorrang haben®” (Kol
1, 18). ,,Niemand soll euch um den Siegespreis bringen, niemand
- . ., der nicht am Haupte festhilt. Von ihm wird der ganze
Leib mit Sehnen und Béindern ausgestattet und zusammengehalten
und nimmt so an Wachstum in Gott zu* (Kol 2, 18 £.).

4. Wir bilden zusammen mit Christus einen einzigen Leib,
der durch Wachstum immer zunimmt. Zwar gebraucht Paulus
an zwei Stellen (Eph 1, 22 und Kol 1, 18) das Wort Leib (Leib
der Kirche) fiir etwas von Christus Unterschiedenes, so wie auch
wir manchmal das Wort Leib nicht fiir den ganzen Menschenleib
nehmen. An sich aber versteht Paulus unter dem I.eib, der da



128 Premm, Die Kirche der Leib Christi

ist die Kirche, Christus (das Haupt) und die Gldubigen (die
Glieder)  zusammen. Dabei versteht er unter Christus — darauf
sei nur im Voriibergehen hingewiesen — den ganzen Christus,
Gottheit und Menschheit, Leib und Seele, und nicht etwa blo8
seine Menschheit oder gar bloB sein korperliches Haupt. Wir
Gliubige bilden mit diesem Christus zusammen den Leib Christi,
die Kirche, die ein einziger Leib ist. ,,Wie nimlich der Leib nur
einer ist und doch viele Glieder hat, alle Glieder des Leibes aber
trotz ihrer Vielheit nur einen Leib bilden, so verhilt es sich mit
Christus“ (1 Kor 12, 12). Schon Chrysostomus (Hom. 30, 1;
Migne PG 61, 250), dem gewif niemand eine Neigung zu Pseudo-
mystizismus nachsagen wird, bemerkt zur Stelle: ,,Ita ef Christus,
dicit Apostolus. Debuisset dicere — haec enim sequebantur ex
praecedentibus —: Ita et Ecclesia. Sed Ecclesiae loco Christum
ponit. Sicut enim corpus et caput sunt unus homo, sic Ecclesiam
et Christum unum esse dicit Apostolus.” Die gleiche Bemerkung
macht Augustin (De Gen. ad litt. 11, 24, 31).

_ Den Grund dieser Einheit gibt Paulus im folgenden Vers 13
an: ,Denn in der Taufe sind wir alle . . . durch einen Geist zn
einem Leib verbunden; alle sind mit einem Geist durchtrinkt.”*
Und 1 Kor 6, 17 heiBit es: ,Wer dem Herrn anhingt, ist ein
Geist”, d. h. einer mit Christus, weil er an dem einen HI. Geiste,
der auch in Christus, dem Haupte, wirksam ist, teilhat. Wie der
Mensch durch die eine geistige Seele einer ist, so ist die Kirche
ein Leib in Christus, weil iiberall der Hl. Geist titig -ist und
alles zusammenhiilt. Der Hl. Geist teilt allen die heiligmachende
Gnade mit und verieilt auBerdem in der Kirche auf verschiedene
Weise die Amtsgnaden: ,,Es gibt verschiedene Gnadengaben, aber
es ist ein und derselbe Geist. Es gibt verschiedene Amter, aber
es ist ein und derselbe Herr. Es gibt verschiedene Kraftwirkungen,
aber es ist ein und derselbe Gott, der alles in allem wirkt . . .
Dem einen wird durch den Geist die Gabe der Weisheit ver-
liechen . . . Das alles wirkt ein und derselbe Geist, der jedem
seine Gaben zuteilt, wie er will (1 Kor 12, 4—11).

Daher mahnt Paulus: ,,Seid eifrig darauf bedacht, die Einheit
des Geistes durch das Band des Friedens zu bewahren. Ihr seid
ja ein Leib und ein Geist, wie ihr auch bei euerer Berufung zu
einer Hoffnung berufen wurdet. Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe*
(Eph 4, 3 ff.). Daf Christus mit seiner Kirche zusammen nur eine
Person darstellt, erfubr Paulus im Augenblick seiner Bekehrung
vor Damaskus: ,.Saulus, Saulus, warum verfolgst du mich? . . .
Ich bhin Jesus, den du verfolgst® (Apg 9, 4f.). In diesem Sinne
hat unzihligemale Augustin diese Stelle ausgelegt, aber auch
schon vor ihm verschiedene Viiter: Origenes (In Jo 1, 12),
Athanasius (C. Arian. 2, 80), Didymus v. Alex. (De Trin. 3, 3),



Premm, Die Kirche der Leib Christi 129

Basilius (Epist. 8, 8), Ephrim (De Poenit., ed. Vat. VI, pag. 596).
Endlich kommt diese Einheit des Leibes Christi durch die von
Paulus haufig gebrauchte Formel ,,in Christus® oder ,,in Christus
Jesus® zum Ausdruck.

Wie einst der Knabe Jesus an Alter zunahm und wuchs, so
muB nach Paulus guch der neue Christus wachsen und heran-
reifen zum vollendeten Mann; quantitativ, insofern immer weitere
Menschen an Christus glauben und so ihm eéinverleibt werden,
qualitativ, insofern der einzelne Gliubige immer mehr durch
Vollkommenheit in Christus hineinverwurzelt wird und mit dem
Haupte zusammenwiichst. Die Apostel sollen durch Verkiindigung
des Evangeliums ,,die Heiligen zur Ausiibung ihres Amtes heran-
bilden, zum Aufbau des Leibes Christi, bis wir alle zur Einheit
im Glauben und in der Erkenntnis des Sohnes Gottes, zur voll-
kommenen Mannhaftigkeit, zur Vollreife des Mannesalters Christi
gelangen . . . Wir sollen nach jeder Hinsicht in den hinein-
wachsen, der das Haupt ist, in Christus . . . So vollzieht sich
das ‘Wachstum des Leibes, bis er durch die Liebe erbaut ist®
(Eph 4, 12—16).

Die Kirche der Leib Chusll, eins mit Christus, das ist das
Lieblingsbild Pauli, das er immer wieder gebraucht und nach den
verschiedensten Seiten hin abwandelt. Es ist wahrhaftiz aus
der Begeisterung fiir Christus und seine Kirche geboren und
geeignet, Begeisterung zu wecken. ,,Wir in Christus®, ,,Christus
in uns“, ja ,wir Christus® — das ist dem Vélkerapostel die
Kirche Christi, ihm, der sich wie kaum ein zweiter nach ihnm
fiir die Kirche hingeopfert hat.

II1. Theolegische Eriérterungen

In den Vordergrund schiebt sich die Frage: Wie ist denn
das paulinische Bild vom Leibe Christi genauer zu verstehen?
Um -darauf besser antworten zu konnen, legen wir zunichst dar,
inwiefern Christus das Haupt des Leibes der Kirche ist (1) und
daB zwischen Christus und uns. eine iibernatiirliche I.ebens-
gemeinschaft besteht (2). Dann erst konnen wir die Frage beant-
worten, wie tiefgehend die Einheit zwischen Christus und den
Glaubigen ist, d. h. wie das Bild vom Leibe Christi genauer auf-
zufassen, mit anderen Worten, welches die Gegenwartsweise
Christi in seiner Kirche ist (3).

1. Christus das Haupt

Zwischen Haupt und Leib mufl in einem Organismus f{omo-
geneitdt bestehen. Unser Haupt wurde Christus durch Annahme
unserer Menschennatur, so daB er Fleisch von unserem Fleische
ist. Zweck der Menschwerdung aber war unsere Vergottlichung,

,»Theol.-prakt. Quartalschrift‘‘ IT, 1948, 9



130 Premm, Die Kirche der Leib Christi

unsere Angleichung an die gottliche Natur Christi. Haupt seiner
Kirche ist daher der ganze Christus mit Gottheit und Menschheit.
Er ist das a) durch seine Wiirde, b) durch die duBere Leitung
und c) durch die innere Leitung der Kirche.

a) Durch die Wiirde. Das Haupt ist das angesehenste, wiir-
digste Glied des ganzen Leibes. So hat Christus unter allen Glie-
dern des Leibes (der Kirche) den Vorrang. In diesem Sinne nennt
ihn Paulus unser Haupt. ,Er ist das Ebenbild Gottes des Unsicht-
_baren, der Erstgeborene vor aller Schopfung. Denn in ihm ist
alles erschaffen . . . alles ist durch ihn und fiir ibn geschaffen.
‘Er steht an der Spitze von allem . . ., er ist das Haupt des
Leibes, der Kirche. Er ist auch der Anfang, der Erstgeborene
unter den Toten. So wollte er in allem den Vorrang haben; denn
es war Gottes Wille, in ihm die ganze Fiille der Gnade wohnen
zu lassen und durch ihn alles zu versohnen . . ., indem er durch
sein Blut am Kreuze Frieden stiftete” (Kol 1,13 bis 20). Auch
als Mensch, als Glied der Kirche, ist Christus wegen der
hypostatischen Union der Schépfer von allem, insbesondere auch
der Schopfer der Kirche durch seinen Tod am Kreuze, durch
den er uns alle Gnaden verdient hat. In ihm selbst aber wohnte
die Gnade im hochsten MaBe. Daher ist er auch fiir jeden

.-Christen das hochste Vorbild. Er mufl ,,in uns Gestalt gewinnen®

{(Gal 4, 19), wir miissen uns nach ihm formen, ein anderer
Christus werden. Wir miissen sagen konnen: ,,Nicht mehr ich
lebe, sondern Christus lebt in mir” (Gal 2, 20). Nach Paulus
steht Christus nicht auBerhalb der Kirche, sondern innerhalb
derselben und nimmt dort den ersten Platz ein, ist ihr Haupt.

b) Durch die duflere Leitung. Christus ist nicht nur Vorbild
(causa exemplaris), sondern auch die Wirkursache (causa
efficiens) seiner Kirche. Er hat sie gegriindet, indem er seine
Macht und Sendung, als er von der Erde schied, den Aposteln
iibergab. In seinem Namen miissen sie und ihre Nachfolger bis
zum Ende der Zeiten allen Volkern seine Lehre verkiinden (Lehr-
amt), sie taufen und ihnen die iibrigen Sakramente spenden
{Priesteramt) und sie in der Zucht seiner Gebote erhalten
{Hirtenamt =— Kénigsamt). ,Mir ist alle Gewalt gegeben im Him-
mel und auf Erden. Darum gehet hin und lehret alle Volker.
Tauft sie . . . und lehret sie alles halten, was ich euch geboten
habe. Sehet, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt"
{Mt 28, 18 ff.). Christus hat die drei Amter der Kirche eingesetzt
und durch sie regiert er die Kirche durch alle Zeiten hindurch,
wie das Oberhaupt eines Staates diesen lenkt und leitet. ,,Die
einen bestimmte er (Christus) zu Aposteln, die anderen zu Pro-
pheten, wieder andere zu Verkiindern des Evangeliums oder zu
Hirten und Lehrern. Sie sollen die Heiligen zur Ausiibung ihres



L

Premm, Die Kirche der Leib Christi 20 8]

Amtes heranbilden, zum Aufbau des Leibes Christi“ (Eph 4,
11 f.; vgl. 1 Kor 12,27). Er ist der Herr der Kirche, diese ist in
allem von ihm. abhiingig, darf iiber sein Erbe nicht willkiirlich
schalten und walten, sondern gemiB den Anordnungen Christi.
Genau seine Lehre muB verkiindet werden; die Sakramente, die
er eingesetzt hat, sind zu spenden, und zwar geschieht das nur
dann giiltig, wenn der jeweilige Spender durch die Intention,
Christi Sakrament zu spenden, mit diesem in geistige Verbindung
tritt; seine Gebote miissen eingeschiirft werden, kraft der Autori-
tat Christi. Die Inhaber der von ihm eingesetzten Amter iiben
diese im Namen Christi aus, der das unsichtbare Haupt der
Kirche ist und bleibt fiir alle Zeiten. _

Noch mehr, er selbst ist immer seiner Kirche nahe und leitet
sie durch seine besondere Vorsehung. Wie der Mensch durch
die Sinne, die im Haupte ihren Sitz haben (Gesicht, -Gehor,
Gehirn), die dem iibrigen Leib drohenden Gefahren wahrnimmt
und diese sorgsam abwendet, so ist Christus zu allen Zeiten als
unsichtbares Haupt fiir seine Kirche besorgt. Nicht bloB durch
sein gottliches, sondern auch durch sein menschliches Wissen
iiberschaut er alles, was vom Beginne der Welt an bis zu ihrem
Ende sich ereignet. Er durchschaut jeden Menschen, der in diese
Welt eintritt, nichts ist vor seinem Auge verborgen. Christus
kennt daher alle Gefahren, die seiner Kirche in irgendeiner Zeit-
periode drohen, und kann, wenn er will, sich Menschen aus-
wihlen und sie mit den entsprechenden Gaben ausriisten, die
Gefahren abzuwenden oder doch abzuschwiichen. Treffend sagt

- Augustinus: ,,Caput nostrum ad dexteram Patris interpellat pro
nobis; alia membra recipit, alia flagellat, alia mundat, alia con-
solatur, alia creat, alia vocat, alia revocat, alia corrigit, alia
redintegrat (In Ps 85,5). Nicht bloB die Kirche als Ganzes,
sondern auch jedes einzelne Glied derselben untersteht der
Leitung durch Christus, das Haupt. Wie vom Haupte her das -
ganze Leben des Leibes beherrscht wird, wie alle bewufiten und
gewollten Regungen der Glieder des Leibes vom Haupte aus
befohlen und geleitet werden, so regiert Christus den Leib der
Kirche. Alle Gliubigen sind seine Untertanen.

So wird die Kirche vom Haupte her zusammengehalten, von
ihm erhilt sie ihre Einheit und Festigkeit. ,Von ihm (dem
Haupte) wird der ganze Leib mit Sehnen und Béindern aus-
gestattet und zusammengehalten und nimmt so an Wachstum in
Gott zu“ (Kol 2,19). ,Der Apostel stellt sich also vor, daB das
Haupt der physische Knotenpunkt und Halt aller Binder und
Fesseln ist, daB das System der Binder und Fesseln irgendwie
— direkt oder indirekt — mit dem Haupte verbunden ist. Es ist
also gewissermafien der ganze Leib durch die Bénder und Fes-

9*



132 Premm, Die Kirche cier Leib Christi

- seln am Haupte aufgehiingt . . . Das ist eine Anschauung, die
dem wirklichen anatomischen Befund nicht entspricht . . . Die
Wahrheit aber, die uns durch diesen Vergleich nahegebracht
werden soll und die von der Richtigkeit des Bildes vollkommen
unabhingig ist, ist klar und eindeutig genug ausgedriickt: Christus
ist die Ursache der Einheit der Kirche. Diese Einheit wird
duBerlich bewirkt durch die ,Binder und Gelenke‘, durch die von
Christus bestellten Triiger der kirchlichen Amter” (L. Deimel,
Leib Christi, 142).

¢) Durch die innere Leitung. Nach der antiken medizinischen
Anschauung, die auch dem Apostel hier vorschwebt, stromten
die Lebenskrifte vom Haupte her auf die anderen Glieder iiber.
So stréomt, will der Apostel sagen, von Christus her alles iiber-
natiirliche Leben auf die Glieder der Kirche aller Zeiten iiber.
Ohne ihn gibt es kein iibernatiirliches Leben. Das wverstehen
wir unter der ,inneren® Leitung der Kirche; das {iibernatiir-
liche Leben ist ja das Innerste der Kirche, wihrend die #uBiere
Leitung durch die drei Amter mehr die juridische, auch nach
auBenhin zutage tretende Seite ist. Daf in Wirklichkeit im
menschlichen Organismus das natiirliche Leben nicht vom Haupte
ausstromt, tut nichts zur Sache. Denn es kommt darauf an, was
Paulus durch das Bild ausdriicken will. Im iibrigen stammt auch
nach der heutigen wahren medizinischen Auffassung in gewis-
sem -Sinne jede Titigkeit des Leibes vom Haupte. Denn das Ge-
hirn, dessen sich die Seele bei allen Lebenstitigkeiten bedient,
hilt sozusagen die ganze Herrschaft iitber die Funktionen der
korperlichen Organe als héchste Instanz in Hinden. Das Gehirn
und Riickenmark, d. h. das Zentralnervensystem, nebst dem mit
letzterem verbundenen sympathischen oder vegetativen Nerven-
system, l6st simtliche Funktionen der Kérperorgane aus durch
die sogenannte Innervation, Ohne diese gibt es normalerweise
keine organische Tétigkeit. So wird das gesamte iibernatiirliche
Leben der Kirche und aller ihrer einzelnen Glieder von Christus
geleitet.

Inwiefern? Vor allem grundlegend, insofern er uns durch
seinen Kreuzestod alle Gnaden verdient und uns wieder in die
Ubernatur zuriickversetzt hat. Auch hat er seiner Kirche den
Heiligen Geist, der alle Gnade bewirkt, gesendet. So stammt die
heiligmachende Gnade und jede aktuelle Erleuchtung und
Anregung jeder einzelnen Seele von Christus. Das lehrt aus-
driicklich das Trienter Konzil: ,Ipse Christus Jesus tamquain
caput in membra et tamquam vitis in palmites in ipsos justi-
ficatos jugiter virtutem influit, quae virtus bona eorum opera
semper antecedit, comitatur et subsequitur et sine qua nullo
pacto Deo grata et meritoria esse possunt* (Denz. 809).



Premm, Die Kirche der Leib Christi 133

"Doch noch mehr. Im hl. MeBopfer opfert Christus téglich, ja
stiindlich bis zum Ende der Zeiten sich selbst und mit sich auch
seine Glieder, die Kirche, dem Vater im Himmel auf und wendet
uns so seine Gnade zu. In den Sakramenten ist er der haupt-
siachliche Spender. Bei jedem einzelnen Sakrament, das gespendet
wird und das aus sich Gnade vermittelt, geht vom Menschen
Christus auf den Empfinger ein wirkursichlicher Einfluff aus.
Namentlich in der Taufe reinigt er seine Kirche , mit dem Wasser-
bad im Wort des Lebens, um sich die Kirche herrlich zu gestal-
ten* (Eph 5, 26). So ,hegt und pflegt er seinen Leib* (5, 29) ins-
besondere noch auf ganz geheimnisvolle Weise in der Eucharistie.
Da wird die Seele des Christen genihrt mit dem Fleische und -
Blute Christi und durch die Liebe immermehr eins mit ihm. ,Ist
der Segenskelch, den wir segnen, nicht Teilnahme am Blute
Christi? Ist das Brot, das wir brechen, nicht Teilnahme am
Leibe Christi? Weil es nur ein Brot ist, so sind wir alle nur ein
Leib™ (1 Kor 10, 16 f.). Da werden wir Christen mit dem iiber-
natiirlichen Leben Christi erfiillt: ,,Wer mein Fleisch iBt und
mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich bleibe in ihm. Wie
ich durch den Vater lebe, so wird auch der, der mich ift, durch
mich leben® (Jo 6, 561f.). Ja, sogar unser Leib wird durch die
Berithrung mit dem Fleische Christi ge‘neilig’t.; Daher erachtet
Christus auch unsere Leiber als seine Glieder, als Fleisch von
seinem Fleische, Bein von seinem Bein mund wird deswegen
unseren Leib einst auferwecken und dem seinen gleichgestalten.

2. Ubernatiirliche Lebensgemeinschaft

Nach all dem besteht wegen der duBeren und inneren Leifung
durch Christus zwischen ihm und uns eine geheimnisvolle Ein-
heit, weswegen wir mit Recht vom ,,geheimnisvollen” Leib Christi
sprechen (corpus Christi mysticum), wenngleich sich in der
Schrift selbst die Beifiigung geheimnisvoll nicht findet. Auch auf
eine natiirliche Gesellschaft von Menschen wenden wir die Be-
zeichnung ,ein Organismus®, ,ein -Leib” an und nennen den
Lenker derselben Oberhaupt. Doeh in einem viel abgeschwich-
teren Sinn, als wir von Christus dem Haupte der Kirche sprechen.
Denn schon beziiglich der #uBeren Leitung besteht ein grofler
Unterschied, da der erste Griinder z. B. eines Staates nicht auch
in seinen Nachfolgern weiterlebt und nicht nach seinem Tode
durch sie weiterhin den Staat leitet. Den Untertanen sein eigenes
Leben einflofen und sie so bis ins Innerste hinein leiten, vermag
schon gar niemand. Daher wird der Staatenlenker wohl das
Haupt des Reiches genannt, nicht aber bezeichnen wir das Reich
als den Leib des Regenten. So besteht zwischen Christus und
seiner Kirche eine ganz einzig dastehende, wahrhaft geheimnis-



134 Premm, Die Kirche der Leib Christi

volle Lebensgemeinschaft. Haupt und Glieder eines und desselben
Leibes bilden eine organische Einheit, beide werden vom gleichen
Leben durchpulst. Dasselbe sagt Christus mit dem Gleichnis vom
Weinstock: ,,Jeh bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in
mir bleibt und in wem ich bleibe, der bringt viel Frucht; denn
getrennt von mir kénnt jhr nichts tun* (Jo 15, bl

Wir leben mit Christus ein Leben. Christus und der Christ
sind vom gleichen Lebensprinzip durchdrungen, vom Heiligen
Geist: ,,In der Taufe sind wir alle... durch einen Geist zu einem
Leib verbunden, alle sind mit einem Geist durchtrankt (1 Kor
12, 13). Wir miissen ,in Christus, der das Haupt ist, hinein-
wachsen” (Eph 4, 15). Christus erneuert in uns immer wieder
sein eigenes Leben, seinen Tod und seine Auferstehung: , WiBt
ihr nicht, daB wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft worden
sind, in seinen Tod eingetaucht wurden? Wir wurden also ‘durch
die Taufe in den Tod mit ihm begraben. Aber wie Christus durch
die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferstanden ist, so
sollen auch wir in einem neuen Leben wandeln. Denn sind wir
mit ihm verwachsen durch die Herrlichkeit mit seinem Tode, so
werden wir es auch sein durch die Herrlichkeit mit seiner Auf-
erstehung” (Rém 6, 3ff.).

Wir leben in Christus, Christus lebt in uns. N1cht weniger als
hundertvierundsechzigmal findet sich bei Paulus die Formel »In
Christus®, ,,In Christus Jesus®. In der iiberwiegenden Mehrzahl
ist dabei unsere eben geschilderte Lebensgemeinschaft mit Chri-
stus gemeint, Christus seinerseits lebt in uns. Er wohnt in uns
(Rém 8, 10). Darin besteht das tiefste Wesen und die geheimnis-
volle Herrlichkeit unseres Christenstandes (2 Kor 13, 5; Kol 1, 27).
Christus muB in uns Gesfalt gewinnen (Gal 4, 19), so daf wir
schlieBlich sagen koénnen: ,Nicht mehr ich lebe, sondern Christus
lebt in mir® (Gal 2, 20; vgl. 3, 19; Rém 13, 14; Kol 3, 9ff.). Das
ist die paulinische Christusmystik. Diese kommt auch in den so-
genannten Christus-Genetiven zum Ausdruck. ,,In den paulinischen
Briefen finden sich nicht weniger als einundzechzig Substantive
— es handelt sich hier durchwegs um religiose Grundbegriffe des
Apostels —, mit denen Christus, Christus Jesus, der Herr im
Genetiv verbunden erscheint” (A. Wikenhauser, Die Christus-
mystik des hl. Paulus, in: Bibl. Zeitfr., Miinster 1928, 12).

Nach dem Gesagten bedeutet in der Wendung ,,Der mystische
Leib Christi“ mystisch soviel wie geheimmisvoll. Zwischen Chri-
stus und den Glaubigen besteht eine iibernatiirlich-reale Verbin-
dung, die mit der blofen Vernunft auch nach erfolgter Offen-
barung nicht voll erfaBbar ist. Sie ist so voll von Geheimnissen
wie die Gnade, die Sakramente, die Eucharistie usw. Der Aus-
druck wurde gewihlt, um diesen geheimnisvollen Leib zu unter-



Premm, Die Kirche der Leib Christi 135

scheiden' vom individuellen, physischen Leib, den Christus auf
Erden sein eigen nannte und den er jetzt im Himmel besitzt, wie
auch von seinem eucharistischen Leibe, gegenwirtig im heiligsten
Sakrament. il

Der wesentlichste Gedanke des paulinischen Bildes vom
geheimnisvollen Leibe Christi ist folgender: Christus teilt den
Gldubigen ein neues Sein, sein eigenes gdttliches Leben mit und
vereinigt sie mit sich zu einer einzigen Lebensgemeinschaft. Das.
Verhiltnis Christi zu seiner Kirche ist nicht mit der geschicht-
lichen Tatsache erschépft, daB  er sie einst gegriindet hat. Nein, .
er wirkt stindig auf sie ein, er schafft sie immerfort um und
gliedert sie sich an. Ununterbrochen ergieft er seinen Lebens-
strom in seine Kirche. Dadurch unterscheidet sie sich wesentlich
von jeder anderen menschlichen Gesellschaft. Die Kirche ist mehr
als eine juridische Stiftung Christi. Thr Wesen liegt tiefer. Sie
ist ,,auf den Gottmenschen aufgebaut, zu seiner Hohe empor-
gehoben, von seiner gottlichen Wiirde und Kraft getragen und
erfiillt; sie ist der Leib des Gottmenschen, in welchem alle, die
in ihn eintreten, zu Gliedern des Gottmenschen werden, um, in
ihm und durch ihn ineinandergekettet, an dem gottlichen Leben,
der gottlichen Herrlichkeit ihres Hauptes: Anteil zu haben . . .
Die Kirche ist die innigste und realste Gemeinschaft der Men-
schen mit dem Gottmenschen, weil sie in der Eucharistie ihren
realsten und vollendetsten Ausdruck erhilt” (Scheeben, Mysterien
des Christentums, 506 f.).

3. Christi Gegenwartsweise in der Kirche

Wie ist das Bild vom Leibe Christi also genauer aufzufassen?
Welches ist die Einheit zwischen Christus und seinen Gldubigen?
Inwiefern ist Christus in seiner Kirche (in den Glaubigen) gegen-
wirtig? Diese Fragen laufen alle auf dasselbe hinaus. In ihrer
Beantwortung herrscht bis heute viel Unklarheit, ja dort und da
sind auch offene Irrtiimer aufgetaucht.

Fassen wir die Fragestellung noch schirfer ins Auge. Wenwr
wir hier von Christus sprechen, so denken wir dabei nicht etwa
bloB an seine Gottheit. Denn daB er mit dieser in jedem Christen
gegenwiirtig ist, ist so selbstverstindlich wie die Lehre von der
Allgegenwart Gottes. Es handelt sich vielmebhr auch um die
Menschheit Christi. Denn Haupt seiner Kirche ist Christus seiner-
menschlichen Natur nach, nur so besteht die fiir einen Organis-
mus notige Homogeneitit zwischen Haupt und Gliedern. Dabei
brauchen wir seine Gottheit nicht wegzudenken. Es fragt sich:
Inwiefern bildet Christus mit seiner Gottheit und Menschheit eine
Einheit mit den Gliubigen? Welches ist seine Gegenwartsweise
in der Kirche? Wir bringen zuerst die irrigen Ansichten, sei es

k]



136 Premm, Die Kirche der Leib Christi

daB sie per defectum, sei es per excessum fehlen. Zuletzt legen
wir unsere Meinung dar. :

a) Durch ein Zuwenig irrt die Ansicht, die behauptet, zwischen
Christus und den Christen bestehe bloB eine moralische Einheit.
Eine Einheit also, wie sie z. B. zwischen zwei Freunden oder
zwischen den Gliedern einer Ordensgemeinschaft besteht, die alle
ein und dasselbe wollen; also eine Gesinnungs- und Liebeseinheit.
So wiren die Christen eins mit Christus nur insofern, als er der
Gegenstand all ihres Denkens und Strebens ist: Thr Vorbild, der
_Erloser von den Siinden, der Verdiener aller itbernatiirlichen Giiter.
Ohne ihn ist ja der Christ vor Gott nichts, alles ist er nur
durch ihn. Das Band zwischen Christus und seinen Glaubigen
ist so stark, daB in diesem Sinne das Bild vom ,einen Leibe
zutrifft. :

Doch scheint uns diese Ansicht dem dargelegten Offenbarungs-
gute nicht geniigend Rechnung zu tragen. Es wire diese blof
moralische Einheit, zum Unterschied von der logischen (= bloB
gedachten), zwar eine reale Einheit, eine Wirklichkeit, so wie
auch zwischen zwei Freunden eine wirkliche Einheit besteht, eine
Einheit, wie sie zwischen zwei Nichtfreunden nicht vorhanden
ist. Insofern nimmt diese Ansicht auf die Sehrift gewil Riick-
sicht. Aber doch zu wenig. Denn nach dem Bild vom geheimnis-
vollen Leib besteht zwischen Christus und den Christen eine
wirkliche Lebenseinheit, wie zwischen Haupt und Gliedern. Yom
Christus zur Rechten des Vaters fliefen den Gliubigen ununter-
brochen iibernatiirliche, physische Krifte zu. Christus ist das
Prinzip ihres neuen Lebens. Trennung von ihm bedeutet Tod.

- Das alles gilt nicht von der bloB moralischen Einheit zwischen
zwei Freunden. Die Einheit zwischen Christus und den Christen
beruht auf einer Art Neugeburt, einer physischen und objektiven
Verdnderung, die in diesen bei der Taufe vorsichgeht. Ja sogar
in das leibliche Sein reicht Christi Wirken in den Gliubigen
hinein, insofern ihr Leib dem Auferstehungsleib Christi dhnlich
werden wird.

b) Doch wdre es zuviel, wollte man deswegen nun anderseits
eine physische Einheit behaupten. Diese wire entweder als sub-.
stantiell oder als akzidentell zu denken. Die substantielle Einheit
hinwiederum wiire entweder eine Einheit der Hypostase oder der
Natur nach. Doch sind alle diese drei denkbaren Arten einer
physischen Einheit in unserem Falle ausgeschlossen.

Eine Einheit der Hypostase nach lige vor, wenn Christus und
die Christen eine einzige physische Person wéren, so wie Christi
Menschennatur und seine gottliche Natur zu einer einzigen physi-
schen Person vereinigt sind. Der einzelne Christ horte dann auf,
eine selbstindige physische Person zu sein. Dann wiren alle

@



~ " Premm, Die Kirche der Leib Christi 137

Miingel und Siinden — und wiéren es auch nur lifliche —,"die
den einzelnen Mitgliedern der Kirche anhaften, Mingel der Person
Christi. Die Schatten der Siinde wiirden auf Christus fallen. Die
Enzyklika Pius’ XII. vom ,,Geheimnisvollen Leib Christi® ver-
urteilt diese Ansicht ausdriicklich. Auch Thomas von Aquin lehrt:
,.Ecclesia, quae est mysticum corpus Christi, computatur quasi
una persona cum suo capite, quod est Christus® (8. th. II1, 49,1).

Eine andere Art physisch-substantieller -Einheit wire die
Einigung der Natur nach. Das wire in unserem Falle eine
absolute Ineinssetzung zwischen Christus und den Christen. Sie
wurde z. B. tatsichlich vertreten von K. Pelz in seinem Buche
,Der Christ als Christus®, das indiziert wurde. Darnach wire
Christus kraft seines verklirten Leibes mit seiner Menschheit in
uns (15ff.) und wir in ithm (57 ff.): ,In der Erscheinungsform
eines realen Menschen®, wie er in der Eucharistie ,unter den
bloBen Gestalten von Brot und Wein® ist (79). Es bestiinde eine
..Einheit des Fleisches* (93). Da hiitten wir eine Abart des Pan-
theismus vor uns, die man Panchristismus nennen kdénnte. Sich
Widersprechendes wird hier gleichgesetzt. Das hei8t in der buch-
stiblichen Auffassung des paulinischen Bildes vom Leibe Christi
aufs AuBerste gehen, ohne dafiir einen soliden Beweis zu er-
bringen. 3

In Wahrheit besteht zwischen Christus und den Gliubigen
nicht einmal eine physisch-akzidentelle Einheit. Eine solche liegt
vor bei Dingen; die weder hypostatisch noch dem Wesen nach
eins werden, sondern blof hinsichtlich eines Akzidens. So sind
zwei Steine, die sich physisch beriihren, akzidentell vereinigt.
Nun liegt eine solche Einheit nicht einmal zwischen Christi
Meénschheit und dem Kommunikanten vor, da zwischen beiden
keine physische Beriihrung stattfindet. Noch weniger besteht
daher diese Einheit zwischen Christus und dem Gliede der Kirche.
Denn Christus ist — von der Eucharistie abgesehen — mit seiner
Menschheit tiberhaupt nicht im Christen gegenwdrtig. Die gegen-
teilige Auffassung, die tatsiichlich von manchen vertreten wurde,
weist neuestens Pius XII. in seiner Liturgie-Enzyklika , Mediator
Dei (ganz gegen Ende) ausdriicklich zuriick: ,,Curate, ne falsa
commenta eorum propagentur, qui perperam reputent ac doceant
humanam Christi naturam clarificatam reapse ac semper prae-
sentia sua in ,justificatis’ habitare.*

¢) Die richtige Auffassung verteidigt eine dynamische (= vie-
tuelle) Einheit. Christus ist insofern ,,in uns* und ,,wir in ihm®,
als er in unserem Innern iibernatiirliche, physische Wirkungen
hervorruft, in jedem Glied seines Leibes. Welches diese Titigkeit
Christi - im einzelnen ist, haben wir vorhin dargelegt, als wir
von Christus dem Haupte sprachen. Es besteht daher keine



138 Premm, Die Kirche der Leib Christi

physische Einheit mit ihm, doch anderseits auch wieder mehr
als eine bloB moralische. Denn ein Freund, der moralisch mit
dem anderen verbunden ist, vermag nicht unmittelbar in dessen
Seele physische Wirkungen hervorrufen. So lehrt auch Franzelin
(De Ecclesia Christi, 310): ,Formae loguendi disertaeque expli-
cationes Apostoli ita comparatae sunt, ut licet Ecclesia corpus
sit collectivum singulive fideles sint personae per se consistentes,
natura individua distinctae tum inter se tum a Christo capite,
atque adeo ecclesia non sit pars componens humanam Christi
naturam et hoe sensu non physice, sed moraliter corpus Christi,
intelligi tamen debet unio non solum exterior, sed omnino
intima per continuam realem communicationem et conserva-
tionem omnium munium . et institutionum, ommnium potestatum
et sacramentorum, omnium gratiarum et virium supernatura-
lium, vitae supernaturalis, totiusque denique esse secunduin
elementa invisibilia et visibilia, quo formaliter est et existit
ecclesia Christi. Zwar werden die genannten Wirkungen unmittel-
bar vom Heiligen Geist in den Seelen erzeugt, aber auf Grund
des menschlichen Willens Christi, der nach dem Willen Gottes
in seinem Reiche schaltet und waltet. Ahnlich geschahen zu Leb-
zeiten Christi die Wunder, die er wirkte, durch Gott, aber auf
den menschlichen Willen Christi hin. So wirkt Christus in uns
auf geheimnisvolle Weise iibernatiirliches Leben durch seinen
Geist, den er uns stindig sendet, wie er verheiflen hat: ,, Wenn
ich nicht hingehe, wird auch der Beistand nicht zu euch kom-
men. Doch gehe ich hin, so werde ich ihn euch senden. Wenn
aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, der wird euch in
alle Wahrheiten einfiihren. Er wird ja nicht von sich aus reden;
er wird nur reden, was er hort, und euch die Zukunft kiinden.
Er wird mich dann verherrlichen; er wird ja von dem Meinigen
nehmen und es euch geben* (Jo 16, 7 und 13 f£.).

Christus und der Heilige Geist — die Seele der Kirche —
bilden so ein T'dtigkeitsprinzip: ,,Quidquid fit per Spiritum Sanc-
tum, etiam fit per Christum® (S. Thomas, Ephes. 2, lect. 5).
Paulus bezieht die iibernatiirlichien LebenséduBlerungen des geheim-
nisvollen Leibes Christi. sowohl auf Christus wie auf den
Heiligen Geist. Wir ,leben durch den Geist® (Gal 5, 25), es ist
aber auch ,,Christus unser Leben® (Kol 3, 4). Alle Gaben ,,wirkt
ein und derselbe Geist, einem jeden Gnaden zuteilend, wie er
will“ (1 Kor 12, 11); anderseits ist ,einem jeden von uns die
Gnade nach dem MaBe verlichen, wie Christus sie gegeben hat®
(Eph 4, 7). Durch Jesus Christus haben wir die Annahme an
Kindesstatt (Eph 1, 5), und ,,wir haben den Geist der Kind-
schaft empfangen, indem wir rufen: Abba, Vater* (Roém 8, 15).
Neben der Formel ,,in Christus Jesus“ steht bei Paulus dquivalent



Premm, Die Kirche der Leib Christi 139

auch die Verbindung ,,im Heiligen Geist” (vgl. F. Prat, La théo-
logie de Saint Paul, IT", 353). Wir sind gerechtfertigt im Geiste
(1 Kor 6, 11) und in Christus (Gal 2, 17); geheiligt im Geiste
(1 Kor 6, 11) und in Christus (1 Kor 1, 2); beschnitten im Geiste
(Rém 2, 29) und in Christus (Kol 2, 11). Wir sind eine Woh-
nung Gottes im Heiligen Geiste (Eph 2, 22) und ein heiliger
Tempel im Herrn (Eph 2, 21); der Heilige Geist wohnt in uns
(Rém 8, 9. 11).

So ist nicht zu zweifeln: Zwischen Christus und der Kirche
besteht iiber die moralische Einheit hinaus auch eine dynamische
Verbindung. Freilich fragt es sich, ob damit die Gegenwartsweise
Christi in seiner Kirche schon erschopfend erklirt ist. Es ist
dariiber sicher theologisch noch nicht das letzte Wort gesprochen.
SchlieBlich stoBen wir auch hier auf ein Geheimnis, das mit
unserer Vernunft nicht restlos erfabar ist.

IV. Definition der Kirche

Auf Grund unserer eingehenden Ausfithrungen iiber das
Wesen der Kirche fillt uns am Schlusse ganz von selbst die
richtige Wesensbeschreibung der Kirche gleich einer reifen Frucht
in den SchoB. :

Bis in die neueste Zeit stand in den Katechismen folgende
Definition: Die Kirche ist die Gemeinschaft aller Christen, die
denselben Glauben bekennen, dieselben Sakramente gebrauchen
und den rémischen Papst als ihr rechtmiBiges Oberhaupt aner-
kennen. Diese Wesensbeschreibung geht auf Bellarmin (De Ecc-
lesia III, ¢. 2) zuriick: ,,Coetus hominum eiusdem christianae
fidei professione et eormdem sacramentorum communione colli-
gatus, sub regimine legitimorum pastorum, ac praecipue unius
Christi in terris vicarii Romani Pontificis.* Doch ist diese Defini-
tion wegen ihrer Unvollsiindigkeit abzulehnen. Sie betont einzig’
die sichtbare Seite der Kirche und erscheint deswegen zu juri-
disch, vereinsmiBig. Sie ist mehr apologetisch als dogmatisch,
weil sie gerade das Unsichtbare an der Kirche, wie es uns einzig
aus der Offenbarung bekannt ist, nicht hervorhebt. Das Tiefste
an der Kirche zeigt unzweifelhaft jenes Bild auf, mit dem Paulus
uns die Kirche beschreibt: Der Leib Christi. Nach dem Plane
Gottes gibt es nur eine Kirche, die sogar Christi Leib ist. Kirche
ist Christentum und Christentum ist Kirche. Der Eintritt in die
Kirche durch die Taufe bedeutet eine organische Einverleibung
in Christus. Die Kirche kann nur von dieser Seite her richtig
und voll gesehen werden. Von der Taufe, dem grundlegendsten
Erfordernis fiir die Kirchenmitgliedschaft, sagt Bellarmin kein
Wort; er spricht nur ganz allgemein von den Sakramenten.



140 : Premm, Die Kirche der Leib Christi

Wir definieren daher: ',,Die Kirche ist der geheimnisvolle
Leib Christi, d. h. die sichtbare Gemeinschaft aller, die durch
die Taufe in Christus einverleibt unter der Oberleitung des
romischen Papstes und ihres Bischofs als dem sichtbaren Haupte
den gleichen Glauben bekennen und dieselben Heilsmitlel
-gebrauchen und die, unsichtbarerweise vom Heiligen Geiste
belebt, zu einem einheitlichen, iibernatiirlichen Organismus mif
Christus als dem unsichtbaren Haupte vereinigt werden.”

Die Definition ist eine wirkliche Wesensbeschreibung, d. h.
sie gibt den Sinn der Kirche nicht von ihrem Zwecke her wieder,
indem diese etwa als Heilsanstalt dargestellt wird, sondern von
ihrem Wesen her, wie wir es in unserer ganzen Abhandlung
nachgewiesen haben. Diese ist an sich schon ganz im Worte
,;Leib Christi® enthalten, insofern Leib auf die sichtbare Seite
und Christi auf die unsichtbare Seite hinweist. Doch da es sich
um ein Bild handelt, ein solches aber fiir sich allein genommen
nicht eindeutig genug ist, wird eine nihere Erklirung beigefiigt,
sonst bliebe die Definition unklar: Die Erklarung hebt die beiden
Wesensteile der Kirche, ihren sichtbaren Leib und ihre unsicht-
bare Seele, das Menschliche und Gottliche an ihr, ausdriicklich
hervor.

So steht die Kirche als eine Fortsetzung und ein Abbild des
Gottmenschen Christus vor uns. Die Betonung beider wesent-
lichen Seiten schiitzt vor jeder Einseitigkeit, sowohl vor der
Spiritualisierung der Kirche, indem sie nur als etwas Ubernatiir-
liches, rein Innerliches dargestellt wird, wie auch vor e€iner zu
AuBerlichen, fast rein juridischen Auffassung, die nur auf das
Sichtbare an der Kirche schaut. Auch ihr Geheimnischarakter
tritt klar zutage. Die Kirche ist ja ein Geheimnis im strengen
Sinne des Wortes, auch nach der Offenbarung mit der bloBen
Vernunft nicht voll ausmefibar, ebenso geheimnisvoll wie die
Gnade des Heiligen Geistes und das unsichtbare Einwirken
Christi des Hauptes. Die Kirche, diese Lebenseinheit durch den
Heiligen Geist mit Christus und der Christen untereinander, ist
eben das grofe Geheimnis unserer Erlosung, beginnend mit der
Annahme der menschlichen Natur durch das vom Vater gesandte
Wort, sich fortsetzend im Opfer am Kreuz, hienieden sich voll-
endend in der Angliederung des einzelnen an Christus. Den
endgiiltigen Abschluf8 findet das Geheimnis Kirche in der
beseligenden Christus- und Gottesgemeinschaft im Himmel. So
steht im Hintergrund der Kirche das Geheimnis der Trinitit.

Es ist etwas GrofBles, dal Gott schon in Adam die Menschheit
in die Ubernatur erhob, sie iiber ihre Natur hinaus in sich
hineinzog, um sie an seinem eigenen Gliick teilnehmen zu lassen.
Etwas noch GroBeres war es, als Gott selbst Mensch wurde, num



Premm, Die Kirche der Leib Christi 141

die verscherzte Ubernatur den Menschen wieder zuriick-
suverdienen. Das GroBte aber war die Art und Weise, wie er
das tat. Der menschgewordene Gottessohn Christus begniigte
sich nicht damit, einfach fiir uns hirtestes Siihnegeld an seinem
eigenen Leibe zu zahlen, indem er zum Vater sagte: Ich trete an
ihre Stelle und zahle fiir sie. Er ging noch weiter und sagte:
Ich nehme die erlésten Menschen in mein Ich hinein. Sie sollen,
so weit das nur méoglich ist, ein Stiick von mir sein, ein Bestand-
teil meiner Person. Ich bilde mit ihnen einen einzigen Leib,
dessen Haupt ich sein will. Das ist jenes unbegreifliche Liebes-
geheimnis, das Paulus kurz mit dem Worte wiedergibt: ,,In
Christus Jesus.” Seit Christus gestorben ist, sieht der himmlische
Vater in jedem gnadengeschmiickten Menschen seinen Sohn, in
seinem Sohn Christus sieht er alle Erlosten vereinigt, wie einen
Baum mit vielen Zweigen.

Daher werden in der Schrift selbst die T'dtigkeiten Christi
nach Art einer Idiomenkommunikation uns zugeschrieben und
unsere Titigkeiten Christo, als wiren wir ein und dieselbe Per-
son, als fiihrten wir zusammen das gleiche Leben. ,,Wir sind
mit Christus mitgestorben® (2 Tim 2, 11), mit ihm begraben
(Rém 6, 4), mitauferstanden (Eph 2, 6), werden mit ihm mit-
leben (2 Tim 2, 11), mit ihm im Himmel regieren (ebda. 12).
Anderseits lebt Jesus in jedem von uns: im Armen, im FEin-
gekerkerten, in jedem Hilfsbediirftigen, so da er alles, was diesen
getan wird, anrechnet, als wiire es ihm erwiesen (Mt 25, 40).
Wenn wir Christen verfolgt werden, wird Christus wverfolgt:
.Ich bin Jesus, den du verfolgst” (Apg 9, 5).

So miissen wir auch erginzen, was dem (historischen) Leiden
Christi abgeht (Kol 1, 24), Waren etwa die Leiden Christi nicht
groB genug? Nicht siihnereich genug? Nicht verdienstlich genug?
Was fehlt ihnen also? Es fehlt ihnen, daB sie am ganzen Christus
vollendet werden. So wahr bilden wir mit Christus eine Ein-
heit, daB Christi Leiden erst mit den unsrigen zusammen das
ganze Leiden Christi ausmachen. Wir tun und leiden nichts fiir
uns allein, sondern tun und leiden alles zugleich fiir die Briider
und Schwestern. Stindig sind unsichtbare Krifte unterwegs vom
einen zum anderen. So brauchen wir uns auch nichf zu wun-
dern, daB jene, die dem Herzen Jesu am nichsten stehen, auch
am meisten zu leiden haben. Weil ihre Liebe so grof ist, daB
sie auch Opfer zu bringen vermag, vertraut ihnen Gottes Vor-
sehung besonders wichtige Sithne- und Verdienstleiden an. Sie
selbst mochten es auch gar nicht anders. Wenn wir leiden,
leidet Christus in uns. So beteuerte eine hl. Felizitas. In der
Stunde der Hinrichtung wird Christus in mir sein und fiir mich
leiden.



142 Premm, Die Kirche der Leib Christi

Wenn wir zum Vater im Himmel beten, betet Christus in uns
und mit uns. So lehrt ausdriicklich Awgustin: ,,Wenn vom
Gebete Jesu die Rede ist, so kani sowohl das Gebet, das er in
seiner Person verrichtet hat, gemeint sein, als auch unser Gebel,
das Gebet der Christen. Es handelt sich dabei aber immer um
ein und dasselbe Gebet; denn Haupt und Glieder sind so sehr
eins, daB, was des einen ist und was der anderen, nicht aus-
einandergehalten werden kann® (In Ps 40). Das ist der tiefste
Sinn der Worte, mit denen uns die Kirche jedes Gebet an den
Vater schiieBen lehrt: per Dominum nostrum Jesum Christum.
Mein Gebet, soweit es auf meiner Tétigkeit beruht, wie armselig
ist es, aber wie groB, weil Christus, dem ich einverleibt bin,
mithetet. Aus unserem Beten hért der Vater im Himmel die
Stimme seines Sohmes heraus. Wir beten: per ipsum, cum ipso
et in ipso.

So ist uns Christus ,,der Weg, die Wahrheit und das Leben®.
Der Weg, indem wir seine sittlichen Weisungen befolgen, die
Wahrheit, indem wir an seine Offenbarungslehren glauben, das
Leben, indem wir durch die Gnade auf geheimnisvolle Weise
sein Leben mitleben. Das Leben mit Christus verlangt von uns
viel Entsagung, ja Leidensmut. Es wire Luthertum zu meinen,
wenn jemand durch die Taufe in Christus einverleibt ist, dann
brauche er nichts mehr zu tun, sich keine Miithe zu einem sitt-
lich reinen Leben zu machen, alles tue ja Christus. Wegen des
opus operatum Christi brauche es von unserer Seite kein opus
operantis mehr. Im Gegenteil, damit wir mit Christus als leben-
dige Glieder vereint bleiben und nicht durch die Siinde wieder
von ihm getrennt werden, braucht es oft gewaltig viel Anstren-
gung, Entsagung und Abtétung bis zum ,,Abhauen der Hinde
und des FuBes“. Das ist hichst energische Eigentitigkeit.

Das groBte Ideal des Christen ist es, so sehr ein awderer
Christus zu werden, daB er in Wahrheit mit Paulus sagen kann:
,Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2, 20).
Das erreichen wir nur, wenn wir uns selbst absterben. Das
Sakrament der Taufe bedeutet: Stirb, damit ganz Christus in dir
lebe. Sogar unser eigenes Ich muB sterben, damit nur Christus
in uns lebe und nicht Christus und wir. Das ist freilich eine
schwere- Forderung, aber unzihlige Heilige haben dies mit Got-
tes Gnade vermocht. Erst so erreicht die Einverleibung in
Christus ihr Endziel.



