96. JAHRGANG 1948 : 3. HEFT

THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

Von Prof. Dr. Leopold Prohaska S. M., Linz

III. Einzelseelsorge

Agere sequitur esse. Priesterliches Wirken erflieft aus prie-
sterlichem Sein. Priester ist, wer das Verséhnungswerk Christi in
der Vollmacht heiliger Weihung fortsetzt. Die Wirksamkeit der
Gnade darf vom Triger des Priestertums nicht behindert wer-
den. Sie wird um so stirker, je fester sich die erbsiindlichen
Gegensitze im minnlichen Wesen zu einer kraftvollen Span-
nungseinheit zusammenfiigen. Der Priester wird zeitlebens darum
ringen miissen, denn: ,Rast’ ich, so rost' ich.* Ein Gestindnis
iiber dieses sein Ringen, das kaum ein richtiges Verstindnis
finden wiirde, braucht er vor den Gliubigen nicht abzulegen. Er
wird sich aber seiner eigenen Unzulinglichkeit stindig bewuSt
bleiben. Dieses BewuBtsein wird ihn davor bewahren, sich in ein
unechtes Pathos hineinzusteigern, wenn er von den Erhaben-
heiten und hohen Forderungen des christlichen Lebens spricht.
Anders entsteht leicht der Eindruck, als ob -sich die iibernatiir-
lichen Wirklichkeiten in unerreichbaren Héhen — irgendwo
oben — beféinden und nicht unsere gelebten Wirklichkeiten aus-
machten. Wie aber der Priester ein Ringender bleibt, nimmt er
diese libernatiirlichen Wirklichkeiten stindig in sein Leben hin-
ein, macht sie an sich selber lebendig, macht sie zu seinem
eigenen Leben. Aus solch lebendigem Priestersein erfliet leben-
diges Priesterwirken. Lebendiges Priesterwirken ergibt sich als
Synthese aus der These: ,Der Priester als Mann‘ und der Anti-
these: ,,Der Mann als Priester.” In der Synthese ist aufzuzeigen,
da die rein geistige Auseinandersetzung iiber die Naturanlage
im Minnlichen und iiber ihre Erhéhung im Priesterlichen in
ciner sichtbaren und erfahrbaren Wirksamkeit zu objektivieren
ist. Das priesterliche Wirken wendet sich Einzelseelen und der
Gemeinde zu. Von der Einzelseelsorge soll zuniichst die Rede sein.
Wir miissen zunéchst die Grundhaltung deutlich genug erkennen,

.Theol.-prakt, Qusrtalschrift” III, 1948, 12



L]

178 Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

um daraus Grundsdtze abzuleiten, die die seelsorgliche Behand-
lung der Erwachsenen, des Jugendlichen und des Kindes be-
stimmen.

1. Priesterliche unndhﬁ‘ltung filr die Einzel-
seelsorge

 Die Sorge fiir die Seelen mufi aus einer tiefen Quelle kom-

men, die nicht Tatendrang, nicht persénlicher Ehrgeiz, sondern
nur die Liebe sein kann. Auch diese Liebe mufl aus der tiefsten
Quelle flieBen, aus dem Herzen des Erlosers! An der Erloserliebe
Christi koénnen wir drei Verwirklichungsstufen unterscheiden:
Krippe, Kreuz und Grab. Die Krippe 148t uns das admirabile
commercium bestaunen, wie Gott die “Menschennatur angenom-
men hat, um den Menschen der Gottesnatur teilhaft werden zu
lassen. Das Kreuz offenbart den gottlichen Ernst, mit dem Chri-
stus sithnend Menschenschuld auf sich genommen hat, ohne
jemals selber schuldig geworden zu sein. Das Grab des Auferstan-
denen zeigt uns, wie; der Tod, vom Leben verschlungen, den Kin-
dern Gottes die Freiheit gebracht hat, den Triumph des Erlosungs-
werkes. i

Diese Erloserliebe Christi will noch heute durch den Priester
an den Einzelseelen wirksam werden. So darf denn.auch der
Priester in dhnlicher Dreistufung das Erloserwerk Christi an den
Seelen wirken. :

Gleichnishaft entspricht der Liebe Christi im Geheimnis der
Menschwerdung, wo Gott Menschennatur angenommen hat, die
Liebe des Priesters, mit der er die Menschenart derer annimmi,
die sein Priesterwirken beanspruchen. Er muB ihnen foérmlich
Raum gewihren in seinem eigenen Herzen, sie hinein aufnehmen.
Er darf sie nicht nach dem Wunschbild, das er sich von ihnen
gerne macht, behandeln, sondern sie so nehmen, wie sie sind.
Die Menschen sind ganz anders, als sie sein sollen und sie die
Moraltheologie normiert. Sie leiden ja unter dem Zwiespalt, daB
sie nicht so sind, wie sie sein mochten und auch konnten., Chri~
stian Friedrich Hebbel legt ein beredtes Zeugnis dafiir ab:

. Und der ich bin, griift trauernd
den, der ich konnte sein.

So lebt denn in jeder Seele, besonders aber in der siindigen, Hun-
ger und Durst nach Gerechtigkeit als stille, verzehrende Herzens-
sehnsucht. Der Priester braucht also von vornherein niemande
zu verurteilen. Das tut ja dem Menschen in der Siindennot so un-
endlich weh. Der Herr verpflichtet uns sogar zu dieser Haltung:
»Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet werdet! (Mt 7, 1.) Wie
oft haben jedoch die Seelen das Empfinden, vom Priester ,ge-
richtet” zu werden! Darum 6ffnen sich die Seelen oft so schwer.



Prohaska,-Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 179

Und der erste Schritt iiber die Schwe]le in das Priesterherz ist
wohl am schwersten.
Wie kann der Priester dlesen Sehuitt exbaelnornd
Im Beichtstuhl und im seelsorglichen Einzelgesprich richte
sich der Priester zunichst nicht an den guten Willen, sondern
an den ,,Gegenwillen”. In diesem sammeln sich alle Einwinde
gegen den besseren Willen als fast uniiberwindliche Hemmungen.
_Die Seele will zwar von ihrem peinlichen Zustand befreit wer-
den, um Mensch unter Menschen und Christ unter Christen zu.
sein, und hat doch zugleich eine beklemmende Angst davor. Ein
einfaches Raten und Wegweisen ist noch nicht gangbar. Selbst
wenn der Priester richtig riete und die Seele recht verstiinde, was
gebessert werden sollte, wird dieser unbewuBte, ' verborgene
Widerstand dafiir sorgen, daB das Gegenteil vom erstrebten Er-
folg gezeitigt wird. Es muB also der Umweg iiber den ,,Gegen-
willen® gewihlt werden, ‘damit alles, was sich in der Seele gegen
die ersehnte Heilung striubt, ans Tageslicht kommt. Dann erst
wird es moglich sein, die weiteren Schritte einzuleiten, um den
entbundenen guten Willen auf dem Weg des Heiles weiterzufiih-
ren (vgl. Prof. Dr. Hans von Hattingberg, Neue Seelenheilkunde,
ST A

Einzelseelsorge bedarf wohl vieler Geduld, um die individuell
gelagerten Spannungsverhilinisse zwischen Ideal und Wirklich-
keit herauszuspiiren, aus jedem einzelnen Wort herauszuhorchen.
Es gibt wohl keine Schablone, hochstens Typen mit ganz ver-
schiedenen Einzglausprigungen bei den Seelen. Das Beispiel des
Herrn im seelsorglichen Einzelgesprich mit Nikodemus oder mit
der Samariterin ist uns: Ansporn und Gnade.

Gleichnishaft entspricht der Liebe Christi im Geheimnis des
Kreuzes, wo der Unschuldige die Gesamtschuld der Menschheit
sithnt, die Liebe des Priesters, mit der auch er die Menschen-
schuld derer auf sich nimmt, die sie ikm einbekennen, ohne dabei
selber schuldig zu werden. Es gibt namlich ein Beichthoren, das .
auch das Gewissen des Priesters befleckt. Wir brauchen dabei
nicht gleich an die inquisitio complicis oder an die absolutio
complicis oder an die sollicitatio ad turpia zu-denken, die schwere
kirchliche Strafen nach sich ziehen. Es gibt auch ein Hinhoren
aus Neugierde und geheimem Erlebnishunger.

' Der wahrhaft sithnende Priester nimmt die einbekannte Schuld
formlich auf sich, wie mit einem Kreuz beladen, um sie vor Gott
~hinzubringen und kreuzigend zu vernichten. Das geschieht durch
den Reueschmerz, den er mitempfindet; und wenn dieser in der
Seele des siindigen Menschen nicht vorhanden wire, wiiBte ihn
der Priester zu wecken und auszulosen. Er fiihlt sich mit dem
Schicksal des Erléserblutes in dieser Seele in personaler Verhaf-

19%



180  Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

tung mit.- dem Herrn verbunden; denn so viel es an ihnen liegt,
kreuzigen ja solche Seelen den Sohn Gottes aufs neue und geben
ihn dem Gespotte preis (vgl. Hebr 6, 5).

Gleichnishaft entspricht der Liebe Christi im Geheimnis der
" Auferstehung, wo der Tod des Herrn den Kindern Gottes das
Leben gebracht hat, die Liebe des Priesters, mit der er auch den
Heilsweg der auferstandenen Siinderseelen mitgeht. Der Heils-
wille des Priesters wird schon beim Beichthoren so in die Seele
hineinhorchen, daf er im Bekenntnis die Waurzelsiinde heraus-
hért. Der Priester kann sich und noch mehr dem Beichtkind dar-
iber Klarheit schaffen, wenn er im nachhinein fragt: s Welche
Siinde tut Ihnen am meisten leid?¢ oder ,,Woriitber drgern Sie
sich am meisten, daB es Ihnen passiert ist?* Dann fragt sich der
Priester selbst, welches Sithnungswerk ihm am angezeigtesten
schiene, um es selbst in seinem. eigenen Herzen auch schon ent-
schlossen durchzufithren, bevor er noch dem Beichtkind den Rat
gibt. Wenn die Anklage z. B. auf Zorn als Wurzelsiinde lautet,
ijbei'legt der Beichtvater mit seinem Beichtkind, bei welchen
Gelegenheiten der Zorn am schnellsten zum Ausbruch kommt,
am dann. zu raten: Wenn Sie spiiren, wie das Blut zu kochen
beginnt und der Atem fliegt, dann sagen Sie sich: Jetzt rede ich
nichts, jetzt tue ich nichts, bis ich gebetet habe: Jesus, sanft und
demiitig vom Herzen, bilde mein Herz nach deinem Herzen! Sind
Sie dann noch nicht innerlich beruhigt, dann beten Sie es noch
zweimal und dreimal, bis Sie ganz ruhig sind. Als heilsame Bufle
heten Sie es, gleich zehnmal! In dem Augenblick, wo der Priester
diesen Rat erteilt, erweckt er in sich selber jene Gesinnung der
Sanftmut und Demut, die er fiir das Beichtkind wiinscht. So
werden die Seelen wahrhaft erlost, entbunden und befreit. Die
Erloserliebe des gottlichen Herzens hat durch das Herz des Prie-
sters hindurch das Herz des Beichtkindes erreicht.

9 Grungdsitze fiir die Einzelseelsorge

Als Allgemeinziel der Einzelseelsorge steht uns der miindige
Christ vor Augen. Miindig ist der Christ dann, wenn er den Men-
schen gegeniiber Rede und Antwort iiber seinen Glauben stehen
kann und Gott gegeniiber das hohe Gut des Glaubens verantwor-
fen kann. Er muB also ein entsprechendes Wissen und auch
Bekennermut besitzen, dann wird man von ihm sagen koénnen:
der ist miindig; er ist nicht auf den Mund gefallen. Auch Gott
gegeniiber wird er einmal von seinem Glauben Rechenschaft ab-
legen und seine empfangenen Talente verantworten miissen. Dann
erst wird der Christ vollmiindig, wenn er mit Herz und Mund in
~ das ewige Gotteslob der Himmel einstimmen darf, weil der ewige

TEh



Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 181

Richter zu ihm sagte: ,Wohlan, du guter und getreuer Knecht,
geh ein in die Freude deines Herrn!"

a) Einzelseelsorge am Erwachsenen

Seelsorge am Mann

Dem Mann muB der Priester als ein Mann des Geistes gegen-
iibertreten. Nicht von ungefihr bezeichnet ihn doch das Volk als
..Geistlichen und erwidert den GruB in der lityrgischen Feier
mit ,,Et cum spiritu tuo®“. In der Tat ist es gerade die heilige
Liturgie, die die geistige Hohe des Priesters besonders fiir den
Mann anziehend werden 1i8t. Man muf es dem Priester beson-
ders anmerken, daB er mit seinem Geiste (et cum spiritu) bei der
heiligen Handlung und bei seinen Gebeten ist, und der Gruf an
die versammelte Gemeinde darf nicht mit einem geistlosen oder
gaffenden Blick begleitet werden. Darum bittet der Zelebrant
auch beim Anlegen des Schultertuches, daB es ihm der Helm
des Heiles zum Schutz gegen teuflische Zerstreuung sei. Dann
werden seine stummen Bewegungen- am Altar laut von seiner
Anbetung, Ehrfurcht und Andacht sprechen. Der Priester hat es
¢hen zuvor schon viel bedacht, was er tun wird, um auch daran
zu denken, was er tut, also ,,andachtig zu sein. Seine Worte sind
keine leeren Formeln, sondern immer neue Vermihlung von
Geist und Leibgestalt des Lautes® Diese niichterne Echtheit prie-
sterlicher Minnlichkeit, diese Herrschaft des Geistes bleibt nicht
ohne erks»amkelt auf den Mann.

‘ Seelsorge am .Priester

Die Seelsorge am Priester ist zugleich die schwierigste,
schonste und wirksamste. Monstrds ist allein schon das Wort:
Homo homini lupus (Wolf), clerus clero lupissimus, um wieviel
mehr die Tatsache, die damit angedeutet werden soll. Das sminn-
liche Rivalititsempfinden macht eben die gegenseitige Annidherung
von Priestern so schwierig. Keiner will sich etwas vergeben und
hilt mit dingstlicher Scheu sein Innerstes vor ‘dem andern verbor-
gen, Und doch! Wie schén ist briiderliches Verstindnis unter
Priestern! Ecee quam bonum et quam jucundum habitare fratres
in unum (Ps 132, 1). Nirgendwo ist Glaubenskraft so erfahrbar
und lebensnahe wie in der Seelsorge am Priester. Hier wird die
Wirklichkeit des geistigen Reiches Christi, das uns in gleicher
Weise und gleich verpflichtend unter unsern Herrn und Meister
stellt, offenbar: ,Einer ist euer Meister, ihr alle aber seid Brii-
der” (Mt 23, 9).

Seelsorge am Priester ist deshalb am wirksamsten, weil ja in
der einen priesterlichen Seele viele andere mitgeheiligt und mit-



182  Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

gerettet werden.. Dem Priesterbeichtvater miilite gewinnende
Viterlichkeit zu eigen sein, in die’ hinein gern jede Verfehlung
und Verirrung gelegt wird, weil sich das priesterliche Beichtkind
bewuBt wird, daf es nachher zur Hohe geht.- Wenigstens einmal
im Monat sollte diese Erneuerung priesterlicher Heilskrifte bei
einem stindigen Beichtvater gesucht werden. Monatliche Einkehr-
tage waren wohl am geeignetsten dafiir. Die Seelsorge am Priester
brauchte nicht ein besonderes Anliegen bestimmter Ordenspriester
zu sein, sondern ein jeder einzelne im Dekanat miiBite sich fiir
jeden Mitbruder verantwortlich fiihlen und sich zu einem. Prie-
sterbeichtvater geeignet machen. Auch die gegenseitigen Besuche
der- benachbarten Pfarrer koénnten im Dienste der Priesterseel-
sorge stehen. Um -wieviel leichter wird es einem uwms Herz, wenn
Erfolg und: MiBerfolg, Freud und Leid in der Seelsorge vom
Nachbarpfarrer mitempfunden und mitgeteilt wird. Sollte nicht
das vertrauliche ,,Du“ mit seiner nahen Wirme immer mehr
Eingang in unsere Reihen finden?

Auch die wiederholt angeregte ,,Arbmtsgememschaft‘ wire
der geistigen Begegnung untereinander sehr férderlich. Der eine
geht etwa seiner Lieblingsfrage, sei es in der Kirchengeschichte,
sei es in Dogma oder Moral, sei es in Pastoral oder anderen
Wissenszweigen forschend ' nach, die anderen duBern dazu Ge-
lesenes, oder Erfahrenes. Im lebhaften Meinungsaustausch wird
das Gesamtbild in einer Frage smmer voller und giiltiger. Kénn-
ten nicht Neuerscheinungen, Zeitschriften usw. in solcher Ar-
beitsgemeinschaft bhesprochen werden? Konnte sich nicht diese
Arbeitsgemeinschaft aus dem engen Kreis benachbarter Pfarren
zum groBen Kreis der ganzen Ditzese weiten? Schone Ansitze
sind ja bereits in den vergangenen Jahren vorhanden gewesen.

Seelsorge am Ehemann

Unser- Meister Jesus Christus hat uns das Beispiel der Einzel-
seelsorge am Mann in der nichtlichen Begegnung mit Nikodemus
gegeben. Fragen, die den Mann zu innerst bewegen, wurden dabei
besprochen und geklirt. Es ist zunichst die Frage nach dem
Leben: ;,Wahrlich, wahrlich, ich sage dir:- Wenn jemand nicht
wiedergeboren wird, so kann er in das Reich Gottes nicht ein-
gehen.” Diese Neugeburt erfolgt aus dem Wasser und dem Hei-
ligen Geiste, ist also Leben von anderer Art als das aus dem
Fleisch geborene. In den Worten Christi kiindet sich die Herr-
schaft des Geistes iiber den Leib an, eine geistigse Vaterschaft
Gottes an Menschenkindern. Die Wirkursache solchen Gottes-
lebens ist jedoch der Kreuzestod des Gottessohnes, der wie die
Schlange in der Wiiste erhtht werden muf}. In diesem Geheimnis
ist die neue Vaterschaft begriindet. Es gibt ein’ Wirken des Men-



Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 183

schen in der Finsternis oder aber im  Lichte: ,Denn jeder, der
Boses tut, haBt das Licht und kommt nicht an das Licht. Wer
aber die Wahrheit ubt, der kommt an das Licht, damit seine
Werke offenbar werden, weil sie in Gott getan sind“ (Jo 3,20 f.).
Diese drei Fragen nach dem Leben, nach dem Kreuz und nach
dem Wirken kommen in der Einzelseelsorge am Mann immer
wieder zur Sprache.

Der Priester hat den Mann zur Vergeistigung seiner Vater-
schaft zu fithren. Nicht in der Kraft des Triebes sollte seine Frau
zur Mutter seiner Kinder werden, sondern in der geistigen Kraft
der Liebe. Der Mann wird immer wieder um diese Herrschaft
des Geistes iiber den Leib ringen miissen, um auch seine Frau
zur tiefsten Begliickung ihres Wesens zu fiithren. Gerade im ehe-
lichen Vollzug will sich ja die Liebe Christi zur Kirche, das groBe
Geheimnis, verwirklichen (vgl. ,,Vor dem Christusgeheimnis der
Fhe®, Katholische Schriftenmission, Linz).

Die hohere geistige Vaterschaft des Mannes, auch des Mannes
in der Ehe, geht aus dem Geheimnis des Kreuzes hervor. Was
heiBt das? Erst in der Entsagung, in der Pflichterfiillung, in der
unbestechlichen Treue erfibrt des Mannes Tun jenen Glanz christ-
licher Vaterschaft, die ein Abglanz dessen ist, der am Kreuz
erhéht wurde.. Oft macht man uns Minnern den Vorwurf, daf
wir nicht so religios sind wie die Frauen. Unsere Religiositiit ist
aber nur anderer Art: Sie liegt im Wirken und weniger im lan-
gen Beten. Es kommt aber alles darauf an, daB das Wirken ,,an
das Licht komme". Das ist nichts anderes, als daB alles Tun des
Mannes in Gottes Licht gestellt werde, in guter Meinung geschehe.
Darin miiBite sich der Mann in sehr oft wiederholten Kurzgebeten
iiben, wie: , Alles fiir dich, heiligstes Herz Jesu®, ,,Alles zur gro-
Beren Ehre Gottes®, ,,Maria zuliebe*! Dann ist der Mann religios,
wenn sein Wirken und ‘Arbeiten, sein Sorgen und Kimpfen Gebet
geworden ist.

Seelsorge am ehelosen Mann

Auch den vereinsamten Einzelgiinger, den ehelosen Mann, darf
die Gute-Hirtenliehe des Priesters nicht iibersehen. Vielleicht ist
er gefahrenumdrohter als andere, die in ehelicher Bindung einige
Sicherheit fiir ihren Weg zum Heile haben. Der Priester wird
versuchen, ihn noch stirker personlich an sich zu ziehen.

AbschlieBend kénnen wir von der Minnerseelsorge sagen, daB
ste oft schwierig sein kann, aber doch dem Seelsorger die tiefsten
Freuden bereitet. Der Mann ist ehrlich und offen genug, seine
Verfehlungen ohne irgendwelche Beschénigung einzugestehen. Er
wird férmlich Kind mit all dem Vertrauensseligen und Willigen



184 Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

des Kindes. Darum ist jede Scheu vor einer intensiven Einzel-
seelsorge an Méannern unberechtigt.

Seelsorge an der Frau

Der Frau muB der Priester in erléster Mannlichkeit begegnen.
Treffend schreibt einmal eine erfahrene Frau, die bekannte
Schriftstellerin Oda Schneider: ,,Der Priester mufB der Frau ganz
und gar ,alter Christus‘ sein, um sie weder zu scheuen, noch zu
verachten, noch ihr zu erliegen, sondern aus innerer Freiheit und
Reinheit giitig wie Jesus ihren Hingabewillen unberiihrt zu Gott
emporzufiihren. Er darf sie als Seelsorger weder verletzend von
sich weisen, noch personlichen Nutzen aus ihrer Hinordnung auf
die Person ziehen.” Midchen einer Pfarrjugendgruppe brauchten
ihren Kaplan nicht damit zu necken: ,,Herr Kaplan, Sie fiirchten
sich ja vor uns!“

Und wiederum hat uns unser Herr und Meister das Beispiel
der Einzelseelsorge an der Frau in der Begegnung mit der
Samariterin am Jakobsbrunnen gegeben. Ist es nicht, als ob er an
das Miitterliche in der Frau riihrte, als er sich als ein wegmiider
Wanderer durstig zeigte und um einen Trunk Wasser bat? WuBte
er nicht dem Gesprich, das sich in nichtssagender Weitliufigkeit
zu verlieren drohte, eine ernste Wendung mit den Worten zu
geben: ,,Geh', ruf deinen Mann und komm hieher!” Hier wird die
Grundveranlagung der Frau auf das Personliche aufgerufen. Kam
nicht die Ursebnsucht der Frau, ihre Veranlagung auf das See-
lische, in der Frage nach der Anbetung Gottes auf? So wie Chri-
stus miiBite auch der Priester als ,alter Christus” der Frau im
seelsorglichen Einzelgespriach begegnen, in erléster Minnlichkeit.

Wir kennen bereits die beiden Elemente erléster Minnlich-
keit: das geistige Umfassen und das uneigenniitzige Belassen. Das
geistige Umfassen ermdoglicht der Frau, sich allseitig zu 6ffnen.
In der Erlésetliebe Christi muf3 der Priester all ihren seelischen
Anliegen nicht nur ein williges Ohr schenken, sondern auch ihrer
Eigenart in seinem Herzen férmlich Raum gewiihren. Die Frau
kann sich desbalb so vertrauensselig erdffnen, weil sie sich in
des Priesters erloster Minnlichkeit vor unbotmiBigem Besitz-
ergreifen, der eigentlichen Siinde des Mannes, sicher weiBl. Der
Priester wird das Anvertraute ja nicht gebrauchen weder anderen
gegeniiber, noch fiir sich, besonders wenn es sich um eine indivi-
duelle Schwiiche handelt.

Die Frau erlett die Siinde aus ihrem ganzheitlichen Wesen
heraus anders als der Mann. Wo sie liebt, glaubt sie nicht mehr
zu siindigen. So kann sie Gott ganz vergessen, sich selbst tiu-
schen und andere auch. Am Ende ihres Siindenweges kommt ihr
aber doch ihre Gottverlassenheit zum BewuSBtsein, und da findet



¥

Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 185

sie die Hirtenliebe des Priesters. Der Priester muf ihr dann klar

machen, wie ihr kligliches Versagen dem Evas gleichkommt, ja

noch schlimmer ist, weil sie sich am Blute Christi, des Gekreu-

zigten, versiindigte. Thre Liebeskraft, die bisher an Lebensunwer-

tem vergeudet wurde, wire auf Christus hinzulenken: ,Habe

Mitleid mit seinen Wunden! Und: Durch seine Wunden sind wir

geheilt!” Nun sollten aber auch der heimgefundenen Magdalena

neue Aufgaben fiir das Reich Christi gezeigt werden. Nichts festigt

so auf dem neuwen Weg als das Vertrauen des Priesters, der
Apostolatsaufgaben stellt. :

Und doch mu8 der Priester gegebenenfalls die Frau vor zwei
Gefahren schiitzen, einerseits vor Verstiegenheit im religidsen .
Leben, anderseits vor einem Versinken in personale Verhaftung
an ihn als Mann. Ziel der Einzelseelsorge auch an der Frau bleibt
eben doch der miindige Christ. Diesem Ziel wird besonders die
Seelenfithrung zustreben. Das Meisterwerk der Seelenfiihrung ist
geradezu, die Frau zu innerer Selbstindigkeit zu bringen.-

Etwas von personaler Verhaftung an den Priester kann sich
auch in einem iibertriebenen Bemuttern 4duBern. Solche Frauen
machen sich tbergrofle Sorgen um sein leibliches und seelisches
Wohl, indem sie jede Miene an ihm studieren und alle seine
Bediirfnisse ausforschen. Der Priester wird solchen natiirlichen
Bestrebungen der Frauenseele klug und riicksichtsvoll die Gren-
zen weisen. :

Das Belassen, das zweite Element erléster Miinnlichkeit, sucht
den Gottesgedanken bei der Schopfung der Frau immer tiefer zu
erkennen und zu verwirklichen. Der Priester steht ehrfurchtsvoll
vor diesem Geheimnis der Liebe Gottes und sieht in jeder ein-
zelnen Frauenseele einen urspriinglichen eigenen Gottesgedanken
sich offenbaren. So hat Gott die eine zu einem Klosterberuf er-
withlt, die andere zur Ehe oder Ehelosigkeit in der Welt bestimmt,
vielleicht auch zum Institutum saeculare.

Es wire verfehlt, den eigenen Weg zum gemeinsamen Ziel
des Vollkommenheitsstirebens, némlich der Christusformigkeit,
auch der Frau verpflichtend zu weisen, weil die Motivbildung
eben bei Mann und Frau verschieden ist. Konnte in diesem
Sinne micht einmal von einer fraulichen Aszese gesprochen und
geschrieben werden? Die Motivbildung der Frau miite eben
auch aus ihrer naturgemiiBen Grundveranlagung gehoben werden.

Seelsorge an Mann und Frau

Dann mag dem Priester noch ein Sonderfall der Einzelseelsorge
viele Fragen aufgeben, die schwierig zu lésen sind. Es ist der
seltene Fall, daB Mann und Frau auBerhalb der Ehe sich zu
seelischer Gefiihrtenschaft begegnen. Da steigen manche Beden-



186 Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

ken auf! Gibt,es iiberhaupt eine seelische Gefdhrtenschaft auBer-
halb der Ehe? Welchen Sinn hiitte sie? Ist sie nicht zu sehr von
Gefahren umdroht, daB dieses seltene Wagnis Menschen gestattet
werden dirfte?; Klare Unterscheidung tut not, um recht raten
und helfen zu kénnen. So sehen wir zunachst wnach der grund-
sitzlichen Frage, der Moglichkeit, dann nach dem Weg solcher
Gefihrtenschaft und: schlieflich nach den Sicherungen auf die-
sem zweifellos elgenarhgen und ungewdéhnlichen Weg personaler
Vollendung.

Weil der Fall so selten in einer wahrhaft edelmenschlichen
Form zu finden 'ist, kommen wir nur allzu leicht zu dem Urteil:
Freundschaft zwischen Mann und Frau ist unméglich! Wiirden
wir jedoch ernstlich an ihrer Moglichkeit zweifeln, setzten wir
die Wiirde sowohl des Menschen als auch die Ehe herab. Der
Mensch' ist ja micht nur von unten zu begreifen, von seinem
Anteil am tierischen Leben durch seinen Leib, sondern von oben
zu verstehen, von' seiten seiner Seele, dem geistigen Vermoégen
in ihm. Demzufelge ‘ist er imstande, eine scharfe Trennung zwi-
schen Triebforderung des Leibes und geistigem Leben der: Seele
durchzuftihren. Die Triebgerichtetheit allein als das Bestimmende
in jeglichem Beziehungsverhiltnis von Mann und Frau gelten zu
lassen, wiire denn doch eine groBe Voreingenommenheit. Ander-
seits kaime auch die Ehe in ' Unehren, wenn sie nur als das Er-
fiillungsfeld der notwendig ins Sinnliche fiihrenden Begegnung
von Mann und Frau angesehen wiirde. Die ganze Auffassungs-
weise stiinde nur zu stark unter dem Einfluf jener Anschauungen,
die im Pansexualismus eines Siegmund Freud Schule gemacht
haben. Ubrigens weil die Heiligengeschichte von Freundschaften
zu berichten, die zur gegenseitigen Vollendung wurden. Darin
liegt aber auch der einzig berechtigende Sinn einer seelischen
Gefihrtenschaft von Mann und Frau, daf sich beide in ihrer
Begegnung zur Personhchkatsvollendung behllfhch sind. Wie ge-
schieht dies?

Auf einer ersten Stufe werden jene Krifte und Veranlagungen,
die beim Einzelginger nur allzu leicht iiberwuchern, zu.einem
gewissen Ebenmall gebracht. Der Mann kann nimlich sehr ins
Ungeistige, Riicksichtslose geraten. Er wird mit der Zeit so von
seinem Herrschaftsanspruch eingenommen, daf er dabei sein
Kindsein verliert. Er _geht so stark in seinem Beruf unter, daB
ihm das feinere Empfinden seelischer Regungen unverstindlich
wird. Er verroht, versachlicht, Er sieht nur mehr Stoff, der zu
bezwingen ist, Zahblen, die zu berechnen sind, und behandelt
darnach auch:die Menschen. Die Frau kann so sehr auf sich
bezogen werden, daB ihr das Empfinden fiir andere dabei ent-
schwindet. Sie' sieht sich selbst nur mehr im Mittelpunkt und



Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken 187

versinkt ganz in ihren kleinen eigenen Angelegenheiten. Sie wird
ichsiichtig, - kleinlich, Die erste Stufe verlangt von beiden Seiten
viel Geduld und Riicksichtnahme, um, nur itberhaupt einen gei-
stigen Raum der Begegnung zu finden. Sie tragen schwer an der
Andersartigkeit des Gegeniiber in einsamem Leid. Auf der zwei-
ten Stufe, in dem nun errungenen gemeinsamen Raum, ist erst
der Austausch der geistigen Sonderwerte von Mann und Frau
méglich. Die geistige Fithlungnahme mit der Welt des Anderen
weckt im Manne das Ritterliche, dienende Haltung, Zartheit,
Reinheit. Der Gesichtskreis der Frau weitet sich iiber ihre engste
Eingeschlossenheit hinaus in die Welt des Mannes. Edle Vor-
nehmheit, Wérme, opferbereite Hingabe kommen auf. Sie wird
fahig, den Mann auf seinen Berufswegen mit seelischer Anteil-
nahme zu begleiten. Ihr Gegeniibertreten zeitigt in beiden ein
Sichverstehen ganz eigener und tiefer Art, die die gegenseitige
Erginzungsfahigkeit erspiirt. Sie erleben nach einsamem Leid ein
zweisames Gliick.

An dieser Stelle aber ist zugleich der gemeinsame Weg der
Gefihrtenschaft an einen Wendepunkt gelangt. Hier droht der
Abfall in leibliche Untiefen, wo auch eine Entsprechung erahnt
wird; oder aber es wird mutig und treu der Steilanstieg ins Geist-
liche angetreten.

Auf der dritten Stufe wird der Bereich des Geistlichen erfah-
ren, Das Geistliche ist die christliche Wirklichkeit, jener Raum,
in den alle menschlichen Beziehu'ngen durch Christus erhoben
worden sind, auch die Beziehung zwischen Mann und Frau. In
dieser Wirklichkeit gibt es aber keine andere Begegnung zwi-
schen Mann und Frau auBer im Beziehungsverhilinis zwischen
Christus und der Kirche. So ist denn Christus das einheitliche
Thema der Liebe zwischen beiden. Ihr geistiger Blickpunkt ruht
nicht ineinander, sondern in Christus. Thm wollen sie immer
mehr gefallen; Thre Licbe wirkt so liuternd und reinigend auf-
einander. Thre lauterste Echtheit erweist sich darin, daf jeder
durch den anderen Gottes ansichtig wird.

Im Falle, wo ‘Priester und Frau sich im geistlichen Raume
beget’neten, erfiithre die Frau: hinter dem sakramentalen Walten
des Priesters kommt ihr Christus auf, durch die Glutkraft des ihr
wohlvertrauten gliubigen Menschen, der sie als Kirche erfihrt.
Soleh Bliihen und Gedeihen geistlicher Freundschaft ist offen-
sichtliches Wirken des Heiligen Geistes, darum wird sie auch in
geistlichen Werken fruchtbar. Aus dem Liebesgeheimnis in Chri-
stus ist ein Lebensgeheimnis in Christus geworden, das sich in ein
Heilsgeheimnis erweitert. Heilsgeheimnis wird es, weil sie in ihrer
Liebe zu Christus nicht wie in einsamier Flamme stehen bleiben
wollen, sondern mit diesem goéttlichen Feuerbrand auch andere



188 Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

Herzen zu entziinden trachten. Thre flammende Liebe ist zur stro-
menden Liebe geworden, die alle Menschen und die ganze Schop-
fung umfaBt. Aus einsamem Leid und zweisamem Gliick ist ein
dreisames Leben, als Anteil an den innergéttlichen Lebensvorgan-
gen, geworden.

Wenn wir solche GroBe, solche Fruchtbarkeit und Heiligkeit
in geistlicher Freundschaft sehen, ist sie nicht sogar notwendig?
Selbst im Leben der Heiligen sehen wir geistliche Freundschaft
als eine voriibergehende Erscheinung. Franz von Sales verlangt
von Franziska Losung und Trennung ihres Seelenbundes. Wohl
wird aber eine entferntere Begegnung mit der Frau fiir den
Priester jene Saiten seines Wesens zum Schwingen bringen, die
zu einem Vollklang seines menschlichen Seins unerliBlich not-
wendig sind. Zumindest darf ihm die Frau nicht ganz fremd
bleiben. Eine nahe Begegnung mit der Frau kann aber vollig
ausbleiben, wenn die Begegnung des Priesters mit Gott innig und
nahe genug ist. Dann gilt Theresiens Spruch: Gott allein geniigt.

In tiefgriindiger Weise driickt es Schwester Thoma Angelika
Walter so aus: ,Letzter Sinn des fraulichen Rhythmus ist, die
Allheit Gottes zu reprasentieren in Zuordnung zum Manne, der
die Allgestalt darstellt. Indem aber ein jeder gemidfB seinem
Wesen zur Gottabbildlichkeit strebt, wird er der Elementenreihe
des andern teilhaftig. Denn Gott ist der Eine, Unteilbare. Mann
und Frau erwerben nicht im Hinblick auf ihren Partner, sondern
in unmittelbarem Verband mit Gott den Mitbesitz jener ihr Wesen
nicht unmittelbar bestimmenden Rhythmizitit. Indem Mann und
Frau in und an Gott sich orientieren, gewinnen sie jeder fiir sich
die Vollmenschlichkeit und sind auBerdem noch einmal in ihrer
letzten sozialen Einheit — leiblich und geistig — ein Bild Gottes:
Der Mensch* (Seinsrhythmik, S. 158).

Ohne Zweifel wird eine innige Marienverehrung den Priester
immer fihiger fiir die Einzelseelsorge an der Frau machen.
A. Stonner fithrt in seinem Buch ,Religios-sittliche Fiithrung
- Jugendlicher” (S. 203) folgendes Urteil einer Frau iiber einen
Priester an: ,,Er ist sein Leben lang bei der Gottesmutter in die
Schule gegangen, um an der idealsten Frauengestalt zu wachsen
in jenen passiven Tugenden, die dem Manne im allgemeinen
weniger liegen; die da sind: Demut, Warten, Leiden. Wiirde sich
jeder fithrende Priester orientieren an der Gottesmutter, er ver-
stinde die Frau besser.” -

Es gibt noch einen Weg zur Vollendung minnlicher Priester-
personlichkeit, ohne der personalen Begegnung mit der Frau
zu bediirfen, davon soll aber erst im 4. Abschnitt unserer Aus-
fiithrungen ,,Gemeindeseelsorge” gesprochen werden.



Prohaska, Gedanken tiber 1ebendiges Priesterwirken 189

Weil der Sonderweg seelischer Gefdhrtenschaft von Mann und
Frau von vielen Gefahren umdroht ist, miissen wir solchen Men-
schen — sie sind die edelsten und fihigsten unserer Seelsorgs-
kinder — auch eindeutig die entsprechenden Sicherungen an-
geben konnen. Is gehort unbedingt eine gewisse seelische Reife
dazu, die allen spielerischen Unernst und Ileichtsinnige Ober-
flichlichkeit ausschlieBt. Liebe ist immer ein Wagnis, Es ist wohl
zu priifen, ob sie dazu geeignet ist, einander zur inneren Voll-
endung zu bringen. Dann erst entstammt sie der Liebe des
Heiligen Geistes. Unbedingt gehort aber auch offenherzige Gewis-
sensberatung bei einem klugen Seelsorger dazu, der als Dritter
im Bunde steht. Dem miiten alle Zweifel und Bedenken riick-
sichtslos aufgedeckt werden, die auf diesem Sonderweg immer
wieder aufscheinen werden. Gegenstand dieser Gewissensberatung
ist nicht das Geheimnis, das zwischen beiden waltet, weil seine
Zartheit und Tiefe die Einmischung eines Dritten nicht vertrigt.
Nur wo Dunkel und Gefahr droht, darf das Bekenntnis keine
Riickhalte kennen.

Unbedingt wére darauf zu sehen, daB eine solche Freund-
schaft weder gesucht, noch festgehalten wird. ,,Das echte Phé-
nomen der geistigen Gefdhrtenschaft von Mann und Frau ist gegen
sein liberaus gefihrliches Pseudovorkommen streng geschiitzt
~durch das geheimnisvolle Gesetz, unter das Jesus die Seele und
ihre Belange stellt: Wer sie besitzen will, der wird sie verlieren,
und wer sie um seinetwillen preisgibt, der gewinnt sie. Ist also
einer solchen Beziehung auch nur das geringste Suchen darnach
vorausgegangen, wird sie auch nur im Geringsten zu gewinnen
und zu bewahren getrachtet, so hat sie nicht mehr das Siegel des
rein Seelischen und bricht den Zolibat. Eine wahrhaft marien-
hafte Reinheit ist nétig, — und keiner vermesse sich. ihrer —
um solche Zweisamkeit, die, eben von ihrem religiosen Gehalte
her, an Duft und Siife jede andere menschliche Beziehung iiber-
trifft, trotz ihrer feinen Késtlichkeit, ja gerade ihretwegen, vor
Gott restlos preiszugeben, sie- dauernd, ohne jedes Anhaften, in
freier Schwebe zu halten, sie mit jedem Atemzug als unbedingtes
Opfer zum Himmel emporzuheben, so daB sie niemals auch nur
im Geringsten genossen, geschweige festgehalten werden will®
(Oda Schneider).

Weiters wiire darauf zu sehen, daB jedwede sinnliche Bezei-
gung der gegenseitigen Neigung durch Zirtlichkeitserweise aus-
geschlossen bleibt. Es wire das Grab der geistlichen Freund-
schaft. Letzte Ich-Du-Gemeinschaft tendiert zwar in die sinnliche
Sphire. Die muB aber in der rein geistigen Beziehung der Seelen
vollstéindig schweigen, darum sind auch die leisesten Vorboten
unbedingt zuriickzuweisen. Die Gefahr des Uberspringens in die



190 . Prohaska, Gedanken iiber lebendiges Priesterwirken

sinnliche Sphire bleibt wohl nicht ausgeschlossen. Sle ist wie Jed—
wede Gefahr zu sehen und zu uberwmden

s Emzelseelsorge am Jugendlichen

Jugend ist Ubergang von der einen Welt, die in das Land der
Erinnerung abwandert, zur anderen, die mit neuen groBen Fra-
gen heraufzieht. Der Aneinanderprall der beiden Welten bringt
~den Jugendlichen manche schwere Entscheidungsstunden. Ein
verstechender Mensch kann ihm groBe Hilfe und Stiitze bedeuten.
Wenn der Priester nie vergiBt, daf auch er einmal dieses Wer-
den in sich erlebt hat, wird er der Jugend mit warmem Verstind-
nis nahe sein. Er wird es formlich in jedem Einzelfall wieder
erleben und miterleben. Das erhilt den Priester jung und leben-
dig. Jugend ist immer zukunfigerichtet. ,Nicht der hat die Zu-
kunft, der die Jugend hat, sondern wer die Zukunft hat, der hat
die Jugend” (Prof. Dr. M. Pfliegler). Keiner kann ein groBeres
Zukunftsziel der Jugend weisen als eben der Priester, der iiber
irdische Ziele hinaus ein himmlisches Zukunfisziel vor den Augen
der Jugend auflichtet. Das gibt eine ungeheure Spannkraft fir
ein jugendfrisches Streben. Der Seelsorger wird aber aus der
persénlichen Fithlungnahme mit dem Jugendlichen die Gesamt-
seelsorge lebendig gestalten. Er kennt die Bediirfnisse der Jugend
und wird sie im allgemeinen Pfarrleben nicht nur beriicksich-
tigen, sondern einbauen.

Gelegenheit zur Einzelseelsorge am Jugendlichen bietet sich
bei Einkehrtagen und religiosen Wochen in der Pfarre. Aufler-
dem koénnen noch Einzelexerzitien und besonders die heilige
Beichte zur Einzelseelsorge fruchtbar ausgeniitzt werden. Von
den acht Vorteilen der ofteren heiligen Beichte, die unser Heiliger
Vuter in der Enzyklika ,Mystici Corporis® aufzihlt, treffen fiir
den Jugendlichen besonders Selbsterkenntnis, Willensstirkung
und Seelenleitung zu. Zur Selbsterkenntnis kann der Priester da-
darch fithren, daBl er den Jugendlichen zur Erforschung seines
Temperamentes anleitet. Wie anders wére ein Beichten unserer
Jugendlichen, wenn wachsame Sorge des Priesters ihren inneren
Werdegang verfolgte und begleitete! Stehen wir nicht, wie einst in
den Tagen Pius' X. am Beginn einer wachsenden Kommunion-
frommigkeit, so heute in den Tagen Pius’ XII. am Beginn einer
Zeit religigser Persdnlichkeitshildung durch die heilige Beichte?
Wie damals, so auch heute wéren die Jugend und die Kinder am
ehesten fiir dieses Neue zu gewinnen').

1) Den ganzen Fragenkomplex iiber Jugendfithrung und beson-
ders christliche Jugendfiihrung behandelt der Verfasser ausfiihr-
lich in seinem jlingst erschienenen Buch: ,Die Kunde vom Leben
in Christus®, Herder, Wien (S. 144—178).



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 191

¢) Einzelseelsorge am Kind

Wir erinnern uns an die Vorliebe unseres gottlichen Meisters
fiir die Kinder, wenn wir uns ihrer besonders annehmen. Kind-
heit ist ja Zeit der Aussaat. Was zuerst in das Herz der Kleinen
fillt, bleibt darin untilgbar und bringt oft eine spiite Frucht, die
der Samann nicht mehr sieht. Andere freuen sich daran, die
nicht gesiit haben. Die erste und entscheidende Begegnung des
Priesters mit dem Kind ist die erste heilige Beichte des Kindes.
Kaum einem von uns ist die Erinnerung an dieses Kindheits-
erlebnis ginzlich entschwunden, und es wirkt noch immer in
unserer Priesterbeichte nach. Darum ist diese erste Begegnung
mii dem Priester im Beichtstuhl wohl sehr sorgfiltig vorzuberei-
ten. Nachhaltig auf die Gestaltung der Kinderseele wirkt das Pfle-
gen eines besonderen Beichtvorsatzes. Das Kind gibt bei jeder
heiligen Beichte Rechenschaft iiber die Art und Weise, wie es
den letzten Beichtvorsatz durchgefiihrt hat, und meldet Erfolg
oder MiBlerfolg. Der Priester hat so Gelegenheit zur Uberwindung
der Schwierigkeiten, Mittel und Wege zur Erreichung des Zieles
anzugeben. Wiirden dann nicht unsere Kinderbeichten aus einem
langweiligen Einerlei in die Mannigtaltigkeit des Einzelfalles
gebracht werden?

Wenn wir riickschauend die groBen Anforderungen, die die
Einzelseelsorge am Mann und an der Frau, am Jugendlichen und
am Kind an den Priester stellt, zusammenfassen, dann erscheint
uns diese Last fast untragbar groB und schwer. Allein der Prie-
ster, in dessen Herzen die Erloserliebe Christi lebendig flammt,
wird dazu imstande sein. Die Erloserliebe Christi ist der uner-
schopfliche Kraftquell, um jeder einzelnen Seele in ihren An-
spriichen zn geniigen, aber auch eine ganze Gemeinde in liebender

Sorge zu umfassen.
= (SchluB folgt.)

‘Die menschlichen Ziige des Alten

Testamentes
Von Dr. Hermann Stieglecker, Stift St. Florian

)

II. Das Jenseitshild
(Fortsetzung) )

4. Der Je:’nseitsuergeltungsgedanke bei den Babyloniern

Auch die Babylonier kennen, soweit wir bis jetzt dariiber un-
terrichtet sind, keine eigentliche Jenseitsvergeltung. Wohl aber
treffen wir bei ihnen die Vorstellung von einemrbesseren oder
schlimmeren Jenseitslos. Davon spricht das Gilgameshepos. Im



