230 Mitteilungen
fall liegt z. B. vor bei Leugnung der christlichen Grundwahr-
heiten, der Existenz Gottes, der Trinitdt, der Gottheit Christi, bei
Leugnung der iibernatiirlichen Offenbarung, bei Bekenntnis zum
Heidentum, zum Islam, zum Judentum, bei Bekenntnis zu irgend-
einer Form des Neuheidentums, wie Materialismus, Pantheismus,
Atheismus; ebenso ist jeder Apostat, der sich das Bekenntnis
»gottglaubig®” beilegt.

Als juridische Handlung klassifiziert, ist Apostasie ein nach
aufien kundgemachter Willensakt einer Person, eine Handlung,
die weder formgebunden, noch empfangsbediirftig ist. Austritt
aus der Kirche und Abfall vom Glauben sind nicht gleichbedeu-
tend. Austritt aus der Kirche kann bedeuten: 1. Apostasie: a) Ab-
fall vom christlichen Glauben mit Beitritt zu einem nichtchrist-
lichen Bekenntnis; b) Abfall vom Glauben ohne Beitritt zu einem
nichtchristlichen Bekenntnis. — 2. Ubertritt zur Hiresie. — 3. Uber-
tritt zum Schisma. Es kann also jemand Apostat sein, ohne ‘daB
er formell seinen Austritt aus der katholischen Kirche erklirt
hat. Der Austritt aus der katholischen .Kirche ist jedoch in keiner
Weise als Kiundigung der Mitgliedschaft anzusehen, wie etwa der
Austritt aus einem Verein, denn die Kirche besteht nicht durch
den Willen der Mitglieder wie ein Verein, sondern sie ist von
oben gebaut und besteht durch den Willen ihres goéttlichen Stifters.

Wenn manche Staaten in Anwendung des Vereinsstatuts fiir
den Kirchenaustritt eine eigene Form vorschreiben, so ist dies
an sich fiir das Kirchenrecht ohne Belang. Bedeutungslos ist
-aber deswegen eine solche Vorschrift noch lange nicht. Sie
erleichtert dié Beweisfrage, sie dient der Ordnung und der
Evidenzhaltung, sie ist wichtig fir Statistik, Volkszdhlung und
Befreiung von Leistungen, die an die Religionsgemeinschaft zu
entrichten sind. :

Steyr. j Pro_f. Dr, August Bloderer.

Mitteilungen

Die Goties- und Nichstenliebe im Evangelium. Wenn in den
folgenden Zeilen das vielfach bereits besprochene Problem der
Gottes- und Nichstenliebe zum Gegenstand einer kurzen Betrach-
tung gemacht wird, soll das, was bei den Lesern dieser Zeitschrift
als bekannt vorausgesetzt ist, nicht einfach wiederholt werden. Es
soll vielmehr die Gottes- und Nichstenliebe, wie sie uns in den
Evangelien entgegentritt, als irdisches Handeln in Beziehung auf
unsere letzte Bestimmung, das ewige Leben, textkritisch, geschicht-
lich, dogmatisch und pastoraltheologisch gewiirdigt werden. Wir
werden bei unserer geschichtlichen Betrachtung die Verschieden-
heiten nicht auBeracht lassen diirfen, die sich aus der eigentiim-
lichen Stellung des Gottesvolkes im Alten Bunde ergeben. Daran
anschlieBend werden wir die Besonderheiten hervorheben, die der
verdnderte Aufbau der Dogmatik des Neuen Bundes erfordert, und
zum Schlufi noch die Frage priifen, ob jenes gréfte und wichtigste
Gebot, wie es uns im Alten Bunde vorgelegt wird, auch in der
Fille der Zeiten und besonders in der Gegenwart als die Grund-
lage aller sittlichen und gesellschaftlichen Ordnung angesehen
werden mubB. :



Mitteilungen 231

I. Das Problem der Gottes- und Nichstenliebe wird zunéchst
bei Mt 22, 35—40, und Mk 12, 28—34 behandelt. In diesen Perikopen
wird das Thema unter Berufung auf die Thora besprochen, die
den Israeliten aufgibt, Gott den Herrn mit ganzem Herzen, mit
ganzer Seele und mit ganzem Gemiite zu lieben (Dt 6, 5) und dazu
den Nichsten wie sich selbst (Lv 19, 18). Die Frage nun, die der
Pharisier an den Herrn stellt, ist diese: Welches der zahlreichen
von der Synagoge aufgezidhlten Gebote ist als das wichtigste zu
betrachten? Mit anderen Worten: es wird die Abstufung der Gebote
erdrtert.!) Doch fehlt es auch in diesem Zusammenhang nicht an
einem Ausblicke auf das ewige Leben. Denn Christus der Herr,
dem die Antwort des Pharisiders gefillt, fiigt bei Mk 12, 34, hinzu:
,Du bist nicht ferne vom Reiche Gottes.” Auf diesen Auferstehungs-
und Unsterblichkeitsgedanken, auf dieses ,Biirgerrecht in einer
ewigen Stadt®, wie es so schon ein berithmter Theologe genannt
hat, hat Christus der Herr bekanntlich zu wverschiedenen Malen
hingewiesen; so in seiner abwehrenden Stellungnahme gegeniiber
den Sadduziern (Mt 22, 23—33), in der bekannten Parabel vom
reichen Manne und vom armen Lazarus (Lk 16,.19—31), im Gleich-
nisse vom Pharisder und Zollner, welch letzterer gerechtfertigt
in sein Haus zurlickkehrt (Lk 18, 10—14), und endlich in seiner
Todesstunde am Kreuze, wo er dem reuigen Schicher das Paradies
verheiflt (Lk 23, 43).%) :

Aber bei Lk 10, 25—28, wird die Gottes- und Né&chstenliebe in
direkte Beziehung zum ewigen Leben gesetzt. Der Gesetzeslehrer
tritt auf und fragt den Herrn, was er tun miisse, um das ewige
Leben zu erlangen, worauf ihn der Herr gleichfalls auf die bereits
erwidhnten Textstellen des Alten Bundes tiber die Gottes- und
Nichstenliebe verweist. Dazu ist aber eine textkritisch-exegetische
Aufklérung erforderlich. Die Ubersetzung: ,,Was muf ich tun, um
das ewige Leben zu erlangen? entspricht weder dem griechischen
Text noch der hebraischen Vorlage, die der hl. Lukas an dieser
Stelle zweifellos beniitzt hat.’) Im griechischen Original wird zu-
néchst von einem ,Erbanspruch® gesprochen, und wenn man das
betreffende griechische Wort ,kleronomeo® ins Hebriische iiber-
setzt oder, richtiger gesagt, wenn man das hebriische Wort (nachal),
das dem griechischen Texte zur Grundlage diente, mit anderen
Texten der Heiligen Schrift des Alten Bundes vergleicht, so sieht
man, dall an’ einen festen Rechtsanspruch gedacht ist, z. B. an den
Rechtsanspruch der Israeliten auf die Grundeigentumsquoten im
Lande Kanaan. Ein klassisches Beispiel dazu bildet das 14. Kapitel
im Buche Josue, wo Kaleb den Josue, den Knecht Gottes, an das
Versprechen erinnert, das ihm sein grofSer Vorganger, der ver-

f) Vgl. das Nahere bei Th. Innitzer, Kommentar zum Evan-
gelium des hl. Matthius, 4. ‘Aufl., 1932, S. 383-—385. '
- ) Uber den Unsterblichkeitsglauben im Alten Testament wvgl.
jetzt Edmund F. Sutcliffe S. J., The Old Testament and the future
life (The Bellarmin Series Nr. 8), Oxon, Burns Oates & Wash-
bourne, 1946. Auf die Bedeutung der im Text erwihnten Parabel
vom reichen Manne und vom armen Lazarus flir unsere Proble-
matik weist jetzt ausdriicklich hin R. V. Tasker, The Old Testa-
ment in The New Testament, London, S. C. M. Press, 1946, S. 41.

¥) DaB der hl. Lukas semitische Vorlagen beniitzt hat, dariiber
z. B. Max Meinertz, Einleitung in das Neue Testament, 4. Aufl,
Paderborn, 1933, S. 219—220.



232 Mitteilungen

' blichene Prophet Moses, als Dank fiir seine treuen Kundschafter-
dienste vor mehr als 40 Jahren gegeben hatte: ,Das Land, welches
Dein FuB betreten, soll Dein und Deiner Kinder Erbteil (lenachalah)
sein ewiglich, weil Du gehorsam warst dem Herrn, Deinem Gotte®
(Jos 14, 9).)) Wollte man also den Sinn der betreffenden Textstelle
(Lk 10, 25) richtig wiedergeben, so miiite man Ubersetzen: ,Leh-
rer, durch welche Handlung verwirkliche ich meinen Erbanspruch
auf das ewige Leben?*

Das darf uns nicht wundernehmen, wenn von einem Rechts-
anspruch auf das ewige Leben gesprochen wird. Denn das Gottes-
volk stand im Bunde mit Jahwe, und dieser Bund war ein wirk-
licher Vertrag in echtem juristischen Sinn, mit beiderseits Uber-
nommenen Verpflichtungen, nicht eine einseitige gottliche Ver-
fiigung.®) Hier stehen wir vor einem besonderen heilsgeschicht-
lichen Privilegium des auserwihlten Volks, einem Privilegium, das
man herkémmlicherweise mit dem ZerreiBen des Vorhangs im
Tempel (Mt 27, 51) als erloschen betrachtet.

Zusammenfassend kann man daher behaupten, daB im Alten
Bunde, bei richtiger Gesinnung in der Erfiillung der Gebote Gottes,
ein Rechtsanspruch auf das ewige Leben bestanden hat.

II. Im Neuen Bunde gibt es keinen Rechtsanspruch auf das
ewige Leben mehr. Der Neue Bund, wenn man diesen m. E. leicht
zu MiBverstdndnissen fithrenden Ausdruck (vgl. Mt 26, 28; Mk 14,
24; Lk 22, 20) verwendet, beruht auf der Gnade, auf der Gnade
des Heiligen Geistes, wie dies der hl. Thomas in seiner Summa
theol. 1, 2, g. 106 ff., so schon auseinandergesetzt hat. Gnade und
Rechtsanspruch bewegen sich aber auch im Bereiche der natiir-
lichen Rechtsordnung auf verschiedenen Ebenen. Wer um Gnade
fleht, verlangt nicht sein Recht. Dazu kommen noch zwei Voraus-
setzungen, die wir bei Erorterung der Anwartschaft auf das ewige
Leben nicht vergessen diirfen: der Glaube und die Taufe.' Denn
es heilt ja: ,,Wer glaubt und sich taufen 14Bt, wird selig werden,
wer aber nicht glaubt, wird verurteilt werden“ (Mk 16, 16). Wir
wollen damit der Allmacht Gottes keine Grenzen setzen, aber an
dem, was die Kirche uns zu glauben vorschreibt, diirfen wir nicht
rutteln; ansonsten ist die Folge der religiose Indifferentismus oder
ein flacher Theismus oder Deismus. Auch die guten Werke, somit
auch jene der Gottes- und Nichstenliebe, werden nur dann ver-
dienstlich sein, wenn wir sie im Zustand der heiligmachenden
Gnade verrichten. Dariiber besteht keine Meinungsverschiedenheit
unter den Theologen.”) Wenn also heutzutage die Frage, durch
welche Handlungen ich mir das ewige Leben erwerbe, gestellt
werden sollte, so konnte die Antwort nur lauten, daB, auch abge-
sehen vom Empfange der Taufe, nur das Gebet um die Bewahrung
d_er Gnade und um die Bewahrung des Glaubens sowie die Ver-
richtung guter Werke dazu die Voraussetzung bilden, daB aber

%y Vgl. im {ibrigen auch den hebriischen Text zum zweiten
Psalm, Vers 8, wo von den Heiden die Rede ist, die Israel zum
Erbteile gegeben werden. E

°) Vgl. Edmund Kalt, Biblisches Reallexikon, 2. Aufl, 1938,
1. Band, Spalte 306—310.

%) Vgl. Bernhard Bartmann, Grundrif der Dogmatik, Freiburg,
1923, S. 367.



Mitteilungen : S 03

letzten Endes alles Weitere dem unerforschlichen Ratschlusse
Gottes vorbehalten bleibt.”)

Aber eines mochte ich damit in dogmatischer Beziehung im
Zusammenhange betonen: Die Gottes- und Nichstenliebe, von der
der Heiland bei den Synoptikern spricht, ist keineswegs von jener
Liebe, die wir in den verschiedenen Reden bei Johannes lesen,
im Wesen verschieden. Zwar hei3t es dort: ,Ich gebe Euch ein
neues Gebot: liebet einander! Wie ich Euch geliebt habe, so liebt
auch Ihr einander (Joh 13, 34). Zur Liebe des Alten Bundes ist
vielmehr nur ein neuer Beweggrund gekommen, die Erlosung der
Menschheit durch Christus, von der der Herr in seiner denk-
wiirdigen Unterredung mit Nikodemus spricht: ,,Denn so sehr hat-
Gott die Welt geliebt, daB er seinen eingeborenen Sohn hingab,
damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verlorengehe und das ewige
Leben erlange* (Joh 3, 16). Diese Hingabe Jesu an die Menschheit
soll unsere Liebe noch inniger gestalten, in ihr sollen wir auch
dann verharren, wenn wir Schmach und Verfolgung von unseren
Mitmenschen erleiden.

III. Damit ist schon gesagt, daBl dieses grofite Gebot der Gottes-
und Nichstenliebe auch im Neuen Bunde in seiner Bedeutung filir
das sittliche Handeln des Menschen keine Verdnderung erfahren
hat. Ja, man darf behaupten, dafl unser Elend, all unser Jammer
und die Not darauf zuriickzufiihren sind, dafl wir dieser beiden
Gebote nicht mehr eingedenk waren. Es gibt méichtige Gruppen
in allen Staaten, die keine Gottesliebe mehr kennen, weil sie den
Glauben an einen personlichen, gerechten, Gutes belohnenden und
Boses bestrafenden Gott bereits verloren und die Furie des
Hasses gegen ihn in ihren Programmen aufgepflanzt haben. Sie
haben dabei vergessen, daB dieser Gott ,ein starker und eifernder
Gott ist, der die Missetaten der Viter an den Kindern straft bis
ins dritte und vierte Geschlecht, bei denen, die ihn hassen® (Ex 2,
5), ein Gott, in dessen Hénde zu fallen der Apostel als ,,schrecklich*
bezeichnet (Hebr 10, 31) und den er mit einem ,verzehrenden
Feuer“ verglichen hat (Hebr 12, 29). Was wir jetzt erleiden, ist
daher nichts anderes als die Strafe Gottes, die uns auf Erden
bereits erreicht hat. Und ein Gleiches gilt von der Nichstenliebe.
Man hat sich nicht gescheut, einen wahnwitzigen Krieg gegen
unbewaffnete Menschen, Frauen und Kinder zu fiithren, sie zu
toten, ihr Hab und Gut zu zerstdren und einen GrofBteil von ihnen,
dem Vieh vergleichbar, in fremde Lénder zu deportieren, um sie
sch}ieﬁlich als Sklaven gegen ihr eigenes Vaterland zur Arbeit zu
Zwingen. Noch nie in der Geschichte ist die Nichstenliebe so mit
Flilen getreten worden wie in den letzten Jahrzehnten. Als die
Juden seit 597 v. Chr. von Nebukadnezar nach Babylon deportiert
wurden, ist ihre Lage nach allem, was wir von ihren Schicksalen
wissen, ertréglich gewesen. Ihr Leid war vorziglich ein seelisches
Leid, der Verlust ihres Heiligtums auf Zion, in Jerusalem.®) Aber
In unserer Zeit hat der kiinstlich angefachte nationale HaB zu
Ausschr:eitungen gegen den Néchsten gefiihrt, die beispiellos da-
stehen in der Geschichte. ,,Der Weg der neuern Bildung ‘geht von

Y Nur wer im Zustande der Gnade stirbt, kann der ewigen
Seligkeit teilhaftig werden: Cone. Trid.,, can. XXXII, sess. VI de
iustificatione. ik

®) Vgl. iiber die Lage der deportierten Juden z B. Bernhard
Stade, Geschichte des Volkes Israel, II. Bd., Leipzig, 1888, S. 1—15.



234 Mitteilungen

Humanitidt durch Nationalitdt zur Bestialitdt”, hat Franz Grill-
parzer gesagt. Diese Herausforderung Gottes durch unser Verhalten
zum Nichsten werden wir schwer bezahlen miussen.

Adam Miiller, der geistvolle Staatsphilosoph, hat in seinen
Elementen der Staatskunst®) auch eine Vorlesung dariiber ge-
halten daB ,,Christus nicht bloB fiir Menschen, sondern auch fiir
die Staaten gestorben sei”. So paradox das auch klingen mag, so
liegt ihm doch bei richtigem Durchdenken ein sehr tiefer Sinn
zugrunde: Nur dann wird wirklich Frieden unter den Menschen
‘herrschen, wenn sie nicht blo8 in ihrem Familien- ‘und Gesell-
schaftsleben die christlichen Grundsitze befolgen, sondern erst
dann, wenn auch die Lenker der Staaten die Gebote Gottes bei
der Ausiibung ihrer Regierungsgewalt zur Richtschnur nehmen.
Und so bilden die Lehren der Geschichte einen neuen Beweis der
unverginglichen Wahrheit der Lehre des Evangeliums.

Wien. Univ.-Dezent DDr. Otto Weinberger.

P. Albert Schmitt S. J. . Am 15. Jidnner 1948 starb P. Albert
Schmitt S. J., der langjahrige Professor flir Moraltheologie an der
Universitét Innsbruck Er war ein treuer Mitarbeiter der ,,Quartal-
schrift“. Viele wertvolle Behandlungen von Pastoral- und Gewis-
sensfillen stammen aus seiner Feder und zeugen von dem abge-
wogenen Urteil,  der reichen Lebenserfahrung und dem klugen
Wirklichkeitssinn, die dem Verstorbenen eigen waren. Seine Vor-
liebe galt den Fragen um Ehe und Familie. In der Diskussion tiber
Sterilisation, Eugenik und andere moderne Probleme nahm er
wiederholt richtungweisend Stellung. Sein Bilichlein ,,Grundziige
der geschlechtlichen Sittlichkeit” erlebte mehrere Auflagen. Seine
Hauptarbeit aber galt der Weiterfilhrung und Zeitanpassung der
Summa Theologiae Moralis seines Vorgidngers Hieronymus Noldin.
Unter seiner Hand erreichte das Werk die 31. Auflage bis zu einer
Zahl von fast 100.000 Exemplaren. :

P. Schmitt war am 30. November 1871 in Gissigheim in Baden
geboren. Nach seinem Gymnasialstudium studierte er zunichst
an der technischen Hochschule in Wiirzburg. 1892 trat er in die
osterreichische Provinz der Gesellschaft Jesu ein; 1901 wurde er
zum Priester geweiht; 1902 erwarb er an der Universitdt Innsbruck
den Doktorgrad. Seine Lehrtitigkeit an der dortigen theologisghen
Fakultat begann er 1905; 1917 erfolgte seine Ernennung zum o. 0.
Professor; 1936/37 bekleidete er atich die Wiirde des Rector Magni-
ficus der Universitdt. Nach Aufhebung der Fakultat 1938 und Auf-
losung des Jesuitenkollegs 1939 iibersiedelte er auf das Landgut
der Ursulinen Sticklberg bei Hatting im Oberinntal, wo er sich
noch seelsorglich und schriftstellerisch betatigte. Als Frucht seiner .
in diesen letzten Jahren gehaltenen Priesterkonferenzen erschien
vor kurzem als opus postumum ein schlichtes, aber inhaltsreiches
Béndchen ,Heilige Wiirde, heiliges Wirken. Besinnliches zum Prie-
sterideal®.

Wer mit P. Schmitt in Beziehung trat, gewann ihn lieb wegen
seines grundgiitigen Wesens, seiner Klugheit und seines geistvollen
Humors. Seine ndhere Umgebung aber wullite auch um seine tiefe
Innerlichkeit und seine rithrende Gebetstreue. Auch in seiner
Krankheit lieB er sich nie von der Verrichtung des Offiziums ab-
halten; noch bis fiinf Minuten vor seinem Tode betete er das Bre-

") Neue Ausgabe, Wien, I Halbbd., 1922, S. 178—195.



