Svoboda, Das Sakrament der Krankenslung 295

Das Sakrament der Krankenélung
Von P. Dr. Robert Svoboda O.S.C., Wien-Innsbruck

Gewisse Zeiten lassen nicht nur Wahrheiten, sondern auch
Gegebenheiten der Kirche zuriicktreten oder neu akiuell werden.
Zweifellos hat das Sakrament der Krankendlung heute seine
besondere Stunde. Der Krieg, die Kriegsgefahr und die Schutz-
losigkeit des modernen Menschen haben eine allgemeine Todes-
nédhe und damit auch eine innere Bereitschaft fiir den Todestrost
geschaffen. Die Uberalterung der Menschen, die sowohl im
Rahmen eines allgemeinen vélkischen Prozesses wie auch als
personliche Lebenserscheinung durch die Verlingerung unserer
Lebensdauer um iiber zwanzig Jahre alle angeht, zwingt uns
naturgemif desgleichen zur Auseinandersetzung mit den christ-
lichen Grundgedanken zur Verklirung. SchlieBlich veranlaBt uns
die Lebensnot des modernen Menschen, die ihn als Uberbleibsel
nach zwei totalen Kriegen schwer belasten muB, als Seelsorger,
nicht nur nach natiirlichen Hilfen etwa caritativer oder pflegeri-
scher Art, sondern auch nach dem entsprechenden Sakrament
Umschau zu halien.

Dariiber wird die Problematik dieses Sakramentes nicht iiber-
sehen, auch nicht seine zeitbedingte. Schon der Ort, an dem es
vorzugsweise gespendet wird, hat sich gewandelt. Es ist nicht
mehr das Krankenhaus, sondern das Altersheim und die Privat-
wohnung, seitdem 95 Prozent der Patienten im Krankenhaus
nicht sterben, sondern es nach drei Wochen geheilt oder gebes-
sert verlassen. Auch der Ansatzpunkt dieses Sakramentes hat
sich verschoben. Es (rifft nicht mehr so sehr und ausschlieBlich
auf die Kranken, sondern auf die alten Leute, die Lebensmiiden
im weitesten Sinne, und soll dabei doch den Kranken nicht ent-
fremdet werden, die auf der Hohe ihres Lebens todlich bedroht
sind. SchlieBlich wird immer wieder notwendig sein, eschatolo-
aiscle Antriebe, wie sie mit apokalyptischen Zeiten gegeben sind,
richtig einzuordnen und auszuwerten.

Es scheint das Richtigste zu sein, zuniichst eine theologische
Grundlage zu geben, an diese eine pastorale Kasuistik zu kniipfen,
um schliefllich auf die zeithedingte Problematik einzugehen.

1. Name. — Die Benennung des Sakramentes ist heute iib-
lich als Ewxtrema unctio und als solche sowohl im Rituale wie
im Codex offiziell. Kardinal Schuster (Liber sacramentorum I,
207 ff.) ist auf diese Bezeichnung sehr bise: ,,Die Bezeichnung
entstand wohl aus Unwissenheit und Lauheit im Glauben: erst
seitdem dieses’ Sakrament die Bezeichnung Letzte Olung erhielt,
gilt es als Vorbote des Todes.* Erklirungsversuche der ‘Theo-
logen sollen wohl die Bezeichnung entlasten. Gassner (Pastoral,



296 Svoboda, Das Sakrament der Krankendlung

Salzburg 1881, 1063 ff.) schreibt: ,Extrema, weil nach der ersten
sakramentalen Olung (bei der Firmung)“; Scheeben (Dogmatik
VII): ,Extrema nicht, weil in der Reihenfolge das letzte Sakra-
ment, da es in der Reihenfolge das fiinfte ist, sondern das letzte

- der Sakramente zur persénlichen Heiligung des einzelnen, wih-

rend Priesterweihe und Ehe zur sozialen Heilsordnung gehoren.™
Diese und andere Erklirungsversuche iibersehen wohl auch die
geschichtliche Abhiingigkeit der Bezeichnung, die sich im Wan-
del derselben ja auch stark #uBert: oleum chrismatis, mysticum
chrisma, sacratum oleum, unctio infirmorum, extrema unectio
{(besonders durch die Scholastik seit dem 12. Jahrhundert ge-
braucht), sacramentum exeuntium (Trid.). Jedenfalls gebraucht
das Tridentinum (XIV, 1) offiziell die Bezeichnung ,,sacra unctio
infirmorum®, so daB die Benennung , Krankendélung” weder dem
‘Geiste der Kirche widerspricht noch eine Neuerung darstellt. Die
Griechen sprechen im hewuBten Gegensatz zur ,Extrema®, die
ihnen sehr widerstreitet, von Euchelaion (Gebetsélung).

2. Die Salbung. -— Von Salbungen ist auch im N. T. &fter
die Rede, z. B. Mt 6, 17 fiir den Fastenden, Mt 26, 6 als
Ehrenerweis fiir den Gast, Mk 16, 1 als Totenehrung usw. In
unserem Zusammenhang tritt die Salbung auf zunichst als me-
dizinisches Heilmittel (Lk 10, 34), besonders Mk 6, 13 (et
ungebant oleo multos aegros et sanabant). Kiftel spricht auch
von einer Salbung als magisch-exorzistischem Medium. In bei-
den Fillen wird vom Urtext aleipho gebraucht, was immer fiir
eine duBere Salbung des Korpers steht. Die tiefere Begriindung
der Salbung — zugleich als Briicke zur Geistessalbung — be-
ruht darauf, daB im alten Denken Krankheit weithin auf ddmo-
nischen Einflul zuriickgefiihrt wurde und die Salbung als Ver-
treibung und Beseitigung der Ddmonen aufgefaBt wird. Weiter-
hin wird die Salbung als Triger lebenswandelnder und leben-
spendender Kraft gedacht, wofiir dann im Urtext chrio gebraucht
wird, auch fiir die innere Salbung des Geistes. Sakramental ist
zu verweisen auflerkirchlich auf die Oltaufe der Gnostiker, die
anstatt der Wassertaufe gesetzt wurde, wobei man im heutigen
Verstehen von oleum catechumenorum sprechen konnte. Wir
kennen auBerdem den mit einer Salbung verbundenen Exorzis-
mus vor und nach der Taufe — oleum exorzisatum. Am ge-
laufigsten ist die Salbung als eigentliches Krankensakrament -—
oleum infirmorum. Eine weite Zusammenfassung dieser Sinn-
gebungen bietet Serapion von Thmuis (Euchologion, 4. Jahr-
hundert) im Text der Olweihe: ,,Es sei ein Mittel zur Vertreibung
jeder Krankheit und Schwiche, zum Gegengift gegen jeden
Dimon, zur Vertreibung jedes unreinen Geistes, zum Bannen
aller bosen Geister, zur Vertreibung jeder Fieberhitze und jeg-

L W S



Svoboda, Das Sakrament der Krankendlung £ a0l

licher Schwachheit, zur guten Gnade und zum NachlaB der
Siinden, zum Heilmittel des Lebens und der Erldésung, zur Ge--
sundheit und zum Erbteil von Seele; Leib und Geist, zur vollen
Starkung.®

3. Die Sakramentalitit der Salbung. — Dieses Sakrament ist
ohne Typus und Weissagung im A. T. Es ist vorbereitet im all-
gemeinen Verhélinis Christi zu den Kranken, insinuiert (gemif
Trid.) bei Mk 1, 13, promulgiert vom Apostel Jakobus (5, 14},
sanktioniert vom Florentinum 1439, dogmatisiert vom Triden-
tinum in der Sessio XIV. Die eigentliche Einsetzung wird von
vielen Theologen auf die Zeit nach der Auferstehung (in Verbin-
dung mit der BuBe) angesetzt. Denn wie die Firmung zur Taufe
erginzend hinzutritt, so die Olung zur BuBe als Ergiinzung und
Vollendung, vor allem indem sie die ,,Uberbleibsel der Siinde
tilgt. Dementsprechend wurde frither bei der Spendung diese
Reihenfolge eingehalten: Beichte — Olung — Eucharistie.

Die Angemessenheit eines solchen Sakramentes wird von
Scheeben folgendermafBen umschrieben: Christus setzte fiir die
wichtigsten Lebensabschnitte ein Sakrament ein — zur Geburt,
fiir die Zeit der Reife, fiir die EheschlieBung usw. Die Sterbe-
stunde ist aber zweifellos der bedeutsamste Lebensabschnitt fiir
Zeit und Ewigkeit, so daff dafiir ein Sakrament geradezu noétig
erscheint. Der eigentliche Beweis fiir die Sakramentalitit ist
aber wohl nur gemif Jak 5, 14 moglich.. Die dort gegebene
Wirkung der Siindenvergebung und geistigen Aufrichtung ist
nur durch iibernatiirliche Gnade, also eigentlich sakramental,
moglich. Hier liegt auch der Grund, weshalb die Olung frither
oft als Teil der missa pro infirmo innerhalb derselben gespendet
wurde. Die Reformatoren verwarfen bekanntlich die Kranken-
olung, wie sie den Jakobusbrief iiberhaupt nicht anerkannten:
mit der Salbung sei héchstens ein rein natiirliches Heilmittel
oder urchristliches Charisma gegeben, das spiter aufgehdrt habe.
Die tragische Hilflosigkeit des sakramentlosen Beistandes bei
Sterbenden und BewuBtlosen wird von ihnen geflissentlich iiber-
sehen in einer typischen Lieblosigkeit der Eiferer und Refor-
matoren.

4. Die Wirkungen. — Sie sind festzustellen aus den Worten
der Einsetzung, der symbolischen Bedeutung der Zeichen, dem
Text, der Form des Sakramentes, der Lehrentwicklung der Tra-
dition und erginzungsweise der griechischen Kirche. Jakobus
nennt: salvabit (korperliche Wirkung)- alleviabit (geistige
Wirkung) — remittentur (iibernatiirliche Wirkung). Das ist an-
gemessen der dreifachen Not des Schwerkranken: der Schmerz
des korperlichen Leidens und die Bedrohung des leiblichen J.e-
bens — die Not der Todesstunde und ihre Dimonie — die Last




298 'Svo;bcmdla,. Das Sakrament der Krankendlung

der Siindenschuld vor dem nahenden Richter. Das Tridentinum
(XIV, 2} bietet folgende systematische Zusammenstellung der
Wirkungen: 1. Gratia Spiritus S. — Mehrung der heiligmachenden
Gnade; diese Wirkung ist der Krankendlung mit den iibrigen
sacramenta vivorum gemeinsam. 2. Cujus unctio delicta ac pecca-
torum reliquias abstergit — Vergebung der Siinden und Nach-
laB der zeitlichen Siindenstrafen; als Uberbleibsel der Siinde
werden genannt: Willensschwiiche, Geistesstumpfheit, Verzagt-
heit des Herzens. Diese Wirkung ist sekundir und hypothetisch,
aber doch direkt, nicht blof per accidens. 3. Aegroti animam
allevat et confirmat, magnam divinae misericordiae fiduciam
excitando, qua infirmus sublevatus et morbi incommoda levius
fert et tentationibus daemonum facilius resistit — also der ge-
samte Gnadenbeistand zu Licht, Kraft, Standhaftigkeit, Trost
in der besonderen Not der schweren Erkrankung. Diese Wii-
kung ist primidr und absolut. Scheeben wertet sie als konse-
kratorisch, #hnlich der Firmung, im Sinne einer Weihe zum
Todeskampfe. 4. Samitatem corporis interdum consequitur —
Heilung oder Linderung der korperlichen Krankheit oder auch
der Todesschwiiche. Diese Wirkung ist spezifisch, aber hypothe-
tisch — nach Thomas von Aquin nur ein effectus secundarius, -
qui cessat cessante primario. Es ist bekannt, daB die Wirkungen,
die unter 3. und 4. genannt sind, im heutigen Spendungstext
fast ausschlieBlich zum Ausdruck kommen.

Von jeher wurde beziiglich der Wirkung ein Schwerpunkt
betont. Die Ostkirche betont unter Degradierung der iibernatiir-
lichen und seelischen Wirkungen die Heilung des Kérpers und
nimmt die Krankendlung deshalb z. B. in der Karwoche ganz
allgemein und im Kirchenraum vor. Nach Benediki XIV. han-
delt es sich dabei aber nicht um das Sakrament, sondern um
eine reine Zeremonie und sakramentale Segnung als Ersatz fiir
medizinische Hilfe. Bonaventura betont im Gegensatz dazu ein-
seitig die Stindenvergebung und der Skotismus leitete daraus be-
kanntlich rigorose Forderungen ab. Nach der hl. Olung durfte
man kein Fleisch mehr essen, auch im Genesungsfalle nicht
mehr tanzen, das Eheleben nicht fortsetzen usw. Daraus resul-
tierte der Aufschub ihres Empfanges bis zum Lebensende und
im besonderen ihre Bezeichnung als extrema. Die Siindenver-
gebung ist zwar effectus proprius, jedoch secundarius, weshall
das Tridentinum auch (allerdings in ungenauer Formulierung)
ihn extraordinarius nennt. Neuerdings wind (z. B. von Walfer,
Die Herrlichkeit des christlichen Sterbens, Freiburg 1938) die
Krankendlung als Sakrament der Todesweihe gefaBt, zur Vor-
ber&itung auf die Glorie als der Genesung im vollsten Sinne. Diese
Wirkung ist aus der theologischen Gegebenheit des Sakramentes

N



Svoboda, Das Sakrament der Krankenslung 299

wohl nur als effectus consecutivus und secundarius, wenn auch
specificus zu erweisen. Darum stellt diese exklusive Betonung eine
einseitige Uberspitzung ins Eschatologische mit dem Ton auf
der Transzendenz dar. Vielleicht darf auch noch darauf ver-
wiesen werden, dafl die Todesweihe religionspsychologisch in
Zeiten tiefer Gliaubigkeit oder stirkerer Todesbejahung angin-
giger ist und gegeniiber der modernen Betonung einer biologisch
bestimmten Vitalitit schwerer fallt.

Aus der Sakramentalitit der Krankenolung und der Bedeu-
tung ibrer Wirkungen folgt iibrigens noch nicht ihre Heilsnot-
wendigkeit. Ahnlich wie fiir die Firmung besteht weder eine
necessitas medii noch praecepti. Jak 5, 14 bedeutet wohl mehr
einen Rat als ein Gebot. Alphons von Liguori selber sieht eine
obligatio gravis suscipiendi hoc sacramentum nur per accidens,
bei scandalum oder contemptus.

5. Der Empfdnger. — Die I'rage nach dem Empfinger, die
fiir die Sinngebung des Sakramentes besonders aufschluBreich
ist, wird von Jak 5, 14 in schlichter Klarheit bekanntlich so
umschrieben: ,Infirmatur quis in vobis.* DemgemiB sagt das
Tridentinum XIV, 3: hanc unctionem infirmis esse adhibendam.
Daraus folgert Alphons (Haringer 1847 VI, 706 ff.), daf die
Spendung an Gesunde ungiiltig und schwer siindhaft sei. Ander-
seits besteht nach Gassner naturgemiB eine groBe Spannweite
beziiglich der Krankheitsstadien und ihrer Beurteilungsmoglich-
keit, jedenfalls so, daBl zu unterscheiden ist, wann die Olung
gespendet werden muf3 und wann sie gespendet werden darf.
Jedenfalls betont Schuster, daB dieses Sakrament wirke per
modum medicinae, so daf als Empfinger ein Kranker in Be-
tracht komme, so lange ihm iiberhaupt noch geholfen werden
kénne. Das Tridentinum fiigt allerdings hinzu: iis vero praeser-
lim, qui tam periculose decumbunt, ut in exitu vitae videantur.
Vom Codex, can. 944, wird das folgendermaflen modifiziert:
omni studio et diligentia curandum, ut infirmi sui plene com-
potes recipiant. Alphons betont also mit Recht: non exspee-
tandum, donec sensibus careant vel omnino sint desperati. Die
Autoren verweisen auch auf die Formulierung des Florentinums:
de cujus morte timetur, wobei auch leine medizinisch nicht
streng erweisbare, wissenschaftlich unbegriindete Furcht etwa
der Angehorigen als Berechtigungsgrund zum Empfang des Sa-
kramentes bezeichnet wird.

Nicht berechtigt die Operafion als solche, zumal die Sterh-
lichkeit bei Operationen heute von 60 Prozent auf 7 Prozent,
bzw. 3 Prozent gesunken ist. Wird allerdings eine Operation
zur  Behebung eines wirklichen Leidens vorgenommen, einer
schweren Krankheit also, kann das Sakrament mit Riicksicht



300 Svoboda, Das Sakrament der Krankenolung

auf diese schwere Erkrankung vor der Operation gespendet
werden. Beziiglich der alfen Leute ist das Rituale groBziigig und
nennt als Empfinger auch solche senes, qui prae senio deficiunt,
etiam sine alia infirmitate. Daraus spricht allerdings die Auf-
fassung, daB das senium an sich eine Krankheit und damit eine
Todesursache ist, was den neueren medizinischen Auffassungen
widerspricht (Tagung der Wiener arztlichen Akademie 1941 zu
Bad Gastein). Beziiglich der Kinder verlangt das Rituale Ro-
manum den usus rationis als Voraussetzung, wozu Alphons mil-
dernd erginzt, die hl. Olung konne auch schon Kindern ge-
geben werden, die zwar non communionis, sed doli capaces
sind. Zur Begriindung verweist Thomas darauf, daB die Heilung
— die fiir Kinder ja desgleichen in Betracht kommt — nur
effectus secundarius ist, der cessante primario hinfallig wird,
so daB das Sakrament dann an sie nicht gespendet werden
konne, da sie -— ebenso wie die perpetuo amentes — fiir die
Siindenvergebung, den Hauptzweck, a priori nicht in Betracht
kommen. Jedenfalls ist das Problem der Kindertlung fdufBlerlich
im negativen Sinn entschieden, diirfte aber grundsitzlich als
offen zu bezeichnen sein, zumal sie nicht nur von der Ostkirche
bis zum heutigen Tag, sondern auch in der Friihkirche weithin
iiblich war. ;

Es sei noch verwiesen auf eine Entscheidung der Congr. de
propaganda fide vom Jahre 1821, daB ein Erwachsener, der in
schwerer Krankheit getauft wurde, nach dieser Taufe auch die
Olung empfangen diirfe und solle; also setzt die Olung jeden-
falls nicht die Tatsiichlichkeit der personlichen Siinde voraus.
Es ist schlieBlich bekannt, daf auech &uBerlich Toten dieses
Sakrament gespendet werden kann; die Spendungsmoglichkeit
liegt vor allem begriindet in der Fortdauer der Lebensfunktionen
auch nach dem AuBeren Todeseintritt und in der Schwierigkeit,
den echten Tod &uBerlich festzustellen. Ruland (Pastoralmedizin
I, 302 ff.) verweist mit Recht darauf, daB die Asphyxie (der
Zustand des Nichtmehratmens) noech nicht identisch ist mit
dem Todeszustand, weil unser Atemzentrum (im verldngerten
Mark) ganz allgemein durch Sauerstoffmangel oder Kohlensiiure-
iiberschuff erschopft wird . und deshalb die Asphyxie auch bei
nicht tédlichem Lungenkollaps, bei Verschiittungen und Vergif-
tungen eintreten kann. In iihnlicher Weise kann auch die Herz-
titigkeit durch eimen allgemeinen. Reiz auf den Nervus vagus
unwahrnehmbar werden: Keine geniigenden Todesanzeichen sind
weiterhin BewuBtlosigkeit, Starre und Gefiihllosigkeit der Glie-
der, Aussetzen des Pulses, Wegfall des Pupillarreflexes, Reak-
tionslosigkeit gegeniiber dem Auftropfen von heiBem Siegellack,
Kitzeln der FFuBsohlen usw. Es mufl vielmehr geachtet werden



Svoboda, Das Sakrament der Krankendlung 301

auf die Summe der Wirkungen, die durch das Schwinden der
Herztitigkeit hervorgerufen werden: Auftreten der Totenflecken,
Aufhéren der Gewebespannungen bei Haut und Muskeln, fried-
liches Aussehen, Kaltwerden, Erstarrung usw. Bei allmihlich
Sterbenden tritt der Tod bekanntlich schneller ein, bei plotzlich
Sterbenden (Unfall usw.) schwindet das Leben langsamer, so
daB dementsprechend die hl. Olung auch post mortem (externam)
gespendet werden kann, bzw. soll.

In diesem Zusammenhang sei verwiesen auf die eschatolo-
gische Personalfunktion dieses Sakramentes. Das Wort Christi
Infirmus fui et visilastis me* bekommt einen tieferen Sinn,
wenn wir jedes Sakrament (mit Walter) als Hinfithrung zu
Christus erfassen. So ist die Krankenolung einerseits eine Heim-
kehr Christi zu Christus im Kranken, anderseits eine Heimkehr
des Christen zu sich selber und seinem Erlgser. Jedem €hristen
sollte der Empfang dieses Sakramentes ein Anliegen personlicher
Erfiillung sein.

6. Materie. — Das Ol (aus Oliven gewonnen) ist die ma-
teria remotfa sacramenti. Es soll vom Bischof ad hoc geweiht
sein. Bis ins 11. Jahrhundert war diese Weihe des oleum in-
firmorum jedem Priester erlaubt. Clemens VIII. und Benedikt
X1V, bestimmten auch noch spiiter, daB ein einfacher Priester
mit ausdriicklicher oder stillschweigender Erlaubnis des Papstes -
die Weihe vornehmen koénne, Tatsiichlich wurden 1916 die pol-
nischen Priester, 1933 die Priester bei den alexandrinischen
unierten Kopten zur Weihe aller Ole bevollmichtigt, wozu sie in
der Ostkirche und im ambrosianischen Ritus seit' je befihigt
sind. Zur Selbstsalbung war frither das Ol vielfach gebriuch-
lich. Schuster verweist darauf, daB jedes Haus sein heiliges
Ol (wie heute das Weihwasser) zum #uBeren und inneren Ge-
brauch bei Krankheiten hatie, das jeden Sonntag von den
Priestern geweiht wurde. Schon Innozenz I. spricht von diesem
Brauch. Das Rituale Romanum sieht eine solche Olweihe (,,zum
Heil fiir Leib und Seele’) desgleichen vor. In diesem Zusam-
menhang sei allerdings auch darauf verwiesen, daB - Alphons es
als liBliche Siinde bezeichnet, oleum infirmorum retinere domi.

Materia proxima ist die Salbung. Zur Giiltigkeit des Sakra-
mentenempfanges ist (nur) eine Salbung notwendig. Die heute
tiblichen Salbungen sind erst seit dem 17. Jahrhundert so ge-
briuchlich. Bei den Griechen ist bekanntlich die wiederholte
Salbung durch sieben oder mindestens drei Priester iiblich. Die
unctio renum ist heutzutage praktisch, auch bei Minnern, ab-
geschafft. Beziiglich der unctio pedum sagt der Codex, can. 947:
ex qualibet rationabili causa omitti potest. Bei Infektionskrank-
heiten oder wenn der Kranke nicht umgewendet werden kann,




302 Svoboda, Das Sakrament der Krankenolung

ist es auch nicht nétig, bei den einzelnen Sinnesorganen beide
Salbungen vorzunehmen. Fehlt ein Glied, ist die Salbung am
nichstliegenden Korperteil zu applizieren. Hierzu bemerkt
Thomas begriindend, dafl die potentia animae in radice corporis
ihren Sitz habe. Can. 947 bemerkt noch, daB in casu gravis
necessitatis adhibito instrumento gesalbt werden darf.

Beziiglich des minister sacramenti sagt can. 938: Parochus
loci, in quo degit infirmus, est minister ordinarius; de licentia
saltem rationabiliter praesumpta kann auch ein anderer Priester,
besonders in periculo, die Spendung vornehmen. Zu ihrer Giil-
tigkeit geniigt die Weihegewalt auch ohne besondere Jurisdik-
tionsgewalt. Alexander III. betont: sacerdos etiam solus (also
sine ministrante) potest ungere. Gassner will sogar, daB der
Priester lieber sich selber respondiere, als daB ,ein Frauen-
zimmer fiir den Ministranten eintritt“. Im Gegensatz dazu ist
heute die Mitarbeit der Schwester nicht nur in der Kranken-
seelsorge allgemein, sondern speziell bei der Spendung dieses
Sakramentes aus mehreren Griinden erforderlich und erwiinscht.
Alphons iibertreibt jedenfalls, wenn er es als ldBliche Siinde
bezeichnet, die Spendung ohne MeBdiener vorzunehmen; dhnlich
sundhaft ist es ihm, die Salbung sine lumine und aliter quam
in forma ecrucis vorzunehmen; ein grave peccatum -ist es ihm
sogar, exitra casum necessitatis sine superpelliceo et stola zu
agieren,

7. Die Form. — Sie ist das bei der Spendung gesprochene
Wort des Gebetes, die oratio fidei (vgl. Jak 5, 14: ,orent super
eum* und die Bezeichnung der Ostkirche w»Euchelaion®’). Kein
anderes Sakrament ist mit so vielen Gebeten umgeben wie die
Olung der Kranken. Noch das letzte Rituale Romanum verlangte
auBlerdem wihrend der Spendung von den Gliubigen das Ab-
beten der BuBpsalmen und der Litanei fiir die Sterbenden. Heute
noch werden die Gebete fortgesetzt in der angefiigten General-

—absolution und (zu langen) Commendatio animae. In Analogie
zur Taufe ist bei mehreren Kranken die Handlung bei jedem
einzelnen vorzunehmen; die Gebete sind dann in der Mehrzahl zu
verrichten. Extra articulum mortis empfiehlt sich. weithin das
Gebet in deutscher Sprache nach einer ausgewogenen Ubersetzung
(vergl. meine vom Wiener Ordinariat unter dem 13. Juli 1938 ap-
probierte Ausgabe). Die drei Orationen nach der Salbung sind
im gleichen Sinne nicht kniend am Tisch, sondern stehend ver-
sus infirmum zu verrichten. Es wird noeh darauf hingewiesen,
was de Herdt sagt: ,,Die Gebete konnen vor der Salbung in der
Kirche gebetet werden und die Gebete nach den Salbungen
ebenfalls in der Kirche (bei Pest und fdhnlichen Krankheiten) ...
ist Gefahr in Verzug, so konnen sédmtliche Gebete nach der Riick-



Svoboda, Das Sakrament der Krankendlung 303

kehr in der Kirche verrichtet werden.” Es ist wohl anzunehmen,
dafl eine dhnliche Praxis auch gegeniiber dem heute ofter ge-
gebenen periculum profanationis besonders bei BewuBtlosen,
bzw. in offentlichen Spitilern moglich, wenn auch nicht anzu-
raten ist.

8. Pastorale Probleme. — An sich koénnte man heute ver-
sucht sein, die private Selbstsalbung oder zumindest die Salbung
durch den Priester, die nicht als Sakrament, sondern als Heil-
sakramentale zu verstehen wire, zu fordern, bzw. zu foérdern.
Umsomehr, als die therapeutische und kosmetische Salbung heute
hoch in Sehwung ist und darum dem modernen Menschen als
Heilhilfe wohl durchaus verstindlich gemacht werden konnte.
Ich moéchte mich gleichwohl dagegen aussprechen. Der moderne
Salbungsgebrauch ist weniger therapeutisch als vielmehr kosme-
tisch oder gar als moderne Verfallserscheinung zu werten. Zudem
stehen in der Kirche gemi dem Rituale Romanum erprobte
Sakramentalien in reicher Fiille’ zur Verfiigung: Weihwasser,
Medaillen, Skapuliere usw., von denen speziell der eigentliche
Krankensegen viel mehr geiibt werden sollte, zumal er auch ein-
drucksvolle Formulierungen enthilt. Auf diese auch im natiir-
lich-korperlichen Bereich wirksame Beihilfe sollten wir umso
weniger verzichten, als wes uralte priesterliche Funktion und
Gabe ist, als Priesterarzt den Gesundungswillen der Kranken zu
wecken, zu stirken und auszurichten. Je groBer das Vertrauen
ist, das wir am Krankenbett genieBen, desto erfolgreicher wird
unsere Krankenhilfe im gesamten Bereich sein.

Verzichten kann die Menschheit auf diese unsere Beihilfe
nicht. Die moderne Lebensnot (,,malaise générale”) als eigent-
liche Konstitutionsbelastung wund allgemeine Krankheitshereit-
schaft des heutigen Menschen 148t auch von der Seelsorge und
dann auch wohl in besonderer Weise von der Krankenseelsorge
erwarten, daf} sie ,sich des Volkes erbarme®. Wenn nun tatsich-
lich fiinf Prozent der Patienten im Krankenhaus sterben und die
anderen 95 Prozent geheilt oder gebessert entlassen werden — um
allerdings in immer kiirzeren Abstinden wieder zuriickkehren zu
miissen —, so wird sich die Krankenseelsorge sicherlich mit in
den Dienst, die Pflicht und die Chance dieser so sehr aktuell ge-
wordenen Heil-Hilfe hineinstellen miissen. Zu diesem Zweck wer-
den wir Krankenseelsorger nicht umhin konnen, uns stirker mit
medizinischen, speziell psychotherapeutischen Problemen ausein-
anderzusetzen oder uns zumindest von Fachmedizinern eingehen-
der unterrichten zu lassen.

Krankenseelsorge im Krankenhaus ist ja, wie gesagt, nur
mehr in fiinf Prozent die friiher iibliche und heute noch vielfach
einseitig vorschwebende Sterbenden-Seelsorge, die sich oft auf



- 504 Svoboda, Das Sakrament der Krankendlung

Spendung der Sterbesakramente beschrinken konnte und mufite.
In den weitaus meisten Fiallen ist Krankenseelsorge heutzutage
Gesunden-Seclsorge. Thre Funktion ist weithin nicht eschatolo-
gisch, sondern missionarisch. Sie muff den modernen, meist ab-
seits gestandenen Menschen, der -unversehens fiir drei Wochen
in das Spital geraten ist, in diesen drei Wochen zu erfassen, reli-
gibs wiederzugewinnen und fiir ein besseres ,neues Leben zu
aktivieren suchen. Wir werden niemand ein Sakrament spenden
wollen oder kénnen, der es nicht empfangen will, bzw. nicht dis-
poniert ist. Aber es ist fiir den modernen Krankenseelsorger eine
‘unmogliche Bestimmung, nur dann zum Krankenbett zu gelangen,
wenn er vom Kranken gerufen wird. Es ist gerade dies eine seiner
wichtigsten Aufgaben, an den Kranken heranzutreten und ihn —
natiirlich unter voller und ehrlicher Respektierung der Willens-
freiheit und Selbstbestimmung des Patienten — fiir das Religidse
neu oder vertieft zu gewinnen.

Eine missionarisch, nicht so sehr eschatologisch orientierte
Krankenseelsorge wird sich nicht (blo8) auf das Sakrament der
Krankenélung (und gewisser Sakramentalien) stiitzen, sondern
noch mehr auf die Sakramente der Bufe und der Eucharistie.
Die Kirche setzt iibrigens fiir die Fucharistie als viaticum auch
_in der Todesstunde, nicht aber fiir die Krankendlung die neces-
sitas praecepti. Wir wissen, dafi beide Sakramente ausgesprochen
positiv. und geradezu heilshelferisch ausgerichtet sind.

Nehmen wir gemifB obigen Darlegungen die Krankenolung da-
gegen mehr als Sakrament der Sterbehilfe und Todesweihe, so
wandert sie mehr und mehr vom Krankenhaus als Gesundungs-
institut ab und hiniiber in jene Rdume, in denen sich der mo-
derne Mensch zum Sterben niederlegt — in das Altersheim und
Privathaus. Sie wird geradezu ein wichtigster Wesensbestandteil
der stets aktueller werdenden Altersseelsorge. Es ist.auch in die-
sem Sinne durchaus sinngemif, daf sich die pfarrliche Kranken-
seelsorge schon immer als Seelsorge der Hauskranken und der
alten Leute erlebte und z. B. auch den ,Krankentag® von vorn-
herein als auch den Greisen angehdrig organisierte, Auch das
.Krankenapostolat” muf§ mit beiden Kategorien in gleicher Weise
rechnen.

Hier wird sofo;t deutlich, welche Spannweiten der Krankeri-
zuspruch unter diesen Voraussetzungen aufweisen muf, um sei-
nen Aufgaben jeweils gerecht zu werden. Welch grofier Unter-
schied besteht zwischen der Heilhilfe, die den Gesundungswillen
aktivieren helfen und ihn bewuft auf einen Neuaufbau diesseiti-
gen Lebens ausrichten soll, und der Sterbehilfe, die den Miide-
gewordenen ~ zur Pforte des ewigen Lebens begleiten soll! Im
Krankenhaus benétigt der Kranke weniger den dort noch vielfach



Hausleithner, Die Schulfrage 305

angebotenen Leidenstrost, und am Sterbebett sollten wir uns das
ode Gerede vom ,Schonwiederbesserwerden* usw. griindlich ab-
gewohnen.

Die Ziellosigkeit des Krankenzuspruches ist im eigentlichen
Sinne heillos! Allerdings ist klar, daB einerseits der Krankenhaus-
seelsorger ohne fachliche, besonders psychotherapeutische Schu-
lung, nicht auskommt, und anderseits der Sterbenden-Seelsorger
sich stirker in die Psychologie der Sterbestunde wird einfiihlen
miissen. Er wird vor der Unméglichkeit, sich ganz in die Not der
Agonie hineinzufinden, nicht zuriickschrecken diirfen, zumal der
heutzutage hiufigere Typ des Sterbenden, der alte Mensch, meist
ein leichteres, reiferes und schéneres Sterben hat als der mitten
aus der Lebensfiille Gerissene. Allerdings gilt es auch zu beden-
ken, daB der moderne Mensch meist weniger glaubenstief, ge-
festigt und krisengeschult ist und darum oft auch mehr Todes-
trost braucht, den er von der Kirche ja auch erhoffen darf.

Von hier wird die Seelsorge ein gewichtiges Wort in die gege-
bene Todesbereitschaft und Todesangst des Menschen in Kriegs-
zeit und Kriegsgefahr zu sagen haben, soll dieselbe nicht zur ge-
fihrlichen Angsineurose werden, Es bleibt allerdings fraglich, ob
wir von hier aus zu einer eschatologischen Weckung und Anre-
gung durchstoBen. Nicht immer schafft die aktuelle Notwendig-
keit der Auseinandersetzung mit der christlichen Eschatologie
schon auch die rechten Voraussetzungen dafiir.

Vielleicht 148t sich in diesem Zusammenhange des lichtvollen
Sakramentes kirchlicher Todesweihe noch ein Wort sagen zur
Notwendigkeit, den Begrdbnisritus an der christlichen Eschato-
logie schéner auszurichten und speziell mit dem verfehlten fal-
schen ,,pompe funébre® aus dem romanischen Barock aufzuriu-
men. Die Kraft und Fiille christlicher Sterbehilfe und sakramen-
taler Todesweihe kann dieser repriisentativen Verbriimungen wohl
entraten und gibt dafiir echte Werte.

Die Schulfrage in naturrechtlicher und

sozialethischer Beleuchtung
Von Pfarrer Rudolf Hausleithner, Schonering (0.-0.)

»Kulturpolitik* ist das Sammelwort geworden fiir eine Reihe
von sozialen, kulturellen, auch kirchlichen und religigsen Fragen,
mit denen sich in neuester Zeit die Staaten und Regierungen in
Gesetzgebung und Verwaltung beschiftigen; es bezeichnet den
jingsten und einen der geschiftigsten Zweige der Politik. Das
Wort ist da, wir nehmen es hin, und es kommt uns gar nicht

. Theol.-prakt. Quartalschrift” TV, 1948, 20




