THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

97. JAHRGANG 1949 1. HEFT
Priester
Gedanken zur 7. Weihestuie des neutestamentlichen
Priestertums

Von P. Kasimir Braun, O. M. Cap., Wiirzburg

Merito (sacerdotes)... dii, quod Dei immor-
talis vim et numen apud nos teneant, appel-
lantur (Catech. Rom. de ordin. 2).

Sacerdotem oportet offerre, baptizare, prae-
dicare (Weiheritus).

Accipe Spiritum Sanctum! Quorum remiseris
peccata, remittuntur eis, et quorum retinueris,
retenta sunt (Weiheritus).

Also beginnt die Apostelgeschichte: ,Jesus fing an
zu tun und zu lehren.” Was Jesus im Fleische wandelnd
zu tun und zu lehren anfing, iibergab er den sakramental
geweihten und gesandten Organen seiner Kirche, den
rechtméfigen Nachfolgern seiner Apostel im Lehr-, Prie-
ster- und Hirtenamt, zur Fortsetzung: ,,Wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch® (Jo 20, 11), ,,Tut
dies zu meinem Andenken“ (1 Kor 11, 23), ,Lehret alle
Volker und taufet sie® (Mt 28, 19), ,Lasset die Siinden
nach® (Jo 20, 22). -

Als Jesus ,anfing”, war er ungefihr dreiBig Jahre
alt (Lk 3, 22). So hat er ein Beispiel zur Nachahmung
hinterlassen, daB auch die, die seine Macht und Sendung
fortsetzen sollen, erst ,anfangen“ nach einer langen,
gassenfernen und gottesnahen Zuriickgezogenheit und
Vorbereitung. Die schlimmen Folgen firr die Kirche sind
ja bekannt, wenn ihre Priester auf die Vorbereitung zu
einem Amt, das Jesus erst mit dreiflig Jahren begann, nur
ein paar Monate oder Jahre verwenden. Daff und wie das
~Anfangen” am und vom Priesteramtskandidaten ver-
wirklicht werde (und auch vom Priester selber; denn das
»Resuscita gratiam, quae in te est per impositionem
manuum mearum", 2 Tim 1, 6, hat ja Paulus einem schon
Geweihten gesagt!), also die aszetische und wissenschaft-
liche Vorbildung auf das neutestamentliche Priestertum
(und beim Priester die aszetische und wissenschaftliche
Fortbildung), dazu versuchten die in den fritheren Jahr-

»Theol.-prakt. Quartalschrifts I. 1949. 1



2 , Braun, Priester

gangen der zu Recht geschatzten ,Linzer Quartalschrift™
niedergelegten Gedanken zu den dem Presbyterat voraus-
gehenden Weihestufen etwas beizusteuern. i

Nun wollen wir die ,,Gedanken zum Presbyterat” ither
das ,,Tun und Lehren® des neutestamentlichen Priesters
zu stammeln wagen. Denn es ist ein Wagnis, und was es
auszusprechen wagt, ist nur wie ein Stammeln von Héhe
und Breite, Lange und Tiefe dieses geradezu gottlichen
Gegenstandes. Was man auch dariiber zu sinnen und zu
sagen sich miiht, der Geist erliegt, die Sprache versiegt,
das Wort versagt. Aber ich will an die Tir unseres gott-
lichen Freundes — ,,jam non dicam vos servos, sed ami-
cos meos” sind Heilandsworte bei der Apostel- und
unserer Priesterweihe — klopfen, dal er mir doch
drei Brote leihen moge, die ich und der Leser brauchen,
namlich den Glauben, der da bittet und empfangt, die
Hoffnung, die da sucht und findet, die Liebe, die da an-
klopft und aufgemacht bekommt.

1. Charakter

Wie die Theologie vermoge der communicatio idio-
matum der menschlichen Natur Christi gottliche Attribute
beilegt, so erhilt auch der neutestamentliche Priester auf
Grund seiner Weihe Namen und Vollmachten, die eigent-
lich nur Gott zustehen. Selbstverstandlich haben solche
Benennungen und Vollmachten ihren Grund nicht in
einer essentiellen Identitit des Priesters mit Gott. Der
‘Weihling wird durch die Priesterweihe nicht Gott gleich,
sondern in einer der Priesterseele durch die Priester-
weihe von Gott fiir immer eingeprigten Seinsbeschaffen-
heit — sakramentaler Charakter genannt — in besonderer
Weise Christus dem Hohenpriester verahnlicht und inner-
lich befahigt, berechtigt und berufen zur Ausitbung der
durch die Priesterweihe gegebenen iibernatiirlichen
Krifte und Vollmachten. Den Priester einen ,,anderen
Christus” zu nennen, ist schon seit der Vaterzeit ge-
brauchlich, und die Apostolischen Konstitutionen sagen
hochgreifend kithn, er sei ,,post Deum deus terrenus”.
Der Catechismus Romanus (de ord. 2) erklart solche
Benennungen fiir berechtigt: ,,Merito (sacerdotes) non so-
lum angeli sed dii etiam, quod Dei immortalis vim et
numen apud nos teneant, appellantur.” :

Diese hochgreifende Einstufung des neufestament-
lichen Priesters ist keine fromme Ubertreibung, sie hat
vielmehr -ein tragfestes und tragfihiges Fundament in



Braun, Priester 3

dem durch das Sakrament der Priesterweihe dem Kan-
didaten von Gott eingeprigten character indelebilis. Auf
Grund der Heiligen Schrift (2 Kor 1, 21; Eph 4, 30; 1, 13)
und der klaren Tradition (Past. Herm., Sim. VI, 6;
Irenaus, Epid. 3; Cyrillus v. Jer,, Cat. myst. II, 3), die
dann im Kampf mit den Donatisten zum Glauben an das
indelebile signum dominicum ausreifte, ist es kirchliche
Lehre, dafi die Taufe, Firmung und Priesterweihe im
Empfanger jeweils eine besondere iibernatiirliche und
dauernde Seinsheschaffenheit bewirken, den sogenannten
character indelebilis. Die Theologie definiert ihn als eine
der Seele fiir immer eingeprigte tibernatiirliche Qualitat,
welche ihren Trager
1. Christus in besonderer Weise dhnlich macht (signum
- configurativum) als dem Kind (durch die Taufe), dem

Lehver (durch die Firmung), dem Hohenpriester (durch

die Priesterweihe);

2. ihn von anderen Menschen seinsmiBig unterscheidet
(signum distinctivum);

ihm Pflichten auferlegt (signum obligatorium);

. ihm Rechte auf besondere Gnaden gibt (signum dis-
positivam).

Die neueste Theologie sieht im sakramentalen Cha-
rakter vor allem das allgemeine und besondere Priester-
tum begriindet; dabei aber darf der wesentliche Unter-
schied zwischen beiden Arten von Priestertum nicht ver-
wischt oder vermindert werden; er besteht darin, dalB
das allgemeine Priestertum die Fihigkeit zum Empfang
der iibrigen Sakramente und zur subjektiven Teilnahme
am eucharistischen Opfer (also eine mehr passive Quali-
tat) in sich schliefit, das besondere Priestertum aber die
Fahigkeit und Vollmacht zur Spendung der Sakramente
und zur alleinigen Vornahme der die Transsubstantiation
bewirkenden Konsekration (also eine mehr aktive
Qualitat).

Demnach ist der character sacerdotalis eine bei der
Priesterweihe von Gott durch die Kraft des Heiligen
Geistes der Seele fiir immer eingeprigte tibernatiirliche
Qualitat, durch die der Priester in wesenhaft anderem,
héherem .Grad als bei Taufe und Firmung Christus dem
Hohenpriester ahnlich geworden und damit befahigt, be-
fugt und berufen ist zur Ausiibung der priesterlichen
Funktionen Christi, der sakramentalen Gnadenvermitt-
lung und der Transsubstantiation. Nicht so, als ob von

o

*®



4 Braun, Priester

da an der Priester die causa prima efficiens der iiber-
natiirlichen Wirkungen der Sakramente, bzw. der Kon-
sekrationsworte wire. Causa prima efficiens fir tber-
natiirliche Wirkungen, die ja Ziel und Zweck der Sakra-
mente sind, kann nie der Mensch sein, sondern nur Gott.
Das wire sonst eine anabasis eis allo genos. ,.Solus Deus
operatur interiorem effectum sacramenti®, sagt darum
Thomas v. Aquin (S. th. III, 64, a. 1). Aber so, dafl Gott
durch die Priesterweihe und den dadurch in ganz beson-
derer Weise dazu mitgeteilten Heiligen Geist den Priester
fiir dauernd beféhigt, befugt und beauftragt, als causa
secunda, i. e. instrumentalis mitzuwirken an der Hervor-
bringung des inneren Effektes der Sakramente. Gott ist
der efficiens Operator interioris effectus sacramenti, resp.
consecrationis, der Priester der werkzeugliche Co-opera-
tor. Gott bedient sich des Priesters per modum ministri
et instrumenti, sagt Thomas 1. c. weiter. Aber der Priester
ist auch nicht so fiir Gott das Instrument, wie der Pinsel
oder die Hand fiir Raffael das Instrument war, womit er
seine Sixtina malte. Denn der Pinsel ist etwas Lebloses
und darum Willenloses und darum nur Instrument; die
Hand ist zwar lebendiges und dazu kiinstlerisch befahigtes
Instrument, aber ohne eigenen Willen und vor allem
keine Person. Der Priester aber ist Person mit Verstand
und freiem Willen und als solche ist er das Instrument,
womit Gott die Sakramente spendet, bzw. die Wandlung
vollzieht. Wenn darum der Priester als so beschaffene
causa instrumentalis nicht will, kann selbst die causa
efficiens, Gott, die Sakramente nicht spenden, bzw. die
‘Wandlung nicht bewirken (also auch keine Kommunion
ermoglichen). Die iibernatiirliche Wirkung kommt von
Gott und nur von Gott, aber nur durch die Vermittlung
des Priesters und nur, wann und weil der Priester sich
von Gott als causa instrumentalis beniitzen lassen will.
Die Wirkung der Sakramente, bzw. der Wandlung
schenkt uns also nicht allein Gott, so wie er etwa allein
und unmittelbar, ohne Zuhilfenahme einer Mittelursache,
dem Adam das Leben und die Gnade schenkte, sondern
schenkt uns auch der Priester als freiwillig von Gott sich
verwenden lassende personliche Instrumentalursache.
Und so kann man auch mit Fug und Recht sagen: Der
Priester bewirkt den iibernatiirlichen Effekt der Sakra-
mente, bzw. der Konsekration, ist der ,;andere Christus®,
ist das ,,agnus dei, qui tollit peccata mundi“, et ,,merito
non solum angelus sed deus etiam appellatur”, er ist



Braun, Priester 5

»post Deum deus terrenus”. Und das ist des Priesters
»Hochwiirdigkeit”, sein Ruhm und berechtigter Stolz,
seine gerade ihm und nur ihm eigene hohe Macht und
Majestat.

II. Des Priesters Hochadel: Tamquam deus terrenus

Der dreifaltige Gott hat ihn zu seinem Mitschépfer,
Miterlser und Mitheiligmacher gemacht, so dafi er gleich-
sam ein Schopfergott im kleinen, ein Erlosergott im
kleinen, ein Heiligmachergott im kleinen ist.

1. Wenn wir Priester des Gottheilandes Auftrag vom
Grindonnerstag erfiillend: ,,Tut dies zu meinem Anden-
ken!” und sein Tun von damals wiederholend, bei der
heiligen Messe die Konsekrationsworte sprechen, iiber-
schattet uns da nicht gleichsam jene Kraft Gottes des
Vaters, die von Ewigkeit her innergéttlich den Sohn er-
zeugt? Kann nicht der Priester das Wort, das Gott Vater
im ewigen nunc stans et totum simul personbildend zum
Sohne spricht: ,,Ego hodie genui Te“ jeden Tag nach der
Wandlung in etwa auch sprechen? Denn unsere Kon-
sekrationsworte erzeugen ja den eucharistischen Gott-
heiland wahrhaft, wirklich und wesentlich. Am Morgen
der Schopfung sprach Gott: Es werde die Welt, der
Mensch! Und es ward die Welt, der Mensch. Wir aber
sprechen am Morgen jeden Tages: ,,Das ist mein Leib®,
und es ist der Heiland der Welt, der Gottmensch! Am
Morgen der Schépfung rief Gott den Kosmos aus den
Tiefen des Nichts. Wir aber rufen am Morgen jeden Tages
den Schépfer des Kosmos aus den Tiefen der Ewigkeit.
Am Morgen der Schopfung brachte Gott die natiirlichen
Substanzen hervor. Wir aber bringen am Morgen jeden
Tages mehr hervor, nimlich das eucharistische Dasein
des Schopfers aller Substanzen. Durch die fiinf Worte
ihrer Demut: ,,Fiat mihi secundum verbum tuum* zog
Maria den Gottessohn vom Himmel auf die Erde herab
und gab ihm das historische Dasein. Durch die finf Worte
unserer Priestermacht: ,,Hoc est enim corpus meum"
aiehen auch wir ihn vom Himmel herab und geben ihm
das eucharistische Dasein. Maria gab ihm das irdische
Dasein nur einmal, und zwar nur das leidensfahige und
sterbliche; wir aber geben ihm das leidens- und sterbens-
unfahige und das jedesmal, so oft wir konsekrieren. Und
wenn wir Maria, die uns den historischen Heiland ge-
schenkt hat, griilen: ,,Salve, sancta Parens!®, dann diirfen
wir Priester, die wir der Menschheit den eucharistischen



6 Braun, Priester

Heiland schenken, bei aller Demut und Einschrankung,
aber doch mit wahrem und berechtigtem Stolz uns
grifien: ,,Salve, sancte parens!* Darum nennt ja auch der
hl. Bernhard den Priester: ,,Parens Christi!*

Aus dem Nichts schaffen, kann nur Gott, und Ge-
schaffenes wieder vernichten, kann ebenfalls nur Gott.
Die creatio wie die annihilatio ist nur Gott méglich. Aber
wenn im selben Augenblick, da durch die Konsekrations-
worte der ganze Christus erscheint, die Brot- und Wein-
substanz sozusagen wie vernichtet zu sein aufhort, leuch-
tet da nicht wieder in etwa des Priesters Schépferkraft
auf? Zwar ist die Macht Gottes groBer als die des Prie-
sters, denn seine Macht ist Macht a se, Allmacht, wihrend
die des Priesters nur eine geliehene ist. Aber hat es nicht
trotzdem den Anschein, daB seine Werke hinter dem
meinigen zuriickbleiben? Schiife namlich Gott in einem
neuen ,,Eis werde" sogar herrlichere Welten als die jetzige,
so wiirden die Himmel diese Frucht seines Allmachts-
wortes doch weniger bewundern als die Frucht meiner
Konsekrationsworte. Denn die Frucht jenes neuen Fiat
wéare zwar die herrlichste Welt, die Frucht meiner Wand-
lungsworte aber ist der eucharistische Gottmensch. Diese
Frucht kann selbst der allméchtige Gott nicht iiberbieten,
weil auch er nichts schaffen kann, das groBer ist als sein
gottmenschlicher Sohn in der Eucharistie. 'Wahrhaftig
der neutestamentliche Priester ein Schopfergott im
kleinen! ,,Accipe potestatem missas celebrare” (Weihe-
ritus). Das ist eine Macht iiber alle Méchte, reichend von
der dumpfen Materie bis zu den ekstatischen Hohen im
SchoBe Gottes. Was ist gegen sie die Macht der GrofBien
dieser Welt! ,,Si omnium dominorum sublimitatem con-
templaris, tu sacerdos sublimior es! Tu soli deo inferior!*
(Aug., Serm. 8). Mag darum ein Priester noch so viele
Werke schaffen und Bicher schreiben und eine Biblio-
thek von tausend Banden besitzen, das schonste, das er
schafft, das inhaltreichste Buch, das er schreibt und das
den weitaus grofiten Teil seiner Bibliothek einnimmt, ist
das Intentionenbuch seiner gefeierten hl. Messen. Ein
Buch, zum Frohlocken schén wegen seiner Macht und
Majestit, aber auch zum Erschrecken ernst wegen seiner
Verantwortung! Am Dies irae, quando judex est venturus,
cuncta stricte discussurus, wird es hervorgeholt werden:
Liber scriptus proferetur, in quo totum continetur. Quan-
tum defert ad judicium? Quantum ad praemium? Quan-
tum ad poenam? Dieses Dies-irae-Gericht wetterleuchtet



Braun, Priester 7

dem Weihling erschreckend seine Blitze entgegen, leuch-
tet und lacht aber auch lockend seinen Lohn ihm zu in
der bischoflichen Bitte am Schluff der Weihe-Praefation
und im bischéflichen Gebet um die priesterlichen Standes-
tugenden: ,,Eluceat in eis totius forma justitiae, ut bonam
rationem reddituri aeternae beatitudinis praemia conse-
quantur ut in lege tua die ac nocte meditantes, quod
legerint, credant, quod crediderint, doceant, quod docu-
erint, imitentur; justitiam, constantiam, misericordiam,
fortitudinem, ceterasque virtutes in se ostendant, exemplo
praebeant, admonitione confirment; ac purum et imma-
culatum ministerii sui donum custodiant; et in obsequium
plebis tuae panem et vinum in Corpus et Sanguinem Filii
Tui immaculata benedictione transforment et in die justi
et aeterni judicii Dei conscientia pura, fide vera, Spiritu
Sancto pleni resurgant.” Ein Gebet, wo jedes Wort sein
Gottesgewicht, Gottesgesicht und Gottesgericht hat fir
den Priester, daBl er schier verzagen mochte ob der Ver-
antwortung; aber auch ein Gebet, das des herrlichen Him-
mels Krone zum Lohn bereit hilt fir den Priester und
ihn entschlossen sprechen laft: Es lohnt sich, um dieses
Himmels Lohn und Krone zu gewinnen, um jene Tugen-
den zu ringen. Denn er weifi: Mir winkt der Himmel nicht
blofi als Krone, mir steht er auch bei als Kraft. Wie ist
es bedeutungsvoll, da das maéchtige Millionenheer des
Himmels bei der Priesterweihe in der Allerheiligenlitanei
tber die Weihlinge angerufen wird! Wie wire es bedeu-
tungsvoll und voller Hilfen fiir uns, wenn wir dieses
Millionenheer in der Allerheiligenlitanei jeden Tag iiber
uns anrufen wiirden! Alle Engel und Heiligen sind unsere
Firbitter und sehr hilfsbereiten Helfer, die Muttergottes
obenan; sind auch die lebendigen Beweise, dali wir das,
was wir sollen, auch kénnen. Die heiligen und seligen
Priester, die doch die lebendigen blut- und glutvollen
Beispiele des erreichten und verwirklichten Priesterideals
und seiner obgenannten Tugenden sind, machen dem an
der Erreichung des Ideals Zweifelnden und Verzweifeln-
den Mut: ,,Verzage nicht! Du bringst es auch fertig mit
der Gnade Gottes und deiner willigen, treuen Mitarbeit,
wir haben es ja auch fertig gebracht.” Ein Wort, das aus
dem leidenschaftlich von Teufel, Welt und Fleisch um-
worbenen und umgarnten Augustinus den grofien heiligen
Priester und Bischof machte, mit der Gnade Gottes und
des Augustinus eigener Mitarbeit. Potuerunt hi et hi, et
ego potero!



8 Braun, Priester

Gott selber ist des Priesters Kraft zum Ideal, das
weill er auch. Ist ihm doch durch die Priesterweihe der
Heilige Geist in reicherem Mafle als den Glaubigen in der
Taufe und Firmung gegeben worden mit seiner Sieben-
Gaben-Fiille und den Berufsgnaden und dazu noch auf
Grund des sakramentalen Charakters als signum disposi-
tivam das Anrecht auf alle weiteren Gnaden, die ihm fur
sein priesterliches Leben, Streben und Wirken notwendig
und niitzlich sind. Des sind wieder die heiligen und
seligen Priester des Himmels lebendige Zeugen. Und das
146t den Priester in siegiroher Gewiliheit mit ihnen und
dem Apostel sprechen: Ich vermag alles in dem, der mich
starkt, alles, auch das Priesterideal und die Priester-
tugenden. Haec est victoria nostra!

2. Christus kam als Erléser von der Sinde. Am
Kreuz hat er uns die Erlosung verdient, niedergelegt hat
er sie im Sakrament der Siindennachlassung, in der
Beichte. Diese sakramentale redemptio ist uno eodemque
actu Nachlassung der Stinden und Lossprechung von der
verdienten Holle und Auferweckung vom Tod der Siinde
und Einschaffung des gottlichen Lebens und Verleihung
des Anrechtes auf den Himmel. Das aber sind lauter
Dinge, die nur Gott allein aus eigener Kraft vermag. Denn
wenn schon Leben itberhaupt nur Gott allein aus eigener
Kraft schaffen kann, dann erst recht iibernatiirliches
Leben. Und wenn Toten das Leben Gott allein aus eigener
Kraft geben kann, dann kann erst recht er allein aus
eigener Kraft dem iibernatiirlich Toten, dem Siinder, das
abernatiirliche Leben wiedergeben. Und wieder kann er
allein aus eigener Kraft von der verdienten Hélle frei-
sprechen, wie auch nur er allein aus eigener Kraft Stinden
nachlassen kann. Es mull ja, weil die Todsiinde eine
unendliche Beleidigung Gottes ist, die eine unendliche
Strafe verdient, auch die Macht unendlich, also gottlich
sein, die die Siinde und unendliche Strafe (d. h. Hélle)
nachlafit. Die Pharisder waren ganz im Recht, wenn sie
mit ihrer rhetorisch-emphatischen Frage an den Heiland:
»Quis potest dimittere peccata nisi solus Deus?" behaup-
teten, nur Gott allein koénne Siinden nachlassen. Darum
hat sie auch der Heiland darin nicht Ligen gestraft. Liigen
gestraft hat er (durch die augenblickliche Wunderheilung
des Gichtbriichigen) nur die in dieser emphatischen Frage
eingeschlossene Behauptung: ,,Du bist nicht Gott, sondern
pur ein Zimmermannssohn aus Nazareth.*



Braun, Priester G

Selbstverstandlich kann aber wie jeder Beleidigte
auch Gott (hier der Gottmensch) sein Recht und seine
Macht der Siindennachlassung anderen tibertragen. Und
er hat es getan am Griindonnerstag, da er seine Apostel
zu Priestern weihte und damit in radice zur Stindennach-
lassung befahigte (character sacerdotalis) zugleich mit
der Fihigkeit und dem Auftrag, auch andere zu Priestern
zu weihen, auch zu Bischofen, die ihrerseits wieder so-
wohl zur Spendung der Priesterweihe als auch zur Uber-
tragung ihrer priesterlichen und bischoflichen Gewalt an
andere befahigt und beauftragt sind. So hat der Heiland
vor seinem Heimgang zum Vater sein gottliches Erloser-
turn von Siinde, Sindentod und Hélle zum ibernatir-
lichen Leben der Gnade und des Himmels sichergestellt
fir alle Zeiten, solange es hienieden Siinder gibt, d. h.
bis zur Endzeit der Erdenzeit. An seinem Auferstehungs-
tag aber hat er den Aposteln und ihren Nachfolgern im
Priestertum noch eigens und ausdriicklich dieses Recht
und diese Gewalt bestitigt: ,Empfanget den Heiligen
Geist! Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch.
Denen ihr die Siinden nachlassen werdet, denen sind sie
nachgelassen; denen ihr sie behalten werdet, denen sind
sie behalten* (Jo 20, 21 f.). Jeder Bischof also, der nicht
bloB den Namen Bischof empfangen hat, sondern die giil-
tige Bischofsweihe (der also geweiht ist von einem Bischof,
der selber seine Bischofsweihe in nicht unterbrochener
Abfolge bis auf einen Apostel zuriickfithren kann) wieder-
holt am Weihling durch die Spendung der Priesterweihe
mit der gleichen inneren Wirkung, was der gottliche Hei-
land am Grindonnerstag und Auferstehungstag an den
Aposteln tat: Er weiht ihn zum Priester, befahigt und
beauftragt ihn, Siinden nachzulassen, die Seele vom Tod
der Siinde zum iitbernatiirlichen Leben der Gnade zu er-
wecken, von der verdienten Holle freizusprechen und ihr
das Erbrecht auf das verewigte gottliche Leben, auf den
Himmel, zuzusprechen, also lauter Akte des allméchtigen
Gottes zu vollziechen. Und wenn der Priester, diese seine
Befihigung und Beauftragung betitigend, einem reuigen
Siinder das Sakrament der Bulle spendet, dann vollzieht
er all die genannten Akte des allméchtigen Gottes, ist
also in seiner Art ein Erlosergott im kleinen, ein ,,agnus
Dei, qui tollit peccata mundi®, ist der ,,andere Christus®.

-Das Konigszepter ist das Zeichen hochster irdischer
Gewalt; aber die hochste irdische Gewalt, die Konigs-
gewalt, hat ihre Grenzen an den Grenzen ihres Reiches.



10 Braun, Priester

Unsre Priestergewalt aber reicht bis in das Reich der
Seelen hinein, die sie aus dem geistigen Tod zum gott-
lichen Leben erweckt; reicht bis in das Reich der Holle
hinab, aus deren Buch sie den Namen des Siinders 16scht,
darein der Satan ihn schon fiir sich gutgeschrieben hatte;
reicht bis in den Himmel hinauf, in dessen Buch sie ihn
einschreibt. Darum staunt der hl. Bernardin von Siena:
»Praetulit nos Deus regibus!* :

Noch mehr! Thronten wir im Himmel als Heilige voll
Glanz und Glut, ja waren wir selbst Engel und Erzengel,
dann wiren uns einzelne Menschen oder auch ganze
Reiche zu Hut und Schutz anvertraut, wie dem hl. Petrus,
dem ehemaligen obersten und totalen Inhaber der Abso-
lutionsgewalt, jetzt Rom anvertraut ist, oder St. Michael,
dem unsere hl. Kirche zur Obhut iibergeben ist. Aber
absolvieren konnten wir nicht! O wie gern wiirde der
Schutzengel uns und St. Petrus so manchen Peter von
den Siinden absolvieren! Aber sie konnen es nicht. Und
darum bin ich nicht zufrieden, wenn der Psalmist (8, 6)
hinsichtlich des Menschen staunend und dankbar zu Gott
spricht: ,Minuisti eum paulo minus ab angelis”. Denn im
neutestamentlichen Priester hat Gott den Menschen nicht
ein klein wenig unter die Engel, sondern hoch iiber sie
gestellt. Und wir Priester kénnen uns mit demselben Ber-
nardin von Siena beglickwiinschen: ,,Praetulit nos Deus
Angelis et Archangelis, Thronis et Dominationibus.” Von
dieser alle Heiligen und Seligen des Himmels tiberragen-
den Macht und Majestat des Priesters iiberwéltigt, sagte
darum der seraphische Heilige von Assisi: ,,Wenn ich
einem Engel und einem Priester zugleich begegnete, ich
wiirde zuerst den Priester und dann erst den Engel grii-
Ben.” Mehr noch! Praetulit nos Deus Reginae Angelorum.
Maria ist die Konigin aller Engel und Heiligen, also héher
als die neun Chore der seligen Geister. Gewil}, Geltung
hat sie mehr bei Gott als wir, aber Vollmacht hat sie
weniger als wir. Sie ist die Mutter und Mittlerin der Gna-
den, aber absolvieren kann auch die Kénigin der Engel
nicht. Sie hat die Fiille der Gnade und Heiligkeit, aber sie
hat die sakramentale Losegewalt nicht. Sie ist die ,,Sup-
plex omnipotentia®, die Allmacht auf den Knien, aber sie
ist nicht die ,,omnipotentia dimittens peccata“. Und der
Priester kann bei aller Demut, aber doch in berechtigtem
Stolz mit dem hl. Bernardin von Siena zu ihr sprechen:
,,Excusa me, Mater, non loquor contra Te: Sacerdotium
praetulit me super Te.” Und die Konigin Himmels und



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 11

der Erde erkennt unseren Vorrang an; denn im gewohn-
lichen Gang der Heilsordnung schickt sie die sie an-
rufenden Sucher und Siinder zum Priester, daBl der ihre
Zweifel 16se, sie von ihren Siinden erldse, vom Urteil zur
Holle befreie, das gottliche Leben ihnen vermittle, die
Pforte zum Himmel ihnen aufschliefle, der Priester, dieser
wagnus dei, qui tollit peccata mundi“, der ,deus ter-
renus, der Erlosergott im kleinen. Warum regen wir uns
auf itber die Respektlosigkeil so vieler uns gegeniiber (die
ja tatsichlich trotz Konkordat und Staatsgesetz gegeniiber
dem Priester vielfach gréBer ist als gegenitber dem Dorf-
biirgermeister und Schulmeister)? Haben wir nur selber
einen heiligen Respekt und Stolz auf unsere wirkliche
»~Hochwiirdigkeit“! Was sind Schul- und Biirgermeister,
was sind Minister, Konige und Kaiser gegen uns? Weniger
als der Zaunkdnig gegeniiber einem wirklichen Kénig!
Mége darum aber auch die Hoffnung und Erwartung des
Bischofs ,,odor vitae vestrae delectamentum Ecclesiae
Christi* (Weiheritus) sich anlafilich oder gelegentlich
dieser priesterlichen ,Erlosertatigkeit” nie verkehren in
einen ,fetor vitae vestrae lamentatio Ecclesiae Christi et
venenuimn mortis”, auf daf Gottes Drohung sich nicht er-
fulle: , Ego dixi: Dii estis. Vos autem moriemini sicut
homines® (Ps 81, 7). (Schluf} folgt.)

Die menschlichen Ziige des Alten

Testamentes
Von Dr. Hermann Stieglecker, Stift St. Florian
IIL Die Entwicklung des Jenseitsvergeltungsglaubens

(SchluB)
3. Die Losung des Problems

a) Isaias und Daniel

Einen Schimmer von Ewigkeitsvergeltung nehmen
wir schon im Buch Isaias wahr; 14, 15 heifit es, dafi der
Kénig von Babel, der auf dem Gotterberg seinen Thron
aufschlagen wollte, in die tiefste Grube der Unterwelt
hinuntergeschleudert wird. Allerdings wird hier nur ge-
sagt, dafi besonders arge Verichter des gottlichen Geset-
zes einen besonders schauerlichen Plaiz in der Sheol
angewiesen bekommen. Man mag daraus geschlossen
haben, da Fromme einen weniger schrecklichen Platz
erhalten. Aber das faBte man wohl nicht als Ewigkeits-
lohn auf, sondern als Erleichterung des harten Ewig-



