28 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

fort wieder aufraffen und mit neuem Mut neuen schweren
Opfern entgegengehen. Dieselbe heldenhafte Gesinnung
offenbart sich namentlich auch im wirklich ergreifenden
AbschluB der wechselvollen Streitreden iiber den Sinn
des Leidens im Buch Job. Der grofie Dulder wird von
unbeschreiblichen korperlichen Schmerzen geplagt, er
sieht, menschlich geschaut, einem qualvollen Ende ent-
gegen. Seine Freunde haben ihn bitter enttiuscht; statt
ithm Trost zuzusprechen, haben sie durch ihre lieblosen
Anklagen und Anschuldigungen sein Leid ins Mafilose
gesteigert, ihm auch den letzten Lichtblick genommen,
daB er namlich in Gottes Augen ein Gerechter ist. Gott
selbst ergreift zum Schlu das Wort, und eine neue
furchtbare Enttauschung folgt. Kein lindes, trostvolles
Wort kommt aus dem Munde dessen, dem er in der
hartesten Priifung die Treue gewahrt hat. Mit keinem
Wort anerkennt der Herr seinen Heldenmut im Leiden,
mit keinem Wort spricht er von einer baldigen Genesung,
vom verdienten Lohn fiir seine Treue. Gott halt ihm viel-
mehr seine ganze Ohnmacht und seine Unfahigkeit, den
Sinn des Leidens zu ergriinden, vor Augen und tadelt ihn
wegen seiner unbedachten Reden, die in Anbetracht
seines jammervollen Zustandes nur zu begreiflich sind.
Und Job? Er unterwirft sich Gottes Spruch: ,Ich leiste
‘Widerruf und bereue in Staub und Asche.” Ein groBieres
Wort ist von Menschen im Alten Testament kaum je
gesprochen worden. Das sind Menschen, welche die see-
Iischen Voraussetzungen fiir die Aufnahme der Jenseits-
vergeltungslehre besitzen, sie sind gestahlt fir den Kampf
um die grofie Ewigkeitsentscheidung, in den sie durch
die Erkenntnis dieser Wahrheit hineingestellt sind.

Der Laie in der Kirche

Von Dr. E. Schwarzbauer, Linz

Am selben Tage, ja fast zur selben Stunde, da
Pius XI. seine Augen schlofi, veroffentlichte der ,,Osser-
vatore Romano® dessen letztes offizielles Dokument. Es
war ein Schreiben itber die Katholische Aktion auf den
Philippinen'). Und als der neue Papst, Pius XII., sich
zum erstenmal an den gesamten katholischen Erdkreis
wandte, galt sein erster Grull den Scharen der Katholi-
schen Aktion?®).

:) Vgl. ,Osservatore Romano* vom 10. Februar 1939.
?) Vgl. ,,Osservatore Romano® vom 4. Mirz 1939.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 29

Da der Aufstieg der modernen Kirche weithin zwei-
fellos von der Aktivierung der Laien abhangt, diese
Aktivierung aber nur dann Segen und Frucht bringen
wird, wenn sie auf den Grundlagen der Offenbarungs-
gegebenheiten aufruht, ist es wichtig, die Voraussetzungen
der Laienmitarbeit von der dogmatischen Seite her ein-
gehend zu untersuchen. Die Frage, die wir kurz behan-
deln wollen, lautet: Nehmen die Laien in der Kirche eine
bloB empfangende Stellung ein oder kommen ihnen auch
aktive Funktionen zu? Sind die Laien nur ,salvandi®,
bzw. ,salvati oder sind sie auch ,salvatores? Worauf
griindet ihre aktive Stellung? Wie weit reicht sie?

Ohne uns von zeitbedingten pastorellen Gesichts-
punkten leiten zu lassen, wollen wir Begrindung und
‘Wesen, Art und Ausmal der Laienaufgaben innerhalb
der Kirche ausschlieBlich nach den Quellen der Offen-
barung in Schrift, Uberlieferung und Lehramt bestim-
men. Mag die Antwort, die wir durch diese Methode auf
unsere Frage erhalten, auch vielleicht zu allgemein und
zu wenig konkret erscheinen, so hat sie dafir den un-
schatzbaren Vorteil theologischer, d. h. zeitloser Giiltig-
keit. Im ersten Teil unserer Uberlegungen behandeln wir
die Voraussetzungen unserer Frage, im zweiten Teil die
Grenzen, innerhalb deren sie iiberhaupt erst sinnvoll ge-
stellt werden kann, im dritten Teil endlich versuchen wir
die Losung des Problems.

Erster Teil: Voraussetzungen der Frage

Der Laie ist Glied der Kirche. Die Kirche aber ist
nach der Enzyklika ,Mystici Corporis” die Verbindung
der Glaubigen mit Jesus Christus im HI. Geiste zur Durch-
fithrung der Erlosung der Welt. Wollen wir die Aui-
gaben der Laien in der Kirche richtig umschreiben, ist es
also unerlaBlich, diese Wesensbestimmung der Kirche
wenigstens in kurzen Worten zu erlautern.

1. Das Ziel der Kirche ist die Erlosung der Welt.
Nach der Offenbarung bhesteht die Erlésung der einzel-
nen Menschen darin, daBl der Hl. Geist auf sakramen-
talem oder aullersakramentalem Wege in den Menschen
einbricht, in ihm Wohnung nimmt und ihn durch fort-
schreitende Vergottlichung seiner natiirlichen Seelen-
krafte befihigt, immer tiefer am innergottlichen dreifal-
tigen Leben Gottes teilzunehmen, bis diese Teilnahme in
der unmittelbaren beseligenden Gottschau, der wvisio
beatifica, ihre Kronung und Vollendung findet.



30 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Die erste und grundlegende Stufe dieser Teilnahme
am dreifaltigen Gottesleben stellt das einfache Gnaden-
leben dar: Es wird durch die Vergéttlichung der Seelen-
krafte und der Seelensubstanz durch den einwohnenden
Gottesgeist ermdglicht. Gibt der Mensch dem in ihm woh-
nenden Hl. Geiste Raum, so dringt dieser immer weiter
vor, das heilit, er vergottlicht die Seele und ihre Kréfte
immer mehr und mehr und zieht so den Menschen
immer tiefer in das trinitarische Leben hinein. Gibt der
Mensch seinen eigenen Willen vollstindig auf, tberlafit
er dem HI. Geist vollig das Dominium iiber sich, kann es
geschehen, dafl die Vergoéttlichung der Seelenkrifte so
gesteigert wird, dal der Mensch schon in diesem Leben
eine Art unmittelbarer Gottschau erhilt, indem er die
gottliche Wesenheit zwar noch nicht unmittelbar, aber
doch wie durch einen nur mehr ganz diinnen Schleier
hindurch schaut, liebt und geniefit. Wir sprechen dann
nicht mehr vom einfachen, sondern vom muystischen
Gnadenleben. Vollzieht der im Menschen wohnende
Hl. Geist in der Stunde des Todes, bzw. im Augenblick
der vollendeten Lauterung auch noch die letzte und
tiefste Vergottlichung der Seele und ihrer Krifte durch
das ,Herrlichkeitslicht”, dann ist der Mensch erlost. Es
tritt der Zustand der Gottschau ein, von dem ,,Mystici
Corporis® sagt: ,In jener Schau wird es uns auf ganz
unsagbare Weise gestattet sein, den Vater, den Sohn und
den HI. Geist mit den durch das Glorienlicht geschérften
Augen des Geistes zu betrachten, die Ausginge der gott-
lichen Personen durch alle Ewigkeit hindurch aus nach-
ster Nahe mitzuerleben und ein Gliick zu verkosten, das
jenem ahnlich ist, wodurch die allerheiligste und un-
geteilte Dreifaltigkeit selig ist™®).

Die Erlosung der Seele ist damit vollendet. Es fehlt
nur noch die Erlésung unseres Leibes und damit des
»ganzen” Menschen. Dieses letzte, unsere Vollerlésung
bewirkende Ereignis wird in der Auferstehung eintreten,
die zugleich die Verklarung des Auferstehungsleibes brin-
gen wird. Die gleiche Kraft des gottlichen Geistes, der
den Leib wieder ins Dasein ruft und mit der vollendeten
Seele vereinigt, wird dann auch die grofe Umgestaltung
und Vergeistigung des Leibes vollziehen und so den
irdischen Leib zu einem wiirdigen Werkzeug und Instru-
ment der vollendeten Seele machen. Der in der Seele

g 4; Enzyklika ,Mystici Corporis, Linz, Kath. Schriftenmission,



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche St

wohnende und die Seele in das Lichtmeer der gottlichen
Herrlichkeit tauchende Gottesgeist wird auch auf den
Leib tibergreifen und den ,,Leib der Niedrigkeit” zu einem
.,Leib der Herrlichkeit” gestalten (Phil 3, 21).

Der Geist Christi, des Auferstandenen und Verherr-
lichten, ist es also, der die Seele vergottlicht und so den
Mitvollzug des dreifaltigen Gotteslebens in Form der
Gnade, der Mystik und der Gottschau vermittelt. Der
Geist Christi ist es, der auf den auferstandenen Leib des
Gliedes Christi itberstromt, um auch ihn dem verklarten
Herrenleib zu assimilieren und so die Erlosung des
Gesamtmenschen zu vollenden (Rom 8, 10 £.; 8, 23 .). Der
Geist Christi ist es, der endlich auch auf den erweiterten
Leib des Menschen, die gesamte materielle Welt, iiber-
greifen wird, um auch sie in die Verklarung hineinzuzie-
hen. Wenn der Kosmos zum ,neuen Himmel” und zur
wneuen Erde® umgeformt ist, dann ist die Erlésung, nach
der die Kreatur seufzt und mit vorgestrecktem Haupte
sehnsiichtig wartet (Rom 8, 18—23), erreicht und das
»Heil” gekommen.

Nach den Offenbarungsquellen ist demnach die Er-
l6sung ein universelles, die gesamte Schopfung umfas-
sendes Geschehen und Sein, das von niemand anderem
gewirkt wird als vom Hl. Geist, der aus Jesu Herzen
strémt.

Dann tritt die Parousie des grofen Durchbohrten,
des Menschensohnes, ein, der mit der von ihm erlésten,
von ihm mit dem Geist der Herrlichkeit erfiillten Schép-
fung, der Braut der Apokalypse, heimkehren wird zur
iiéac{l;)en Gottes, des Vaters (1 Kor 15, 22—28; Offb 22,

2. Der Spender des Herrlichkeitsgeistes ist der Gott-
mensch Jesus Christus: Der Heilige Geist ist das Le-
bensblut des Logos, aus dem Logos quillt er seit Ewigkeit.
Christus aber ist niemand anderer als der menschgewor-
dene Logos. So ist denn Christus der Geistspender
schlechthin. Seit sich der Logos hypostatisch mit einer
konkreten Menschennatur verbunden hat, ruht der Hei-~
lige Geist in diesem einen Menschen, um sich von ihm,
dem Haupte der Schopfung, iiber alle Kreaturen zu ver-
breiten. Das Recht, seinen Geist an die Menschen, ja an
die gesamte Schopfung auszugieBen, hat sich Christus im
der Passion durch seinen Tod am Kreuze erworben; das
aullere Symbol dafiir ist das Hervorstromen von Wasser



32 .Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

und Blut aus seinem gebrochenen und geéffneten mensch-
lichen Herzen.

3. Zur Ausspendung und Weitergabe des Gottesgeistes
an die Menschen schuf sich Christus ein Werkzeug: die
Ecclesia, die Kirche. Sie ist die Gemeinschaft der Gliu-
bigen, die durch den Geist Christi mit Christus verbunden
sind und ihm in verschiedenster ‘Weise bei der Durch-
fiihrung der Erlésung der Menschen helfen. Durch die
Kirche und in der Kirche will Christus den Heiligen Geist
vermitteln und so die Menschheit, ja den ganzen Kosmos
in fortschreitendem Vergeistigungs- und Vergottlichungs-
prozesse der Endvollendung, dem brautlichen Zustand
der Apokalypse, entgegenfithren.

Zweiter Teil: Begrenzung der Frage

Nun kénnen wir die Grenzen ziehen, innerhalb deren
die Frage nach der aktiven Teilnahme der Laien am
Erlosungswerk Christi und der Kirche iiberhaupt erst
sinnvoll gestellt werden kann.

1. Es ist selbstverstandlich, daB kein Mensch, ja uber-
haupt kein Geschépf am Entschluf Gottes zur Welt-
erlosung mitgewirkt hat. Die Erlosung bedeutet ja die
Teilnahme der Schopfung am dreifaltigen Lebensaus-
tausch der Trinitat: hier auf Erden in der Gnade, dritben
in der Herrlichkeit. Dieses Leben in und mit Gott stellt
eine Existenzweise dar, die in der Theologensprache ,,ab-
solut iibernatiirlich” genannt wird. Es ist eine Existenz-
weise, die keiner Kreatur, sondern nur Gott zukommt.
Kein Einzelmensch und keine Gemeinschaft vermag mit
den Kriften dieser Erde dieses absolut iibernatiirliche
Dasein zu gewinnen. Das letzte Ziel der Geschopfe ist
kein Gipfel im Reich der geschaffenen Natur, der, wenn
auch nur mit Mithe und Anstrengung, so doch aus den
Talern dieser Erde bestiegen werden koénnte. Es fuhrt
kein Weg aus der natiirlichen in die absolut iibernatiir-
Tiche, d. h. gottliche Existenzweise hinein. Dies gilt sowohl
vom Plane Gottes, den Menschen iiberhaupt in den in-
neren Schofl der Gottheit hineinzuziehen, wie auch vom
speziellen Plan, dies gerade durch Eingliederung der
Geschoépfe in den Sohn Gottes zu tun, der selber am
Herzen des Vaters ruht.

2. Was eben vom Erlésungsplan gesagt wurde, gilt
natiirlich auch vom Erlésungswerk.

a) Ausschlieflliche Tat des Logos war die Mensch-
werdung. Seitdem der Logos, die zweite gottliche Person,



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 33

von welcher der Geist ausgeht, eine menschliche Natur
aus Maria der Jungfrau zu personhafter Einheit ange-
nommen hat, ist der Gottmensch Inhaber, Trager und
Spender des ewigen Geistes. Seit der Stunde der Inkar-
nation wohnt der Heilige Geist ohne Beschrankung und
ohne MaB in Jesu Herzen. Jesu Herz ist der Brunnen, in
dem die Wasser des Geistes rauschen, das Meer, in dem
die Fluten des Herrlichkeitsgeistes verborgen sind, die
Quelle, aus der die Geisteswasser der Herrli_chkelt und
Verklarung hinauszudringen streben, um die sich er-
schlieBenden Menschen zu erfillen und im Sohne zum
Vater heimzufithren.

b) Ausschliefilliche Tat des Gottmenschen ist ferner
das Kreuzesopfer. Uns zuliebe hat Christus freiwillig in
bitterer Todesangst das den Geist bergende Gef4B, seine
menschliche Natur, zerbrochen oder, besser gesagt, der
im Gottmenschen wohnende Geist der Liebe zerbrach
selber das Alabastergefil der menschlichen Natur, um
fir die des Heiligen Geistes beraubten Menschen frei
zu werden. Seit der Stunde des Kreuzestodes hat Christus
das Recht, die Wasser des Geistes iiber Menschheit und
Schépfung auszugieBen. Seit der Stunde des Kreuzes ist
Christus der grofie Durchbohrte des Propheten Zacharias,
aus dessen Herzenswunde die Wasser der Erlésung
quellen. Seit der Stunde des Kreuzes ist Christus der
grofle Geistspender, der mit dem Holz des Kreuzes ge-
schlagene Fels, aus dem nach den Visionen der Patristik
der die Schopfung vergéttlichende und verkliarende Geist
immerdar hervorquillt: der Geist der Aszese und Mystik,
der Charismatik und der Endverklarung. In Christi prie-
sterlichem Herzen und nur in ihm ruht der Geist. Aus
Christi durchstochenem und gedffnetem Herzen, und nur
aus ihm stromt er hinein in die Schépfung. ,,Dies ist der
Strom, der die Erde umrauscht, aus Jesu Herzen nimmt
er seinen Beginn®, lesen wir auf -dem lateranensischen
Baptisterium.

 ¢) Ausschliefiliche Tat des Gottmenschen ist endlich
die Schaffung jener Stelle, wo wir Menschen die Wasser
des Sohnesgeistes trinken konnen, die Sancta Ecclesia,
die heilige Kirche, der mystische Leib des Herrn.

In seiner 6ffentlichen Tatigkeit hat der Herr in miihe-
voller Arbeit zunichst die juridische, auBlere, sichtbare
Organisation der Kirche aufgebaut. Im Abendmahlssaal
hat er fir sie gebetet. Am Kreuze endlich ist er firr die
Kirche gestorben und hat ihr, die bisher eine tote, leblose

»Theol.-prakt, Quartslschrift* I, 1949. 3



34 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Organisation und ein leeres Gefdll war, die Fiille des
belebenden Gottesgeistes verdient und geschenkt.

- Nun verstehen wir besser die frither gegebene
iWesensbestimmung der Kirche, nach der sie die Ver-
bindung der Glaubigen mit Christus im Heiligen Geiste
zur Fortfiihrung der Erlgsung ist. Seit der Stunde des
Kreuzestodes Christi umschliefit ja die Kirche die Ver-
klarungs- und Vergéttlichungskrafte fir die Menschheit
und den_gesamten Kosmos. Weil der gleiche Heilige Geist
Christi in ihr und in Christus ruht, ist die Kirche mit
ihrem verklirten Haupte verbunden wie die Braut mit
dem Brautigam, wie der belebte Leib mit dem lebens-
spendenden, belebenden Haupte. Seit der Kreuzesstunde
ist die Kirche die ,,Fiille Christi*, die Erscheinung Christi,
das Organ und Werkzeug Christi, durch das er die Ver-
geistigung der Menschheit wirkt, bis sie samt der mate-
riellen Schopfung in jenen brautlichen Zustand versetzt
wird, den die Offenbarung unter dem Bilde der Hochzeit
zwischen dem Lamme und der Braut beschreibt.

3. Nun koénnen wir ohne Schwierigkeit unser Vor-
haben ausfithren und die Grenzen bestimmen, innerhalb
deren eine Mitarbeit der Laien am Werk der Erldsung
itberhaupt in Frage kommt. Ausgeschlossen sind die
Laien, wie wir gesehen haben, von jeglicher Mitwirkung
am Erlésungsplan und Erlosungswerk, soweit dieses die
Bereitstellung des Geistes in der Menschwerdung, die
Freimachung oder Entbindung des Geistes im Kreuzes-
opfer und den Bau der Kirche, des Werkzeuges zur Geist-
vermittlung, umschlieft. Wenn iiberhaupt eine Mitarbeit
der Menschen am Erlosungswerk in Betracht kommen
soll, kann dies nur bei der Erlésung des einzelnen Men-
schen, bei der Geistvermittlung an den Einzelmenschen,
also bei der sogenannten subjektiven Erlosung, der Fall
sein.

Dritter Teil: Losung der Frage

Wie steht es also mit der Teilnahme der Menschen
an der Vermittlung des durch Christus in der Mensch-
werdung gebrachten, in der Passion freigemachten und
jetzt in der Kirche ruhenden Geistes an die noch nicht
erlosten Menschen? :

Wir kennen die Antwort: Alle Glaubigen sind zur
Mitarbeit bei der Erlosung der Welt berufen. Ja, wir
milssen sogar weitergehen und sagen: Die Mitarbeit der
Menschen am Erlosungswerk, dieses nach Pius XIL so



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 35

,,schaudererregende Geheimnis**), ist mit dem gegen-
wirtigen Heilsplan so enge und innig verbunden, dafi er
ohne diese aktive Mitwirkung der Menschen in seiner
konkreten Wirklichkeit gar nicht gedacht werden konnte.
Ein kurzer Uberblick moge dies zeigen.

Wenn Gott sich iiberhaupt nach auien mitteilen und
dadurch verherrlichen will, besitzt er viele Moglichkeiten,
eine groBer als die andere. Grof wire es, Wesen aus
dem Nichts zu rufen, die durch ihr bloBes Dasein die
Schonheit und Macht, die Weisheit und Grofe des aus-
sich-seienden Gottes preisen. Noch groBer wire es, vege-
tativ und sensitiv lebendige Wesen zu rufen, die einen
Widerschein nicht nur des seienden, sondern auch des
lebendigen Gottes bildeten. Noch grofler ware es, geistig
lebendige Wesen zu schaffen, die, zum Teil noch an den
Stoff gebunden, zum Teil aus jeder stofflichen Verbunden-
heit befreit, Gott bewuBt erkemnen, erstreben und ge-
nieflen konnten und so als Ebenbilder Gottes ihrem
Schopfer bewulite Verherrlichung entgegenbrichten.
Noch gréBer wire es, die letztgenannten Wesen in akzi-
denteller Weise an der Natur Gottes selber teilnehmen
zu lassen und sie durch fortschreitende Vergeistigung
ihrer Seelensubstanz und Seelenkrifte immer tiefer in
das innertrinitarische Leben hineinzuziehen und schlief}-
lich zur unmittelbaren, hiillen- und mediumlosen Erkennt-
nis, Liebe und Seligkeit der Dreifaltigkeit selber zu fiithren.
Noch grofier ware es, ein geistig lebendiges Geschopf —
einen Engel, das hochste unter allen Geschopfen, oder
besser einen Menschen, das Wesen der Mitte, mit dem
Logos zu personhafter, hypostatischer Einheit zu ver-
binden. Dieser Gott-Engel, bzw. Gott-Mensch wire dann
die hochste Gott-Mitteilung und die héchste Gottverherr-
lichung nach auBien. Dieser Gott-Mensch wire ja selber
Gott; damit aber der natirliche Gipfel des Universums
und die Quelle auch des ubernatiirlichen, gottlichen Le-
bens der Gnade, der Mystik und der Endverkliarung fir
Menschen und Kosmos. Noch gréfier wire es, den Gott-
menschen nicht zum Haupt einer unversehrten, sondern:
zum Haupt einer gefallenen Schépfung zu machen. Denn
nur so koénnte sich auch die Barmherzigkeit Gottes offen-
baren: Der Gottmensch miifite ja erst die Schuld besei-
tigen, die das Wiedereinstromen des Geistes verhindert.
So wiirde die Barmherzigkeit Gottes in unvorstellbarer

%)  Mystici Corporis®, S. 22.
3*



36 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Weise aufstrahlen. Noch grofier wire es endlich, wenn
die Wiederverleihung des Geistes an die gefallene Schop-
fung nicht ohne Mitarbeit der Geschopfe erfolgte. Denn
dann wiirde auBer der Barmherzigkeit auch die Gerech-
tigkeit Gottes sichtbar werden.

Wie wir aus der Offenbarung wissen, wollte Gott
von Ewigkeit her alle aufgezahlten Arten der Offenbarung
seiner Grofle und damit die hochste Verherrlichung nach
auflen. Von Ewigkeit her wollte Gott daher auch die Mit-
arbeit der Menschen im Erlésungswerk: Von Ewigkeit
her steht vor seinem Blick der Goti-Mensch, der kraft
seiner menschlichen Natur nicht nur Haupt, sondern
auch ,.Erloser” der Welt sein soll. Von Ewigkeit her steht
vor seinem Blick Maria, die als Mutter des Erlosers nicht
nur Konigin der Welt, sondern auch ,Miterloserin® sein
soll. Von Ewigkeit her stehen vor seinem Auge die Men-
schen nicht nur als Glieder seines Sohnes, die durch ihn
erlost sind, sondern auch als Glieder, die ihrerseits wie-
derum andere ,,erlosen’®). Die aktive Mitarbeit der Men-
schen bei der Durchfihrung des Erlosungswerkes ist ein
wesentlicher Bestandteil in Gottes ewigen Planen.

Selbstverstandlich bleibt auch in der subjektiven Er-
losung, bei der Vermittlung des Gottesgeistes an die ein-
zelnen Menschen, Christus der Haupt-Priester, der Haupt- .
Mittler und Haupt-Spender. Wie Christus allein durch
seine Menschwerdung das Lebensprinzip des Geistes wie-
der in die Schopfung eingefithrt hat; wie Christus allein
durch sein Kreuzesopfer es fir uns und die Schépfung
verdient hat und wie er allein es der Ecclesia geschenkt
und zur Weitergabe iibergeben hat: so ist auch er allein
befdhigt und berufen, es den einzelnen Menschen zu
spenden.

Wenn es itberhaupt ein menschliches Erlosertum
gibt, kann es demnach nur ein untergeordnetes Erloser-
tum sein. Nur in Christus ruht die ,,tota sacerdotii pleni-
tudo®, die ganze Fiille des Priestertums, wie Thomas
wiederholt sagt®). Wenn Christus, der eine Hohepriester
unseres Heiles, aktive Funktionen an uns Menschen ab-
gibt, kann das nur ein Tatigsein der Menschen in, unter
und durch Christus sein. Wenn Christus auch uns Men-
schen zu Geistvermittlern, zu ,salvatores® macht, so
kénnen wir es nur in der Macht und in der Abhangigkeit

5) Tromp, Corpus Christi, quod est Ecclesia, Roma 1937.
% S. Th. IIL. q. 63. 6. c.; vgl. IIL. q. 50. 4. c.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 37

von Christus, dem einen und einzigen ,,Salvator mundi®,
sein.

Dadurch, daf Christus die subjektive Erlésung der
Kirche anvertraut hat, die ja nichts anderes ist als die
Gemeinschaft der Glaubigen mit Christus im Heiligen
Geiste zur Erlosung der Welt, hat er die Menschen tat-
sachlich zur aktiven Mitwirkung bei der Erlosung berufen.
In Christus und unter Christus sollen sie das Leben des
Heiligen Geistes an andere weitergeben und so an der
Vergeistigung und Vergéttlichung der Menschen und des
Kosmos mitarbeiten, bis das All durch den Geist mit dem
Sohne verbunden und damit an das Herz des Vaters heim-
geholt ist.

Um dies besser zu verstehen, miissen wir uns erin-
nern, daB wie am physischen Leibe des Menschen so
auch am mystischen Leibe der Kirche nicht alle Glieder
dieselben Aufgaben haben, sondern vielmehr nach ihrer
Stellung im ganzen verschiedene Funktionen ausiiben.
Die Glieder des mystischen Leibes sollen ja nichts anderes
sein als die Fortsetzung und Verlangerung, die Darstel-
lung und die Fualle Christi nach seinen verschiedenen
Aufgaben und Funktionen als Erloser. Die Glieder des
mystischen Christus konnen wir daher unter dreifacher
Riicksicht betrachten:

1. als ,,Glieder®, insofern sie eben Glieder der Kirche
sind, ohne Riicksicht auf besondere Aufgaben innerhalb
der kirchlichen Gemeinschaft;

2. als ,,Organe”, insofern sie ' gewisse Funktionen
e._rf;lillpn sollen, die anderen Gliedern nicht zugedacht
sind;

3. als ,,speziell berufene Organe®, insofern ein Organ
von einem hoheren Organ fallweise oder dauernd zur
Unterstiitzung herangezogen wird.

_Im folgenden gehen wir die drei aufgezihlten Riick-
sichten durch. Wir werden sehen, daf§ die Laien in jeder
Hinsicht zum aktiven Mittun bei der Erlésungsaufgabe
Christi, bzw. der Kirche bestimmt und berufen sind.

1. Die Aufgabe der Laien kraft ihrer
Gliedstellung

_ Schon auf Grund des blofen Gliedseins sind die
Laien zu aktiven Aufgaben innerhalb der Kirche berufen
und bestimmt. Diese Berufung geht auf einen seins-
mafigen und auf einen moralischen Grund zurick. Die
seinsmafige Begriindung ergibt sich aus der sakramen-



38 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

talen Verbindung des Christen mit dem priesterlichen
Haupt der Kirche, die moralische Verpflichtung folgt aus
der klaren, eindeutigen Aufforderung Christi zur Mit-
arbeit am Erlosungswerk.
a) Die seinsmdfiige Verpflichtung
SeinsmiBig ist der Laie durch das Sakrament der

Taufe, der Firmung und der Eucharistie mit Christus
verbunden und zur Mitarbeit mit ihm verpflichtet.

Taufe

Durch den Taufcharakter verleiht der Hohepriester
Jesus Christus allen Gliedern, also auch den Laien, prie-
sterliche Pragung, priesterliche Struktur und damit die
wurzelhafte Fiahigkeit und Bestimmung, aktiv an der Er-
losungstatigkeit des Hauptes mitzuarbeiten. _

In der Taufe wird der Mensch zunéachst an die sicht-
bare Organisation der Kirche angeschlossen. Die Kirche
tragt den Geist in sich. Sobald daher der Mensch in die
sichtbare Organisation der Kirche aufgenommen wird,
kommt er notwendig mit dem Geist Christi in Kontakt.
Der in der Kirche gegenwirtige Geist Christi sucht in das
neue Glied einzudringen: Die erste Wirkung des eindrin-
genden Christus-Geistes ist eine Veridhmlichung, Anglei-
chung und Assimilation des neuen Gliedes an Christus,
das Haupt. Das neue Glied wird Christus gleichgeformt,
gleichgepragt. Es erhalt dieselbe Struktur wie Christus.
Nicht die Spendung des Christuslebens (Gnade), sondern
die Gleichprigung mit Christus dem Haupte (Charakter)
ist also die erste innere Wirkung des Taufritus. Wie die
Molekiile, die sich auBlerhalb unseres Leibes befinden,
erst dann vom Leben unserer Seele erfullt werden
kénnen, wenn sie der menschlichen Leibessubstanz
gleichgepragt und homogen geworden sind, so kann auch
das Christusleben (Gnade) erst dann in den Menschen
einstromen, wenn dieser dem das Leben bergenden
Haupte gleichgepragt ist, d. h. die Christusform erhalten
hat. Die klassische Theologie nennt diese Christusform
oder Christuspragung, die dem Christusleben vorangeht,
bekanntlich character sacramentalis.

Damit konnen wir nun auch das nahere Wesen dieser
Christuspragung bestimmen. Die Wesensstruktur Christi
des Hauptes ist gottmenschlich, d. h. priesterlich. Nur
durch die Vereinigung von Gottheit und Menschheit ist
ja Jesus Christus der Mittler zwischen Gott und Mensch-
heit, der Priester schlechthin, geworden. Die Gleichpréa-



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 39

ung mit Christus, welche das neue Glied der Kirche

urch die Taufe erfahrt, ist daher nichts anderes und
kann nichts anderes sein als eine Gleichpragung mit
Christus dem Priester. Sie ist Teilnahme an Christi Prie-
stertum. Sie ist ,,configuratio cum Christo sacerdote®, wie
Thomas oftmals ausfithrt”). Und diese ,,participatio sacer-
dotii Christi“®) ist nicht etwas bloB Gedachtes, ein reines
Gedankengebilde, sondern etwas Reales, Wirkliches. Nach
der Lehre der Uberlieferung und der Kirche ist dieses
Christusmal so real, daB es weder die Wasser des ewigen
Leides noch die Feuer des ewigen Schmerzes jemals tilgen
konnen. Mit glihendem Finger hat der Geist Christi den
Getauften zum Priester geformt und ihm eine Wunde
beigebracht, die sich nie mehr schlieBen wird. Jeder Ge-
taufte, auch der Laie, ist Priester in Ewigkeit, sowie auch
das durch die hypostatische Union entstandene Priester-
tum unseres Hauptes nie mehr aufgelost werden kann®).

Verstehen wir jetzt, warum die Vater immer wieder
auf das Priestertum der Getauften zuriickkommen? Ver-
stehen wir jetzt, warum die Kirche auch dann am allge-
meinen Priestertum der Getauften festhielt, als es zum
Vorwand fiir den Kampf gegen das besondere Weihe-
priestertum der Ordinierten genommen wurde? Verstehen
wir jetzt die Petrusworte in ihrem tiefdogmatischen Sinn:
»lhr aber (Petrus redet alle Glaubigen an!) seid ein aus-
erwiahltes Geschlecht, ein konigliches Priestertum, ein
heiliger Stamm, ein gottgehoriges Volk* (1 Petr 2, 5 und
9)? Verstehen wir jetzt den Jubelruf der Geheimen Offen-
barung: ,Er hat uns zu Koénigen, zu Priestern gemacht
fiir Gott, seinen Vater™ (1, 6 und 5, 10)?

Auf Grund des Gesagten ist die Berufung des Laien
zur aktiven Mitarbeit an den Erlésungsaufgaben Christi,
bzw. der Kirche eine Selbstverstindlichkeit. Wenn der
Getaufte durch dieses Sakrament seinsmifig am Priester-
tum Christi teilnimmt, hat er, soll diese Einbeziehung in
das Priestertum Christi nicht sinnlos sein, natiirlich auch
die Fahigkeit und Bestimmung zur aktiven Miterléser-
schaft. Wie Christus, das hohepriesterliche Haupt, hat
auch jeder Christ als priesterliches Glied die Fahigkeit
und Aufgabe, die Geistmitteilung an die Menschheit zu
unterstiitzen.

' S. Th. 111 0763. 3. o.
%) S. Th. III. q. 83. 3. 5. o.; vgl. III. q. 65. 3 ad 3.
) Rahner, Theologle der Verkiindigung, Freiburg 1939, S. 144 ff.



40 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Firmung

Christus begniigt sich aber nicht mit der Verleihung
%ﬁesterlicher Struktur und priesterlicher Wiirde in der
aufe. In der Firmung schenkt er allen seinen Gliedern,
also auch den Laien, die Fillle seines eigenen priester-
lichen Heiligen Geistes und damit die erhohte und ge-
steigerte Fahigkeit, bzw. Bestimmung, an der Erlésung
der Welt aktiv mitzuarbeiten. Die Firmung ist das zweite
Sakrament, das jeder Christ empfangen darf und soll
Sie ist jenes zweite Sakrament, durch das die Eingliede-
rung in Christus vertieft und gesteigert wird.

Nach der ausdriicklichen Lehre der Kirche wird
durch die Firmung ebenfalls ein Charakter eingepragt,
d. h. yir werden wiederum Christus, dem Hohenpriester,
gleichgestaltet und assimiliert. Wahrend uns aber die
Taufe Christus gleichgestaltet, insofern er Priester ist,
pragt uns die Firmung Christus gleich, insofern er der
von der Fille des priesterlichen Geistes erfiillte und ge-
triebene Priester ist. Wie wir in der Taufe auf die prie-
sterliche Struktur und Wiirde Christi konsekriert werden,
so in der Firmung auf die priesterliche Gesinnung Christi.

Um dies tiefer zu verstehen, miissen wir an die Be-
deutung denken, die der Heilige Geist im Leben Christi,
des einen Hohenpriesters, eingenommen hat, bzw. ein-
nimmt. Wie aus dem Glaubenshekenntnis der Messe her-
vorgeht, ist ebenso wie der Vater auch der Sohn Spender
des Heiligen Geistes. Im SchoBe Mariens verbindet sich
nun der geistspendende Sohn mit einer konkreten mensch-
Eichen Natur. Christus, der Gottmensch, ist daher der
Geistbesitzer schlechthin. Der Geist, die ungeschaffene
Liebe, ist, wie der Name schon sagt, aber nichts Ruhen-
des, nichts Statisches, nichts Verharrendes. Der Heilige
Geist ist Feuer, Kraft, Glut, Sturm, Strémen und Fluten.
Wie also der Heilige Geist vom Vater als dem Urquell
durch den Sohn ausstréomt, so dringt er mit derselben
gottlichen Urgewalt und Macht auch wieder zum Vater
zuriick. Die Folgen fiir Jesu menschliches Denken und
Wollen ergeben sich von selbst. Von dem Augenblick an,
wo der Geist der ewigen Liebe von der Seele und dem
Herzen Jesu Besitz ergriffen hat, kennt Jesu menschliches
Herz kein anderes Ziel als die Hingabe an den Vater und
dessen Plane, die Erlésung der Menschen, die Heimholung
der Welt. Der Heilige Geist selber hat jenes Opfer- und
Liebesfeuer im Herzen Jesu entziindet, das aus dem Leben
Jesu ein einziges Brandopfer der Liebe machte.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 41

Dieser priesterliche Geist ist es, der Jesus das Mor-
gengebet der ginzlichen Hingabe an den Willen des
Vaters beim Eintritt in diese Welt sprechen 1aBt (Hebr 10).
Dieser priesterliche Geist drangt Jesus zu den Opfern des
dfentlichen Lebens (vgl. Mk 1, 12). Dieser priesterliche
Geist bewegt ihn zur Errichtung der Ecclesia. Dieser
priesterliche Liebesgeist ist es, der nach dem paulinischen
Zeugnis im Hebraerbrief (9, 14) ihn zur blutigen Hingabe
seines Lebens am Kreuze treibt. Der ewige Geist ist es,
der in unendlicher Licbeskraft das kostbare Gefdll seines
menschlichen Leibes im Tode zerbricht. Der Heilige Geist
ist es, der in der Auferstehung als Geist der Herrlichkeit
auf den Opferleib Christi tiberstromt und ihn in die Herr-
lichkeit der Verklirung hineinzieht. Dieser HL Geist ist
es endlich, der aus Jesu Herzen iberstromt auf die
Kirche, von der Kirche in die Seelen der Christen, von
den Seelen der Christen auf ihre Leiber, um schlieflich
die gesamte Schopfung in einem ungeheuren Vergeisti-
gungsprozeB an das Herz des ewigen Vaters heimzuholen.

Eben diesen priesterlichen Geist unseres Hauptes
erhalten in seiner Fille die Glieder durch das Sakrament
der Firmung. So schauen es die Propheten des Alten
Bundes in ihren Visionen der Geist-Ausgiefung. Denken
wir nur an Isaias (44, 3), Ezechiel (47), vor allem aber an
die Gesichte Joels (3, 1—4)! So schauen es die Kirchen-
viter, so schaut es das Lehramt der lebendigen Kirche.
Wenn also Christus, das hohepriesterliche Haupt, ein
erstes Sakrament, die Taufe, eingesetzt hat, um allen sei-
nen Gliedern priesterliche Struktur zu geben, und wenn
er ein zweites Sakrament, die Firmung, eingesetzt hat, um
in allen seinen Gliedern die durch die Taufe verliechene
priesterliche Struktur zu vertiefen und auf Grund dessen
ihnen die Fiille seines eigenen priesterlichen Geistes zu
spenden, sind dann nicht offensichtlich alle Glieder
Christi, auch die Laien, aus einem zweifachen Grund zur
aktiven Teilnahme an der Erlosungstitigkeit der Kirche
nicht nur berechtigt und befahigt, sondern sogar ver-
pflichtet? Wie Christus, das Haupt der Kirche, durch die
unsichtbare Geistspendung im Schofie der Jungfrau und
durch die sichtbare Geistes-Epiphanie am Jordan zur
Erlosung der Welt konsekriert und gesandt wurde, so
wird auch der Christ, das Glied Christi, durch die beiden
Sakramente der Taufe und Firmung zur Mitarbeit am
Werk des Hauptes konsekriert und gesandt.



42 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Durch diese Betonung und Hervorhebung des all-
gemeinen Priestertums, wie es allen Gliedern der Kirche
eigen ist, soll natiirlich in keiner Weise der Wesensunter-
schied zwischen allgemeinem und besonderem Priester-
tum aufgehoben oder auch nur verdunkelt werden. Das
allgemeine Priestertum besitzt auf Grund des Tauf- und
Firmcharakters jeder Christ, auch der ordinierte Prie-
ster. Auch der geweihte Priester tragt ja das Christusmal
der Taufe und Firmung. Der geweihte Priester tragt aber
aullerdem noch ein drittes ‘Christusmal, den character
ordinis, den Weihecharakter. Dieser dritte Charakter ist
ebenfalls eine Gleichpragung mit Christus dem Hohen-
priester. Durch diesen dritten Charakter wird dem Gliede
Christi die hochste Christusahnlichkeit eingeprégt, deren
es uberhaupt fahig ist. Die Gleichprigung, die mit der
Taufe begann und sich in der Firmung fortsetzte, erfahrt
hier ihre Vollendung. Kraft dieses letzten Charakters wer-
den die Priester dem hohenpriesterlichen Haupte derart
gleichgeformt, daB sie Christus, der Hohepriester, sogar
bei solchen Handlungen als Werkzeuge und Organe be-
niitzen kann, die an und fiir sich nur Christus als der
Hauptursache zukommen: bei der Gegenwértigsetzung
des Kreuzesopfers und bei der Zuwendung des Hl. Geistes
und seiner Gnade in den heiligen Sakramenten. Die
Realitat und Wirklichkeit des allgemeinen Priestertums
gefahrdet also in keiner Weise die Realitit und Wirk-
lichkeit des besonderen Priestertums. Im Gegenteil, beide
gehoren zusammen, denn beide flieBen aus dem einen
und selben Priestertum Christi. Es gibt nur einen ein-
zigen Hohenpriester. Dieser eine einzige Hohepriester
aber bedient sich bei der Durchfithrung seiner priester-
lichen Tatigkeit sowohl des allgemeinen wie des beson-
deren Priestertums. Beide sind daher wahres, echtes
Priestertum. Ihre Vollmachten allerdings sind wesentlich
verschieden. Denn die Vollmacht richtet sich nach der
groferen oder geringeren Gleichprigung des Gliedes mit
dem Hohenpriester Christus. Die Gleichpragung, die
durch den Tauf- und Firmcharakter hervorgebracht
wird, ist aber wesentlich geringer als die durch den
Weihecharakter bewirkte Christusférmigkeit.

Bisher betrachteten wir die Wirkungen des Tauf- und
Firmcharakters in ihrer ,vertikalen Richtung, insofern
wir mit Christus, unserem Haupt, verbunden werden. Zu
dieser vertikalen Verbindung mit dem Haupte tritt als
Wirkung des Charakters aber auch eine ,horizontale®



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 43

Verbindung, die Vereinigung der Glieder unter sich.
Dadurch namlich, daB alle Glieder seinsmaflig mit dem
einen Haupte Jesus Christus verbunden werden, werden
sie von selber auch untereinander zu einer Einheit zu-
sammengefiigt, die nicht nur auf der Gemeinsamkeit des
Glaubens, der Hofinung und der Liebe, sondern vor allem
auf dem gemeinsamen realen Charakter aufruht. Der
reale Charakter ist die Ursache, daB die Glieder Christi
nicht bloB moralisch, nach Art einer bloBen Gesellschaft,
sondern ontologisch, nach Art eines organischen Kor-
pers, durch eine innere Strukturgleichheit sowohl mit
dem Haupte wie auch untereinander verbunden sind.

Damit haben wir eine weitere Begrindung der
aktiven Aufgabe der Laien festgestellt. Dadurch, daB wir
durch den Charakter dieser beiden Sakramente Glieder
Christi und Mitglieder aller Getauften und Gefirmten
werden, versteht es sich von selbst, dafi uns das tiber-
natiirliche Schicksal dieser Mitglieder nicht uninteressiert
lassen darf. Wenn wir Glieder desselben Hauptes und
desselben Leibes sind, haben wir auch Pflichten gegen
eben diese unsere Mit-Glieder. Es darf uns nicht gleich-
giiltig sein, ob viele oder wenige Menschen mit diesem
Christus verbunden sind; ob diese Verbindung nur der
Struktur nach oder auch dem Leben nach besteht; ob die
Lebensverbindung reich und tief oder seicht und arm
ist; ob die anderen Glieder sich bemiihen, ihr inneres
Sein auch im #aufieren Leben darzustellen oder ob im
Leben der Glieder vielleicht Zustinde sozialer, wirt-
schaftlicher und seelischer Natur herrschen, die ihnen
das Verbleiben in der Lebensverbindung mit dem Haupte
unmdglich machen oder wenigstens sehr erschweren,
oder ob die Glieder aus der lebenspendenden Einheit des
Hauptes vielleicht gar schon herausgefallen sind.

Eucharistie

Den Héhepunkt der vertikalen Vereinigung der Chri-
sten mit dem Haupte und der horizontalen mit den an-
deren Gliedern untereinander bildet das ,,Sacramenium
unitatis®, die Eucharistie. Bei der Begriindung einer
aktiven Mitarbeit an den Erlésungsaufgaben Christi und
der Kirche darf deshalb dieses Sakrament nicht iiber-
gangen werden.

"~ Das Ziel, dem die ganze Menschheit entgegengeht, ist
die Vereinigung, die Hochzeit mit dem dreifaltigen GotL
Um diese Einheit zu verwirklichen, nimmt der Sohn des



44 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Vaters aus unserem Stamm und Geschlecht, ja sogar aus
unserem Blute eine einzelne konkrete Menschennatur an
und macht sie in seiner Person einer ahnlichen Ver-
bindung teilhaft, in der er selber mit dem Vater steht.
Durch diesen Einen sollen nun auch die anderen Men-
schen, das ganze Geschlecht, mit dem Vater in méglichst
inniger Weise verbunden werden. Immer innigere Ver-
einigungzmit Christus und durch Christus mit dem Vater
ist das Ziel der Heilsokonomie. Wenn nun Christus das
Haupt, sagt Scheeben mit Recht, seiner Lebensgemein-
schaft mit den einzelnen Gliedern seines mystischen Lei-
bes den hochsten Grad von Innigkeit und die festeste
Grundlage geben will; wenn die reale Verbindung des
Menschen mit Christus als dem Kanal des géttlichen Le-
bens in jeder Hinsicht vollendet sein soll; wenn die Ein-
heit der Glieder mit Christus dem Haupte dessen Einheit
mit dem Vater darstellen soll, dann war es nicht nur
angemessen, sondern relativ notwendig, daB die Mensch-
heit Christi, als die Tragerin des iibernatiirlichen gott-
lichen Lebens, nicht blofl in der Mitte des menschlichen
Geschlechtes, sondern auch in jedem einzelnen Glied
substantiell niedergelegt werde; dann war es angemessen
und notwendig, daB zu der durch die Inkarnation herbei-
gefihrten Geschlechtseinheit und zu der durch die Taufe
bewirkten organischen Verbindung der einzelnen Glieder
mit dem Haupte eine noch realere, eine noch innigere,
eben eine substantielle Verbindung und Vermiahlung
trete, eine Verbindung, in der die Glieder nicht nur durch
Blutsverwandtschaft und organische Verbindung in dem-
selben HI. Geiste, sondern durch substantielle Aufnahme
der Substanz ihres Hauptes ein einziger Leib mit ihm
wiirden. Dann war es angemessen, ja notwendig, dal} das
gottmenschliche Haupt nicht bloB mittelbar und virtuell
jedem Gliede nahe stande, sondern mit seiner eigenen
Substanz in die einzelnen Glieder eindringe, sie durch-
dringe und so mit seiner gottlichen Herrlichkeit und
Krait erfillle’’). Diese hochste Form der Eingliederung
des Gliedes in das gottmenschliche Haupt wird durch die
Eucharistie tatsichlich durchgefithrt. Der klassische Text
der Schrift ist Jo 6, 53—57, der wiederum von Jo 15, 55
beleuchtet wird. Die beredtesten Zeugen dieser unserer
substantiellen Verbindung mit Christus kraft der
Eucharistie sind aber die Viter und nicht zuletzt das
kirchliche Lehramt.

1%) Scheeben, Mysterien, Freiburg i. Br. 1941, S. 396.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 45

Die Starkung der Gemeinschaft mit Christus dem
Haupte hat naturgemaB auch eine Starkung der Gemein-
schaft der am eucharistischen Mahle teilnehmenden Glie-
der des Hauptes untereinander zur Folge. Das euchari-
stische Mahl ist nicht nur Ausdruck, sondern Steigerung,
ja Krénung der durch Taufe und Firmung begriindeten
Christusgemeinschaft der Glieder. Dadurch, daf derselbe
Christus alle Glieder in sich einpflanzt, schlieft er sie
eben alle zu einer substantiellen Einheit zusammen.
Schon die eucharistischen Symbole deuten auf diese
Wirkung hin. Leider ist unserem rationalistischen Den-
ken die laute Sprache der Symbole weithin unversténd-
lich geworden. Wie ganz anders dachte die Urkirche.
,Wie das eucharistische Brot, aus vielen Kérnern gemah-
len, doch nur eines ist, und der Wein, aus vielen Beeren
der Traube gewonnen, doch nur einer ist, so bilden die
vielen, die an dem eucharistischen Mahle teilnehmen, nur
einen einzigen groBen Leib.“ Von der Didache bis Tho-
mas und von Thomas bis zum Trienter Konzil wird diese
Auffassung vertreten.

Hier haben wir moderne Christen wahrhaftig eine
Gewissenserforschung notwendig. Wer von uns denkt
beim Empfang der Kommunion noch an diese Wahrheit?
Und doch miindet schon die erste Kommunion in das
Gebet um die Einheit des mystischen Christus ein: ,,Daf}
sie vollkommen eins seien” (Jo 17, 23). Und doch hat
Paulus die Folgerung aus dieser Wahrheit fiir alle Zeiten
mit uniibersehbarer Klarheit gezogen (1 Kor 10, 17).
Noch das Konzil von Trient sagt: ,,Christus hat die
Eucharistie seiner Ecclesia als Symbol ihrer Einheit und
ihrer Liebe zuriickgelassen, mit der nach seinem Willen
alle Christen untereinander verbunden und vereinigt sein
sollen* (D 873 a). Und beschwérend ruft dasselbe Konzil
den Protestanten zu: ,In véterlicher Liebe mahnt, be-
schwort, bittet und fleht die heilige Synode alle Christen
insgesamt und einzeln an, sie mochten sich in diesem
,signum unitatis’, in diesem ,vinculum caritatis’, in die-
sem ,symbolum concordiae’ doch endlich einigen™
(D 882). Kommunizieren heifit also nicht bloB, sich mit
Jesus vereinigen; kommunizieren heilt, sich innig ver-
binden mit dem ganzen Christus, mit dem Gro8-Christus,
mit Haupt und Leib.

DaB diese hochste und innigste Verbindung mit dem
hohenpriesterlichen Haupte auf der einen und mit den
Gliedern desselben Hauptes auf der anderen Seite unsere



46 Schwarzbauer, Der Léie in der Kirche

schon durch die Taufe und Firmung fegebene Pflicht
der aktiven Mitarbeit mit Christus und der tatigen Sorge
fir die anderen Glieder aufs hochste steigert, braucht
nicht mehr dargelegt zu werden. Durch Taufe, Firmung
und Eucharistie wird also der Christ seinsméflig mit dem
priesterlichen Haupte verbunden und so zur Mitarbeit mit
dem Haupte seinsmafiig befahigt und verpflichtet. Dies
ist aber nicht der einzige Grund, weshalb jedes Glied
Christi zur tatigen Miterloserschaft aufgerufen ist. Chri-
stus hat alle seine Glieder auflerdem durch seinen aus-
driicklichen, positiven Befehl zur Mitarbeit verpflichtet.
b) Die positive Verpflichtung

Alle Glieder verpflichtet Christus zur Mitarbeit
durch das Gebet. Im Gebet des Herrn, das er allen Glie-
dern seines Leibes empfiehlt, steht groB und gewaltig die
Bitte um das Kommen des Reiches, worunter die FEr-
bsung und das Heil der Schopfung gemeint ist. Auch
sonst betont Christus die Mitarbeit durch das Gebet: ,,Die
Ernte ist groB, der Arbeiter aber sind wenige. Bittet den
Herrn der Ernte, daB er Arbeiter in seine Ernte sende®
(Mt 9, 27). DaBl die Apostel nicht anders dachten als der
Herr, zeigen ihre Briefe (vgl. 1 Tim 2, 1—4).

Alle Glieder verpflichtet Christus zur Mitarbeit durch
das Opfer. Paulus vor allem spricht wiederholt von den
Opfern-des Alltags und ihrer Fruchtbarmachung fiir das
Reich Gottes (2 Kor 1, 7; Kol 1, 24; 2 Kor 4, 10).

Alle Glieder verpflichtet Christus zur Mitarbeit durch
das gute Beispiel. Allen ruft er bei Matthius zu: ,,So
leuchte euer Licht vor den Menschen, damit sie eure
guten Werke sehen und den Vater preisen, der im Him-
mel ist” (5, 6; vgl. 1 Petr 3, 11 ff.; 1 Kor 10, 321.).

Alle Glieder verpflichtet Christus zur Mitarbeit durch
das Wort. Wenn noétig, haben alle die Pflicht, mit ihrem
Worte fiir die Sache Christi einzustehen. Sie sollen wis-
sen, was sie in solcher Situation zu sagen haben (Mt 10,
32; Kol 4, 6).

Endlich verpflichtet Christus alle Glieder zum
Apostolat der Tal. Sie sollen die Werke der geistlichen
und leiblichen Barmherzigkeit iiben und so das Bose
durch das Gute tberwinden (Mt 25, 34—40; Rom 12,
13—21). Vor allem aber sollen sie — dies ist die immer
wiederkehrende Mahnung der Apostel — die Aufgaben
ihres Standes als Herr oder Sklave, als Lehrer oder
Schiiler, als Eltern oder Kinder in vorbildlicher Weise
erfilllen (vgl. Eph 6, 4; Kol 3, 21). (SchluB} folgt.)



