THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIIT

97. JAHRGANG 1949 4. HEFT

Bischof

Gedanken zur hochsten Weihestufe des neutestament-
lichen Priestertums

Von P. Kasimir Braun O.M.Cap., Wiirzburg

Comple in sacerdote Tuo ministerii Tui Summam, et
ornamentis totius glorificationis instructum coelestis
unguenti rore sanctifica!

(SchluBsatz der Weihepréfation der Bischofsweihe.)

Der Ordo episcopalis ist sowohl die Summa wie das
Summum sacramenti ordinis; die Summa, weil im Cres-
cendo der Befugnisiibertragung zu all den durch die vor-
ausgegangenen Weihegrade schon verlichenen Macht-
befugnissen die Bischofsweihe dem Weihling auch noch
die letzte Vollmacht hinzufiigt, namlich die Potestas
ordinandi, confirmandi und (in seiner Dibzese in Ab-
hangigkeit vom Papst) die potestas jurisdictionis et regi-
minis. Das Summum, weil die Bischofsweihe den Weih-
ling im Ascendendo der Weihestufen auf die hochste
Stufe der Geweihten und der ontischen configuratio cum
Christo erhebt.

Das Folgende will keine Exegese des herrlichen Ritus
der Bischofsweihe sein; auch kein Nachweis, dali Chri-
stus den Episkopat nicht als demokgatisches, d. h. vom
demos, der Gemeinde, dem Bischofskandidaten zu iiber-
tragendes Amt eingesetzt hat, sondern als monarchisches.
Die Tatsachenfrage des monarchischen Episkopates, d. h.
dafi von Anfang an ein monarchischer Vorsteher an der
Spitze der einzelnen Kirchen stand (in Abhéngigkeit vom
Papst), wird heutzutage auch von den nichtkatholischen
Fachgelehrten zugegeben. Die Rechtsfrage, d. h. ob diese
tatsachlich monarchischen Vorsteher ihr Amt nur auf
Grund einer vom demos, der Gemeinde, zwecks besserer
und gedeihlicherer Leitung der Kirchen erfolgten Uber-
tragung, bzw. durch Usurpation erhielten oder krait aus-



294 Braun, Bischof

driicklichen Willens Christi und seiner von ihm so unter-
wiesenen Apostel, also kraft géttlichen Rechtes, beant-
wortet (unter Zustimmung des groéBeren und noch zu-
nehmenden Teiles auch der nichtkatholischen Fach-
gelehrten) jede solide Dogmatik zugunsten der letzteren
Behauptung. Auch keine Dogmatik der Bischofsweihe
soll gegeben werden. Das alles kann in jedem Dogmatik-
lehrbuch und Kollegheft nachgelesen werden, wobei aber
Lehrbuch und Kollegheft in Einklang zu bringen sind mit
der (wohl lehramtlichen) Entscheidung Pius’ XIL in
seiner Apostolischen Konstitution ,,Sacramentum ordinis*
vom 30. November 1947 hinsichtlich der sakramentalen
Materie und Form der Diakonats-, Presbyterats- und
Episkopats-Weihe, sowie hinsichtlich der ' bei der
Bischofsweihe assistierenden Bischofe.

Anliegen der folgenden Darlegungen ist vielmehr zu
zeigen, welch herrliche, nur von Gott ersinnbare und
realisierbare, der Natur Gottes wie der des Menschen
wunderbar entsprechende Idee im Episkopat und im
Primat des Papstes von Gott Gestalt und Leben erhalten
hat. :

I. Die durch die Priesterweihe Christo, dem gott-
menschlichen Hohenpriester, konfigurierten Menschen, die
Priester, sollen Gott den Menschen gegenwiirtig setzen
durch die Predigt seines Wortes (,,Predigt das Evange-
lium* und ,,Wer euch hért, hort mich®), mehr noch
durch die Vermittlung des gottlichen Lebens in der
Taufe, bzw. dessen Wiederbelebung durch das Sakra-
ment der Bulle, mehr noch durch die Transsubstantia-
tion und am allermeisten und intimsten durch die Kom-
munion. Sie sind des Heilands Ministri et Cooperatores
in der Stillung der Sehnsucht der Menschen nach Gott
und seiner eigenen Sehnsucht nach den Menschen. Gott,
von dem der hl. Gregor von Nazianz diesbeziiglich wohl
am ergreifendsten sagt: Sitit sitiri Deus, Gott diirstet
danach, daBl man Durst nach ihm habe, hat damit seinem
eigenen, aus seinem Wesen geborenen Durst nach den
Menschen und dem den Menschen angeborenen Durst
nach ihm gottlich erhabene Befriedigung gegeben.

Aber wer spendet die Priesterweihe? Laien? Unmog-
lich! Denn wie sollen Laien andere Laien innerlich,
seinsméfig dem gottmenschlichen Hohenpriester gleich-
formig machen und sie innerlich, seinsmafiig zu uber-
natiirlichen, theandrischen Handlungen befihigen und



Braun, Bischof 295

beauftragen kénnen? Das geht ja itber ihre rein natiir-
liche Kraft hinaus. Konnen Priester anderen die Priester-
weihe spenden? Der Heiland hétte es so anordnen kon-
nen, zumal ja schon die Priester durch das signum con-
figurativum cum Christo sacerdote eine gewisse Beféhi-
gung dazu haben. Aber er hat es nicht so angeordnet.
Warum? Ich weiB es nicht. Sicherlich wohl auch des-
wegen, weil er, der alliberall in der sichtbaren Schop-
fung die Rang- und Stufenordnung durchgefithrt und
auch die unsichtbare Schopfung der Engelwelt neun-
chorig in einem Ascendendo der Herrlichkeit und Cres-
cendo der Macht und Aufgabe geschaffen hat, auch in
seiner Kirche und in seinem Heiligtum die hierarchische
Ordnung der Uber- und Unterordnung will.

So hat er ja auch seine 72 Jinger nur befahigt und
gesandt zur Predigt und Wunderheilung an Kranken und
Besessenen (Lk 10). Sie hatten von ihm nur die Missio
canonica und das persénliche Carisma der Wunderkraft
erhalten. Zwolf aber hat er eigens und mit Namen aus-
erwiahlt, zu seinen Aposteln gemacht, ihnen nicht blof3
die Missio canonica und Wunderkraft gegeben, sondern
sie geweiht, also ihnen den hohenpriesterlichen Charak-
ter verliehen, sie also durch das signum configurativum
sich selber konfiguriert, durch das signum dispositivum
sie zu den gleichen hohenpriesterlichen Handlungen dis-
poniert, durch das signum obligativum sie zu diesen
Handlungen verpflichtet und durch all das sie wesenhaft
herausgehoben aus den andern und eigens unterschieden

“von allen andern, auch von den 72 Jingern, auch von
Getauften und Gefirmten durch das signum distinctivum.
Dadurch hat er seine Apostel innerlich seinsmébig be-
fahigt, ermachtigt und beauftragt, daB auch sie, wie er,
andere nicht bloB zu einfachen Priestern, sondern auch
zu Hohenpriestern weihen und dadurch mit den gleichen
Seinsqualititen der inneren Befahigung, Ermaichiigung
und Beauftragung ausstatten, die sie selber von Christas
erhalten hatten (ausgenommen die Wunderkraft und
personliche Unfehlbarkeit, die personliches Charisma
der Apostel und darum nicht tbertragbar waren).

Diese ,,Hohenpriester” nun wurden schon im bibli-
schen und urkirchlichen Sprachgebrauch Episcopl-
Bischofe genannt und heiflen jetzt allgemein so. So hat
es Christus gewollt und angeordnet. Immer mehr erken-
nen das auch nichtkatholische Fachgelehrte an. Wie



296 Braun, Bischof

Gott iiberall in der Schopfung durch die causae secundae
wirkt und so die Geschopfe zur Ehre seiner Cooperatores
erhebt, so gibt auch Christus (der ja Gott ‘ist) den prie-
sterlichen und den nicht seinsmifBig, sondern nur grad-
méfig davon verschiedenen hohenpriesterlichen Charak-
ter indelebilis nicht personlich, sondern durch die causae
secundae, durch die Apostel, bzw. durch deren Nach-
folger im Hohenpriestertum. Die Bischofe Jesu Christi
und seiner Kirche werden weder vom Volk noch vom
»César” bestellt und beaultragt, sie sind weder Volks-
beauftragte noch Regierungsbeaufiragte. Sie sind auch
nicht geweiht vom Volk oder vom ,,Cisar”, denn wie sollen
Volk oder Casar den Charakter indelebilis, dieses signum
configurativuam cum Christo, Magno Sacerdote, signum
dispositivum, obligativum et distinctivum, verleihen
konnen? Sie kénnen nur geweiht werden von einem an-
deren Bischof, der selber wieder seine Bischofsweihe
in ununterbrochener Reihenfolge bis auf einen Apostel
und damit bis auf den gottmenschlichen Hohenpriester
selber, den Magnus Episcopus animarum, wie ihn
Petrus nennt, zuriickfithren kann. Nur das sind die
Bischofe Jesu Christi, nicht jene, die von der weltlichen
Regierung als Bischofe aufgestellt werden oder den
Namen ,.Bischof* usurpieren, ohne die giiltige Bischofs-
weihe von einem andern gultig geweihten Bischof emp-
fangen zu haben. In seinem Reich hat der ewige Hohe-
priester und Konig Jesus Christus weder der Usurpation,
noch dem Demokratismus, noch dem Céasaro-Papismus
Raum und Recht gegeben, sondern nur der von ihm so
gewollten und eingesetzten monarchischen Hierarchie.
Die potestas ordinandi episcopos et preshyteros hat
iure divino nur der Bischof, der seine Weihe von einem
anderen Bischof erhielt, der selber in nicht unterbroche-
ner Abfolge mit einem Apostel und damit mit Christus
selber verbunden ist. Darum sind die anglikanischen und
die protestantischen Bischéfe keine Bischofe im Sinn und
in der Sendung Jesu Christi.

Ohne Episkopat darum kein Presbyterat, ohne Bi-
schofe keine Priester! Und wenn die Priester die Viter
und Minister des Ubernatiirlichen sind, die Gott in der
Welt, in der Kirche und in den Menschen.mystisch (in
Taufe, Bulle, Olung) und persénlich (in der Eucharistie)
gegenwartig setzen, dann sind es die Bischofe, die durch
die Priesterweihe der Welt solche Vater und Minister



Braun, Bischof 297

des Ubernatiirlichen schenken. Ohne den Ordo Episco-
patus gibe es keine Priester, keine Transsubstantiation,
keine Kommunion und keine personliche Gegenwart
Gottes unter, bzw. in den Menschen, ja, es gibe — es ist
das kein Widerspruch — ‘ohne Episkopat keinen Epi-
skopat! Und der sehnsuchtsvolle Versikel der Menschheit:
O Emmanuel, veni et mane nobiscum, wire wiederum
ohne das Responsorium Gottes: Ecce venio et ero vobis-
cum. Ja, Gottes eigene Sehnsucht nach den Menschen
wire ungestillt und sein Wesen als Summum Bonum
summe diffusivum triige sozusagen (nicht absolut) ein
Defizit in sich. Der Episkopat ist ein notwendiger Meilen-
stein Gottes auf seinem Wege zu den Menschen.

II. Der Heiland ist im Allerheiligsten Altarssakrament
wahrhaft und wirklich mit seiner Gottheit und Mensch-
heit unter den Menschen gegenwartig, und zwar iberall
und allezeit durch die Transsubstantiation, und durch die
Kommunion sogar im Menschen. Transsubstantiation
und Kommunion aber sind nur méglich und wirklich
durch das sakramental im ordo presbyteratus geweihte
Priestertum. Dieses Priestertum aber ist nur moglich und
wirklich durch den Episkopat.

Ist nun aber diese durch Episkopat und Presbyterat
ermoglichte und verwirklichte Gegenwart Jesu Christi in
der Eucharistie die vollstandig gleiche wie jene in Pala-
stina? Besitzen wir unter dem Schleier der Brotgestalt
alles das, was er in jenen 33 Jahren den Menschen war
und wessen die Seelen und die Welt so notwendig be-
diirfen? Offenbar nein! Das erste, was uns am Heiland
auf dem Altar und im. Tabernakel auffallt, ist sein
Schweigen. Er ist hier wirklich zugegen, aber stumm!
O Jesus, wo ist Dein redender Mund? Das zweite, was
uns auffallt, ist: Jesus regiert hier nicht. Er gibt sich den
Menschen zwar als gottliche Speise. So lieb hat er uns,
daB er von uns genossen werden will. Ein solches Uber-
mal von Liebe und Freigebigkeit begliickt und entziickt.
Um so peinigender unser Staunen und Bedauern, daf er,
der Rex regum et Dominus dominantium, hier in der
Eucharistie ein Konig ist, der nicht regiert. O Jesus, wo
ist Dein Konigszepter?

Das dritte, was uns in der Eucharistie auffallt: Jesus
predigt hier nicht mehr die unfehlbare Wahrheit, ver-
dammt nicht mehr die Irrtiimer, entlarvt nicht mehr die
Heuchelei, befreit nicht mehr die Seelen von der Unwis-



298 Braun, Bischof

senheit und warnt sie nicht mehr vor den Fallstricken.
Er spricht nicht mehr das trostliche: ,,Sei getrost, deine
Siinden sind dir vergeben®, er legt nicht mehr die Hande
auf, weiht nicht mehr Menschen zu Priestern und Prie-
ster zu Bischofen und spricht nicht mehr zu ihnen: ,,Tut
dies zu meinem Andenken® und ,,Geht hinaus in alle
Welt, predigt das Evangelium, taufet sie und lehrt sie
alles halten, was ich euch geboten habe und lafit ihnen
die Siinden nach®. O Jesus, eine Halfte von Dir fehlt, sie
suche ich im Tabernakel vergebens. Und es ist geradezu
die wichtigste Halftel Wo mul} ich sie suchen? Wo kann
ich sie finden? Denn ich will und muf} sie finden, denn
ich will und muB den ganzen Christus haben!

Wir finden die andere Hailfte des Heilandes im. . .
Papst. Der Papst ist die zweite geheimnisvolle Weise der
Gegenwart Jesu unter den Menschen. Die erste Art ist
seine Gegenwart in der Eucharistie. Beide sind geheim-
nisvoll und beide erganzen einander. Es lohnt sich, auf
diese wenig beachteten und doch héchst wichtigen Ge-
danken einzugehen. :

In der Eucharistie ist der Heiland real gegenwartig,
jedoch nicht sein Wort. Durch Kruzifixe und Statuen hat
er zuweilen geheimnisvollerweise gesprochen, durch die
Hostie nie, obwohl er manchmal in der Hostie unter der
Gestalt eines Kindleins oder eines Sterbenden erschien.
Warum? Weil Christi Mund anderswo, weil sein Wort
im Papste ist. Fithlst du dich durch gewisse Lehren ver-
wirrt, durch gewisse Biicher in Zweifel gesetzt, willst du
als Zeitgenosse eines Sartre oder Heidegger oder der Ver-
fechter der Euthanasie usw. wissen, was von diesen zu
halten ist, dann gehst du umsonst zum stummen eucha-
ristischen Jesus, da mufit du zum redenden Jesus gehen,
zum Papst. Christi Gottheit und Menschheit, Fleisch und
Blut sind auf dem Altar. Christi unfehlbare Wahrheit ist
im Papst.

Wie seine unfehlbare Wahrheit hat Jesus auch seine
gottliche Gewalt der Sindennachlassung nicht in der
Eucharistie niedergelegt. Du hast schwere Siindenschuld
auf dem Gewissen. Klag’ es dem Heiland im Tabernakel!
Er wird deine Klage anhéren, deiner Bitte um Gnade und
Verzeihung voll Erbarmen sein Ohr und deinen Reue-
trinen sein Angesicht zuwenden. Aber sein trostliches
Wort zu den Siindern von Paléstina: ,,Sei getrost, deine
Stinden sind dir vergeben® wird er vom Tabernakel aus



Braun, Bischof 299

nicht mehr zu dir sprechen. Da muBt du zu einem gehen,
der von einem mit dem Papst in Verbindung ‘stehenden
und vom Papst beauftragten Bischof zum Priester ge-
weiht und mit der Cura animarum betraut ist. Das Siin-
denbekenntnis wird der Heiland im Tabernakel an-
horen, aber das Siinden nachlassende: Ego te absolvo,
spricht nicht er, sondern der Papst durch einen von
dem mit ihm in Verbindung stehenden und von ihm
beauftragten Bischof geweihten und mit der Cura ani-
marum ausgestatteten Priester.

Wo spricht Jesus heute sein Wort der Sendung: ,Mir
ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Wie
mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch”? Denn er
mull es auch heute noch sprechen; wenn er es nicht
mehr tate, hatte die Kirche keine Bischofe und Priester,
keine Wandlung und Kommunion mehr, sie ginge zu
Grunde, und die Welt ginge unter. Wo ist nun aber Chri-
stus, wenn er jenes Machtwort spricht, das dem Morgen~
land und Abendland, Nord und Siid Bischofe und Prie-
ster gibt? In der Eucharistie? Nein, sondern im Papst.
Von Altar und Kommunionbank aus wird der Heiland
jene Glut entfachen, die heldenmiitigen Opfermut er-
zeugt; wird er dich zum Opfer der natiirlichsten und
stirksten Neigung und zur Jungiraulichkeit befdhigen;
denn er ist der Kelch, aus dem jungirauliche Seelen
sprieBen. Willst du aber, nachdem du diese priesterlichen
Tugenden der glihenden Heilandsliebe, der heldenmiiti-
gen Opferliecbe, der absoluten Keuschheitsliebe vom
eucharistischen Heiland errungen hast, nun auch noch
das priesterliche Sein und Konnen erhalten, dann wen-
dest du dich umsonst an den eucharistischen Heiland, da
ist der Tabernakel machtlos. Da mufit du zum Papst, das
heiBt zu einem in Verbindung mit dem Papst stehenden
und vom Papst beauftragten Bischof. Die Eucharistie
kann Helden und Heilige schaffen, Bischofe und letzilich
auch Priester nur der Papst.

Gleichwie Christus die Vollwahrheit und die Voll-
gewalt ist, ist er auch das Felsenfundament seiner Kirche.
Aber ist er es in der Eucharistie? Nein, sondern im
Papst. Auf den Altar hat er jene geheimnisvolle Kraft ge-
legt, die uns in Stunden der Schwache, Traurigkeit und
Mutlosigkeit aufrecht halt. Jene Kraft aber, welche die
Kirche aufrecht erhalt und sie nicht eine Beute der Hére-
sie, des Schismas, des Unglaubens werden 1aft, welche



300 Braun, Bischof

die Bischofe und die Kirche unitberwindlich macht, ist
nicht in der Eucharistie, sondern im Papst. Ein nicht
hinwegzudisputierender Beweis hiefiir sind die einst
glanzenden Kirchen von Alexandrien, Antiochien, Kon-
stantinopel, deren Trennung von Rom damals den gan-
zen Orient erschiitterte. Desgleichen die Kirche von Eng-
land und Deutschland im 16. Jahrhundert. Grund ihres
Falles war nicht so fast die Trennung vom eucharisti-
schen Heiland als vielmehr die Trennung von jenem Hei-
land, der im Papste gegenwirtig ist.

Ja, der auf dem Altar gegenwirtige Heiland vermag
sozusagen nicht einmal sich selbst zu verteidigen! Oder
vermag die Eucharistie etwa Einwiirfe gegen sich zu
widerlegen, Angriffe auf sich siegreich zu tuberwinden?
Verwegenen und ncuerungssiichtigen Geistern Einhalt
und Schweigen zu gebieten? Denken wir den Papst weg,
dann ist der eucharistische Christus, méchte ich sagen,
wehrlos. Liefert nicht das 16. Jahrhundert den deutlichen
Beweis dafiir? Als Luther von der Kirche abfiel, wollte er
sich nicht von Christus trennen. Im Gegenteil, er setzte
sich sogar fiir ihn ein mit einem Mut und einer Glut,
die bewundernswert sind. Darum verwarf er auch bei
seinem Abfall noch keineswegs das Altarssakrament.
Aber ‘den Papst verwarf er. Bald jedoch entzweiten sich
die Geister, gingen die Meinungen auseinander, wurden
die Zweifel immer zahlreicher, die Behauptungen wider-
sprechender. Keine Einheit mehr im Glauben, keine un-
zweifelhafte Autoritat und Jurisdiktion mehr in Luthers
Kirche, keine unbestreitbare gottliche Sendung mehr,
kein unfehlbares Wort, das die Gewissen hitte beruhigen
konnen. Uberall Ratlosigkeit und noch groBere Neu-
erungssucht. Da versuchte Luther einzugreifen, zu eni-
scheiden und Schweigen zu gebieten. Aber von allen Sei-
ten scholl es ihm entgegen: ,In wessen Namen und Auto-
ritit redest du? Wer hat dich gesandt?* Umsonst nennt
er sich einen Propheten, unmittelbar von Golt gesandt.
Denn man verlangt von ihm den Ausweis dafiir. Und da
er keinen solchen vorzuweisen vermochte, kein Zeichen
vom Himmel, kein Wunder auf Erden, beruft er sich auf
Erscheinungen; aber an die glaubt niemand. Die Verwir-
rung wird immer arger, eine Wahrheit nach der andern
wird verworfen, keine bleibt mehr unbestritten.

Und doch war Christus auf den Altdren der pro-
testantischen Kirchen noch zugegen. Luther konsekrierte,



Braun, Bischof 301

freilich mit sindigen Handen. Die Bischéfe und Priester,
die mit ihm abfielen, hatten wie er die Gewalt zu konse-
krieren nicht verloren, sie konsekrierten, wenn auch un-
wiirdig. Der eucharistische Jesus war also unter ihnen auf
ihren Altiren gegenwirtig; aber stumm, wehrlos, hilflos,
nicht imstande, sich selbst zu verteidigen, die Einheit
und Wahrheit in der protestantischen Kirche aufrechtzu-
erhalten. Und bald verschwand er auch von den Altdren
der Protestanten, weil die Hiinde, die ihn darin festhalten
wollten, nicht mehr die Gewalt hatten, da es keine ge-
weihten Priesterhinde mehr waren, bzw. weil die, die
noch giiltig hatten konsekrieren konnen, in ihrem Un-
glauben die Feier der hl. Messe aufgegeben hatten. Und
so verlieB der Heiland auch noch ihre Altare und Kir-
chen, nach wie vor stumm, ohne je ein Wort zu seiner
Verteidigung oder auch nur der Klage zu sprechen. War-
um? Weil sie den Schleier, unter dem Jesus spricht, den
Papst, verworfen haben, haben sie den anderen Schleier,
unter dem er stumm ist, auch noch verloren, sie haben
die Gegenwart des ganzen Christus verloren, und nur im
Glauben besitzen sie ihn noch und da nicht in ailem un-

bezweilelt.

Was vollends dartut, wie innig Eucharistie und Papst
trotz ihres wesentlichen Unterschiedes zueinander geho-
ren, ist die Tatsache, daB die Andacht zum Heiland im
Sakrament und die Pietit gegen den Papst in den Herzen
der Menschen miteinander entstehen, miteinander wach-
sen, miteinander blithen und miteinander herrliche
Frichte bringen; aber auch miteinander abnehmen, mit-
einander absterben, miteinander verschwinden, um
einem infernalischen HaB Platz zu machen. Nehmen wir
irgend ein Jahrhundert her und prifen wir es auf seine
Liebe und Pietat gegen den Papst und wir werden sofort
auch seine Liebe und Andacht zum eucharistischen Hei-
land erkennen und umgekehrt. Wie verehrte das Mittel-
alter innig das hlst. Sakrament, sang ihm seine unsterb-
lichen Hymnen, baute ihm die herrlichen Dome, die
wunderbaren Sakramentshiuschen und Monstranzen,
war erfiillt von der eucharistischen Idee des Corpus-
Christi-mysticum. Aber auch welche Liebe und Pietat
zum Papst! Nicht zufrieden <damit, ihn iiber die Seelen
herrschen zu sehen, wollte es ihm auch das Imperium
iiber die Welt zugeteilt wissen. Diese Idee des Weltimpe-



302 - Braun, Bischof

riums unter Fithrung des Papstes aber erwuchs aus der
eucharistischen Idee des Corpus-Christi-mysticum.

Nehmen wir die Heiligen, so erleben wir das gleiche
Schauspiel. Man lese die alten Lebensbeschreibungen der
Heiligen, welchen ein so lieblicher Wohlgeruch eignet,
viel mehr als den modernen, wohl sehr psychologisch,
aber wenig metapsychologisch geschriebenen Hagiogra-
phien; man lese das Leben eines hl. Franz von Assisi,
dieses vir totus eucharisticus, wie ihn zwei Nichtkatho-
liken von Rang und Ruf, Sabatier und Béhmer, nennen,
dieses vir totus catholicus et apostolicus, wie ihn die
Kirche .nennt, man lese das Kapitel, welches von seiner
Liebe und Pietit gegen den Papst handelt und man hat
den Gradmesser fir seine Liebe und Andacht zum hlst.
Sakrament. Es ist bei ihm und bei allen Heiligen die
namliche Begeisterung, das gleiche Liebesfeuer.

Priifen wir hingegen andere Jahrhunderte und wir
finden: Wo die Liebe und Andacht zum Allerheiligsten
erlahmt, erschlafft auch die Liebe und Pietat gegen den
Papst. Nehmen wir das 17. und 18. Jahrhundert mit
seinem kalten Jansenismus. Vom Rex tremendae Maje-
statis et Sanctitatis hatte der Jansenismus eine hohe Vor-
stellung, die den Menschen erschrecken und zuriickbeben
lieB vor Gott, leider aber nicht auch eine ebenso hohe
Vorstellung vom Deus caritatis, der den Menschen hin-
lockt und hinzieht zu sich, und vom Summum Bonum,
das sich hinneigt zu den Menschen und sich geradezn
verschwenden will an sie. Da er vor lauter Majestat und
Unnahbarkeit Gottes kein Verstindnis mehr hatte fur die
unendlich verschwenderische Liebe Gottes, konnte er
auch die Eucharistie, dieses Wunderwerk géttlich unend-
licher Liebe, nicht mehr verstehen. Darum eiferte er
gegen die hl. Kommunion, hielt die Glaubigen von ihr
zuriick unter dem Vorwand, man sei nicht wiirdig, den
unendlich majestatischen und heiligen Gott zu empfan-
en, und die Ehrfurcht verlange die seltene Kommunion.
gelbs-t in Frauenklostern, von jungiraulichen Seelen be-
wohnt, die Gott zuliebe alles verlassen hatten, die sich
geilelten und kasteiten, unterblieb fast die jahrliche
Kommunion, weil sie ein ganzes Jahr nicht fiir geniigend °
hielten, um sich auf den Empfang des ,furchtbaren*
eucharistischen Gottes wiirdig vorzubereiten.

Aber auffallend! Sobald man anfing, sich und die
Glaubigen vom eucharistischen Heiland fernzuhalten,



Braun, Bischof 303

entfernte man sich und die Glaubigen auch immer mehr
vom Papst. Man hemmte und dimmte den Verkehr der
Seelen mit dem eucharistischen Christus ein und hemmte
und dammte dann auch den freien Verkehr der Landes-
kinder und Landeskirchen mit dem Papst ein. Unter
tausend Unwirdigkeits- und Ehrfurchtsbeteuerungen
schloB man den eucharistischen Jesus in den Tabernakel
¢in und unter tausend Ergebenheitsbetenerungen schlofl
man den Papst in den Vatikan ein. Unter dem Vorwand
der Ehrfurcht und Unwiirdigkeit sollte der eucharistische
Jesus den Seelen nicht mehr als Speise dienen und nicht
mehr in ihnen herrschen. Und unter dem Vorwand einer
das Heil der Seelen besser fordernden und darum not-
wendig groBleren Freiheit und Unabhéngigkeit vom weit
entfernten Rom sollte der Papst nicht mehr uber die
Landeskirchen unbeschrinkt herrschen. Zugleich wurde
die alte Liturgie umgemodelt und verwassert. Was dem
eucharistischen Kult Glanz und Glut, kindlich unbefan-
gene, frommfrohe Festlichkeit verlieh, wurde weithin
beseitigt. In vielen Diozesen wurde das Fronleichnams-
fest von einem Feste erster Klasse zu einem Feste zweiter
Klasse herabgewiirdigt, die Feier seiner Oklav gestrichen,
die herrlichen Schriftstellen und Vaterlesungen, die das
eucharistische Wunder preisen, wurden aus dem Brevier
beseitigt, beinahe sogar auch noch die herrliche Sequenz
des hl. Thomas v. Aquin, weil sie mit zu grofler Begei-
-sterung vom heiligsten Sakramente singt.

Aber wiederum auffallend! Gleichzeitig wurde auch
alles geschwicht oder beseitigt, was die Liebe und Pietat
zum Papste zu nihren geeignet gewesen ware. Das Fest
Peter und Paul wurde um einen Grad herabgesetzt, seine
Oktav aufgehoben, das Fest Petri Stuhlfeier abgeschafit.
All die herrlichen Viterlesungen, in denen ein.hl. Irendus,
Hieronymus, Chrysostomus, Leo der GroBe die Wiirde und
Héhe des Papsttums in heiligem Wetteifer priesen, wur-
den vielfach aus dem Brevier gestrichen, in zahlreichen
Kirchen das Gebet fiir den Papst abgeschafit, durch ein
Gebet fiir den Bischof und dann fiir den Landesiiirsten
ersetzt, der Papst behandelt, als existiere er gar nicht.
Ist das nicht auffallend? Dieses gleichzeitige und schritt-
weise Absterben der Liebe und Andacht zum Allerheilig-
sten und der Liebe und Pietat gegen den Papst? Hier
steht zu Recht: Post hoc, ergo propter hoc.

Und nun erst die andere sonderbare Tatsache in der



304 Braun, Bischof

Kirchengeschichte: beide, Liebe und Andacht zum Aller-
heiligsten und Liebe und Pietit gegen den Papst, ver-
schwinden miteinander, um einem grimmigen Hal} Plaiz
zu machen. Zwei berithmte Beispiele dafiir haben wir an
der sogenannten Reformation des 16. Jahrhunderts und
an der Revolution des ausgehenden 18. Jahrhunderts.

Die sogenannte Reformation! Vom Papst verurteilt,
leugnet Luther den Papst, lastert ihn, verwiinscht und
verflucht ihn, sinkt immer tiefer auf der abschiissigen
Bahn und verliert schlieflich auch selbst noch die Ach-
tung vor dem Allerheiligsten. Von einer geheimnisvollen
Macht getrieben, verkleinert er das eucharistische Ge-
heimnis, verspottet es, lastert es. Luther, der den Papst
ein Scheusal nannte, nennt nun die hl. Messe einen
Hokuspokus, eine Verballhornung der Konsekrations-
worte: Hoc est corpus meum. Er verwirft die Transsub-
stantiation, lehrt eine nur fliichtige Gegenwart Jesu, nim-
lich nur im Moment des Genusses des Brotes. Er erkennt,
wie unzerreilbar Eucharistie und Papst zusammenhin-
gen, und schreibt darum an die Anhinger der neuen
Lehre in Strafiburg, dafl er vor fiinf Jahren schon bereit
gewesen wire, die Gegenwart Christi im hl. Abendmahl
zu leugnen, weil er wohl sah, daBl er damit dem Papst-
tum héatte den grofiten Puff geben konnen. Und da man
auf der schiefen Bahn nicht stehenbleiben kann, geht
es immer weiter, immer tiefer. Die ndmlichen Leute, die
den Papst verfluchen, stiirmen die Kirchen, sprengen die
Tabernakel, werfen die Hostien auf den Boden oder in
das Feuer und tanzen, unschone Lieder singend, herum,
wobei schwer zu sagen ist, wer grimmiger gehafit wird:
die Eucharistie oder der Papst.

Und dann kam 200 Jahre spater die Revolution, diese
entartete Tochter der Reformation. Und die Tochter
tbertraf noch die Mutter. Die Reformation hat die Altare
zertrimmert, die Tabernakel zerbrochen und den eucha-
ristischen Heiland in den konsekrierten Hostien entfernt.
Die Revolution geht noch weiter: Sie entweiht die Kir-
chen, besudelt die Altire und stellt schamlose StraBen-
dirnen als Géttinnen darauf, um dem Brot der Engel,
dem Kelch, aus dem die Jungfrauen wachsen, die argste
Schmach anzutun. Aber auch hier wieder die unerbitt-
liche Logik der Tatsachen! Kaum hat man die Altare
entweiht, geschiandet, besudelt und Dirnen darauf er-
hoben, kommt auch sofort der Papst an die Reihe. Seine



Braun, Bischof 305

Wohnung wird zur Nachtzeit erstirmt, die Tore werden
erbrochen, der Papst gefangen und in niedertrichtigster
Weise miBhandelt. Und dieselben Republikaner, welche
die Schindung und Besudelung des Allerheiligsten und
die Altarerhebung der Dirnen mitansahen, jubelten beim
Anblick des ,,echemaligen Papstes”, wie sie triumphierend
sagten, schleppten ihn nach Frankreich, wo er durch
Krankheit, Alter und gemeine Behandlung starb. Genug
davon. Die angefithrten Tatsachen beweisen unsere Be-
hauptung.

Wer die Anwendung auf die jiingste Zeit in Ost und
West und in der Mitte machen und dadurch neue Tat-
sachenbeweise fir unsere Behauptung gewinnen will,
dem sei davon nicht abgeraten. Stets wird er finden, daB
Liebe und Andacht zum heiligsten Altarssakrament Liebe
und Pietit gegen den Papst wecken und umgekehrt. Und
stets wird die wachsende Liebe und Andacht zum heilig-
sten Altarssakrament auch die Liebe und Pietit gegen den
Papst wachsen lassen und umgekehrt. Stets wird aber
auch die Lauheit, die Kalte, die Verachtung, der Haf8
gegen den Papst die Lauheit, Kalte, Verachtung, Haf}
gegenitber dem heiligsten Altarssakrament zur Folge
haben. Eucharistie und Papst sind miteinander auf Ge-
deih und Verderb verbunden. Das ist nicht verwunder-
lich. Denn die eucharistische Brotgestalt ist der eine
Schleier, unter dem der menschgewordene Gottessohn
seine Gegenwart unter, ja in den Menschen verbirgt und
verbiirgt, der Papst aber der andere Schleier. Jeder

- dieser beiden Schleier verhillt, so grundverschieden auch
die Art und Weise des Verhiillens und des Verhiillien
jeweils ist, den Gegenstand unseres Glaubens und unserer
Liebe: namlich die anbetungswiirdige Person unseres
Herrn und Heilandes Jesus Christus.

Welch unerhoérte, einzigartige Einheit! Das ist die
GroBle des Papsttums, seine Strahlenkrone. Als Mensch
ist der Papst vielleicht klein, &rmlich und manchmal
erbarmlich, wenn auch kein Papst, auch ein Alexan-
der VI. nicht, so erbarmlich war, wie es literarische
Schmutzfinken darzustellen belieben. Ich sage, als Mensch
mag der Papst klein, drmlich und erbarmlich sein, aber
als Papst ist er groB und erhaben, nicht wegen seines
Glanzes, nicht wegen seiner Gelehrsamkeit, nicht wegen
seines Wissens, nicht wegen seiner politischen und diplo-
matischen Fahigkeit, nicht wegen seiner personlichen

wTheol.-prakt, Quartalschrifte IV. 1049. 20



306 Tylka, Zum neuen Psalterium

Tugend und Heiligkeit, ja nicht einmal wegen der hohen
Dienste, die er den einzelnen sowohl wie den Vdélkern
und der ganzen Gesellschaft leistet. Seine alles Irdische
tiberragende Grofle liegt darin, dal} er der Stellverireter
Christi ist, dal} er der andere Schleier ist, hinter dem
sich der Gottmensch verbirgt, die zweite Art und Weise
der Gegenwart des Gottmenschen unter den Menschen,
wodurch er Episkopat und Presbyterat ermoglicht, ver-
wirklicht und verewigt bis zur Endzeit der Erdenzeit, und
damit seine Gegenwart in den Menschen durch die Pre-
digt des Wortes Gottes, seine noch hohere, weil mystisch-
reale Gegenwart in den Menschen durch die Mitteilung
des consortium divinae naturae in Taufe und Bulle (und
Olung), bzw. Steigerung desselben durch die Sakramente
der Lebendigen, seine noch hohere, weil persénliche
Gegenwart unter den Menschen durch die Transsubstan-
tiation und die hochste und intimste: seine persoénliche
Gegenwart in den Menschen durch die hl. Kommunion.
Wahrhaftig! Der Summepiskopat des Papstes, der Pri-
mat, der letzte und notwendige Meilenstein auf dem
Wege Gottes zu den Menschen!

Zum neuen Psalterium
Von P. Dr. Adalbert Tylka S.J. (1), Innsbruck

I. Es sind nun mehr als vier Jahre verflossen, seit un-
ser Heiliger Vater Pius XII. durch das Motuproprio ,,In
cotidianis precibus®, also aus eigener Initiative, der latei-
nischen Kirche eine neue Psalmeniibersetzung schenkte.
Dieses Motuproprio erschien am Samstag vor Palmsonn-
tag, dem 24. Marz 1945, noch mitten im Kriegslarm und
kaum beachtet von der groflen Welt, doch um so bedeut-
samer fiir das stille innere Leben der Kirche. Der Papst
gibt damit den Priestern und allen zum Officium divinum
Verpflichteten die Freiheit, an Stelle des bisherigen
Vulgatatextes die neue lateinische Ubersetzung zu beniit-
zen, die von einer besonderen Kommission von Profes-
soren des péapstlichen Bibelinstitutes ,,e textibus primi-
geniis” hergestellt worden war?). Dieser Schritt des Pap-
stes, der von Tausenden von Priestern und Laien heil-
ersehnt war, ist von auBerordentlicher Bedeutung sowohl

1) Liber Psalmorum cum Canticis Breviarii Romani. Romae,
E Pontificio Instituto Biblico, 1945; bald folgte auch eine Ausgabe
fiir den liturgischen Gebrauch.



