%wlogiscﬁt pvakhscﬁte '
QUARTAL
CHRIFT

Herausgegeben von den Professoren
der Philosophisch-theologischen Didzesan-Lehranstalt
Linz a. d. Donau




Die ,, Theol.-prakt. Quartalschrift* erscheint jéhrlich vier-
mal im Laufe der Monate Janner, April, Juli und Oktober.

Redaktion: Dr. Maximilian Hollnsteiner und Dr. Johann Obernhumer,
Linz a. d. Donau, Harrachstr. 7, Priesterseminar (Osterreich).

Verlag und Administration: O.-O. Landesverlag, Ges. m. b. H., Linz
a. d. Donau, LandstraBe 41 (Osterreich).

Wir bitten, Manuskripte, Besprechungsstiicke und Tauschexemplare
sowie alle Zuschriften, die den Inhalt der Zeitschrift betreffen, an die
Redaktion, Bestellungen und geschéftliche Mitteilungen aber an den
Verlag (Administration) zu richten.

Bezugsbedingungen auf der vierten Umschlagseite.

Inhaltsverzeichnis

des ersten Heftes 1949
Seite

Abhandlungen

Priester, Von P. Kasimir Braun O. M. Cap., Wirzburg . . . . . . 1

Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes. Von Dr. Her-

smant: Stieglecker; Stitt 6t Flomian o a0 ot . 11

Der Laie in der Kirche. Von Dr. E. Schwarzbauer, Linz . . . . 28|
Pastoralfragen :
‘ Volksmission. Von A. Bogsrucker S.J., Wien . . . . . . . . . . 47
Mitteilungen

Gedanken zu einem Jesusleben. Von Dr. A. Weilbold, Linz a.d.D. 54

Botschaft des Deutschen Katholikentags in Mainz 1948 ..... 57 |

Das katholische Missionswerk. Von Univ.-Prof. Dr. Joh. Thauren
Fo AT B b 1S et SRR e e S e e e e L S R R e 58

Romische Erlisse und Entscheidungen. Zusammengestellt wvon i
P Kol Bocklhmger, o a o@D s i s s e 66 |

Aus der Weltkirche, Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg 67

Literatur
Eingesandfe’ Werke 'und! Sehriffen . o oo s s in 80
Brchhesprochungen: o o s iiriRSenr e S mrion: il U i o S L oy 83
Neties relititses AEleinschrifiiaies = o s el Caiines st ol b S0

Inserate



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

Herausgegeben von den Professoren
der Philosophisch-theologischen Diézesan-Lehranstalt
Linz a. d. Donau

Redaktion:

Dr. Maximilian Hollnsteiner
Professor des alttestamentlichen Bibelstudiums

und

Dr. Johann Obernhumer

Professor der Pastoraltheologie

97. Jahrgang / 1949

Verlag: Oberosterreichischer Landesverlag, Linz






Alphabetisches Sachregister
des
97, Jahrganges (1949) der ,,Theol.-prakt. Quartalschrift*

Abhandlungen .
Seite

Altes Testament, Die menschlichen Ziige des.

Dr. Hermann Stieglecker . . . . + « + - = 11— 28
Alttestamentliches Priestertum, Hervorragende

Gestalten des. Dr. Karl Fruhstorfer . . . 104—107
»Angelus Domini“, Zur Geschichte des. Doktor

Y o 1 R S el e A S T SRR 203—220
Bischof. P. Kasimir Braun O. M. Cap, ... - - 293—306

Buch des Seelsorgers. Dr. Alois Stoger . . . . 193—202
Fakultative Sterilitit und periodische Ent-

haltung. Dr. Albert Niedermeyer ... . . 220—240
Laie in der Kirche. Dr. E. Schwarzbauer . . . 28— 46; 107—133
Priester. P. Kasimir Braun O.M. Cap. . . . . 1—11; 97—103
Psalterium, Zum neuen. P. Dr. Adalbert Tylka

s A o N et e TR QORI AE R e et il Sl 306—318
Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten
: Dinge. P. Dr. Robert Svoboda O.S.C, . . 133—146
Weihnachtskrippe. Josef Perndl . . . . . . . 318—330

Pastoralfragen

Andachtsbemhte und héufige Kommunion.

16 5 i TR 6 19Tl b 00 o3 ol e LA S Vi S 240—252
Begriabnis, Verweigerung: des kirchlichen.

By i BranZ BRanig s il e sekeve il 146—154; 252—258
Bahnfahrt mit entliehenen Regielegitimatio-

nen. e AugustyBladerar ' i wicln s 331—335
Ehefall, Ein eigenartiger. P. Gerard Ossterle

(D) R I o e T S S R 335—338

Glockengeldute katholischer XKirchen bei Be-
grabnissen von Protestanten. Dr. J. Obern-
|3 hut s (] R e IR, S e SE R e S A R 154—156
Taufe von Erwachsenen, Notwendigkeit der bi-
schoflichen Erlaubnis. Dr. Josef Trummer 156—157
Volksmission. A. Bogsrucker S.J. . . . . . . 47— 54

19*



Seite

Mitteilungen
Botschaft des Deutschen Katholikentags in

Motz T8 s e e Sale S 67— b8
Ditzesansammlungen in den Klosterkirchen.

P. Marinus Mayer O.F.M. Cap. . . . . . 254—256
Jesusleben, Gedanken zu einem. Dr. A. Weil-

Pt ol i i e e S o e A B
Liturgische ,Freiheiten“. J. B. Umberg S J. . 338—343
Richtigstellung. Redaktion . . . . . . . . . 343
Seelsorgehelferin, Bildungsstufe der haupt—

amblichen J. Gangle w it siEe e s on - it -158—163

Berichte
Das katholische Missionswerk. Dr. Joh. Thauren
SEV D S e R R TR . 58— 66;
Romische Erldsse und Entscheidungen Doktor
carliBacklinger: o s et e e e e . 66— 67;
Aus der Weltkirche. Dr. Joh. Peter Fischbach . 67— 80;
257—268;
Literatur
Eingesandte Werke und Schriften . . . . . . 80— 83;
268-—270;
BuchbesprechUngen © .. .:. e o e ia el #3— 90;
270—282;
Neues religioses Kleinschrifttum . . . . ... . 90— 92;
282—283;
Zeitsehriften - 0l S ettt e ke £ i 188—189
Meppate ot s ail e S e B 92— 96;

344—359
256—257

163—175
359—370

175—178

; 370—372

178—187

; 372—380

187—188
380—382

189—192
382—384



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

97. JAHRGANG 1949 1. HEFT
Priester
Gedanken zur 7. Weihestuie des neutestamentlichen
Priestertums

Von P. Kasimir Braun, O. M. Cap., Wiirzburg

Merito (sacerdotes)... dii, quod Dei immor-
talis vim et numen apud nos teneant, appel-
lantur (Catech. Rom. de ordin. 2).

Sacerdotem oportet offerre, baptizare, prae-
dicare (Weiheritus).

Accipe Spiritum Sanctum! Quorum remiseris
peccata, remittuntur eis, et quorum retinueris,
retenta sunt (Weiheritus).

Also beginnt die Apostelgeschichte: ,Jesus fing an
zu tun und zu lehren.” Was Jesus im Fleische wandelnd
zu tun und zu lehren anfing, iibergab er den sakramental
geweihten und gesandten Organen seiner Kirche, den
rechtméfigen Nachfolgern seiner Apostel im Lehr-, Prie-
ster- und Hirtenamt, zur Fortsetzung: ,,Wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch® (Jo 20, 11), ,,Tut
dies zu meinem Andenken“ (1 Kor 11, 23), ,Lehret alle
Volker und taufet sie® (Mt 28, 19), ,Lasset die Siinden
nach® (Jo 20, 22). -

Als Jesus ,anfing”, war er ungefihr dreiBig Jahre
alt (Lk 3, 22). So hat er ein Beispiel zur Nachahmung
hinterlassen, daB auch die, die seine Macht und Sendung
fortsetzen sollen, erst ,anfangen“ nach einer langen,
gassenfernen und gottesnahen Zuriickgezogenheit und
Vorbereitung. Die schlimmen Folgen firr die Kirche sind
ja bekannt, wenn ihre Priester auf die Vorbereitung zu
einem Amt, das Jesus erst mit dreiflig Jahren begann, nur
ein paar Monate oder Jahre verwenden. Daff und wie das
~Anfangen” am und vom Priesteramtskandidaten ver-
wirklicht werde (und auch vom Priester selber; denn das
»Resuscita gratiam, quae in te est per impositionem
manuum mearum", 2 Tim 1, 6, hat ja Paulus einem schon
Geweihten gesagt!), also die aszetische und wissenschaft-
liche Vorbildung auf das neutestamentliche Priestertum
(und beim Priester die aszetische und wissenschaftliche
Fortbildung), dazu versuchten die in den fritheren Jahr-

»Theol.-prakt. Quartalschrifts I. 1949. 1



2 , Braun, Priester

gangen der zu Recht geschatzten ,Linzer Quartalschrift™
niedergelegten Gedanken zu den dem Presbyterat voraus-
gehenden Weihestufen etwas beizusteuern. i

Nun wollen wir die ,,Gedanken zum Presbyterat” ither
das ,,Tun und Lehren® des neutestamentlichen Priesters
zu stammeln wagen. Denn es ist ein Wagnis, und was es
auszusprechen wagt, ist nur wie ein Stammeln von Héhe
und Breite, Lange und Tiefe dieses geradezu gottlichen
Gegenstandes. Was man auch dariiber zu sinnen und zu
sagen sich miiht, der Geist erliegt, die Sprache versiegt,
das Wort versagt. Aber ich will an die Tir unseres gott-
lichen Freundes — ,,jam non dicam vos servos, sed ami-
cos meos” sind Heilandsworte bei der Apostel- und
unserer Priesterweihe — klopfen, dal er mir doch
drei Brote leihen moge, die ich und der Leser brauchen,
namlich den Glauben, der da bittet und empfangt, die
Hoffnung, die da sucht und findet, die Liebe, die da an-
klopft und aufgemacht bekommt.

1. Charakter

Wie die Theologie vermoge der communicatio idio-
matum der menschlichen Natur Christi gottliche Attribute
beilegt, so erhilt auch der neutestamentliche Priester auf
Grund seiner Weihe Namen und Vollmachten, die eigent-
lich nur Gott zustehen. Selbstverstandlich haben solche
Benennungen und Vollmachten ihren Grund nicht in
einer essentiellen Identitit des Priesters mit Gott. Der
‘Weihling wird durch die Priesterweihe nicht Gott gleich,
sondern in einer der Priesterseele durch die Priester-
weihe von Gott fiir immer eingeprigten Seinsbeschaffen-
heit — sakramentaler Charakter genannt — in besonderer
Weise Christus dem Hohenpriester verahnlicht und inner-
lich befahigt, berechtigt und berufen zur Ausitbung der
durch die Priesterweihe gegebenen iibernatiirlichen
Krifte und Vollmachten. Den Priester einen ,,anderen
Christus” zu nennen, ist schon seit der Vaterzeit ge-
brauchlich, und die Apostolischen Konstitutionen sagen
hochgreifend kithn, er sei ,,post Deum deus terrenus”.
Der Catechismus Romanus (de ord. 2) erklart solche
Benennungen fiir berechtigt: ,,Merito (sacerdotes) non so-
lum angeli sed dii etiam, quod Dei immortalis vim et
numen apud nos teneant, appellantur.” :

Diese hochgreifende Einstufung des neufestament-
lichen Priesters ist keine fromme Ubertreibung, sie hat
vielmehr -ein tragfestes und tragfihiges Fundament in



Braun, Priester 3

dem durch das Sakrament der Priesterweihe dem Kan-
didaten von Gott eingeprigten character indelebilis. Auf
Grund der Heiligen Schrift (2 Kor 1, 21; Eph 4, 30; 1, 13)
und der klaren Tradition (Past. Herm., Sim. VI, 6;
Irenaus, Epid. 3; Cyrillus v. Jer,, Cat. myst. II, 3), die
dann im Kampf mit den Donatisten zum Glauben an das
indelebile signum dominicum ausreifte, ist es kirchliche
Lehre, dafi die Taufe, Firmung und Priesterweihe im
Empfanger jeweils eine besondere iibernatiirliche und
dauernde Seinsheschaffenheit bewirken, den sogenannten
character indelebilis. Die Theologie definiert ihn als eine
der Seele fiir immer eingeprigte tibernatiirliche Qualitat,
welche ihren Trager
1. Christus in besonderer Weise dhnlich macht (signum
- configurativum) als dem Kind (durch die Taufe), dem

Lehver (durch die Firmung), dem Hohenpriester (durch

die Priesterweihe);

2. ihn von anderen Menschen seinsmiBig unterscheidet
(signum distinctivum);

ihm Pflichten auferlegt (signum obligatorium);

. ihm Rechte auf besondere Gnaden gibt (signum dis-
positivam).

Die neueste Theologie sieht im sakramentalen Cha-
rakter vor allem das allgemeine und besondere Priester-
tum begriindet; dabei aber darf der wesentliche Unter-
schied zwischen beiden Arten von Priestertum nicht ver-
wischt oder vermindert werden; er besteht darin, dalB
das allgemeine Priestertum die Fihigkeit zum Empfang
der iibrigen Sakramente und zur subjektiven Teilnahme
am eucharistischen Opfer (also eine mehr passive Quali-
tat) in sich schliefit, das besondere Priestertum aber die
Fahigkeit und Vollmacht zur Spendung der Sakramente
und zur alleinigen Vornahme der die Transsubstantiation
bewirkenden Konsekration (also eine mehr aktive
Qualitat).

Demnach ist der character sacerdotalis eine bei der
Priesterweihe von Gott durch die Kraft des Heiligen
Geistes der Seele fiir immer eingeprigte tibernatiirliche
Qualitat, durch die der Priester in wesenhaft anderem,
héherem .Grad als bei Taufe und Firmung Christus dem
Hohenpriester ahnlich geworden und damit befahigt, be-
fugt und berufen ist zur Ausiibung der priesterlichen
Funktionen Christi, der sakramentalen Gnadenvermitt-
lung und der Transsubstantiation. Nicht so, als ob von

o

*®



4 Braun, Priester

da an der Priester die causa prima efficiens der iiber-
natiirlichen Wirkungen der Sakramente, bzw. der Kon-
sekrationsworte wire. Causa prima efficiens fir tber-
natiirliche Wirkungen, die ja Ziel und Zweck der Sakra-
mente sind, kann nie der Mensch sein, sondern nur Gott.
Das wire sonst eine anabasis eis allo genos. ,.Solus Deus
operatur interiorem effectum sacramenti®, sagt darum
Thomas v. Aquin (S. th. III, 64, a. 1). Aber so, dafl Gott
durch die Priesterweihe und den dadurch in ganz beson-
derer Weise dazu mitgeteilten Heiligen Geist den Priester
fiir dauernd beféhigt, befugt und beauftragt, als causa
secunda, i. e. instrumentalis mitzuwirken an der Hervor-
bringung des inneren Effektes der Sakramente. Gott ist
der efficiens Operator interioris effectus sacramenti, resp.
consecrationis, der Priester der werkzeugliche Co-opera-
tor. Gott bedient sich des Priesters per modum ministri
et instrumenti, sagt Thomas 1. c. weiter. Aber der Priester
ist auch nicht so fiir Gott das Instrument, wie der Pinsel
oder die Hand fiir Raffael das Instrument war, womit er
seine Sixtina malte. Denn der Pinsel ist etwas Lebloses
und darum Willenloses und darum nur Instrument; die
Hand ist zwar lebendiges und dazu kiinstlerisch befahigtes
Instrument, aber ohne eigenen Willen und vor allem
keine Person. Der Priester aber ist Person mit Verstand
und freiem Willen und als solche ist er das Instrument,
womit Gott die Sakramente spendet, bzw. die Wandlung
vollzieht. Wenn darum der Priester als so beschaffene
causa instrumentalis nicht will, kann selbst die causa
efficiens, Gott, die Sakramente nicht spenden, bzw. die
‘Wandlung nicht bewirken (also auch keine Kommunion
ermoglichen). Die iibernatiirliche Wirkung kommt von
Gott und nur von Gott, aber nur durch die Vermittlung
des Priesters und nur, wann und weil der Priester sich
von Gott als causa instrumentalis beniitzen lassen will.
Die Wirkung der Sakramente, bzw. der Wandlung
schenkt uns also nicht allein Gott, so wie er etwa allein
und unmittelbar, ohne Zuhilfenahme einer Mittelursache,
dem Adam das Leben und die Gnade schenkte, sondern
schenkt uns auch der Priester als freiwillig von Gott sich
verwenden lassende personliche Instrumentalursache.
Und so kann man auch mit Fug und Recht sagen: Der
Priester bewirkt den iibernatiirlichen Effekt der Sakra-
mente, bzw. der Konsekration, ist der ,;andere Christus®,
ist das ,,agnus dei, qui tollit peccata mundi“, et ,,merito
non solum angelus sed deus etiam appellatur”, er ist



Braun, Priester 5

»post Deum deus terrenus”. Und das ist des Priesters
»Hochwiirdigkeit”, sein Ruhm und berechtigter Stolz,
seine gerade ihm und nur ihm eigene hohe Macht und
Majestat.

II. Des Priesters Hochadel: Tamquam deus terrenus

Der dreifaltige Gott hat ihn zu seinem Mitschépfer,
Miterlser und Mitheiligmacher gemacht, so dafi er gleich-
sam ein Schopfergott im kleinen, ein Erlosergott im
kleinen, ein Heiligmachergott im kleinen ist.

1. Wenn wir Priester des Gottheilandes Auftrag vom
Grindonnerstag erfiillend: ,,Tut dies zu meinem Anden-
ken!” und sein Tun von damals wiederholend, bei der
heiligen Messe die Konsekrationsworte sprechen, iiber-
schattet uns da nicht gleichsam jene Kraft Gottes des
Vaters, die von Ewigkeit her innergéttlich den Sohn er-
zeugt? Kann nicht der Priester das Wort, das Gott Vater
im ewigen nunc stans et totum simul personbildend zum
Sohne spricht: ,,Ego hodie genui Te“ jeden Tag nach der
Wandlung in etwa auch sprechen? Denn unsere Kon-
sekrationsworte erzeugen ja den eucharistischen Gott-
heiland wahrhaft, wirklich und wesentlich. Am Morgen
der Schopfung sprach Gott: Es werde die Welt, der
Mensch! Und es ward die Welt, der Mensch. Wir aber
sprechen am Morgen jeden Tages: ,,Das ist mein Leib®,
und es ist der Heiland der Welt, der Gottmensch! Am
Morgen der Schépfung rief Gott den Kosmos aus den
Tiefen des Nichts. Wir aber rufen am Morgen jeden Tages
den Schépfer des Kosmos aus den Tiefen der Ewigkeit.
Am Morgen der Schopfung brachte Gott die natiirlichen
Substanzen hervor. Wir aber bringen am Morgen jeden
Tages mehr hervor, nimlich das eucharistische Dasein
des Schopfers aller Substanzen. Durch die fiinf Worte
ihrer Demut: ,,Fiat mihi secundum verbum tuum* zog
Maria den Gottessohn vom Himmel auf die Erde herab
und gab ihm das historische Dasein. Durch die finf Worte
unserer Priestermacht: ,,Hoc est enim corpus meum"
aiehen auch wir ihn vom Himmel herab und geben ihm
das eucharistische Dasein. Maria gab ihm das irdische
Dasein nur einmal, und zwar nur das leidensfahige und
sterbliche; wir aber geben ihm das leidens- und sterbens-
unfahige und das jedesmal, so oft wir konsekrieren. Und
wenn wir Maria, die uns den historischen Heiland ge-
schenkt hat, griilen: ,,Salve, sancta Parens!®, dann diirfen
wir Priester, die wir der Menschheit den eucharistischen



6 Braun, Priester

Heiland schenken, bei aller Demut und Einschrankung,
aber doch mit wahrem und berechtigtem Stolz uns
grifien: ,,Salve, sancte parens!* Darum nennt ja auch der
hl. Bernhard den Priester: ,,Parens Christi!*

Aus dem Nichts schaffen, kann nur Gott, und Ge-
schaffenes wieder vernichten, kann ebenfalls nur Gott.
Die creatio wie die annihilatio ist nur Gott méglich. Aber
wenn im selben Augenblick, da durch die Konsekrations-
worte der ganze Christus erscheint, die Brot- und Wein-
substanz sozusagen wie vernichtet zu sein aufhort, leuch-
tet da nicht wieder in etwa des Priesters Schépferkraft
auf? Zwar ist die Macht Gottes groBer als die des Prie-
sters, denn seine Macht ist Macht a se, Allmacht, wihrend
die des Priesters nur eine geliehene ist. Aber hat es nicht
trotzdem den Anschein, daB seine Werke hinter dem
meinigen zuriickbleiben? Schiife namlich Gott in einem
neuen ,,Eis werde" sogar herrlichere Welten als die jetzige,
so wiirden die Himmel diese Frucht seines Allmachts-
wortes doch weniger bewundern als die Frucht meiner
Konsekrationsworte. Denn die Frucht jenes neuen Fiat
wéare zwar die herrlichste Welt, die Frucht meiner Wand-
lungsworte aber ist der eucharistische Gottmensch. Diese
Frucht kann selbst der allméchtige Gott nicht iiberbieten,
weil auch er nichts schaffen kann, das groBer ist als sein
gottmenschlicher Sohn in der Eucharistie. 'Wahrhaftig
der neutestamentliche Priester ein Schopfergott im
kleinen! ,,Accipe potestatem missas celebrare” (Weihe-
ritus). Das ist eine Macht iiber alle Méchte, reichend von
der dumpfen Materie bis zu den ekstatischen Hohen im
SchoBe Gottes. Was ist gegen sie die Macht der GrofBien
dieser Welt! ,,Si omnium dominorum sublimitatem con-
templaris, tu sacerdos sublimior es! Tu soli deo inferior!*
(Aug., Serm. 8). Mag darum ein Priester noch so viele
Werke schaffen und Bicher schreiben und eine Biblio-
thek von tausend Banden besitzen, das schonste, das er
schafft, das inhaltreichste Buch, das er schreibt und das
den weitaus grofiten Teil seiner Bibliothek einnimmt, ist
das Intentionenbuch seiner gefeierten hl. Messen. Ein
Buch, zum Frohlocken schén wegen seiner Macht und
Majestit, aber auch zum Erschrecken ernst wegen seiner
Verantwortung! Am Dies irae, quando judex est venturus,
cuncta stricte discussurus, wird es hervorgeholt werden:
Liber scriptus proferetur, in quo totum continetur. Quan-
tum defert ad judicium? Quantum ad praemium? Quan-
tum ad poenam? Dieses Dies-irae-Gericht wetterleuchtet



Braun, Priester 7

dem Weihling erschreckend seine Blitze entgegen, leuch-
tet und lacht aber auch lockend seinen Lohn ihm zu in
der bischoflichen Bitte am Schluff der Weihe-Praefation
und im bischéflichen Gebet um die priesterlichen Standes-
tugenden: ,,Eluceat in eis totius forma justitiae, ut bonam
rationem reddituri aeternae beatitudinis praemia conse-
quantur ut in lege tua die ac nocte meditantes, quod
legerint, credant, quod crediderint, doceant, quod docu-
erint, imitentur; justitiam, constantiam, misericordiam,
fortitudinem, ceterasque virtutes in se ostendant, exemplo
praebeant, admonitione confirment; ac purum et imma-
culatum ministerii sui donum custodiant; et in obsequium
plebis tuae panem et vinum in Corpus et Sanguinem Filii
Tui immaculata benedictione transforment et in die justi
et aeterni judicii Dei conscientia pura, fide vera, Spiritu
Sancto pleni resurgant.” Ein Gebet, wo jedes Wort sein
Gottesgewicht, Gottesgesicht und Gottesgericht hat fir
den Priester, daBl er schier verzagen mochte ob der Ver-
antwortung; aber auch ein Gebet, das des herrlichen Him-
mels Krone zum Lohn bereit hilt fir den Priester und
ihn entschlossen sprechen laft: Es lohnt sich, um dieses
Himmels Lohn und Krone zu gewinnen, um jene Tugen-
den zu ringen. Denn er weifi: Mir winkt der Himmel nicht
blofi als Krone, mir steht er auch bei als Kraft. Wie ist
es bedeutungsvoll, da das maéchtige Millionenheer des
Himmels bei der Priesterweihe in der Allerheiligenlitanei
tber die Weihlinge angerufen wird! Wie wire es bedeu-
tungsvoll und voller Hilfen fiir uns, wenn wir dieses
Millionenheer in der Allerheiligenlitanei jeden Tag iiber
uns anrufen wiirden! Alle Engel und Heiligen sind unsere
Firbitter und sehr hilfsbereiten Helfer, die Muttergottes
obenan; sind auch die lebendigen Beweise, dali wir das,
was wir sollen, auch kénnen. Die heiligen und seligen
Priester, die doch die lebendigen blut- und glutvollen
Beispiele des erreichten und verwirklichten Priesterideals
und seiner obgenannten Tugenden sind, machen dem an
der Erreichung des Ideals Zweifelnden und Verzweifeln-
den Mut: ,,Verzage nicht! Du bringst es auch fertig mit
der Gnade Gottes und deiner willigen, treuen Mitarbeit,
wir haben es ja auch fertig gebracht.” Ein Wort, das aus
dem leidenschaftlich von Teufel, Welt und Fleisch um-
worbenen und umgarnten Augustinus den grofien heiligen
Priester und Bischof machte, mit der Gnade Gottes und
des Augustinus eigener Mitarbeit. Potuerunt hi et hi, et
ego potero!



8 Braun, Priester

Gott selber ist des Priesters Kraft zum Ideal, das
weill er auch. Ist ihm doch durch die Priesterweihe der
Heilige Geist in reicherem Mafle als den Glaubigen in der
Taufe und Firmung gegeben worden mit seiner Sieben-
Gaben-Fiille und den Berufsgnaden und dazu noch auf
Grund des sakramentalen Charakters als signum disposi-
tivam das Anrecht auf alle weiteren Gnaden, die ihm fur
sein priesterliches Leben, Streben und Wirken notwendig
und niitzlich sind. Des sind wieder die heiligen und
seligen Priester des Himmels lebendige Zeugen. Und das
146t den Priester in siegiroher Gewiliheit mit ihnen und
dem Apostel sprechen: Ich vermag alles in dem, der mich
starkt, alles, auch das Priesterideal und die Priester-
tugenden. Haec est victoria nostra!

2. Christus kam als Erléser von der Sinde. Am
Kreuz hat er uns die Erlosung verdient, niedergelegt hat
er sie im Sakrament der Siindennachlassung, in der
Beichte. Diese sakramentale redemptio ist uno eodemque
actu Nachlassung der Stinden und Lossprechung von der
verdienten Holle und Auferweckung vom Tod der Siinde
und Einschaffung des gottlichen Lebens und Verleihung
des Anrechtes auf den Himmel. Das aber sind lauter
Dinge, die nur Gott allein aus eigener Kraft vermag. Denn
wenn schon Leben itberhaupt nur Gott allein aus eigener
Kraft schaffen kann, dann erst recht iibernatiirliches
Leben. Und wenn Toten das Leben Gott allein aus eigener
Kraft geben kann, dann kann erst recht er allein aus
eigener Kraft dem iibernatiirlich Toten, dem Siinder, das
abernatiirliche Leben wiedergeben. Und wieder kann er
allein aus eigener Kraft von der verdienten Hélle frei-
sprechen, wie auch nur er allein aus eigener Kraft Stinden
nachlassen kann. Es mull ja, weil die Todsiinde eine
unendliche Beleidigung Gottes ist, die eine unendliche
Strafe verdient, auch die Macht unendlich, also gottlich
sein, die die Siinde und unendliche Strafe (d. h. Hélle)
nachlafit. Die Pharisder waren ganz im Recht, wenn sie
mit ihrer rhetorisch-emphatischen Frage an den Heiland:
»Quis potest dimittere peccata nisi solus Deus?" behaup-
teten, nur Gott allein koénne Siinden nachlassen. Darum
hat sie auch der Heiland darin nicht Ligen gestraft. Liigen
gestraft hat er (durch die augenblickliche Wunderheilung
des Gichtbriichigen) nur die in dieser emphatischen Frage
eingeschlossene Behauptung: ,,Du bist nicht Gott, sondern
pur ein Zimmermannssohn aus Nazareth.*



Braun, Priester G

Selbstverstandlich kann aber wie jeder Beleidigte
auch Gott (hier der Gottmensch) sein Recht und seine
Macht der Siindennachlassung anderen tibertragen. Und
er hat es getan am Griindonnerstag, da er seine Apostel
zu Priestern weihte und damit in radice zur Stindennach-
lassung befahigte (character sacerdotalis) zugleich mit
der Fihigkeit und dem Auftrag, auch andere zu Priestern
zu weihen, auch zu Bischofen, die ihrerseits wieder so-
wohl zur Spendung der Priesterweihe als auch zur Uber-
tragung ihrer priesterlichen und bischoflichen Gewalt an
andere befahigt und beauftragt sind. So hat der Heiland
vor seinem Heimgang zum Vater sein gottliches Erloser-
turn von Siinde, Sindentod und Hélle zum ibernatir-
lichen Leben der Gnade und des Himmels sichergestellt
fir alle Zeiten, solange es hienieden Siinder gibt, d. h.
bis zur Endzeit der Erdenzeit. An seinem Auferstehungs-
tag aber hat er den Aposteln und ihren Nachfolgern im
Priestertum noch eigens und ausdriicklich dieses Recht
und diese Gewalt bestitigt: ,Empfanget den Heiligen
Geist! Wie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch.
Denen ihr die Siinden nachlassen werdet, denen sind sie
nachgelassen; denen ihr sie behalten werdet, denen sind
sie behalten* (Jo 20, 21 f.). Jeder Bischof also, der nicht
bloB den Namen Bischof empfangen hat, sondern die giil-
tige Bischofsweihe (der also geweiht ist von einem Bischof,
der selber seine Bischofsweihe in nicht unterbrochener
Abfolge bis auf einen Apostel zuriickfithren kann) wieder-
holt am Weihling durch die Spendung der Priesterweihe
mit der gleichen inneren Wirkung, was der gottliche Hei-
land am Grindonnerstag und Auferstehungstag an den
Aposteln tat: Er weiht ihn zum Priester, befahigt und
beauftragt ihn, Siinden nachzulassen, die Seele vom Tod
der Siinde zum iitbernatiirlichen Leben der Gnade zu er-
wecken, von der verdienten Holle freizusprechen und ihr
das Erbrecht auf das verewigte gottliche Leben, auf den
Himmel, zuzusprechen, also lauter Akte des allméchtigen
Gottes zu vollziechen. Und wenn der Priester, diese seine
Befihigung und Beauftragung betitigend, einem reuigen
Siinder das Sakrament der Bulle spendet, dann vollzieht
er all die genannten Akte des allméchtigen Gottes, ist
also in seiner Art ein Erlosergott im kleinen, ein ,,agnus
Dei, qui tollit peccata mundi®, ist der ,,andere Christus®.

-Das Konigszepter ist das Zeichen hochster irdischer
Gewalt; aber die hochste irdische Gewalt, die Konigs-
gewalt, hat ihre Grenzen an den Grenzen ihres Reiches.



10 Braun, Priester

Unsre Priestergewalt aber reicht bis in das Reich der
Seelen hinein, die sie aus dem geistigen Tod zum gott-
lichen Leben erweckt; reicht bis in das Reich der Holle
hinab, aus deren Buch sie den Namen des Siinders 16scht,
darein der Satan ihn schon fiir sich gutgeschrieben hatte;
reicht bis in den Himmel hinauf, in dessen Buch sie ihn
einschreibt. Darum staunt der hl. Bernardin von Siena:
»Praetulit nos Deus regibus!* :

Noch mehr! Thronten wir im Himmel als Heilige voll
Glanz und Glut, ja waren wir selbst Engel und Erzengel,
dann wiren uns einzelne Menschen oder auch ganze
Reiche zu Hut und Schutz anvertraut, wie dem hl. Petrus,
dem ehemaligen obersten und totalen Inhaber der Abso-
lutionsgewalt, jetzt Rom anvertraut ist, oder St. Michael,
dem unsere hl. Kirche zur Obhut iibergeben ist. Aber
absolvieren konnten wir nicht! O wie gern wiirde der
Schutzengel uns und St. Petrus so manchen Peter von
den Siinden absolvieren! Aber sie konnen es nicht. Und
darum bin ich nicht zufrieden, wenn der Psalmist (8, 6)
hinsichtlich des Menschen staunend und dankbar zu Gott
spricht: ,Minuisti eum paulo minus ab angelis”. Denn im
neutestamentlichen Priester hat Gott den Menschen nicht
ein klein wenig unter die Engel, sondern hoch iiber sie
gestellt. Und wir Priester kénnen uns mit demselben Ber-
nardin von Siena beglickwiinschen: ,,Praetulit nos Deus
Angelis et Archangelis, Thronis et Dominationibus.” Von
dieser alle Heiligen und Seligen des Himmels tiberragen-
den Macht und Majestat des Priesters iiberwéltigt, sagte
darum der seraphische Heilige von Assisi: ,,Wenn ich
einem Engel und einem Priester zugleich begegnete, ich
wiirde zuerst den Priester und dann erst den Engel grii-
Ben.” Mehr noch! Praetulit nos Deus Reginae Angelorum.
Maria ist die Konigin aller Engel und Heiligen, also héher
als die neun Chore der seligen Geister. Gewil}, Geltung
hat sie mehr bei Gott als wir, aber Vollmacht hat sie
weniger als wir. Sie ist die Mutter und Mittlerin der Gna-
den, aber absolvieren kann auch die Kénigin der Engel
nicht. Sie hat die Fiille der Gnade und Heiligkeit, aber sie
hat die sakramentale Losegewalt nicht. Sie ist die ,,Sup-
plex omnipotentia®, die Allmacht auf den Knien, aber sie
ist nicht die ,,omnipotentia dimittens peccata“. Und der
Priester kann bei aller Demut, aber doch in berechtigtem
Stolz mit dem hl. Bernardin von Siena zu ihr sprechen:
,,Excusa me, Mater, non loquor contra Te: Sacerdotium
praetulit me super Te.” Und die Konigin Himmels und



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 11

der Erde erkennt unseren Vorrang an; denn im gewohn-
lichen Gang der Heilsordnung schickt sie die sie an-
rufenden Sucher und Siinder zum Priester, daBl der ihre
Zweifel 16se, sie von ihren Siinden erldse, vom Urteil zur
Holle befreie, das gottliche Leben ihnen vermittle, die
Pforte zum Himmel ihnen aufschliefle, der Priester, dieser
wagnus dei, qui tollit peccata mundi“, der ,deus ter-
renus, der Erlosergott im kleinen. Warum regen wir uns
auf itber die Respektlosigkeil so vieler uns gegeniiber (die
ja tatsichlich trotz Konkordat und Staatsgesetz gegeniiber
dem Priester vielfach gréBer ist als gegenitber dem Dorf-
biirgermeister und Schulmeister)? Haben wir nur selber
einen heiligen Respekt und Stolz auf unsere wirkliche
»~Hochwiirdigkeit“! Was sind Schul- und Biirgermeister,
was sind Minister, Konige und Kaiser gegen uns? Weniger
als der Zaunkdnig gegeniiber einem wirklichen Kénig!
Mége darum aber auch die Hoffnung und Erwartung des
Bischofs ,,odor vitae vestrae delectamentum Ecclesiae
Christi* (Weiheritus) sich anlafilich oder gelegentlich
dieser priesterlichen ,Erlosertatigkeit” nie verkehren in
einen ,fetor vitae vestrae lamentatio Ecclesiae Christi et
venenuimn mortis”, auf daf Gottes Drohung sich nicht er-
fulle: , Ego dixi: Dii estis. Vos autem moriemini sicut
homines® (Ps 81, 7). (Schluf} folgt.)

Die menschlichen Ziige des Alten

Testamentes
Von Dr. Hermann Stieglecker, Stift St. Florian
IIL Die Entwicklung des Jenseitsvergeltungsglaubens

(SchluB)
3. Die Losung des Problems

a) Isaias und Daniel

Einen Schimmer von Ewigkeitsvergeltung nehmen
wir schon im Buch Isaias wahr; 14, 15 heifit es, dafi der
Kénig von Babel, der auf dem Gotterberg seinen Thron
aufschlagen wollte, in die tiefste Grube der Unterwelt
hinuntergeschleudert wird. Allerdings wird hier nur ge-
sagt, dafi besonders arge Verichter des gottlichen Geset-
zes einen besonders schauerlichen Plaiz in der Sheol
angewiesen bekommen. Man mag daraus geschlossen
haben, da Fromme einen weniger schrecklichen Platz
erhalten. Aber das faBte man wohl nicht als Ewigkeits-
lohn auf, sondern als Erleichterung des harten Ewig-



12 Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

keitsgeschickes. Die Sheol blieb trotz all dem auch fir
den Frommsten eine Stétte des Grauens. Immerhin haben
wir hier einen Ansatz zur Vorstellung von einem ver-
schiedenen Los im Jenseits, das sich nach dem sittlichen
‘Wert des Diesseitslebens richtet.

Einen Schritt weiter scheint der Text Is 26, 19 zu
fihren, der freilich mehrfach unsicher und unklar ist.
Er sagt, daf} die Israeliten, welche in den letzten Kampfen
und Drangsalen ums Leben gekommen sind, wieder zum
Leben erwachen werden: ,,Es werden leben deine Toten,
meine [eichen (?) werden auferstehen (die Leichen des
hier redenden Volkes), wachet auf und jubelt, ihr Be-
wohner des Staubes (des Grabes), denn Tau des Lichtes
ist dein Tau (?), und die Erde gebiert Schatten.“ Die
Sheol, die unter der Erde ist, 146t die Toten, die dort ein
schattenhaftes Dasein haben, wieder in das volle Leben
zuriickkehren (?). Von einer allgemeinen Auferstehung
und Jenseitsvergeltung ist in dieser hochdichterischen
Stelle, wie klar zu sehen ist, keine Rede; es sollen ja nur
jene Israeliten, die in den letzten Kampfen und Heim-
suchungen umgekommen sind, wieder in das Leben
zuriickkehren. Wohl aber wird durch den hier ausge-
sprochenen Gedanken, daff der Tod in einem bestimmten
Fall seine Opfer wieder herausgeben mufl, der Glaube
an Auferstehung und Jenseitsvergeltung vorbereitet.

Von einer richtigen Ewigkeitsvergeltung spricht
Daniel 12, 2. 3. In Vers 1 dieses Kapitels verkiindet der
Engel dem Propheten eine Bedringnis, wie sie nie ge-
wesen, aus der aber das Volk Daniels errettet werden
wird. Dann sagt der Engel in Vers 2 und 3: ,,Viele von
denen, die im Staub der Erde schlafen, werden auf-
wachen; die einen zu ewigem Leben, die anderen zu
Schmach und ewiger Schande. Die Verstindigen (d. h.
die Gerechten) werden leuchten wie der Glanz des Him-
mels, und die, welche viele zur Gerechtigkeit angeleitet
haben, (werden leuchten) wie die Sterne in alle Ewig-
keit.“ Hier ist unzweifelhaft von einer leiblichen Auf-
erstehung die Rede, an die sich eine ewige Belohnung der
Guten und eine ewige Bestrafung der Bosen anschlieBt.
Diese Ewigkeitsvergeltung ist aber, wie aus dem Text-
zusammenhang hervorgeht, keine allgemeine, sondern
sie ist nur fir die Israeliten gedacht. Aber von hier bis
zum allgemeinen Ewigkeitsvergeltungsglauben ist der
Weg nicht mehr weit, namentlich deshalb nicht, weil das
Alte Testament auch sonst die Allgemeinheit des Heiles



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 13

verkiindet. Man denke beispielsweise an Isaias 49, 6, wo
Gott zum ,,Gottesknecht™ sagt:
.,Zu wenig ist’s, daB du mir Knecht bist,
Jakobs Staimme aufzurichten,
Israels Erloste zuriickzufiihren.
Drum mach’ ich dich zum Lichte der Heiden,
Zu meinem Heilsmittler bis ans Ende der Erde.*

b) Weisheitsbuch und zweites Makkabderbuch

Hier erscheint das Endziel voll erreicht. Alle Guten
werden ihren ewigen Lohn, und alle Bosen ihre ewige
Strafe erhalten. Wenn man von der Lesung der iibrigen
Biicher des Alten Testamentes zur Lesung dieser zwei
Biicher iibergeht, ist einem, als trate man aus dem Halb-
dunkel, in welchem man die Dinge nur undeutlich zu
sehen vermag, in das helle Licht ein, in eine ganz andere
Welt. Und zwar sind es hier nicht, wie bei Isaias und
Daniel, nur einzelne Schriftstellen, die ein kiinftiges
Gliick erahnen lassen, die wie ein Meteor plotzlich auf-
flammen — uber einer sonst ganz anders gearteten Welt
— und dann rasch wieder verldschen, sondern diese Bii-
cher sind durchaus von diesem Licht durchstrahlt, die
Lehre von der Jenseitsvergeltung, von der Auferstehung
hat hier Blut und Leben angenommen, sie beherrscht das
Denken und Wollen der Menschen, die sie erfafit hat.

So lesen wir Weisheit 5, 15: ,,Die Gerechten leben in
Ewigkeit. Ihr Lohn ist beim Herrn, und die Sorge fir sie
steht beim Hoéchsten.” Das quillende Ritsel, warum die
Gerechten leiden miissen, ist zur beseligenden Hoffnung
geworden: ,Nach kurzer Leidenszeit empfangen sie gro-
fes Glick; denn Gott priifte sie nur und fand sie seiner
schon wiirdig* (Weish 3, 5). Auch die Kinderlosigkeit, die
man sonst als unheimliches Geheimnis betrachtete, wenn
Gerechte von ihr betroffen wurden, und als Strafe Gottes,
wenn es sich um einen Gottlosen handelte, ist dem Weis-
heitsbuch kein Fluch, sondern eine Prifung fir die Gu-
ten: ,,Auch der Kinderlose ist gliicklich, der kein Unrecht
tut, nichts Boses gegen den Herrn ersinnt, denn ihm wird
ein herrlicher Lohn fiir seine Treue zuteil, ein herz-
erfreuendes Los im Tempel des Herrn* (d. h. nach dem
Zusammenhang: in der ewigen Seligkeit). Auch den fri-
hen Tod, der im Alten Testament sonst als besonders
‘hartes gottliches Strafgericht, als die typische Strafe fir
-Gfottlose betrachtet wunde, sieht das Weisheitsbuch in
einem ganz anderen Licht: ,Wenn der Gerechte auch



14 Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

vorzeitig stirbt, so wird er doch in der Ruhe weilen.
Denn nicht durch die Dauer der Jahre wird das Alter
der Ehre wert und nicht nach der Zahl der Jahre wird
es bemessen. Einsicht gilt fiir den Menschen als graues
Haar, ein fleckenloses Leben als Greisenalter (Weish 4,
7—9). Ja, der frithe Tod kann sogar ein Zeichen des gott-
lichen Wohlgefallens sein: ,,Frith vollendet hat_ er doch
viele Jahre gelebt. Denn wohlgefillig war seine Seele
dem Herrn. Darum eilte sie hinweg aus der Mitte der
Bosheit“ (Weish 4, 13. 14). Keine Spur vom Jammer
eines Qoheleth iber die Harten und Ungerechtigkeiten
des Lebens; diese sind dem Weisheitsbuch nur Mittel,
um das Jenseitsgliick um so glinzender zu gestalten, und
wo Qoheleth nur ,Eitelkeiten”, Enttduschungen sieht,
entdeckt dieses Buch unschatzbare Werte, die eben nur
im Lichte der Ewigkeit, das Qoheleth nicht kennt, als
solche verstanden werden konnen.

Im 2. Makkabderbuch ist die Jenseitsvergeltung 6,
16. 17, klar ausgesprochen. Der Greis Eleazar weist die
bekannte List, die sein Leben retten soll, mit den Wor-
~ ten zuriick: ,,Und wenn ich auch fiir jetzt den Qualen
von seiten der Menschen entrinne, so konnte ich doch
den Hinden des Allméchtigen nicht entfliehen, weder
lebend noch tot. Darum will ich jetzt mannhaft mein
Leben lassen und mich meines Alters wiirdig zeigen.”
Dieselbe Uberzeugung vernehmen wir auch aus dem
Munde des jiingsten makkabaischen Martyrers; er sagt
zu Antiochus, der ihn zum Abfall verleiten will: ,,Unsere
Briider sind jetzt nach kurzer Marter der gottlichen Ver-
heiflung zufolge in das ewige Leben eingegangen. Du
aber wirst im Gerichte Gottes fiir deinen Hochmut der
verdienten Strafe verfallen® (7, 36).

- Das 2. Makkabéderbuch kennt auch die Auferste-
hungshofinung. So sagt der zweite der makkabaischen
Briider zu Antiochus: , Du Frevler, du raubst uns jetzt
das zeitliche Leben. Aber der Koénig des Weltalls wird
uns, die wir fiir seine Gesetze sterben, zum ewigen Leben
auferwecken.” Der dritte der Briider sagt sterbend:
»Irostlich ist es, durch Menschenhinde zu sterben, wenn
man die gottgeschenkte Hoffnung auf eine Auferstehung
hegen darf. Dir (Antiochus) wird jedoch keine Auferste-
hung zum Leben zuteil werden” (7, 14). i

Aus diesen Stellen geht allerdings nicht klar hervor,
wie die Auferstehung genauer zu denken sei, aber 14, 46
belehrt uns daritber unzweideutig. Ein hochangesehener



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 1D

Altester der Juden, Razias, wird von den Feinden allseits
umringt. Nach einem mifBlungenen Selbstmordversuch —
jedenfalls bona fide — reifit er sich die Eingeweide her-
aus, schleudert sie von sich und ruft ,,den Herrn iiber
Leben und Geist an, er moge sie ihm wiedergeben®. Hin-
ter dieser Bitte steht offenbar die Uberzeugung, daB Gott
die Leiber der Toten wieder herstellen, also zu neuem
Leben auferstehen lassen wird. Derselbe Glaube ist deut-
lich ausgedriickt in den Worten des dritten Makkabiers.
Bevor ihm die Zunge abgeschnitten und die Hande ab-
gehauen wurden, sagte er: ,,Vom Himmel habe ich sie -
und um seiner Gesetze willen schétze ich sie gering. Von
ihm hoffe ich sie wieder zu erhalten® (7, 11). Nur ist die-
ser Vers 11 kritisch nicht sicher.

Das 2. Makkabierbuch kennt auch schon die Lehre,
daB man den Toten durch Gebet und Opfer zu Hilfe
kommen kann. Davon lesen wir 12, 38—46. Hier wird
von Gebeten fir die Gefallenen von Odollam und von
einer Sammlung erzihlt, die Judas zur Darbringung von
Opfern fiir sie veranstaltete. Der Text hebt ausdricklich
hervor, dal mit Riicksicht auf das Jenseitsglick der
Gefallenen fiir sie gebetet und geopfert wurde. ,,Das war
eine schone und edle Handlung, weil er (Judas) an die
Auferstehung dachte. Denn hitte er nicht an die Auf-
erstehung der Gefallenen geglaubt, so ware es tiberfliissig
und toricht gewesen, fiir die Verstorbenen zu beten . . . _
Darum veranstaltete er fiir die Verstorbenen ein Sithn-
opfer, damit sie von ihrer Siinde erlost wiirden.” (Die
Betrefienden waren namlich mit heidnischen Amuletten
in die Schlacht gezogen.) Die Worte: ,,Denn hitte er nicht
an die Auferstehung geglaubt, so wire es iiberfliissig und
toricht gewesen, fiir die Verstorbenen zu beten®, lassen
wohl erkennen, dal es damals auch Gegner des Auferste-
hungsglaubens gab; die Partei der Sadduzier lehnte ihn
kﬁ)gl;fa;mt]ich zur Zeit Christi beharrlich ab (vgl. Mt 22,

Das 2. Makkabéerbuch kennt auch die Firbitte der
frommen Abgeschiedenen firr die Lebenden. Judas sieht
im Traum den verstorbenen Hohenpriester Onias mit
ausgebreiteten Héanden fiir die ganze Judengemeinde
beten. Hierauf erscheint Jeremias, und Onias sagt von
ihm: ,Das ist Jeremias, Gottes Prophet, der Freund der
lsi‘ﬁtri:lc-lder, der soviel betet fiir das Volk und die heilige

a t.iﬁ 3



16 Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

Ein ganz neuer Geist herrscht wirklich im Buch der
Weisheit und im 2. Makkabaerbuch. Wie einem aus dem
Denken und Handeln der Menschen in den iibrigen Bi-
chern klar wird, daBl sie keine Hoffnung auf ein glick-
liches Leben jenseits des Todes haben, so merkt man aus
dem Inhalt dieser zwei Biicher, daB hier Ewigkeitsklange
mitschwingen, ja alles iibertonen. Ein ganz wunderbarer
Schwung und Tatenmut geht durch sie, ein Idealismus,
der alles iiberwindet, auch den Tod. Der Mensch der

~anderen Biicher des Alten Testamentes krallt sich mit
aller Kraft am Diesseits fest, er sieht alles im Diesseits-
licht, auch sein religioses Leben ist ganz dem Diesseits
verhaftet, der Mensch im Weisheitsbuch und im 2. Makka-
baerbuch hingegen lost sich vom Diesseits los. Er sieht
in der anderen Welt nicht mehr die distere Sheol, son-
dern er hat dort ein Licht erschaut, vor dessen Glanz
alles andere in ein Nichts verdammert, um dessentwillen
er alles hintansetzt. So tritt jetzt ein neuer Mensch in den
Gesichtskreis der Geschichte ein: der Martyrer! Ein
Eleazar, die Heldenmutter mit ihren sieben Sohnen
opfern unter furchtbaren Qualen ihr Leben hin, nicht in
bitterer Resignation, wie etwa ein Jephte seine Tochter
hinopfert, sondern mit frohem Mut, weil sie erkannt
haben, daB das Leben und das Gliick dritben das eigent-
liche Leben und das eigentliche Gliick sind.

Damit wird der Anschlufl an die Frohbotschaft des

Neuen Testamentes bereitgehalten.

4. Warum so spat?
Die Schwierigkeit

Da nun einmal, wie wir gesehen haben, den semiti-
schen Volkern im Laufe der Jahrtausende die Jenseits-
vergeltungslehre abhanden gekommen wars so konnte
man meinen, dafi die Wiederbekanntmachung mit dieser
Wahrheit eines der ersten Werke der Offenbarung in
Israel gewesen sei. Wir betrachten es doch als eine der
grofiten Aufgaben der Seelsorge — und auch die alttesta-
mentliche Offenbarung ist Seelsorge —, die Menschen
von frithester Kindheit an unaufhorlich und immer wie-
der auf dieses einzig grofie Ziel hinzuweisen, das dem
Menschenleben erst Sinn und Inhalt verleiht, von dessen
Erreichung alles abhingt. Wir wissen auch, daB einer-
seits die sittliche Kraft eines Menschen durch den Jen-
seitsvergeltungsglauben ins Ungemessene gesteigert wer-
den kann und daB anderseits ein Mensch, mag er auch



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 17

an einen Gott glauben, ohne Ewigkeitshoffnung nur zu
leicht den sittlichen Halt verliert, weil er eben vom Jen-
seits michts zu erwarten und nichts zu fiirchten hat.
Haben doch sogar sittlich sehr hochstehende, heilig-
miBige Menschen bekannt, dafl sie in gewissen bosen
Stunden nur der Gedanke an die ewige Verwerfung von
der Untreue gegen Gott zuriickzuhalten vermochte. Wenn
man auch die sittigende Kraft des Jenseitsvergeltungs-
glaubens in jedem Fall und fir alle Menschen nicht
fiberschitzen darf, so bleibt doch zu bedenken: wieviel
sittliche Kraft blieb infolge des Fehlens des Jenseits-
vergeltungsglaubens im israelitischen Volk unbehoben
und wie groB war die Gefahr des Abgleitens vom Weg
und des Verfehlens des ewigen Zieles fiir die einzelnen,
die es erreichen sollten, ohne es zu kennen. Warum hat
Gott trotzdem Israel lange Jahrhunderte hindurch, nach-
. dem er es durch die Offenbarung in seine besondere
Obsorge genommen, ohne Kenntnis dieses grofien Mensch-
heitsziels belassen? Warum hat er gerade mit der Mit-
teilung dieser auBerordentlich wichtigen Wahrheit so
lange- zugewartet, wihrend sonst im Alten Testament
schon in frithester Zeit namentlich beziiglich der Opfer
oder der rituellen Reinheit Verfiigungen getroffen wer-
den, die uns im Vergleich zur Ewigkeitswahrheit vollig
nebensichliche Dinge zu sein scheinen.

Wie ist diese Tatsache zu beurteilen? Es ist klar, daf}
wir Gott beziiglich seines Offenbarungsplanes keine Vor-
schriften machen konnen, das um so weniger, weil ja die
Offenbarung ein Werk der gottlichen Barmherzigkeit ist.
Aber der Mensch hat nun einmal den von Gott verlie-
henen Drang in sich, Dinge, die ihm nicht einleuchten,
klarzustellen, und er ist erst dann beruhigt, wenn die
Klarstellung entweder erreicht oder wenn er zur Er-
kenntnis gelangt ist, daB zur Losung der betreffenden
Frage die menschliche Vernunft nicht ausreicht. Abgese-
hen davon, mull man bei fortschreitender Kenntnis bib-
lischer Tatsachen dessen gewirtig sein, daf jemand mit
?‘?{t Bitte um Losung dieser Schwierigkeit an uns heran-
ritt.

Das entscheidende Wort hat in dieser Sache der
Dogmatiker, der Apologet zu sprechen. Der Bibliker kann
und will selbstverstiandlich nur von feststehenden bib-
lischen Tatsachen her an diese Frage herantreten. Die
Prufung solcher Tatsachen macht es nun wahrschein-
lich, daB} auf biblischem Gebiet die Losung der dargeleg-

. Theol.-prakt. Quartalschrifts 1. 1949. 2



18 stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

ten Schwierigkeit vom Erziehungsplan Gottes abzuleiten
ist, der in der alttestamentlichen Geschichte auf weite
Strecken hin klar zutage tritt. Ehe Gott sein Volk in das
Ewigkeitsgeheimnis einfithrte, wollte er allem Anschein
nach hauptsachlich zwei notwendige erzieherische Vor-
aussetzungen schaffen, die die gewollte sittliche Wirkung
des Jenseitsvergeltungsglaubens gewahrleisten. Diese Vor-
aussetzungen sind: ein festbegriindeter Monotheismus
und unwandelbare Treue zu Gott.

a) Festbegriindeter Monotheismus

Die grofie Aufgabe des Alten Testamentes im Plane
Gottes ist vor allem, den ersten Glaubensartikel zu leh-
ren, den Glauben an den allmichtigen, allwissenden, all-
gegenwirtigen, gerechten Gott, den Schopfer des Welt-
alls. Diese erste Glaubenslehre, die ja schon die Grund-
lage des religiosen Lebens der Patriarchen war, dem
Volke so unaustilgbar, unverlierbar einzuhiammern, daf}
sie sein ganzes Denken und Wollen beherrschte, das ist
das grofe Hauptziel der alttestamentlichen Offenbarung,
ein Ziel, das erreicht werden mulite in einer ganz anders
gearteten, polytheistischen Welt. Gegen dieses Hauptzicl
tritt alles andere zuriick, auch der Messiasgedanke, so
kraftvoll er auch immer wieder herausgehoben wird.

Dieses Ziel verfolgt Gott, wie aus der alttestament-
lichen Geschichte zu ersehen ist, mit erzieherischer Wesis-
heit auf die Art, daB er das Erziehungsziel von allem
Anfang an in seiner ganzen GréBe vor die Augen aller
hinstellt — das erste Wort des Alten Testamentes ist ja
die erhabene Botschaft von der Schopfung der Welt durch
den einzigen, allméichtigen Gott — und alles andere in
den Hintergrund drangt, was die Hinlenkung auf dieses
beeintrichtigen konnte. Aus diesem Grund hat der
Herr auch die sinnfallige Vergegenwirtigung der Gott-
heit durch ein Gotteshild gleich in den ersten Sétzen
des Zehngebotes strengstens verboten. Auch schon
vor der Gesetzgebung hat es Gott so gefiigt, daf
die Anbeter des wahren Gottes, z. B. Abraham, den
Schopfer ohne Bild verehrten. Wir haben schon auf
die schwere Belastung hingewiesen, die dieses Bild-
verbot namentlich fir den einfachen Mann in Israel
bedeutete, und wir kénnen noch hinzufiigen, daB die
Israeliten praktisch damit sugleich dazu verurteilt waren,
als ein Volk zu gelten, das in der bildenden Kunst nichts
leistete, was dem Ansehen des Offenbarungsvolkes nicht



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 19

gerade forderlich war. Gott aber wollte es gleichwohl so,
weil im Bild Gottes nur zu leicht sein Konkurrent er-
stehen kann, weil das Denken des einfachen Israeliten
pur zu leicht vom unsichtbaren wahren Gott abgelenkt
und auf die bildliche Darstellung hingeordnet wird, bis
er schlieBlich im Bild selbst den geheimnisvollen Helfer,
seinen Gott, sieht.

Auch die Naturkrifte konnten den Blick des Israeli-
ten auf sich ziehen und wegen ihrer eindrucksvollen
‘Wirkungen in seinen Augen gottliche Wesen werden. Sie
konnten selbstverstandlich den Augen des Volkes nicht
entriickt werden. Die Gefahr, die von dieser Seite her
dem Monotheismus drohte, wurde dadurch beschworen,
dall sie immer wieder als Wirkungen des allméchtigen
Gottes geschildert werden, die ihrem gottlichen Herrn
auf jeden Wink gehorchen miissen, also unendlich weit
davon entfernt sind, selber gottliche Wesen zu sein. Im
Benedicite, dem Triumphlied des sieghaften alttestament-
lichen Monotheismus, werden alle ‘Wesen "aufgefordert,
Gott als ihrem Schopfer zu huldigen, also ihre Ungott-
lichkeit, ihre geschopiliche Natur, ihr Untertanenverhalt-
nis Gott gegeniiber feierlich zu bekunden. In dieser Sicht
kommt einem erst so recht die menschheitsgeschichtliche
Bedeutung dieses Lobgesanges zum BewuBtsein.

Nun sagen wir: die gleiche Notwendigkeit, der Ge-
fahr eines polytheistischen Einbruches vorzubauen, be-
steht auch der Jenseitswelt gegeniiber, denn aus der
Unterwelt kriechen die greulichsten Fratzengestalten des
Aberglaubens, hafiliche Ausgeburten iiberreizter Einbil-
dungskraft herauf und verwirren Gehirn und Seele. Das
kann man in der Geschichte der Volker immer wieder
feststellen. So thronten in der Unterwelt der Sumerer die
Gottin Ereshkigal (die Herrin des groflen Ortes) und ihr
Gemahl Nergal (der Gebieter des grofien Ortes). Aufier-
dem treffen wir hier den Gotterboten Namtar (das Ge-
schick) und eine Unzahl von schauderbaren Ungeheuern
und Damonen, abenteuerliche, hiBliche Mischgestalten,
die ihrem Aussehen nach ihrer Herrin Ereshkigal, des
Iowenkopfigen Ungeheuers, wiirdig waren, das Schlangen
in der Hand hielt und wilde Tiere an der Brust hatte.

‘Wie schon erwahnt, kannten die Agypter eine Jen-
seitsvergeltung, die auf sittlichem Verdienst oder Mil-
verdienst fulite. Aber das Hineinbohren in diese Geheim-
nisse hat auch diesem religiés begabten Volk nicht gut
getan. Auch sie haben einen Unterweltgott, nimlich Osiris,

2*



20 stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

auch sie wissen — je spiter desto mehr — von allen
moglichen Ungeheuern zu erzihlen, die in der anderen
Welt ihr Unwesen treiben. Die auf der Sittlichkeit auf-
gebaute Vergeltungslehre wird nur zu sehr von anderen
Vorstellungen zuriickgedrangt, die mit der Sittlichkeit
nichts zu tun haben. Viele bemithten sich namlich, wie
schon erwahnt, weniger durch ein untadeligess Leben
ihre gliickliche Ewigkeit zu sichern, als vielmehr durch
Zauberworte, mit denen sie die Feinde ihres Heiles un-
schadlich zu machen vermeinten. Das war selbstverstand-
lich viel weniger anstrengend als das harte Ringen um
ein sittliches Verhalten. Darum wihlte der Agypter lieber
diesen Weg. Dadurch wurde aber sein sicher sehr wert-
voller Vergeltungsglaube zum grofien Teil wirkungslos.

Mit diesen Gefahren der Verwilderung der Ewigkeits-
vorstellungen hitte sicher auch Israel zu tun bekommen,
wenn nicht Gott mit weiser Voraussicht in seiner Offen-
barung itber das Jenseitsgebiet tiefes Schweigen gehiillt
hatte. So belaBt er sein Volk vorlaufig bei der tiberkom-
menen Vorstellung: die Toten leben, aber sie sind wie
Schatten, sie haben weder Macht noch Einsicht; mit
ihnen 1aBt sich also nichts anfangen. Die Israeliten kon-
nen aus keinem dieser Toten eine machtvolle Persénlich-
keit, etwa einen Konig der Unterwelt oder gar einen
Gott, machen, denn ob einer im Leben Bettler war oder
Konig, drunten sind sie alle gleich. Fir den Verkehr mit
ihnen und den sich daran heftenden Aberglauben ist also
im vorhinein kein giinstiger Boden da. So ist auch im
Gegensatz zu anderen Volkern in dieser Zeit nirgends von
offiziellen Totenfeiern die Rede, so daBl auch von dieser
Seite her keine Moglichkeiten fiir ungesunde Wucherun-
gen an den Jenseitsvorstellungen geschaffen wurden. Auch
die Geheimhaltung des Grabes des groflen Fithrers Moses
sollte, wie langst erkannt, einem bedenklichen Totenkult
oder der Vergottlichung des Befreiers aus der agyptischen
Knechtschait vorbeugen. Auflerdem hat Gott bei Todes-
strafe jeden Versuch, mit Verstorbenen in Verbindung zu
treten, verboten (Lv 19, 31; 20, 6 und Dt 18, 11f.). Es
wird sich trotzdem so mancher mit Totenbeschworungen
versucht haben — man denke an die Beschworerin in
Endor (1 Sam 28, 3—25) — aber es ist denn doch ein
gewaltiger Unterschied, ob ein solches Verfahren gedul-
det, gefordert, von staatlich anerkannten ,Fachleuten™
geiibt und gelehrt wird oder ob es bei Todesstrafe unter-
sagt ist. Jeder Geschichtskundige wird iiber ein solches



Stieglecker, Die menschiichen Zﬁge des Alten Testamentes 21

Verbot in so frither Zeit nur staunen kénnen, zumal doch
noch in unserer Zeit diese zweifelhafte Kunst von gar
nicht so wenigen und nicht gerade immer von den Ein-
faltigen und Ungebildeten im Lande hoch geschatzt und
geiibt wird.

Das ist also das Erziehungswerk Gottes in dieser
Richtung. Und der Erfolg? Wahrend in Babylonien, in
Agypten und bei anderen Volkern die Jenseitslehre von
einem wilden, wiisten Gestriipp von Aberglauben iber-
wachsen ist, vermag man in Israel von all dem Spuk
keine Spur zu entdecken. Die Jenseitsvergeltungslehre
kann also auf einem gesunden, ,bakterienfreien Boden
eingepflanzt werden, wenn die Zeit dafiir gekommen ist.
Den Israeliten fehlte da freilich, wie schon angedeutet,
ein michtiger Schutz gegen das Bose. Weil sie keine
Jenseitsvergeltung kannten, wurden sie durch die Furcht
vor der ewigen Verwerfung im Drang zur Siinde nicht
gehemmt. Wir kénnen daritber mit Gott nicht rechten.
Er hielt es trotzdem far gut, auf diesem Wege, unter
Preisgabe dieses sittlichen Schutzes, sein Ziel zu erstre-
ben. Wir miissen uns aber hier, um klarer zu sehen, auch
folgendes vor Augen halten: Es ist Tatsache, dal} sich
sehr viele Menschen vor Dingen, die in ferner oder fern-
ster Zukunft zu erwarten sind, mogen sie noch so schreck-
lich sein, weit weniger fiirchten als vor Dingen, die in
nichster Zeit eintreten, wenn sie auch weniger schreck-
lich sind. Das gilt nicht blo8 von solchen fernzukiinftigen
Dingen, die nicht notwendig eintreten miissen, sondern
auch von solchen, die ganz sicher zu erwarten sind, z. B.
vom Sterben. So sonderbar diese Sache ist, so allgemein
menschlich ist sie. So erklart es sich, dafl Voélker, die, wie
die Israeliten, keine Ewigkeitsstrafen kennen, sondern nur
zeitliche gottliche Strafen, die irdische Strafe der goit-
lichen Gerechtigkeit, die sie schon in néchster Zeit er-
warten, oft mehr fiirchten als viele Menschen, die an eine
Jenseitsvergeltung glauben, diese fernen Jenseitsstrafen
fiirchten. Sie sind in ihrer Angst vor diesen, wie sie mei-
nen, unmittelbar bevorstehenden irdischen Strafen oft
eher bereit, vom Bédsen abzustehen, als Menschen, die
zwar Jenseitsstrafen befiirchten, aber sie in weiter Ferne
wahnen. Die schier unbegrenzte Kurzsichtigkeit der Men-
schen ist ja eines der wundersamsten Wunder der Mensch-
heitsgeschichte. Wie diese Erfahrungstatsache lehrt, hat-
ten also die Israeliten in der Furcht vor der unmittelbar,
wie sie dachten, schlagartig eintretenden gottlichen Dies-



22 Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testainentes

seitsstrafe einen maéachtigen Halt gegen den Hang zum
Bosen. Damit verlieren die vorher geiuBierten Bedenken
beziglich der schlimmen Folgen des fehlenden Jenseits-
vergeltungsglaubens viel an Gewicht. Ubrigens sei jetzt
schon kurz gesagt, was spiter noch genauer dargelegt
werden soll, dafl man von der wohltatigen Wirkung des
Jenseitsvergeltungsglaubens fir sich allein nicht alle
Wunder erwarten darf; seine volle sittliche Wirkung
kommt erst dann zustande, wenn sich der Mensch in der
richtigen seelischen Verfassung Gott gegeniiber befindet.
Dabei soll aber nichi geleugnet werden, dal der Jenseits-
vergeltungsglaube anderseits auch wieder zur Schaffung
dieses seelischen Zustandes sehr Bedeutendes beizutragen
vermag.
b) Unwandelbare Treue gegen Gott

Das ist das zweite Erziehungsziel, das Israel fiir den
Jenseitsvergeltungsglauben reif machen sollte. Das Offen-
barungsvolk soll auf Grund des Gottesglaubens, der ihm
unaufhorlich eingeprégt wird, zu Menschen herangezogen
werden, die Gott durchaus als ihren Herrn anerkennen
in der ganzen personlichen und 6ffentlichen Lebensfith-
rung. Ohne Zweifel sollen unter anderem die vielen, ins
einzelne gehenden und — wenigstens wir haben das Emp-
finden — sich ins Nebens#chliche verlierenden Vorschrit-
ten beziiglich der Opfer und der rituellen Reinheit diesem
Zwecke dienen. Die Israeliten sollen lernen zu gehor-
chen, ohne nach dem Warum zu fragen.

Gott bedient sich dabei bekanntlich sehr ausgiebig
eines naheliegenden Erziehungsmittels, namlich des Ver-
sprechens und der Drohung. Selbstverstindlich werden
nur irdische Dinge versprochen oder angedroht, weil ja
das Volk Jenseitslohn und Jenseitssirafe nicht kennt.
Aber neben dieser Erziehungsart, ohne die beim groBen
Durchschnitt kein Auskommen ist, 148t Gott noch eine
andere einhergehen, die er auserwihlten, hochstehenden
Menschen gegeniiber anwendet. Er verlangt von ihnen
eine wahrhaft heroische Gehorsamsleistung, die ihnen
auflerordentlich schwere Opfer auferlegt, fiir die ihnen
aber kein besonderer Lohn verheiflen wird. So tritt Gott
an Abraham mit der furchtbar harten Forderung heran,
seinen einzigen Sohn, auf dem sich allein die Gottesver-
heiffung und seine frohe Hoffnung aufbaut, mit eigener
Hand zu opfern. Der Patriarch sollte lernen, Gott unter
allen Umstanden zu gehorchen, auch dann, wenn er davon
fur sich gar keinen Vorteil zu erwarten hat, ja selbst



Stieglecker, Die menschlichen‘;':’.ﬁge des Alten Testamentes 23

dann, wenn dieser Gehorsam, menschlich gesehen, die
vollige Vernichtung seines Gliickes mit sich bringt. Und
Abraham gehorcht! Diese Erziehung zum uneigenniitzigen,
heroischen Gehorsam 148t Gott auch dem Moses angedei-
hen. Sein Leben ist ja trotz all seiner Erfolge eine- un-
unterbrochene Kette von schweren Anstrengungen, von
Arger, Verdrufi, Enttauschungen; er kennt wéhrend_ sei~
ner ganzen Tatigkeit als Fithrer des Volkes fast nichts
anderes, als schwierige Befehle von Gott entgegenzuneh-
men und sie bei seinem eigensinnigen, stets gereizten,
zum Aufstand geneigten Volk oft mit Einsatz seines Lebens
durchzusetzen. Da er sich endlich nahe am Ziele sieht,
das wohl niemand so schmerzlich ersehnt wie er, als fast
einzigen Lohn fiir sein Opferleben ersehnt, sieht er sich
mit seinem Bruder Aaron wegen eines anscheinend ge-
ringen Vergehens auch um diese Hoffnung gebracht. Er
darf in das Heilige Land nicht einziehen (Num 20, 12).
Trotzdem obliegt Moses auch weiterhin ohne Murren
seiner harten Pflicht.

In einem &hnlichen Lichte diirfen wir auch das Leben
anderer Propheten sehen. Nichts als Bitternis, Enttiu-
schung, haBerfiillte Verfolgung ist ihr Los. Isaias und
Jeremias haben mit einem groBenteils sittlich verkom-
menen Volk zu tun, dem sie gerade das immer wieder
sagen milssen, was es am allerwenigsten horen will. Sie
haben zu tun mit gewissenlosen, hinterhiltigen, rinke-
siichtigen Hofleuten, die sich in einem unglaublich eng-
stirnigen Nationalismus unheilbar verbohrt haben und
jeden als Vaterlandsverriter achten, der ihre albernen
Verstiegenheiten nicht teilt. Diese Propheten haben zu
tun mit unfahigen Konigen, armseligen Gestalten, die der
Spielball ihrer Umgebung sind, auBerstande, nach eigener
Erkenntnis und eigenem Entschlufi zu regieren, die —
wie das sehr haufig der Fall ist — noch dazu das MiB-
geschick haben, gerade immer auf die zu horen, die die
torichtesten Ratschliage geben, und fir die taub zu sein,
die ein verniinftiges Wort zu sagen wiiliten. Jeremias
mull noch dazu korperliche MiBhandlungen und Ein-
kerkerungen iiber sich ergehen lassen und wird von sei-
nen Feinden wiederholt mit dem Tode bedroht. Er, der
die richtige Schau fir die Dinge hitte, mufl zusehen, wie
eine einsichtslose Regierung Volk und Staat in den Unter-
gang hineinjagt. Wir haben bereits gesehen, wie schwer
gerade Jeremias unter der driickenden Last seines
Amtes litt.



24  stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes =

Amos redet den Reichen und Satten ins Gewissen,
um den Armen, den Hungernden zu ihrem Recht zu ver-
helfen. Der Mann aus dem gewohnlichen Volke steht
einer Meute von hochmiitigen Genieflern gegeniiber, die
keine Ahnung davon haben, was hungern heifit, die fiir
Nachstenliebe nur ein Hohngelichter tbrig haben.
Ezechiel dritben in Babylonien hat gegen den ganzen
unendlichen Jammer eines im Krieg niedergebrochenen,
-aus der Heimat herausgerissenen Volkes anzukampfen —
gerade wir in unseren Tagen konnen irgendwie erahnen,
was dieser Mann zu leisten und zu ertragen hatte.

DaB Gott seine Gesandten — offenbar auch aus er-
zieherischen Griinden — durchaus nicht immer mit sanf-
ter Hand anfafite, ersehen wir unter anderem aus
Jeremias. Schon bei der Berufung geht es, ahnlich wie
‘bei Moses, hart her. Jeremias, der stille, friedliebende,
zartfithlende junge Mann wagt einzuwenden: Herr, ich
fithle mich diesem Amt nicht gewachsen. Aber Gott be-
harrt auf seinem Auftrag; er verspricht ihm wohl seinen
Schutz, aber im iibrigen stellt er ihm eine Tatigkeit und
eine Zukunft in Aussicht, die ihn jetzt schon erkennen
lassen, daf} er ,,ein Mann des Streites und des Haders sein
wird fir alle”, wie er spater 15, 10 selber von sich sagt,
dall er durch seine Berufung in einen unbarmherzigen
Kampf hineingeworfen wird, in welchem er alles gegen
sich haben wird: Kénige, GroBe, Priester und Volk
(1, 19), ohne dafi ihm ein besonderer Lohn dafiir ver-
‘sprochen wiirde. Auf seine Klage 12, 1 fI., daB Gott seine
Feinde tiber ihn (den Propheten) triumphieren laBt, ant-
wortet ihm Gott, dal ihm noch Hirteres bevorsteht:
., Wirst du schon miide, wenn du mit FuBgingern laufst, -
wie willst du dann mit Rossen um die Wette rennen?‘
Da es ihm in einer ganz tritben Stunde das freilich un-
geziemende Wort herausreifit: ,Du (o Gott) bist mir ein
triigerischer Bach geworden, wie Wasser, auf die kein
VerlaB ist“, d. h.: du hast mich ins Elend hineingefiihrt
und 1aft mich nun im Stich (15, 18), muB er einen stren-
gen Tadel hinnehmen, zugleich mit der Drohung, er
werde seiner Prophetenwiirde entkleidet werden, wenn
er nicht zur richtigen Gesinnung zuriickkehre. ,Darauf
entgegnete also der Herr: Wenn du (wieder) anderen
Sinnes wirst, darfst du mir aufs neue dienen. Wenn du
nur Rechtes vorbringst und nichts Verkehrtes, darfst du
‘wieder sprechen in meinem Auftrag” (15, 19). Gott ver-
heifit ihm dann allerdings seinen Schutz, aber im iibrigen



Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes 25

148t er nicht locker und fordert ihn auf, auf seinem
Posten auszuharren und die ganze Bitterkeit seines Be- -
rufes bis zum Ende auszukosten (15, 20 und 21).

- Was Prophetenschicksal ist, im harten Beruf Opfer
bringen ohne Lohn, sogar ohne den Lohn des sichtbaren
Erfolges, horen wir aus den Worten des Elias 3 Kg 19, 14,
heraus. Der Prophet war nach dem berithmten Opfer auf
dem Berge Karmel von Izabel geachtet worden. Infolge
der ungeheuren korperlichen Anstrengungen und der
schweren seelischen Belastung der letzten Jahre sowie
seines neuen MiBerfolges, namlich der erneuten Kampi-
ansage der Konigin gegen sein monotheistisches Ideal,
scheint er innerlich stark erschiittert zu sein. In seiner
Seelennot wandert er den weiten Weg zum Horeb. Hier,
an der heiligen Stitte der grofen Gottesoffenbarung unter
Moses, hofft er, sich wiederzufinden und vielleicht eine
trostvolle Offenbarung zu empfangen. Der Herr gibt sich
ihm im Sauseln des Windes kund: ,,Was tust du hier,
Elias?“ Und der Prophet schiittet jetzt seinen Jammer
aus: ,,Mich erfillt der Eifer fiir die Sache des Herrn der
Heerscharen, denn die Israeliten haben deinen Bund ver-
lassen, deine Altire niedergerissen und deine Propheten
mit dem Schwert getétet. Ich allein bin iibrig geblieben,
aber sie trachten auch mir nach dem Leben.” D. h. ich
habe fiir den einen wahren Gott gekampft mit allen mei-
nen Kraften. Und der Erfolg? Ich bin geschlagen auf der
ganzen Linie und heute wie frither meines Lebens nicht
sicher. Das Werk meines Lebens. ist vollstindig geschei-
tert. Gott befiehlt ihm auf das hin, seine Tatigkeit wieder
aufzunehmen, und zwar diesmal in die politischen Ver-
haltnisse von Damaskus und Israel durch Bestellung
neuer Herrscher einzugreifen, sich also neuen, sehr ge-
fahrlichen Unternehmungen zu widmen. Elias macht sich
auf den Weg. Gott hat es befohlen.

Zusammenfassung

Das bisher Gesagte 14t schon erkennen, welche Ziele
die eben geschilderte gottliche Erziehung verfolgte und
auf welche Weise sie das israelitische Volk fur den
Jenseitsvergeltungsglauben reif machen wollte. Das Volk
sollte sich auf Grund des schon vorhandenen Glaubens
an den allméichtigen, gerechten Gott und auf Grund der
vielfachen Erfahrung, die ihm sagte, daB} die gottliche
Gerechtigkeit im Menschenleben durchaus nicht immer
triumphiert, an die Erkenntnis der Jenseitsvergeltung



26 Stieglecker, Die menschlichen Ziige des Alten Testamentes

heranarbeiten. Das lesen wir aus den Psalmen, aus den
Biichern Job, Jeremias, QQoheleth heraus. Indessen wollte
er Israel im Glauben an den einen Gott innerlich so
festigen, dafl er ganz sein geistiges Eigentum wurde, so
dal es den Polytheismus nicht blof}, weil er verboten
war, sondern innerlich ablehnte. Dieses Ziel wurde nach
vielen, wechselvollen Kampfen und Riickfillen endlich in
der Verbannungszeit erreicht. Diese innerliche Festigung
im Eingottglauben war unbedingt notwendig, denn ohne
sie hitte ein Ewigkeitsglaube, der das Jenseits mit voll-
wertigen Personlichkeiten bevolkert sah, wie schon an-
gedeutet, dem Eingottglauben gefihrlich werden koénnen.
Denn aus der Totenwelt steigen Gotter auf und setzen
sich auf ihre Throne, wenn der eine wahre Gott, den
das Volk im Herzen tragt, nicht stark genug ist, sie zu
bannen.

AuBerdem erzog sich Gott auserwihlte, religios ganz
besonders hochstehende Menschen dazu, ihm unter allen
Umstanden, auch im tiefsten Leid und trotz aller Ent-
tiuschungen die Treue zu halten, in seinem Auftrag die
schwersten Sendungen und Opfer auf sich zu nehmen
ohne Aussicht auf personliche Vorteile. An Gott gebunden
durch die ehrenvolle Berufung, sollten sie lernen, in der
Vollziehung seines Willens ihr Lebensziel zu sehen und
ihr eigenes Gliick und im Abgleiten von diesem Ziel ihr
Ungliick, ihr Verderben. Als solche Auserwiahlte haben
win im Vorausgehenden Abraham, Moses, Elias, Job,
Jeremias bezeichnen konnen. Sicherlich hat Gott auch
andere durch eine dhnliche Schule hindurchgefithrt, und
sicherlich hat dieses hohere religiose Ideal von hier aus
immer weitere Kreise erfafit.

Und was hat dieses religiése Ideal mit dem Jenseits-
vergeltungsglauben zu tun? Sehr viell Der Ewigkeits-
vergeltungsglaube ist im religiésen Leben nicht alles und
vermag nicht alles. Seine wohltitige Wirkung kann er
nur in sittlich hochstehenden Menschen ganz zur Geltung
bringen, in Menschen, die sich aufs engste mit Gott ver-
bunden fithlen und die in diesem Verhaltnis zu ihm ihr
grofites Gluck sehen. Der Schreck vor der ewigen Ver-
werfung und die Hoffnung auf das ewige Gliick haben
far Menschen, die nicht in diesem innigen Verhéltnis zu
Gott stehen, in ihrer Wirkung etwas von der Priigel-
strafe oder vom versprochenen Zuckerl an sich. Auf den
hosen Buben, dem es an der guten Gesinnung den Eltern -
gegeniiber und am ehrlichen Willen, ein braves Kind zu



Stieglecker, Die menschlichen Zlige des Alten Testamentes il

sein, fehlt, vermégen Hiebe meist nur wohltitig einzu-
wirken, wenn er sie im nichsten Augenblick zu erwarten
hat, solange er sich aber vor ihnen sicher weil}, treibt er,
was er eben will. So machen es Tausende von Menschen,
die um die ewige Zuchtrute Gottes wissen. Solange sie
sie fern glauben, lassen sie sich von ihr in ihrem gottlosen
Leben nicht storen. Erst wenn sie die furchtbare Ewig-
keitsentscheidung unmittelbar vor Augen sehen, erschau-
dern sie vor ihr und suchen sich mit dem kommenden
Richter zu versdohnen, wenn sie es nicht iibersehen.

Wenn aber das Kind im richtigen inneren Verhaltnis
zu seinen Eltern steht, wird es sich auch ohne Androhung
von Hieben, ohne Zuckerl in allem bemiihen, seine
Pflicht zu tun, und sich hiiten, die Eltern zu beleidigen.
Auf ein solches Kind wird der Gedanke an die Moglich-
keit einer kérperlichen Strafe weit méchtiger einwirken
als auf ein Kind, dem diese gute Gesinnung, dieses rich-
tige Verhaltnis zu den Eltern fehlt. Es wird sich vor allem
Bosen um so dngstlicher hiiten, als ihm der Gedanke, dafi
die Eltern, die ihm so unsagbar viel gelten, einmal zur
korperlichen Ziichtigung greifen konnten, einfach uner-
traglich, ungeheuerlich ist.

So erzeugt auch der Schreck vor der ewigen Verwer-
fung und die Hoffnung auf das ewige Gliick nur in sol-
chen Menschen die volle wohltatige Wirkung, die sich
im richtigen Verhaltnis zu Gott befinden, denen Gott eben
Gott ist. Erst bei dieser geistigen Verfassung des Men-
schen vermag die Furcht, von Gott auf ewig getrennt zu
werden, und die Hoffnung, mit ihm einmal fir immer
vereinigt zu sein, die Krafte des Menschen auf das
auflerste anzuspannen und sein sittliches Leben méchtig
zu fordern.

Dieser gelauterten religiosen Gesinnung kommt die
Gesinnung der frither erwahnten Manner des Alten Testa-
mentes nahe, die Gott in Leid und Enttiauschung durch
eine besondere Schule gefithrt hat. Ein Job, ein Jeremias
sieht sich in allen Lebenslagen, im bittersten Weh unlos-
lich mit Gott verbunden, er erblickt im Besitz des gott-
lichen Wohlgefallens, im Vollzug des gottlichen Wil-
lens, mag er noch so hart sein, seine Lebensaufgabe
und sein Gliick und in der Losung dieser Verbunden-
heit mit Gott, im Abirren von diesem Ziel sein Ungliick,
sein Verderben. Wir sehen ja, wie z. B. Elias und Jere-
mias, wenn sie unter der Last ihres Berufes zusammen-
zubrechen drohen, sich auf das Wort des Herrn hin so-



28 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

fort wieder aufraffen und mit neuem Mut neuen schweren
Opfern entgegengehen. Dieselbe heldenhafte Gesinnung
offenbart sich namentlich auch im wirklich ergreifenden
AbschluB der wechselvollen Streitreden iiber den Sinn
des Leidens im Buch Job. Der grofie Dulder wird von
unbeschreiblichen korperlichen Schmerzen geplagt, er
sieht, menschlich geschaut, einem qualvollen Ende ent-
gegen. Seine Freunde haben ihn bitter enttiuscht; statt
ithm Trost zuzusprechen, haben sie durch ihre lieblosen
Anklagen und Anschuldigungen sein Leid ins Mafilose
gesteigert, ihm auch den letzten Lichtblick genommen,
daB er namlich in Gottes Augen ein Gerechter ist. Gott
selbst ergreift zum Schlu das Wort, und eine neue
furchtbare Enttauschung folgt. Kein lindes, trostvolles
Wort kommt aus dem Munde dessen, dem er in der
hartesten Priifung die Treue gewahrt hat. Mit keinem
Wort anerkennt der Herr seinen Heldenmut im Leiden,
mit keinem Wort spricht er von einer baldigen Genesung,
vom verdienten Lohn fiir seine Treue. Gott halt ihm viel-
mehr seine ganze Ohnmacht und seine Unfahigkeit, den
Sinn des Leidens zu ergriinden, vor Augen und tadelt ihn
wegen seiner unbedachten Reden, die in Anbetracht
seines jammervollen Zustandes nur zu begreiflich sind.
Und Job? Er unterwirft sich Gottes Spruch: ,Ich leiste
‘Widerruf und bereue in Staub und Asche.” Ein groBieres
Wort ist von Menschen im Alten Testament kaum je
gesprochen worden. Das sind Menschen, welche die see-
Iischen Voraussetzungen fiir die Aufnahme der Jenseits-
vergeltungslehre besitzen, sie sind gestahlt fir den Kampf
um die grofie Ewigkeitsentscheidung, in den sie durch
die Erkenntnis dieser Wahrheit hineingestellt sind.

Der Laie in der Kirche

Von Dr. E. Schwarzbauer, Linz

Am selben Tage, ja fast zur selben Stunde, da
Pius XI. seine Augen schlofi, veroffentlichte der ,,Osser-
vatore Romano® dessen letztes offizielles Dokument. Es
war ein Schreiben itber die Katholische Aktion auf den
Philippinen'). Und als der neue Papst, Pius XII., sich
zum erstenmal an den gesamten katholischen Erdkreis
wandte, galt sein erster Grull den Scharen der Katholi-
schen Aktion?®).

:) Vgl. ,Osservatore Romano* vom 10. Februar 1939.
?) Vgl. ,,Osservatore Romano® vom 4. Mirz 1939.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 29

Da der Aufstieg der modernen Kirche weithin zwei-
fellos von der Aktivierung der Laien abhangt, diese
Aktivierung aber nur dann Segen und Frucht bringen
wird, wenn sie auf den Grundlagen der Offenbarungs-
gegebenheiten aufruht, ist es wichtig, die Voraussetzungen
der Laienmitarbeit von der dogmatischen Seite her ein-
gehend zu untersuchen. Die Frage, die wir kurz behan-
deln wollen, lautet: Nehmen die Laien in der Kirche eine
bloB empfangende Stellung ein oder kommen ihnen auch
aktive Funktionen zu? Sind die Laien nur ,salvandi®,
bzw. ,salvati oder sind sie auch ,salvatores? Worauf
griindet ihre aktive Stellung? Wie weit reicht sie?

Ohne uns von zeitbedingten pastorellen Gesichts-
punkten leiten zu lassen, wollen wir Begrindung und
‘Wesen, Art und Ausmal der Laienaufgaben innerhalb
der Kirche ausschlieBlich nach den Quellen der Offen-
barung in Schrift, Uberlieferung und Lehramt bestim-
men. Mag die Antwort, die wir durch diese Methode auf
unsere Frage erhalten, auch vielleicht zu allgemein und
zu wenig konkret erscheinen, so hat sie dafir den un-
schatzbaren Vorteil theologischer, d. h. zeitloser Giiltig-
keit. Im ersten Teil unserer Uberlegungen behandeln wir
die Voraussetzungen unserer Frage, im zweiten Teil die
Grenzen, innerhalb deren sie iiberhaupt erst sinnvoll ge-
stellt werden kann, im dritten Teil endlich versuchen wir
die Losung des Problems.

Erster Teil: Voraussetzungen der Frage

Der Laie ist Glied der Kirche. Die Kirche aber ist
nach der Enzyklika ,Mystici Corporis” die Verbindung
der Glaubigen mit Jesus Christus im HI. Geiste zur Durch-
fithrung der Erlosung der Welt. Wollen wir die Aui-
gaben der Laien in der Kirche richtig umschreiben, ist es
also unerlaBlich, diese Wesensbestimmung der Kirche
wenigstens in kurzen Worten zu erlautern.

1. Das Ziel der Kirche ist die Erlosung der Welt.
Nach der Offenbarung bhesteht die Erlésung der einzel-
nen Menschen darin, daBl der Hl. Geist auf sakramen-
talem oder aullersakramentalem Wege in den Menschen
einbricht, in ihm Wohnung nimmt und ihn durch fort-
schreitende Vergottlichung seiner natiirlichen Seelen-
krafte befihigt, immer tiefer am innergottlichen dreifal-
tigen Leben Gottes teilzunehmen, bis diese Teilnahme in
der unmittelbaren beseligenden Gottschau, der wvisio
beatifica, ihre Kronung und Vollendung findet.



30 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Die erste und grundlegende Stufe dieser Teilnahme
am dreifaltigen Gottesleben stellt das einfache Gnaden-
leben dar: Es wird durch die Vergéttlichung der Seelen-
krafte und der Seelensubstanz durch den einwohnenden
Gottesgeist ermdglicht. Gibt der Mensch dem in ihm woh-
nenden Hl. Geiste Raum, so dringt dieser immer weiter
vor, das heilit, er vergottlicht die Seele und ihre Kréfte
immer mehr und mehr und zieht so den Menschen
immer tiefer in das trinitarische Leben hinein. Gibt der
Mensch seinen eigenen Willen vollstindig auf, tberlafit
er dem HI. Geist vollig das Dominium iiber sich, kann es
geschehen, dafl die Vergoéttlichung der Seelenkrifte so
gesteigert wird, dal der Mensch schon in diesem Leben
eine Art unmittelbarer Gottschau erhilt, indem er die
gottliche Wesenheit zwar noch nicht unmittelbar, aber
doch wie durch einen nur mehr ganz diinnen Schleier
hindurch schaut, liebt und geniefit. Wir sprechen dann
nicht mehr vom einfachen, sondern vom muystischen
Gnadenleben. Vollzieht der im Menschen wohnende
Hl. Geist in der Stunde des Todes, bzw. im Augenblick
der vollendeten Lauterung auch noch die letzte und
tiefste Vergottlichung der Seele und ihrer Krifte durch
das ,Herrlichkeitslicht”, dann ist der Mensch erlost. Es
tritt der Zustand der Gottschau ein, von dem ,,Mystici
Corporis® sagt: ,In jener Schau wird es uns auf ganz
unsagbare Weise gestattet sein, den Vater, den Sohn und
den HI. Geist mit den durch das Glorienlicht geschérften
Augen des Geistes zu betrachten, die Ausginge der gott-
lichen Personen durch alle Ewigkeit hindurch aus nach-
ster Nahe mitzuerleben und ein Gliick zu verkosten, das
jenem ahnlich ist, wodurch die allerheiligste und un-
geteilte Dreifaltigkeit selig ist™®).

Die Erlosung der Seele ist damit vollendet. Es fehlt
nur noch die Erlésung unseres Leibes und damit des
»ganzen” Menschen. Dieses letzte, unsere Vollerlésung
bewirkende Ereignis wird in der Auferstehung eintreten,
die zugleich die Verklarung des Auferstehungsleibes brin-
gen wird. Die gleiche Kraft des gottlichen Geistes, der
den Leib wieder ins Dasein ruft und mit der vollendeten
Seele vereinigt, wird dann auch die grofe Umgestaltung
und Vergeistigung des Leibes vollziehen und so den
irdischen Leib zu einem wiirdigen Werkzeug und Instru-
ment der vollendeten Seele machen. Der in der Seele

g 4; Enzyklika ,Mystici Corporis, Linz, Kath. Schriftenmission,



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche St

wohnende und die Seele in das Lichtmeer der gottlichen
Herrlichkeit tauchende Gottesgeist wird auch auf den
Leib tibergreifen und den ,,Leib der Niedrigkeit” zu einem
.,Leib der Herrlichkeit” gestalten (Phil 3, 21).

Der Geist Christi, des Auferstandenen und Verherr-
lichten, ist es also, der die Seele vergottlicht und so den
Mitvollzug des dreifaltigen Gotteslebens in Form der
Gnade, der Mystik und der Gottschau vermittelt. Der
Geist Christi ist es, der auf den auferstandenen Leib des
Gliedes Christi itberstromt, um auch ihn dem verklarten
Herrenleib zu assimilieren und so die Erlosung des
Gesamtmenschen zu vollenden (Rom 8, 10 £.; 8, 23 .). Der
Geist Christi ist es, der endlich auch auf den erweiterten
Leib des Menschen, die gesamte materielle Welt, iiber-
greifen wird, um auch sie in die Verklarung hineinzuzie-
hen. Wenn der Kosmos zum ,neuen Himmel” und zur
wneuen Erde® umgeformt ist, dann ist die Erlésung, nach
der die Kreatur seufzt und mit vorgestrecktem Haupte
sehnsiichtig wartet (Rom 8, 18—23), erreicht und das
»Heil” gekommen.

Nach den Offenbarungsquellen ist demnach die Er-
l6sung ein universelles, die gesamte Schopfung umfas-
sendes Geschehen und Sein, das von niemand anderem
gewirkt wird als vom Hl. Geist, der aus Jesu Herzen
strémt.

Dann tritt die Parousie des grofen Durchbohrten,
des Menschensohnes, ein, der mit der von ihm erlésten,
von ihm mit dem Geist der Herrlichkeit erfiillten Schép-
fung, der Braut der Apokalypse, heimkehren wird zur
iiéac{l;)en Gottes, des Vaters (1 Kor 15, 22—28; Offb 22,

2. Der Spender des Herrlichkeitsgeistes ist der Gott-
mensch Jesus Christus: Der Heilige Geist ist das Le-
bensblut des Logos, aus dem Logos quillt er seit Ewigkeit.
Christus aber ist niemand anderer als der menschgewor-
dene Logos. So ist denn Christus der Geistspender
schlechthin. Seit sich der Logos hypostatisch mit einer
konkreten Menschennatur verbunden hat, ruht der Hei-~
lige Geist in diesem einen Menschen, um sich von ihm,
dem Haupte der Schopfung, iiber alle Kreaturen zu ver-
breiten. Das Recht, seinen Geist an die Menschen, ja an
die gesamte Schopfung auszugieBen, hat sich Christus im
der Passion durch seinen Tod am Kreuze erworben; das
aullere Symbol dafiir ist das Hervorstromen von Wasser



32 .Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

und Blut aus seinem gebrochenen und geéffneten mensch-
lichen Herzen.

3. Zur Ausspendung und Weitergabe des Gottesgeistes
an die Menschen schuf sich Christus ein Werkzeug: die
Ecclesia, die Kirche. Sie ist die Gemeinschaft der Gliu-
bigen, die durch den Geist Christi mit Christus verbunden
sind und ihm in verschiedenster ‘Weise bei der Durch-
fiihrung der Erlésung der Menschen helfen. Durch die
Kirche und in der Kirche will Christus den Heiligen Geist
vermitteln und so die Menschheit, ja den ganzen Kosmos
in fortschreitendem Vergeistigungs- und Vergottlichungs-
prozesse der Endvollendung, dem brautlichen Zustand
der Apokalypse, entgegenfithren.

Zweiter Teil: Begrenzung der Frage

Nun kénnen wir die Grenzen ziehen, innerhalb deren
die Frage nach der aktiven Teilnahme der Laien am
Erlosungswerk Christi und der Kirche iiberhaupt erst
sinnvoll gestellt werden kann.

1. Es ist selbstverstandlich, daB kein Mensch, ja uber-
haupt kein Geschépf am Entschluf Gottes zur Welt-
erlosung mitgewirkt hat. Die Erlosung bedeutet ja die
Teilnahme der Schopfung am dreifaltigen Lebensaus-
tausch der Trinitat: hier auf Erden in der Gnade, dritben
in der Herrlichkeit. Dieses Leben in und mit Gott stellt
eine Existenzweise dar, die in der Theologensprache ,,ab-
solut iibernatiirlich” genannt wird. Es ist eine Existenz-
weise, die keiner Kreatur, sondern nur Gott zukommt.
Kein Einzelmensch und keine Gemeinschaft vermag mit
den Kriften dieser Erde dieses absolut iibernatiirliche
Dasein zu gewinnen. Das letzte Ziel der Geschopfe ist
kein Gipfel im Reich der geschaffenen Natur, der, wenn
auch nur mit Mithe und Anstrengung, so doch aus den
Talern dieser Erde bestiegen werden koénnte. Es fuhrt
kein Weg aus der natiirlichen in die absolut iibernatiir-
Tiche, d. h. gottliche Existenzweise hinein. Dies gilt sowohl
vom Plane Gottes, den Menschen iiberhaupt in den in-
neren Schofl der Gottheit hineinzuziehen, wie auch vom
speziellen Plan, dies gerade durch Eingliederung der
Geschoépfe in den Sohn Gottes zu tun, der selber am
Herzen des Vaters ruht.

2. Was eben vom Erlésungsplan gesagt wurde, gilt
natiirlich auch vom Erlésungswerk.

a) Ausschlieflliche Tat des Logos war die Mensch-
werdung. Seitdem der Logos, die zweite gottliche Person,



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 33

von welcher der Geist ausgeht, eine menschliche Natur
aus Maria der Jungfrau zu personhafter Einheit ange-
nommen hat, ist der Gottmensch Inhaber, Trager und
Spender des ewigen Geistes. Seit der Stunde der Inkar-
nation wohnt der Heilige Geist ohne Beschrankung und
ohne MaB in Jesu Herzen. Jesu Herz ist der Brunnen, in
dem die Wasser des Geistes rauschen, das Meer, in dem
die Fluten des Herrlichkeitsgeistes verborgen sind, die
Quelle, aus der die Geisteswasser der Herrli_chkelt und
Verklarung hinauszudringen streben, um die sich er-
schlieBenden Menschen zu erfillen und im Sohne zum
Vater heimzufithren.

b) Ausschliefilliche Tat des Gottmenschen ist ferner
das Kreuzesopfer. Uns zuliebe hat Christus freiwillig in
bitterer Todesangst das den Geist bergende Gef4B, seine
menschliche Natur, zerbrochen oder, besser gesagt, der
im Gottmenschen wohnende Geist der Liebe zerbrach
selber das Alabastergefil der menschlichen Natur, um
fir die des Heiligen Geistes beraubten Menschen frei
zu werden. Seit der Stunde des Kreuzestodes hat Christus
das Recht, die Wasser des Geistes iiber Menschheit und
Schépfung auszugieBen. Seit der Stunde des Kreuzes ist
Christus der grofie Durchbohrte des Propheten Zacharias,
aus dessen Herzenswunde die Wasser der Erlésung
quellen. Seit der Stunde des Kreuzes ist Christus der
grofle Geistspender, der mit dem Holz des Kreuzes ge-
schlagene Fels, aus dem nach den Visionen der Patristik
der die Schopfung vergéttlichende und verkliarende Geist
immerdar hervorquillt: der Geist der Aszese und Mystik,
der Charismatik und der Endverklarung. In Christi prie-
sterlichem Herzen und nur in ihm ruht der Geist. Aus
Christi durchstochenem und gedffnetem Herzen, und nur
aus ihm stromt er hinein in die Schépfung. ,,Dies ist der
Strom, der die Erde umrauscht, aus Jesu Herzen nimmt
er seinen Beginn®, lesen wir auf -dem lateranensischen
Baptisterium.

 ¢) Ausschliefiliche Tat des Gottmenschen ist endlich
die Schaffung jener Stelle, wo wir Menschen die Wasser
des Sohnesgeistes trinken konnen, die Sancta Ecclesia,
die heilige Kirche, der mystische Leib des Herrn.

In seiner 6ffentlichen Tatigkeit hat der Herr in miihe-
voller Arbeit zunichst die juridische, auBlere, sichtbare
Organisation der Kirche aufgebaut. Im Abendmahlssaal
hat er fir sie gebetet. Am Kreuze endlich ist er firr die
Kirche gestorben und hat ihr, die bisher eine tote, leblose

»Theol.-prakt, Quartslschrift* I, 1949. 3



34 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Organisation und ein leeres Gefdll war, die Fiille des
belebenden Gottesgeistes verdient und geschenkt.

- Nun verstehen wir besser die frither gegebene
iWesensbestimmung der Kirche, nach der sie die Ver-
bindung der Glaubigen mit Christus im Heiligen Geiste
zur Fortfiihrung der Erlgsung ist. Seit der Stunde des
Kreuzestodes Christi umschliefit ja die Kirche die Ver-
klarungs- und Vergéttlichungskrafte fir die Menschheit
und den_gesamten Kosmos. Weil der gleiche Heilige Geist
Christi in ihr und in Christus ruht, ist die Kirche mit
ihrem verklirten Haupte verbunden wie die Braut mit
dem Brautigam, wie der belebte Leib mit dem lebens-
spendenden, belebenden Haupte. Seit der Kreuzesstunde
ist die Kirche die ,,Fiille Christi*, die Erscheinung Christi,
das Organ und Werkzeug Christi, durch das er die Ver-
geistigung der Menschheit wirkt, bis sie samt der mate-
riellen Schopfung in jenen brautlichen Zustand versetzt
wird, den die Offenbarung unter dem Bilde der Hochzeit
zwischen dem Lamme und der Braut beschreibt.

3. Nun koénnen wir ohne Schwierigkeit unser Vor-
haben ausfithren und die Grenzen bestimmen, innerhalb
deren eine Mitarbeit der Laien am Werk der Erldsung
itberhaupt in Frage kommt. Ausgeschlossen sind die
Laien, wie wir gesehen haben, von jeglicher Mitwirkung
am Erlésungsplan und Erlosungswerk, soweit dieses die
Bereitstellung des Geistes in der Menschwerdung, die
Freimachung oder Entbindung des Geistes im Kreuzes-
opfer und den Bau der Kirche, des Werkzeuges zur Geist-
vermittlung, umschlieft. Wenn iiberhaupt eine Mitarbeit
der Menschen am Erlosungswerk in Betracht kommen
soll, kann dies nur bei der Erlésung des einzelnen Men-
schen, bei der Geistvermittlung an den Einzelmenschen,
also bei der sogenannten subjektiven Erlosung, der Fall
sein.

Dritter Teil: Losung der Frage

Wie steht es also mit der Teilnahme der Menschen
an der Vermittlung des durch Christus in der Mensch-
werdung gebrachten, in der Passion freigemachten und
jetzt in der Kirche ruhenden Geistes an die noch nicht
erlosten Menschen? :

Wir kennen die Antwort: Alle Glaubigen sind zur
Mitarbeit bei der Erlosung der Welt berufen. Ja, wir
milssen sogar weitergehen und sagen: Die Mitarbeit der
Menschen am Erlosungswerk, dieses nach Pius XIL so



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 35

,,schaudererregende Geheimnis**), ist mit dem gegen-
wirtigen Heilsplan so enge und innig verbunden, dafi er
ohne diese aktive Mitwirkung der Menschen in seiner
konkreten Wirklichkeit gar nicht gedacht werden konnte.
Ein kurzer Uberblick moge dies zeigen.

Wenn Gott sich iiberhaupt nach auien mitteilen und
dadurch verherrlichen will, besitzt er viele Moglichkeiten,
eine groBer als die andere. Grof wire es, Wesen aus
dem Nichts zu rufen, die durch ihr bloBes Dasein die
Schonheit und Macht, die Weisheit und Grofe des aus-
sich-seienden Gottes preisen. Noch groBer wire es, vege-
tativ und sensitiv lebendige Wesen zu rufen, die einen
Widerschein nicht nur des seienden, sondern auch des
lebendigen Gottes bildeten. Noch grofler ware es, geistig
lebendige Wesen zu schaffen, die, zum Teil noch an den
Stoff gebunden, zum Teil aus jeder stofflichen Verbunden-
heit befreit, Gott bewuBt erkemnen, erstreben und ge-
nieflen konnten und so als Ebenbilder Gottes ihrem
Schopfer bewulite Verherrlichung entgegenbrichten.
Noch gréBer wire es, die letztgenannten Wesen in akzi-
denteller Weise an der Natur Gottes selber teilnehmen
zu lassen und sie durch fortschreitende Vergeistigung
ihrer Seelensubstanz und Seelenkrifte immer tiefer in
das innertrinitarische Leben hineinzuziehen und schlief}-
lich zur unmittelbaren, hiillen- und mediumlosen Erkennt-
nis, Liebe und Seligkeit der Dreifaltigkeit selber zu fiithren.
Noch grofier ware es, ein geistig lebendiges Geschopf —
einen Engel, das hochste unter allen Geschopfen, oder
besser einen Menschen, das Wesen der Mitte, mit dem
Logos zu personhafter, hypostatischer Einheit zu ver-
binden. Dieser Gott-Engel, bzw. Gott-Mensch wire dann
die hochste Gott-Mitteilung und die héchste Gottverherr-
lichung nach auBien. Dieser Gott-Mensch wire ja selber
Gott; damit aber der natirliche Gipfel des Universums
und die Quelle auch des ubernatiirlichen, gottlichen Le-
bens der Gnade, der Mystik und der Endverkliarung fir
Menschen und Kosmos. Noch gréfier wire es, den Gott-
menschen nicht zum Haupt einer unversehrten, sondern:
zum Haupt einer gefallenen Schépfung zu machen. Denn
nur so koénnte sich auch die Barmherzigkeit Gottes offen-
baren: Der Gottmensch miifite ja erst die Schuld besei-
tigen, die das Wiedereinstromen des Geistes verhindert.
So wiirde die Barmherzigkeit Gottes in unvorstellbarer

%)  Mystici Corporis®, S. 22.
3*



36 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Weise aufstrahlen. Noch grofier wire es endlich, wenn
die Wiederverleihung des Geistes an die gefallene Schop-
fung nicht ohne Mitarbeit der Geschopfe erfolgte. Denn
dann wiirde auBer der Barmherzigkeit auch die Gerech-
tigkeit Gottes sichtbar werden.

Wie wir aus der Offenbarung wissen, wollte Gott
von Ewigkeit her alle aufgezahlten Arten der Offenbarung
seiner Grofle und damit die hochste Verherrlichung nach
auflen. Von Ewigkeit her wollte Gott daher auch die Mit-
arbeit der Menschen im Erlésungswerk: Von Ewigkeit
her steht vor seinem Blick der Goti-Mensch, der kraft
seiner menschlichen Natur nicht nur Haupt, sondern
auch ,.Erloser” der Welt sein soll. Von Ewigkeit her steht
vor seinem Blick Maria, die als Mutter des Erlosers nicht
nur Konigin der Welt, sondern auch ,Miterloserin® sein
soll. Von Ewigkeit her stehen vor seinem Auge die Men-
schen nicht nur als Glieder seines Sohnes, die durch ihn
erlost sind, sondern auch als Glieder, die ihrerseits wie-
derum andere ,,erlosen’®). Die aktive Mitarbeit der Men-
schen bei der Durchfihrung des Erlosungswerkes ist ein
wesentlicher Bestandteil in Gottes ewigen Planen.

Selbstverstandlich bleibt auch in der subjektiven Er-
losung, bei der Vermittlung des Gottesgeistes an die ein-
zelnen Menschen, Christus der Haupt-Priester, der Haupt- .
Mittler und Haupt-Spender. Wie Christus allein durch
seine Menschwerdung das Lebensprinzip des Geistes wie-
der in die Schopfung eingefithrt hat; wie Christus allein
durch sein Kreuzesopfer es fir uns und die Schépfung
verdient hat und wie er allein es der Ecclesia geschenkt
und zur Weitergabe iibergeben hat: so ist auch er allein
befdhigt und berufen, es den einzelnen Menschen zu
spenden.

Wenn es itberhaupt ein menschliches Erlosertum
gibt, kann es demnach nur ein untergeordnetes Erloser-
tum sein. Nur in Christus ruht die ,,tota sacerdotii pleni-
tudo®, die ganze Fiille des Priestertums, wie Thomas
wiederholt sagt®). Wenn Christus, der eine Hohepriester
unseres Heiles, aktive Funktionen an uns Menschen ab-
gibt, kann das nur ein Tatigsein der Menschen in, unter
und durch Christus sein. Wenn Christus auch uns Men-
schen zu Geistvermittlern, zu ,salvatores® macht, so
kénnen wir es nur in der Macht und in der Abhangigkeit

5) Tromp, Corpus Christi, quod est Ecclesia, Roma 1937.
% S. Th. IIL. q. 63. 6. c.; vgl. IIL. q. 50. 4. c.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 37

von Christus, dem einen und einzigen ,,Salvator mundi®,
sein.

Dadurch, daf Christus die subjektive Erlésung der
Kirche anvertraut hat, die ja nichts anderes ist als die
Gemeinschaft der Glaubigen mit Christus im Heiligen
Geiste zur Erlosung der Welt, hat er die Menschen tat-
sachlich zur aktiven Mitwirkung bei der Erlosung berufen.
In Christus und unter Christus sollen sie das Leben des
Heiligen Geistes an andere weitergeben und so an der
Vergeistigung und Vergéttlichung der Menschen und des
Kosmos mitarbeiten, bis das All durch den Geist mit dem
Sohne verbunden und damit an das Herz des Vaters heim-
geholt ist.

Um dies besser zu verstehen, miissen wir uns erin-
nern, daB wie am physischen Leibe des Menschen so
auch am mystischen Leibe der Kirche nicht alle Glieder
dieselben Aufgaben haben, sondern vielmehr nach ihrer
Stellung im ganzen verschiedene Funktionen ausiiben.
Die Glieder des mystischen Leibes sollen ja nichts anderes
sein als die Fortsetzung und Verlangerung, die Darstel-
lung und die Fualle Christi nach seinen verschiedenen
Aufgaben und Funktionen als Erloser. Die Glieder des
mystischen Christus konnen wir daher unter dreifacher
Riicksicht betrachten:

1. als ,,Glieder®, insofern sie eben Glieder der Kirche
sind, ohne Riicksicht auf besondere Aufgaben innerhalb
der kirchlichen Gemeinschaft;

2. als ,,Organe”, insofern sie ' gewisse Funktionen
e._rf;lillpn sollen, die anderen Gliedern nicht zugedacht
sind;

3. als ,,speziell berufene Organe®, insofern ein Organ
von einem hoheren Organ fallweise oder dauernd zur
Unterstiitzung herangezogen wird.

_Im folgenden gehen wir die drei aufgezihlten Riick-
sichten durch. Wir werden sehen, daf§ die Laien in jeder
Hinsicht zum aktiven Mittun bei der Erlésungsaufgabe
Christi, bzw. der Kirche bestimmt und berufen sind.

1. Die Aufgabe der Laien kraft ihrer
Gliedstellung

_ Schon auf Grund des blofen Gliedseins sind die
Laien zu aktiven Aufgaben innerhalb der Kirche berufen
und bestimmt. Diese Berufung geht auf einen seins-
mafigen und auf einen moralischen Grund zurick. Die
seinsmafige Begriindung ergibt sich aus der sakramen-



38 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

talen Verbindung des Christen mit dem priesterlichen
Haupt der Kirche, die moralische Verpflichtung folgt aus
der klaren, eindeutigen Aufforderung Christi zur Mit-
arbeit am Erlosungswerk.
a) Die seinsmdfiige Verpflichtung
SeinsmiBig ist der Laie durch das Sakrament der

Taufe, der Firmung und der Eucharistie mit Christus
verbunden und zur Mitarbeit mit ihm verpflichtet.

Taufe

Durch den Taufcharakter verleiht der Hohepriester
Jesus Christus allen Gliedern, also auch den Laien, prie-
sterliche Pragung, priesterliche Struktur und damit die
wurzelhafte Fiahigkeit und Bestimmung, aktiv an der Er-
losungstatigkeit des Hauptes mitzuarbeiten. _

In der Taufe wird der Mensch zunéachst an die sicht-
bare Organisation der Kirche angeschlossen. Die Kirche
tragt den Geist in sich. Sobald daher der Mensch in die
sichtbare Organisation der Kirche aufgenommen wird,
kommt er notwendig mit dem Geist Christi in Kontakt.
Der in der Kirche gegenwirtige Geist Christi sucht in das
neue Glied einzudringen: Die erste Wirkung des eindrin-
genden Christus-Geistes ist eine Veridhmlichung, Anglei-
chung und Assimilation des neuen Gliedes an Christus,
das Haupt. Das neue Glied wird Christus gleichgeformt,
gleichgepragt. Es erhalt dieselbe Struktur wie Christus.
Nicht die Spendung des Christuslebens (Gnade), sondern
die Gleichprigung mit Christus dem Haupte (Charakter)
ist also die erste innere Wirkung des Taufritus. Wie die
Molekiile, die sich auBlerhalb unseres Leibes befinden,
erst dann vom Leben unserer Seele erfullt werden
kénnen, wenn sie der menschlichen Leibessubstanz
gleichgepragt und homogen geworden sind, so kann auch
das Christusleben (Gnade) erst dann in den Menschen
einstromen, wenn dieser dem das Leben bergenden
Haupte gleichgepragt ist, d. h. die Christusform erhalten
hat. Die klassische Theologie nennt diese Christusform
oder Christuspragung, die dem Christusleben vorangeht,
bekanntlich character sacramentalis.

Damit konnen wir nun auch das nahere Wesen dieser
Christuspragung bestimmen. Die Wesensstruktur Christi
des Hauptes ist gottmenschlich, d. h. priesterlich. Nur
durch die Vereinigung von Gottheit und Menschheit ist
ja Jesus Christus der Mittler zwischen Gott und Mensch-
heit, der Priester schlechthin, geworden. Die Gleichpréa-



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 39

ung mit Christus, welche das neue Glied der Kirche

urch die Taufe erfahrt, ist daher nichts anderes und
kann nichts anderes sein als eine Gleichpragung mit
Christus dem Priester. Sie ist Teilnahme an Christi Prie-
stertum. Sie ist ,,configuratio cum Christo sacerdote®, wie
Thomas oftmals ausfithrt”). Und diese ,,participatio sacer-
dotii Christi“®) ist nicht etwas bloB Gedachtes, ein reines
Gedankengebilde, sondern etwas Reales, Wirkliches. Nach
der Lehre der Uberlieferung und der Kirche ist dieses
Christusmal so real, daB es weder die Wasser des ewigen
Leides noch die Feuer des ewigen Schmerzes jemals tilgen
konnen. Mit glihendem Finger hat der Geist Christi den
Getauften zum Priester geformt und ihm eine Wunde
beigebracht, die sich nie mehr schlieBen wird. Jeder Ge-
taufte, auch der Laie, ist Priester in Ewigkeit, sowie auch
das durch die hypostatische Union entstandene Priester-
tum unseres Hauptes nie mehr aufgelost werden kann®).

Verstehen wir jetzt, warum die Vater immer wieder
auf das Priestertum der Getauften zuriickkommen? Ver-
stehen wir jetzt, warum die Kirche auch dann am allge-
meinen Priestertum der Getauften festhielt, als es zum
Vorwand fiir den Kampf gegen das besondere Weihe-
priestertum der Ordinierten genommen wurde? Verstehen
wir jetzt die Petrusworte in ihrem tiefdogmatischen Sinn:
»lhr aber (Petrus redet alle Glaubigen an!) seid ein aus-
erwiahltes Geschlecht, ein konigliches Priestertum, ein
heiliger Stamm, ein gottgehoriges Volk* (1 Petr 2, 5 und
9)? Verstehen wir jetzt den Jubelruf der Geheimen Offen-
barung: ,Er hat uns zu Koénigen, zu Priestern gemacht
fiir Gott, seinen Vater™ (1, 6 und 5, 10)?

Auf Grund des Gesagten ist die Berufung des Laien
zur aktiven Mitarbeit an den Erlésungsaufgaben Christi,
bzw. der Kirche eine Selbstverstindlichkeit. Wenn der
Getaufte durch dieses Sakrament seinsmifig am Priester-
tum Christi teilnimmt, hat er, soll diese Einbeziehung in
das Priestertum Christi nicht sinnlos sein, natiirlich auch
die Fahigkeit und Bestimmung zur aktiven Miterléser-
schaft. Wie Christus, das hohepriesterliche Haupt, hat
auch jeder Christ als priesterliches Glied die Fahigkeit
und Aufgabe, die Geistmitteilung an die Menschheit zu
unterstiitzen.

' S. Th. 111 0763. 3. o.
%) S. Th. III. q. 83. 3. 5. o.; vgl. III. q. 65. 3 ad 3.
) Rahner, Theologle der Verkiindigung, Freiburg 1939, S. 144 ff.



40 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Firmung

Christus begniigt sich aber nicht mit der Verleihung
%ﬁesterlicher Struktur und priesterlicher Wiirde in der
aufe. In der Firmung schenkt er allen seinen Gliedern,
also auch den Laien, die Fillle seines eigenen priester-
lichen Heiligen Geistes und damit die erhohte und ge-
steigerte Fahigkeit, bzw. Bestimmung, an der Erlésung
der Welt aktiv mitzuarbeiten. Die Firmung ist das zweite
Sakrament, das jeder Christ empfangen darf und soll
Sie ist jenes zweite Sakrament, durch das die Eingliede-
rung in Christus vertieft und gesteigert wird.

Nach der ausdriicklichen Lehre der Kirche wird
durch die Firmung ebenfalls ein Charakter eingepragt,
d. h. yir werden wiederum Christus, dem Hohenpriester,
gleichgestaltet und assimiliert. Wahrend uns aber die
Taufe Christus gleichgestaltet, insofern er Priester ist,
pragt uns die Firmung Christus gleich, insofern er der
von der Fille des priesterlichen Geistes erfiillte und ge-
triebene Priester ist. Wie wir in der Taufe auf die prie-
sterliche Struktur und Wiirde Christi konsekriert werden,
so in der Firmung auf die priesterliche Gesinnung Christi.

Um dies tiefer zu verstehen, miissen wir an die Be-
deutung denken, die der Heilige Geist im Leben Christi,
des einen Hohenpriesters, eingenommen hat, bzw. ein-
nimmt. Wie aus dem Glaubenshekenntnis der Messe her-
vorgeht, ist ebenso wie der Vater auch der Sohn Spender
des Heiligen Geistes. Im SchoBe Mariens verbindet sich
nun der geistspendende Sohn mit einer konkreten mensch-
Eichen Natur. Christus, der Gottmensch, ist daher der
Geistbesitzer schlechthin. Der Geist, die ungeschaffene
Liebe, ist, wie der Name schon sagt, aber nichts Ruhen-
des, nichts Statisches, nichts Verharrendes. Der Heilige
Geist ist Feuer, Kraft, Glut, Sturm, Strémen und Fluten.
Wie also der Heilige Geist vom Vater als dem Urquell
durch den Sohn ausstréomt, so dringt er mit derselben
gottlichen Urgewalt und Macht auch wieder zum Vater
zuriick. Die Folgen fiir Jesu menschliches Denken und
Wollen ergeben sich von selbst. Von dem Augenblick an,
wo der Geist der ewigen Liebe von der Seele und dem
Herzen Jesu Besitz ergriffen hat, kennt Jesu menschliches
Herz kein anderes Ziel als die Hingabe an den Vater und
dessen Plane, die Erlésung der Menschen, die Heimholung
der Welt. Der Heilige Geist selber hat jenes Opfer- und
Liebesfeuer im Herzen Jesu entziindet, das aus dem Leben
Jesu ein einziges Brandopfer der Liebe machte.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 41

Dieser priesterliche Geist ist es, der Jesus das Mor-
gengebet der ginzlichen Hingabe an den Willen des
Vaters beim Eintritt in diese Welt sprechen 1aBt (Hebr 10).
Dieser priesterliche Geist drangt Jesus zu den Opfern des
dfentlichen Lebens (vgl. Mk 1, 12). Dieser priesterliche
Geist bewegt ihn zur Errichtung der Ecclesia. Dieser
priesterliche Liebesgeist ist es, der nach dem paulinischen
Zeugnis im Hebraerbrief (9, 14) ihn zur blutigen Hingabe
seines Lebens am Kreuze treibt. Der ewige Geist ist es,
der in unendlicher Licbeskraft das kostbare Gefdll seines
menschlichen Leibes im Tode zerbricht. Der Heilige Geist
ist es, der in der Auferstehung als Geist der Herrlichkeit
auf den Opferleib Christi tiberstromt und ihn in die Herr-
lichkeit der Verklirung hineinzieht. Dieser HL Geist ist
es endlich, der aus Jesu Herzen iberstromt auf die
Kirche, von der Kirche in die Seelen der Christen, von
den Seelen der Christen auf ihre Leiber, um schlieflich
die gesamte Schopfung in einem ungeheuren Vergeisti-
gungsprozeB an das Herz des ewigen Vaters heimzuholen.

Eben diesen priesterlichen Geist unseres Hauptes
erhalten in seiner Fille die Glieder durch das Sakrament
der Firmung. So schauen es die Propheten des Alten
Bundes in ihren Visionen der Geist-Ausgiefung. Denken
wir nur an Isaias (44, 3), Ezechiel (47), vor allem aber an
die Gesichte Joels (3, 1—4)! So schauen es die Kirchen-
viter, so schaut es das Lehramt der lebendigen Kirche.
Wenn also Christus, das hohepriesterliche Haupt, ein
erstes Sakrament, die Taufe, eingesetzt hat, um allen sei-
nen Gliedern priesterliche Struktur zu geben, und wenn
er ein zweites Sakrament, die Firmung, eingesetzt hat, um
in allen seinen Gliedern die durch die Taufe verliechene
priesterliche Struktur zu vertiefen und auf Grund dessen
ihnen die Fiille seines eigenen priesterlichen Geistes zu
spenden, sind dann nicht offensichtlich alle Glieder
Christi, auch die Laien, aus einem zweifachen Grund zur
aktiven Teilnahme an der Erlosungstitigkeit der Kirche
nicht nur berechtigt und befahigt, sondern sogar ver-
pflichtet? Wie Christus, das Haupt der Kirche, durch die
unsichtbare Geistspendung im Schofie der Jungfrau und
durch die sichtbare Geistes-Epiphanie am Jordan zur
Erlosung der Welt konsekriert und gesandt wurde, so
wird auch der Christ, das Glied Christi, durch die beiden
Sakramente der Taufe und Firmung zur Mitarbeit am
Werk des Hauptes konsekriert und gesandt.



42 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Durch diese Betonung und Hervorhebung des all-
gemeinen Priestertums, wie es allen Gliedern der Kirche
eigen ist, soll natiirlich in keiner Weise der Wesensunter-
schied zwischen allgemeinem und besonderem Priester-
tum aufgehoben oder auch nur verdunkelt werden. Das
allgemeine Priestertum besitzt auf Grund des Tauf- und
Firmcharakters jeder Christ, auch der ordinierte Prie-
ster. Auch der geweihte Priester tragt ja das Christusmal
der Taufe und Firmung. Der geweihte Priester tragt aber
aullerdem noch ein drittes ‘Christusmal, den character
ordinis, den Weihecharakter. Dieser dritte Charakter ist
ebenfalls eine Gleichpragung mit Christus dem Hohen-
priester. Durch diesen dritten Charakter wird dem Gliede
Christi die hochste Christusahnlichkeit eingeprégt, deren
es uberhaupt fahig ist. Die Gleichprigung, die mit der
Taufe begann und sich in der Firmung fortsetzte, erfahrt
hier ihre Vollendung. Kraft dieses letzten Charakters wer-
den die Priester dem hohenpriesterlichen Haupte derart
gleichgeformt, daB sie Christus, der Hohepriester, sogar
bei solchen Handlungen als Werkzeuge und Organe be-
niitzen kann, die an und fiir sich nur Christus als der
Hauptursache zukommen: bei der Gegenwértigsetzung
des Kreuzesopfers und bei der Zuwendung des Hl. Geistes
und seiner Gnade in den heiligen Sakramenten. Die
Realitat und Wirklichkeit des allgemeinen Priestertums
gefahrdet also in keiner Weise die Realitit und Wirk-
lichkeit des besonderen Priestertums. Im Gegenteil, beide
gehoren zusammen, denn beide flieBen aus dem einen
und selben Priestertum Christi. Es gibt nur einen ein-
zigen Hohenpriester. Dieser eine einzige Hohepriester
aber bedient sich bei der Durchfithrung seiner priester-
lichen Tatigkeit sowohl des allgemeinen wie des beson-
deren Priestertums. Beide sind daher wahres, echtes
Priestertum. Ihre Vollmachten allerdings sind wesentlich
verschieden. Denn die Vollmacht richtet sich nach der
groferen oder geringeren Gleichprigung des Gliedes mit
dem Hohenpriester Christus. Die Gleichpragung, die
durch den Tauf- und Firmcharakter hervorgebracht
wird, ist aber wesentlich geringer als die durch den
Weihecharakter bewirkte Christusférmigkeit.

Bisher betrachteten wir die Wirkungen des Tauf- und
Firmcharakters in ihrer ,vertikalen Richtung, insofern
wir mit Christus, unserem Haupt, verbunden werden. Zu
dieser vertikalen Verbindung mit dem Haupte tritt als
Wirkung des Charakters aber auch eine ,horizontale®



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 43

Verbindung, die Vereinigung der Glieder unter sich.
Dadurch namlich, daB alle Glieder seinsmaflig mit dem
einen Haupte Jesus Christus verbunden werden, werden
sie von selber auch untereinander zu einer Einheit zu-
sammengefiigt, die nicht nur auf der Gemeinsamkeit des
Glaubens, der Hofinung und der Liebe, sondern vor allem
auf dem gemeinsamen realen Charakter aufruht. Der
reale Charakter ist die Ursache, daB die Glieder Christi
nicht bloB moralisch, nach Art einer bloBen Gesellschaft,
sondern ontologisch, nach Art eines organischen Kor-
pers, durch eine innere Strukturgleichheit sowohl mit
dem Haupte wie auch untereinander verbunden sind.

Damit haben wir eine weitere Begrindung der
aktiven Aufgabe der Laien festgestellt. Dadurch, daB wir
durch den Charakter dieser beiden Sakramente Glieder
Christi und Mitglieder aller Getauften und Gefirmten
werden, versteht es sich von selbst, dafi uns das tiber-
natiirliche Schicksal dieser Mitglieder nicht uninteressiert
lassen darf. Wenn wir Glieder desselben Hauptes und
desselben Leibes sind, haben wir auch Pflichten gegen
eben diese unsere Mit-Glieder. Es darf uns nicht gleich-
giiltig sein, ob viele oder wenige Menschen mit diesem
Christus verbunden sind; ob diese Verbindung nur der
Struktur nach oder auch dem Leben nach besteht; ob die
Lebensverbindung reich und tief oder seicht und arm
ist; ob die anderen Glieder sich bemiihen, ihr inneres
Sein auch im #aufieren Leben darzustellen oder ob im
Leben der Glieder vielleicht Zustinde sozialer, wirt-
schaftlicher und seelischer Natur herrschen, die ihnen
das Verbleiben in der Lebensverbindung mit dem Haupte
unmdglich machen oder wenigstens sehr erschweren,
oder ob die Glieder aus der lebenspendenden Einheit des
Hauptes vielleicht gar schon herausgefallen sind.

Eucharistie

Den Héhepunkt der vertikalen Vereinigung der Chri-
sten mit dem Haupte und der horizontalen mit den an-
deren Gliedern untereinander bildet das ,,Sacramenium
unitatis®, die Eucharistie. Bei der Begriindung einer
aktiven Mitarbeit an den Erlésungsaufgaben Christi und
der Kirche darf deshalb dieses Sakrament nicht iiber-
gangen werden.

"~ Das Ziel, dem die ganze Menschheit entgegengeht, ist
die Vereinigung, die Hochzeit mit dem dreifaltigen GotL
Um diese Einheit zu verwirklichen, nimmt der Sohn des



44 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Vaters aus unserem Stamm und Geschlecht, ja sogar aus
unserem Blute eine einzelne konkrete Menschennatur an
und macht sie in seiner Person einer ahnlichen Ver-
bindung teilhaft, in der er selber mit dem Vater steht.
Durch diesen Einen sollen nun auch die anderen Men-
schen, das ganze Geschlecht, mit dem Vater in méglichst
inniger Weise verbunden werden. Immer innigere Ver-
einigungzmit Christus und durch Christus mit dem Vater
ist das Ziel der Heilsokonomie. Wenn nun Christus das
Haupt, sagt Scheeben mit Recht, seiner Lebensgemein-
schaft mit den einzelnen Gliedern seines mystischen Lei-
bes den hochsten Grad von Innigkeit und die festeste
Grundlage geben will; wenn die reale Verbindung des
Menschen mit Christus als dem Kanal des géttlichen Le-
bens in jeder Hinsicht vollendet sein soll; wenn die Ein-
heit der Glieder mit Christus dem Haupte dessen Einheit
mit dem Vater darstellen soll, dann war es nicht nur
angemessen, sondern relativ notwendig, daB die Mensch-
heit Christi, als die Tragerin des iibernatiirlichen gott-
lichen Lebens, nicht blofl in der Mitte des menschlichen
Geschlechtes, sondern auch in jedem einzelnen Glied
substantiell niedergelegt werde; dann war es angemessen
und notwendig, daB zu der durch die Inkarnation herbei-
gefihrten Geschlechtseinheit und zu der durch die Taufe
bewirkten organischen Verbindung der einzelnen Glieder
mit dem Haupte eine noch realere, eine noch innigere,
eben eine substantielle Verbindung und Vermiahlung
trete, eine Verbindung, in der die Glieder nicht nur durch
Blutsverwandtschaft und organische Verbindung in dem-
selben HI. Geiste, sondern durch substantielle Aufnahme
der Substanz ihres Hauptes ein einziger Leib mit ihm
wiirden. Dann war es angemessen, ja notwendig, dal} das
gottmenschliche Haupt nicht bloB mittelbar und virtuell
jedem Gliede nahe stande, sondern mit seiner eigenen
Substanz in die einzelnen Glieder eindringe, sie durch-
dringe und so mit seiner gottlichen Herrlichkeit und
Krait erfillle’’). Diese hochste Form der Eingliederung
des Gliedes in das gottmenschliche Haupt wird durch die
Eucharistie tatsichlich durchgefithrt. Der klassische Text
der Schrift ist Jo 6, 53—57, der wiederum von Jo 15, 55
beleuchtet wird. Die beredtesten Zeugen dieser unserer
substantiellen Verbindung mit Christus kraft der
Eucharistie sind aber die Viter und nicht zuletzt das
kirchliche Lehramt.

1%) Scheeben, Mysterien, Freiburg i. Br. 1941, S. 396.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 45

Die Starkung der Gemeinschaft mit Christus dem
Haupte hat naturgemaB auch eine Starkung der Gemein-
schaft der am eucharistischen Mahle teilnehmenden Glie-
der des Hauptes untereinander zur Folge. Das euchari-
stische Mahl ist nicht nur Ausdruck, sondern Steigerung,
ja Krénung der durch Taufe und Firmung begriindeten
Christusgemeinschaft der Glieder. Dadurch, daf derselbe
Christus alle Glieder in sich einpflanzt, schlieft er sie
eben alle zu einer substantiellen Einheit zusammen.
Schon die eucharistischen Symbole deuten auf diese
Wirkung hin. Leider ist unserem rationalistischen Den-
ken die laute Sprache der Symbole weithin unversténd-
lich geworden. Wie ganz anders dachte die Urkirche.
,Wie das eucharistische Brot, aus vielen Kérnern gemah-
len, doch nur eines ist, und der Wein, aus vielen Beeren
der Traube gewonnen, doch nur einer ist, so bilden die
vielen, die an dem eucharistischen Mahle teilnehmen, nur
einen einzigen groBen Leib.“ Von der Didache bis Tho-
mas und von Thomas bis zum Trienter Konzil wird diese
Auffassung vertreten.

Hier haben wir moderne Christen wahrhaftig eine
Gewissenserforschung notwendig. Wer von uns denkt
beim Empfang der Kommunion noch an diese Wahrheit?
Und doch miindet schon die erste Kommunion in das
Gebet um die Einheit des mystischen Christus ein: ,,Daf}
sie vollkommen eins seien” (Jo 17, 23). Und doch hat
Paulus die Folgerung aus dieser Wahrheit fiir alle Zeiten
mit uniibersehbarer Klarheit gezogen (1 Kor 10, 17).
Noch das Konzil von Trient sagt: ,,Christus hat die
Eucharistie seiner Ecclesia als Symbol ihrer Einheit und
ihrer Liebe zuriickgelassen, mit der nach seinem Willen
alle Christen untereinander verbunden und vereinigt sein
sollen* (D 873 a). Und beschwérend ruft dasselbe Konzil
den Protestanten zu: ,In véterlicher Liebe mahnt, be-
schwort, bittet und fleht die heilige Synode alle Christen
insgesamt und einzeln an, sie mochten sich in diesem
,signum unitatis’, in diesem ,vinculum caritatis’, in die-
sem ,symbolum concordiae’ doch endlich einigen™
(D 882). Kommunizieren heifit also nicht bloB, sich mit
Jesus vereinigen; kommunizieren heilt, sich innig ver-
binden mit dem ganzen Christus, mit dem Gro8-Christus,
mit Haupt und Leib.

DaB diese hochste und innigste Verbindung mit dem
hohenpriesterlichen Haupte auf der einen und mit den
Gliedern desselben Hauptes auf der anderen Seite unsere



46 Schwarzbauer, Der Léie in der Kirche

schon durch die Taufe und Firmung fegebene Pflicht
der aktiven Mitarbeit mit Christus und der tatigen Sorge
fir die anderen Glieder aufs hochste steigert, braucht
nicht mehr dargelegt zu werden. Durch Taufe, Firmung
und Eucharistie wird also der Christ seinsméflig mit dem
priesterlichen Haupte verbunden und so zur Mitarbeit mit
dem Haupte seinsmafiig befahigt und verpflichtet. Dies
ist aber nicht der einzige Grund, weshalb jedes Glied
Christi zur tatigen Miterloserschaft aufgerufen ist. Chri-
stus hat alle seine Glieder auflerdem durch seinen aus-
driicklichen, positiven Befehl zur Mitarbeit verpflichtet.
b) Die positive Verpflichtung

Alle Glieder verpflichtet Christus zur Mitarbeit
durch das Gebet. Im Gebet des Herrn, das er allen Glie-
dern seines Leibes empfiehlt, steht groB und gewaltig die
Bitte um das Kommen des Reiches, worunter die FEr-
bsung und das Heil der Schopfung gemeint ist. Auch
sonst betont Christus die Mitarbeit durch das Gebet: ,,Die
Ernte ist groB, der Arbeiter aber sind wenige. Bittet den
Herrn der Ernte, daB er Arbeiter in seine Ernte sende®
(Mt 9, 27). DaBl die Apostel nicht anders dachten als der
Herr, zeigen ihre Briefe (vgl. 1 Tim 2, 1—4).

Alle Glieder verpflichtet Christus zur Mitarbeit durch
das Opfer. Paulus vor allem spricht wiederholt von den
Opfern-des Alltags und ihrer Fruchtbarmachung fiir das
Reich Gottes (2 Kor 1, 7; Kol 1, 24; 2 Kor 4, 10).

Alle Glieder verpflichtet Christus zur Mitarbeit durch
das gute Beispiel. Allen ruft er bei Matthius zu: ,,So
leuchte euer Licht vor den Menschen, damit sie eure
guten Werke sehen und den Vater preisen, der im Him-
mel ist” (5, 6; vgl. 1 Petr 3, 11 ff.; 1 Kor 10, 321.).

Alle Glieder verpflichtet Christus zur Mitarbeit durch
das Wort. Wenn noétig, haben alle die Pflicht, mit ihrem
Worte fiir die Sache Christi einzustehen. Sie sollen wis-
sen, was sie in solcher Situation zu sagen haben (Mt 10,
32; Kol 4, 6).

Endlich verpflichtet Christus alle Glieder zum
Apostolat der Tal. Sie sollen die Werke der geistlichen
und leiblichen Barmherzigkeit iiben und so das Bose
durch das Gute tberwinden (Mt 25, 34—40; Rom 12,
13—21). Vor allem aber sollen sie — dies ist die immer
wiederkehrende Mahnung der Apostel — die Aufgaben
ihres Standes als Herr oder Sklave, als Lehrer oder
Schiiler, als Eltern oder Kinder in vorbildlicher Weise
erfilllen (vgl. Eph 6, 4; Kol 3, 21). (SchluB} folgt.)



Pastoralfragen 47

| Pastoralfragen

Volksmission. 1. Ihre Bedeutung wurde bekanntlich fast hun-
dert Jahre lang im sogenannten Aufkldrungszeitalter vergessen.
Erst nach und nach entdeckte man im vorigen Jahrhundert ihren
einzigartigen Wert fiir die Seelsorge. Der heilige Pfarrer Johannes
Vianney gestand einmal: ,,Wie bedauere ich, dafl ich erst so spit
an ein so schones Werk gedacht habe.” Nachdem er aber den
Wert der Volksmission erkannt hatte, war er, wie einer seiner
Biographen sagt, leidenschaftlich dafiir eingenommen. Im Ge-
sprich kam-er unabldssig darauf guriick; er sparte Heller um
Heller, nur um wieder eine Mission griinden zu kdénnen. ,Ich
werde geizig fiir den lieben Gott“, erkliirte er dann lichelnd und
von der Kanzel herab rief er einmal: ,,Ich hinge so riesig an den
Missionen; wenn ich, um eine neue zu errichten, meinen Leib
verkaufen konnte, wiirde ich es tun“ (Trochu-Widl6cher). Bei
seinem Tod rechnete man aus, daB er fast hundert Zehnjahr-
missionen gegriindet hatte. Als Osterreich aus dem Schlaf des-
Josephinismus erwachte, erkannte man bald in den Missionen das
wirksamste Mittel zur Belebung des religiosen Eifers. Die Teil-
nahme an den ersten Missionen um die Mitte des vorigen Jahr-
hunderts iibertraf alle Erwartungen. Als eine Mission in Perch-
toldsdorf gehalten wurde, nahmen daran sogar Leute aus Baden
und Voslau teil, die eigens in Perchtoldsdorf iibernachteten, um
morgens rechtzeitig zur Stelle zu sein. 1852 fand im Dom zu
St. Polten eine Mission statt, gehalten von vier Jesuiten, die eine
solche Begeisterung weckte, daBl man zur Erinnerung daran eigens
eine Denkmiinze pragen lieB. Ein pensionierter Beamter war so
hingerissen, dafl er jedesmal nach der Predigt sogleich nach
Hause lief und die Predigt fast wortwortlich niederschrieb, Ahn-
liches gilt von anderen Missionen. Aber schon zu Beginn des neuen
Jahrhunderts, noch mehr nach Ende des ersten Weltkrieges
wollte man an die wirksame Kraft der Volksmission nicht mehr
recht glauben. Man versprach sich gréofleren Nutzen von soge-
nannien religiosen Wochen, vor allem mit apologetischem Ein-
schlag. Die Erfahrung gab ihnen nicht recht. Sie bewies, dafl die
Volksmission auch in der neuen Zeit und bei der neuen Genera-
tion die erwartete Wirkung hatte. Zeugen dafiir sind eine grofle
Zahl von Stidten und Industrieorten Osterreichs, die ihr religit-
ses Bild durch die Volksmission wesentlich verdndert haben, so
in Nieder-Osterreich: Médling, Korneuburg, Klosterneuburg, vor
allem Wien, das bei der allgemeinen Mission 1928 die Zahl der
Kommunikanten von 8 Prozent auf 16 Prozent erhdhte. Im wei-
teren seien an groBeren Orten genannt: Steyr, Klagenfurt und
Villach. Wieviele kleinere Pfarren haben durch die Mission ihr
religioses Bild véllig verdndert!



48 Pastoralfragen

2. Damit man durch die Mission einen gréftmoglichen Erfolg
erzielt, muB fiirs erste die richtige Zeit gewahlt werden. Schon
deshalb ist es dringend geraten, wenigstens ein Jahr vorher mit
dem gewihlten Missionsorden in Verbindung zu treten. Die giin-
stigen Termine sind je nach den Berufen der Pfarrkinder ver-
schieden. In reinen Landgemeinden gelten als giinstige Termine
die Zeit von Mitte Oktober bis Anfang April; in Weingegenden
von Mitte November bis hochstens Ende Februar. Vielfach kann
als giinstiger Termin noch bezeichnet werden die zweite Héilfte
des Monates Mai, da alles angebaut ist und die Kartoffeln gelegt
sind, aber die Heuernte noch nicht begonnen hat. Freilich kommt
fiir recht kalte Kirchen auch die Zeit vom 1. Janner bis Mitte
Februar nicht in Betracht. In héher gelegenen Orten gibt es noch
einen giinstigen Termin, nédmlich Ende Juni. Da ist die Heuernte
beendet, und der Getreideschnitt hat noch nicht begonnen.

Wieviele Missiondre sollen bestellt werden? Dafiir ist vor
allem die Zahl der zu erwartenden Beichten maBgebend. Man muf
sich vor Augen halten, daBl der Missiondr im giinstigsten Fall
600 bis 700 Beichten in der Woche erledigen kann, ohne recht
hasten zu miissen. In Gegenden, wo die Katholiken durch die kon-
fessionelle Schule viel intensiver in den Glauben eingefiihrt und
die Beichten viel ausfiihrlicher sind als bei uns in Osterreich,
bringt es der Missionir wochentlich auf nicht mehr als 400 Beich-
ten. Wird das Beichtkind zu schnell abgetan, ist es in vielen
Fillen nicht befriedigt. Gerade bei der Mission mochte man mehr
als gewdhnlich zur Sprache bringen. Auch sparen sich viele ihre
besonderen Anliegen und Fragen fiir die Zeit einer Mission.

Welche seelische Vorbereitung ist notwendig? Einmal durch
Gebet. DaB Mission stattfinden wird, weiB nicht blo8 die Pfarr-
gemeinde, sondern auch der Teufel. Naturgem#B setzt er alles
daran, sie moglichst wirkungslos zu machen, d. h. zu bewirken,
daB die Todsiinder, auf die er rechnet, ihm nicht davonlaufen,
sondern treu bleiben. Da bei den Missionen Menschen zur Beichie
kommen, die dreiBig und noch mehr Jahre nicht gebeichtet
haben, ist ersichtlich, wieviel Gnade notwendig ist, um solchen
die Bekehrung zu erlangen. Darum méglichst viel beten! Wenig-
-stens sechs Wochen vorher, noch besser ein Vierteljahr vorher
tiglich mit der Pfarrgemeinde das entsprechende Gebet verrichten!
Ein geeignetes Gebet findet sich auf dem Missionsblatt. Manche Seel-
sorger laden die Kinder zu eigenen Andachten in die Kirche ein.
Dort und da hielt der Seelsorger eine eigene Anbetungsstunde vor
dem Allerheiligsten, um moglichst viel Segen herabzurufen. Kar-
dinal Piffl ordnete an, daB zur Vorbereitung auf die groBe Wiener
Mission (4. November bis 8. Dezember 1928) tiglich nach der
hil. Messe vom 1. September an ein Gebet verrichtet werden moge;



Pastoralfragen 49

auBerdem wurden die Frauenkloster gebeten, das grofie Anliegen
in ihre Gebete einzuschlieBen. Uberdies muBte zu dieser Zeit als
oratio imperata die oratio pro remissione peccatorum genommen
werden. Selbstredend wird der Seelsorger sein groBies Pfarr-
anliegen besonders bei seiner hl. Messe wie bei seinem Brevier-
gebet dem lieben Gott vortragen.

Viel Gebet um einen reichen Gnadenregen ist notwendig. Aber
es gilt auch hier: fides ex auditu — die Herzen miissen fiir die
Mission gewonnen werden durch das Wort auf der Kanzel. Drei
Predigten, die ganz im Zeichen der Volksmission stehen, sind das
mindesie. Eifrige Seelsorger schicken ihr fiinf bis sechs Predigten
voraus. Woriiber kann dabei gesprochen werden? Die erste Pre-
digt wird am besten gehalten iiber die Bedeutung und den hohen
Wert der Mission. Die Kirche hat ein eigenes Gebot erlassen:
Jedes zehnte Jahr soll in jeder Pfarrgemeinde eine Volksmission
abgehalten werden. Damit deutet die Kirche selbst an, von wel-
cher Bedeutung fiir das Heil der Seelen eine solche ist. Die Er-
fahrung lehrt, da Gott bei dieser Gelegenheit so reiche Gnaden
austeilt wie kaum bei einer anderen, ja eine Mission ist die grofite
Gnade, die einer Pfarrgemeinde zuteil werden kann. Darum bringt
sie den ganz Verzagten recht viel Trost und Stirke; denen aber,
die in einer Leidenschaft stecken, verleiht sie die Kraft, diese
Keite zu sprengen und ein ganz christliches Leben zu beginnen.
Wieviele Christen haben sich schon geduBlert: ,Ich habe leider
jahrelang in der Siinde gelebt, aber bei einer Mission sind mir die
Augen aufgegangen und seither fithre ich ein christliches Leben.
Die Mission war meine Rettung. Damit hingt zusammen, da8
alle Teilnehmer an einer Mission nachher voll Freude sind und
sich recht gliicklich fiihlen. Ja, der hl. Alphons von Liguori er-
klirte, nach seiner Uberzeugung sei man fast sicher, daB der, der
eine Mission recht gut mitmacht, in den Himmel kommt. Dazu
kommt, dafl die Missionére, die eigentlich vom géttlichen guten
Hirten ausgesendet werden, auch die Milde und Sanftmut des
gottlichen guten Hirten in sich tragen sollen und daB daher kein
Grund besteht, sich vor ihnen zu fiirchten.

Eine zweite Predigt wire zu halten iiber die Wahrheit: Deine
allerwichtigste Aufgabe ist die Rettung deiner Seele. GewiB, du
mubt sorgen, dafl du und die Deinen zu essen und Kleider zum
Anziehen und eine entsprechende Wohnung haben. Du muBt
sorgen, daff du und die Deinen gesund bleiben. Du darfst auch
trachten, dafl du dir einen angesehenen Namen erwirbst. Aber
alles das vergeht. Eines aber bleibt: deine Seele! Darum der Hei-
land: ,,Was niitzt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt ge-
winnt, aber dabei seine Seele verliert?“ (Mt 16, 26). Du hast viele
Menschen gekannt. Manche waren reich. Was haben sie heute

»Theol.-prakt. Quartalschrifts [. 1949. 4



50 Pastoralfragen

davon? Gar nichts, Nur eines macht sie heute gliicklich, wenn
sie fiir ihre unsterbliche Seele gesorgt haben. Du hast solche ge-
kannt, die kerngesund waren. Was haben sie heute davon? Gar.
nichts. Nur eines macht sie heute gliicklich, wenn sie fiir ihre
unsterbliche Seele gesorgt haben. Du hast hochangesehene
Menschen gekannt oder von beriihmten Minnern und Frauen
gehort. Was haben sie heute davon? Gar nichts. Nur eines
macht sie gliicklich, wenn sie fiir ihre unsterbliche Seele gesorgt
haben. Es gilt auch dir und uns allen. Nur eines macht uns ein-
mal wahrhaft gliicklich, wenn wir fiir unsere unsterbliche Seele
gut gesorgt haben. Das ist die allerwichtigste Angelegenheit. Wie
dankbar miissen wir deshalb sein fiir die Gnade der hl. Mission,
die uns zuteil werden wird. Zu keiner Zeit wird es einem so leicht
gemacht, fiir sein ewiges Heil zu sorgen, wie zur Zeit einer hei-
ligen Mission. Wir miissen sie aber auch verniinftig entgegen-
nehmen. Zur Zeit der hl. Mission wollen wir alle Arbeit beiseite
lassen, die nieht unbedingt nétig ist, die Missionszeit gehort ein-
mal nur unserer unsterblichen Seele. Das gilt fiir uns, das soll
auch fiir unsere Angestellten gelten. Wir sollen ihnen unbedingt
die Moglichkeit geben, die reichen Gnaden der Mission zu emp-
fangen; nicht nur an ihrem Standesvortrag sollen wir sie teil-
nehmen lassen, sondern womdoglich an allen Predigten. Wie dank-
bar werden sie ihrem Dienstgeber nachher sein, wie reich wird
aber Gott selbst solche Dienstgeber belohnen! Umgekehrt aber,
welch furchtbare Verantwortung hitten wir, wollten wir, wie es
manchmal schon geschah, uns um die Mission wenig oder gar
nicht kiitmmern. Wenn wir verloren gingen, miiBte nicht der gott-
liche Richter uns entgegenhalten, vielleicht entgegendonnern:
,,Habe ich dir nicht die groBte Gnade geschicki, um dich zu
retten, und du hast sie nicht beniitzt!" Und welche Verantwortung
fiir die Untergebenen! Zeitlebens miifiten sie klagen: ,Ich wollte
auch fiir meine Seele sorgen, wollie mit der Siinde brechen, aber
mein Dienstgeber hat mich daran gehindert.” Mochtest du das
einmal horen?

Eine dritte Predigt soll gehalten werden iiber das Ungliick
der Siinde. Um die Siinde ist es etwas Merkwiirdiges. Wie oft
sagen diec Menschen: Einmal hast du mich betrogen, ein zweites
Mal lasse ich mich nicht mehr betriigen. Und vom Teufel 1aBt
sich der Mensch immer wieder betriigen. Siindigen heiBt ja nichts
anderes, als sich vom bbsen Feind betriigen lassen. Er verspricht
Gliick und tatsichlich bringt er immer Ungliick. Es wiederholt
sich millionenmal die Geschichie vom Paradies: ,,Wenn ihr da-
von eBt, werdet ihr sein wie Gott”, also iibergliicklich. Und in
Wirklichkeit? Haben die Menschen das schénste Gliick verloren
und unsigliches Ungliick heraufbeschworen. So geschieht es bei



Pastoralfragen bl

jeder Sunde. Der Teufel verspricht: Ta das, das wird dir Glick
bringen, dadurch wird dein Leben recht schon werden! Wenn
der Mensch darauf eingeht, endet es mit Ungliick, schon hier auf
Erden. Ein Fall aus dem Leben. Die Frau eines Stalingrader
Kiampfers stand allein da mit einem kleinen Kind und einer Wirt-
schaft. Da kommt ein verheirateter Wirtschaftsbesitzer: ,,Jch will
dir helfen!” Gern wird das Anerbieten angenommen. ,,Ist das ein
‘braver Mensch!“ denkt sie. Nun pfliigt er ihren Acker, unentgelt-
tich. Ebenso besorgt er das Fuhrwerk. Uberdies bringt er Ge-
schenke, alles was man in einem Haushalt brauchen kann. Dabei
beginnt er mit Zirtlichkeiten. Sie weist ihn nicht zuriick, kann
sie doch seine Hilfe so gut brauchen. Eines Tages kommt es bei
den Zirtlichkeiten zum AuBersten. Und nun ist ein Kind zu er-
warten. ,,Das darf nicht kommen!* lautet jetzt die Parole. Er hilft
dabei finanziell mit. Der Frau sind aber dabei die Augen auf-
gegangen, jetzt merkt sie die Gefahr, will ihn los werden. Er li8t
sich nicht abschiitteln, er bereut, er verspricht, er droht; weil
er kein Gehéor findet, schreit er in den Gasthiiusern herum: ,,Diese
Frau hat sich gegen den § 144 vergangen.” Bald erscheint vor
ihr der Gendarm, fiihrt sie in den Arrest, und dann steht alles in
der Zeitung. So schon hat es angefangen, so ungliicklich hat es
geendet. Jede Siinde endet mit Ungliick hier oder dort.

Was folgt daraus? Jeder Verniinftige hiitet sich vor der
Siinde; wer ihr schon verfallen ist, sucht sie loszuwerden. Nun
gibt es keine [eichtere und wirksamere Art, sich mit HaB
gegen die Siinde zu erfiillen und sie loszuwerden, als die Teil-
nahme an der Mission. Darum heute schon der Vorsatz: Ich will,
so viel ich kann, an der Mission teilnehmen, sie wird mich vor
- Ungliick bewahren!

Eine vierte Predigt kénnte von der unendlichen Barmherzig-
keit Gottes handeln. Wieviele Christen, die in fritherer Zeit sich
schwere Fehltritte zuschulden kommen lieBen, auch solche, die

“eigentlich immer ein gottesfiirchtiges Leben gefiihrt haben, aber
der Angstlichkeit verfallen sind, gehen mit einem bekiimmerten
und verzagten Herzen durch die Welt. Und doch darf jeder, der
guten Willens ist, getrost in die Zukunft blicken. Bereits im Alten
Bund hat Gott die feierliche Erklirung gegeben: ,,So wahr ich
lebe®, spricht der Herr, ,,wenn der Gottlose sich abwendet von
dem Weg der Gottlosigkeit und BuBe tut iiber alle seine Siinden,
dann wird all seiner Siinden nicht mehr gedacht werden. In der
Gerechtigkeit, die er iibt, wird er sterben.* Der gottliche Heiland
hat mit Wort und Beispiel und Gleichnissen jedem Siinder, der
sich bekehren will, Hoffnung gegeben. Dem Verbrecher und Mor-
der, der mit ihm hingerichtet wurde, der weit und breit als Siin-
derin verrufenen Magdalena, sogar seinem ersten Apostel, der

4*



52 Pastoralfragen

ihn schndde verleugnet hatte, hat der Heiland das volle Glizck
zuriickgegeben. Diese Predigt pflegt mehr Gliubige zur Mission
zu fithren als schirfste Drohpredigten.

Das Verlangen nach der Missionszeit kann méchtig gesteigert
werden durch eine praktisch gefaBte fiinfte Predigt iiber den ,.ein-
zigartigen Segen der katholischen Predigt.” Welchen Segen stiften
gute Worte aus dem Mund von Vater und Mutter. Sie bleiben rich-
tunggebend fiir das ganze Leben, sie retten vor manchem Ab-
grund. Wie heilsam miissen sich erst die Worte des besten, weise-
sten, mildesten Vaters, die Worte aus dem Mund Gottes aus-
wirken. Und Gott spricht durch den Mund des katholischen Prie-
sters, vor allem durch den Mund der Missionére. In den Missions-
predigten tut sich vor dem geistigen Auge die Wunderwelt des
Glaubens auf, tausendmal reizender als die reizendste Gebirgs-
landschaft. Vor allem bei den Missionspredigten wird der Mensch
jnne, daf sein Leben doch einen Sinn hat, wihrend er friither im
Ernst geglaubt hatte, fiir ihn hiitte es gar keinen Zweck mehr, auf
Erden weiterzuleben. Und wie lebt der Mensch auf, wenn er an
seine wahre Wiirde als Kind des unendlich groBen und liebens-
wiirdigsten Gottes erinnert wird, vor allem, wenn es ihm ganz
klar wird, daB er sich noch die denkbar gliicklichste Zukunft —
fiir eine Ewigkeit — sichern kann. Die Missionspredigt hat Tau-
senden, die der Siinde und dem Laster lebten, den Star gestochen
und ihnen sonnenklar gezeigt, daB sie in der Siinde niemals das
erhoffte Gliick finden, im Gegenteil ihr wahres Gliick und die
wahre Herzensfreude vollig zerstéren. Und wer zéihlt sie, die bei
der Predigt iiber die Barmherzigkeit Gottes glaubten, ihr Herz
miisse ihnen zerspringen vor lauter Freude, weil sie horten, auch
sie konnten noch Verzeihung erlangen und Rettung finden. Wenn
hinwieder in eigenen Predigten der Heiland mit der abgrumnd-
tiefen Liebe seines Herzens oder die giitige himmlische Mutter
schén und greifbar nahe vor Augen treten, eigentlich als sichere
Fiihrer durch dieses gefahrvolle Erdenleben zur wahren ewigen
Heimat, da fiillt sich das Herz mit Freude, aber vor allem mit
neuem grofen Lebensmut.

Eine sechste Predigt soll zum Laienapostolat auffordern. Nur
in wenigen Seelsorgssprengeln kann der Priester selbst an die
einzelnen Gliubigen herantreten, um sie fiir die Mission zu ge-
winnen. Darum ist die Mitwirkung der Laienhelfer von unbeding-
ter Notwendigkeit. Am leichtesten und im groBten MaBstab
gewinnt man sie durch eine eigene Predigt. Darin zeigt man auf,
welch einzigartigen Liebesdienst man dem Nichsten dadurch
erweist, daB man ihn auf die Mission aufmerksam macht und ihn
dafiir interessiert. Als selbstverstindlich wird es aufgefafit, daB
man armen Leuten Lebensmittel oder Geld schenkt. Dadurch



Pastoralfragen 53

sorgt man nur fiir ihren Leib. Die Seele aber ist tausendmal wert-
voller. Daher ist auch der Rettungsdienst fiir ihre Seele ungleich
wertvoller. Als selbstverstindlich wird es aufgefaBt, daB man je-
mand, der am Ertrinken ist, zu Hilfe kommt; tausendmal gréBeren
Dienst leistet man thm, wenn man ihn davor bewahrt, in den
ewigen Feuerwogen der Holle unterzugehen. Als selbstverstind-
Yich wird es aufgefaBt, daB man Bekannte und Freunde auf einen
freien Posten oder eine giinstige Kaufgelegenheit aufmerksam
macht; tausendmal gréfieren Dienst erweist man ithnen, wenn man
thnen zum schonsten Gliick fiir eine’ ganze Ewigkeit verhilft.
Kann es einen schoneren Beruf geben als den, fiir den der Hei-
Fand selbst, die gottliche Weisheit, auf die Erde kommen wollie.
Nun ist er gekommen, ,,zu suchen und selig zu machen, was ver-
loren war®. Kann man dem Heiland einen schéneren Beweis seiner
Liebe, aber auch einen sinnigeren Beweis der Dankbarkeit fiir
die eigene Rettung geben, als wenn man hilft, daB Seelen, fiir die
der Heiland sein Blut vergossen hat, nicht verloren gehen. Und
kann der himmlischen Mutter ein Dienst erwiinschter sein als der,
daB man manche ihrer schwer gefihrdeten Kinder zu retten
sucht? Man wird dabei eine kurze Anleitung geben iiber die Me-
thode, wie man Seelen gewinnen kann. Dabei wird man fest
mnterstreichen, daB man erwachsene Menschen nicht giinstig
beeinflussen kann durch Schimpfen und Drohen und Vorhalten
ihrer Fehler, sondern durch liebevolle und aufmunternde Worte.
Dann wird man erinnern an den Wink, den der Heiland selbst
dafiir gegeben hat: ,In der Geduld werdet ihr eure Seelen be-
sitzen“, auch fremde Seelen. Geht es auf einmal nicht, andere zu
retten, so wiederholt man die Versuche, bis es gelingt. Dabei halte
man sich vor Augen, dal Bekehrung ein Werk der Gnade ist, die
Gnade aber erbetet werden mufi. Darum soll man fiir die Seele,
die man retten will, vor allem viel beten.

Der praktische Seelsorger wird, um noch etwas kurz zu er-
wihnen, die Missionsordnung vervielfiltigen, am besten drucken
lassen und in slle Familien senden. Immer hat es sich als wirksam
erwiesen, wenn der Seelsorger personlich die Einladung iiber-
bracht hat. Selbst in glaubenskalten Familien wurde er freund-
licher aufgenommen, als er erwartet hatte. Wird aber die Ein-
ladung durch Vertrauenspersonen ausgeteilt, ist unbedingt Kon-
trolle notig, ob die Auftrige wirklich ausgefiihrt wurden. So stellte
sich heraus, daf am Ende einer Stadtmission groB8e StéB8e von
Einladungsblittern bei Vertrauensleuten vorgefunden wurden.
Bei einer anderen Mission wurden 4000 Stiick einem Friulein zum
Austragen iibergeben; gegen Ende der Mission fand man noch fast
alle auf dem Fensterbrett ihrer Wohnung. Der Seelsorger wird
wiirdige Bildchen als Missionsandenken besorgen und wird vor



b4 Mitteilungen

allem sein Gotteshaus so schon wie zu einer Primiz schmiicken
iassen. Dadurch soll duBerlich angedeutet werden, welch grofie
Gnadenzeit bevorsteht.

Wenn der Seelsorger so verfihrt und die Missioniire ihre
Pflicht erfiillen, dann wird am SchluB der Seelsorger jubelnd
erkliren, wie es einer getan hat: , Hétte ich jetzt Engelsaugen,
dann wiirde ich es nur blitzen sehen in der Kirche, weil eure
Seelen himmlisch schén geworden sind!*

Wien. A. Bogsrucker §. J.

Mitteilungen

Gedanken zu einem Jesusleben. '} Zweite Auflage? Ja —
aber die erste Auflage konnte uns alle kaum, wahrscheinlich
nicht einmal in Ausnahmefillen, erreichen. Der durch ,,Ursprung
der Gottesidee®, ,,Anthropos* und viele wissenschaftliche GroB-
taten hochberithmte Verfasser ist gewiB8 nicht leicht zu ver-
‘wechseln. Erst vor Monaten wurde er zu seinem 80. Geburts-
tag vielfach gefeiert und kiirzlich in Salzburg zum Ehrendoktor
promoviert; er ist auBerdem schon linger Mitglied der Papst-
lichen Akademie der Wissenschaften: P. Wilhelm Schmidt
SVD. Er schreibt am Dreifaltigkeitsfeste 1947 zu Posieux-Froi-
deville (Freiburg/Schweiz) das Vorwort zu dieser 2. Auflage
und erzihlt in den ersten Zeilen: ,,Als Verfasser der ersten Auf-
lage des ,Jesusleben‘ erschien auf dem Titelblatt ,Arnoldus
Fabricius’. Das war ein Deckname fiir den wirklichen Verfasser
Wilhelm Schmidt, der jetzt als solcher hervortreten kann. Der
Deckname war notig geworden, weil das Buch in der nazisti-
schen Zeit in Deutschland, in der Druckerei F. Schoningh, Pader-
born, 1940 — 1944 gedruckt wurde, wihrend das Verbot der
nazistischen Regierung bestand, Biicher des Verfassers in
Deutschland zu drucken. Der Deckname ,Arnoldus Fabricius®
war aber durchaus nicht eine ,Falschmeldung’, da Arnoldus
mein zweiter Taufname, Fabricius die Ubersetzung von Schmidt
ist. Aber auch selbst mit diesem Decknamen wiire damals schon
wegen seines Inbaltes der Druck des Buches in Deutschland un-
moglich gewesen, wenn der Drucker F. Schoningh — in Wirk-
lichkeit der Verleger — den nazistischen Spahern nicht angege-
ben hitte, daB das Buch fiir das Ausland, fiir den Verlag
B. Gotschmann in Ziirich-Altstetten, gedruckt werde und damit
Devisen ins Reich bringe.*

1) Ein Jesus-Leben. Von Wilhelm Schmidf. 2 Bde. 2. Auflage.
8 (XVI w. 472, VIII u. 432). Wien 1948, Verlag Mayer & Comp.
Halbleinen geb. S 56.—. Mit kirchlicher Druckerlaubnis.



Mitteilungen 55

Was die 2. Auflage anlangt, so tun Papier und Satzbild dem
Auge geradezu wohl, und Druckfehler sind keineswegs hiufig.
Ein intelligentes Bestreben, auch den Chiliasmus an die zahl-
reichen Ismen anzugleichen, kann nun einmal kaum anders ge-
lingen als mit Zuhilfenahme des hl. Kilian (I/45). Hingegen ist
ein Beistrich inmitten des Ausdruckes ,viertes Buch Esra® eine
Schleichexistenz (I/45), Ungetiim an Stelle von Ungestiim (I/175)
ein Unding und Divins fiir Verbi Divini (II/412) fast ehrenriihrig
fiir den Verfasser und seine beriihmte Ordensgesellschaft.

Soviel Nebensiichliches zunichst, damit vom ehrwiirdigen
Verfasser wenigstens allzu voreiliger Unwille abgewehrt bleibe.
Mit jener Art Argernis, auf das Jesus selber sichtlich gefaBt
war, solange er unter Menschen menschlich lebte — Selig, wer
sich an mir nicht drgert —, wird auch jeder Verfasser eines
»lebens Jesu® rechnen miissen. Manches ist schon dadurch ab-
gewehrt, daB der Verfasser ,Ein Jesusleben zu schreiben unter-
nimmt und so zu erkennen gibt, daB er sich andere Planungen
und Stilarten vorzustellen weil, wie man das Erdenleben Jesu
nachleben und nacherziihlen kénnte. Er beansprucht weder evan-
gelien-harmonistisch noch exegetisch allein mogliche Giiltigkeit
fiir sich. Aber wird das nicht geradezu notwendig Unwillen und
Argernis verursachen im Kreise der — Zunft? Wenn es eine
Zunft gibe, die sich als allein zustdndig betrachten konnte, um
ein Leben Jesu zu schreiben, so wiirde sie wohl gar einem grofen
Ethnologen das Recht absprechen, daran mitzuarbeiten. Nun
aber sind zum Gliick die einzigen Berufenen die vier Evangelisten
selher. Jeder Evangeliumerklirer, der zum Fachmann der Evan-
gelienverbesserung werden wollte, tritt eo ipso aus dem berufe-
nen Kreise weg. Wiederherstellung des Evangelientextes, falls
er stellenweise ernstlich verindert wire, ist nicht gemeint, wenn
ich Evangeliumverbesserung sage.

Giovanni Papini, Storia di Cristo, sucht es seinen Lesern
gleich eingangs — L’Autore a chi legge, 3 — packend klarzu-
machen, was Lesbarkeit fiir die Menschen von heute ist. Er
schreibt iiber Renan: ,,Das einzige Leben Jesu, noch heute nach
so vielen Jahren und so vielen Anderungen des Geschmackes und
der Meinungen wvon sehr vielen Laien gelesen, ist jenes vom
Klerikerapostaten Renan, obwohl es jedem wirklichen Christen
durch seinen selbst im Lobe beleidigenden Dilettantismus und
jedem reinen Historiker durch seine Kompromisse und seine
kritische Insuffizienz widerstrebt. Aber das Buch Renans, mag es
das Werk eines skeptischen, mit der Philologie verheirateten
Romanziere scheinen oder eines Semitisten, der an literarischen
Heimwehen leidet, hat .das Verdienst, ,geschrieben’ zu sein
{d’essere scritto), d. h. sich lesen zu lassen (di farsi leggere), auch



b6 Mitteilungen

von jenen, die weder gliubig noch Spezialisten sind.” Wahr-
scheinlich verlangt das heutige Heute schon wieder nicht mehr
alle jene literarischen Reize, wie sie Papini damals (Copyright
1921) fiir notwendig hielt, um gelesen zu werden auch von den
,,Laien, den Indifferenten, den Professoren, den Kiinstlern, den
an die GroBe der Antiken und an die Neuheit der Modernen Ge-
wohnten. Denn gerade das sind die Leser, die es zu crobern
gilt, weil sie diejenigen sind, die dem Christus verloren gingen
und die heute die Meinung machen und in der Welt zihlen,
Geltung haben.*

Der grofie Ethnologe P. Schmidt bekennt sich zu einem sehr
dhnlichen Vorhaben. Er schreibt im Vorwort: , Dies alles, was
ich damals sah und horte (Seinen HaB gegen die Person Jesu
eine zeitlang listig verdeckend, dessen Namen er indes nie in
den Mund nahm, hat dieser Mann damalls Hunderttausende, wenn
nicht Millionen Deutsche von Jesus losgerissen und viele von
ihnen gar mit HaB und Verachtung gegen ihn erfiillt . . . Aus-
wechslung von Jesus und Barabbas . . .), driickte mir die Feder
in die Hand, um die schon Verfallenen aufzuschrecken, die Ge-
fahrdeten zu warnen und die treu Gebliebenen zu stirken . . .”
‘Wer wollte behaupten, dafi zu einem solchen Werk nicht vor
allen einer berufen ist, ‘der schon lingst von vielen gelesen
wurde und sich selber berufen weifl, im hochsten Alter so viel
Miihe nicht zu scheuen, ohne die es sicher nicht gelingt, in zwei-
mal gut 400 Seiten sorgfaltigst aneinanderzureihen und zu ver-
kniipfen, was in mehr als fiinfzigmal 365 priesterlichen Betrach-
tungsstunden im eigenen Kopf und Herzen lebendig, klar, warm
und siegreiche Wahrheit geworden ist. Aber keine Angst! In
Nur-Erbaulichkeit verfdllt P. Schmidt nie. Man greift es formlich
mit den Hinden, wie gut da ein Ordensmann zeitlebens zu be-
trachfen wufite, ohne jemals die Auferbaulichkeit fiir die eigene
Seele anderswo als in der kritisch gesicherten Wahrheit zu
suchen.

Wihrend Papini gewissermaflen wihlerisch dem groBen
Reichtum der Evangelien entnimmt, was sich am besten lesbar
gestalten 14Bt, und manches eigenwillig, aber gewiB hochsinnig,
hiterarisch und theologisch wirksam ineinanderwebt, was in
keiner Synopse nebeneinandersteht, geht Fabricius entschlossen
den Weg des Theologen und ist dann erst mit Umsicht und lite-
rarischem Geschmack darauf bedacht, alles zu vermeiden, was
dem iiberempfindlichen Leser erschweren kénnte mitzukommen.
Er setzt zwar die Kindheitsgeschichte des Herrn an das Ende
(8. Buch, Abschnitt 44—48, Kapitel 223—242). Das ist nicht un-
theologisch. Es geniigt, sich darauf zu besinnen, daB die Apostel
in ihrer Verkiindung gewiB iiberall mit der Auferstehung des



Mitteilungen 57

Herrn begonnen haben und erst spiitere Fragen der Bekehrten
um die Kindheit Jesu soweit beantworteten, als sie selber davon
wufiten.

Nicht bloB minder leshar, sondern schwer ertriiglich
fiir das menschliche Charakterbild des Herrn scheint die
Verdeutschung (I/17) von Jo 2, 4: Quid mihi et tibi, mulier?
.. Frau (Mutter), warte nur, dringe nicht! Immer noch zu viel
Riicksicht auf Luthers Verdeutschungseinfall und zu wenig
Riicksicht auf den seiner Mutter gegeniiber sicher nicht riick-
sichtslosen Heiland! Jesus empfiehlt geradezu allen Betenden,
den himmlischen Vater zu bedriingen (Lk 11, 8.9). Er hat zu
seiner zartsinnig bittenden Mutter schon gewif nicht gesagt:
Drange nicht! Viel wahrscheinlicher hat die Frage: Quid mihi
et tibi, eine Frage oder ein Ausruf voll der frohen Uberraschung
zu bleiben und ,,nondum venit hora mea” als Frage wieder er-
kannt zu werden (vgl. Theol.-prakt. Quartalschrift 1927, S. 361ff.).

Weder fiir seine Verdeutschungen noch fiir die Reihung und
Verkniipfung der Ereignisse und Reden des Herrn — die Evan-
gelisten selbst geben durch ihre Gruppierungen Anlaf und Erlaub-
nis zu anderen Reihungen und Verkettungen — nennt Fabricius
die Namen der Ubersetzer, Harmonie-, Sypnose-Autoren, wohl
deshalb, weil er keinem fiir sein Gesamtwerk verpflichtet ist und
selbst alles zu verantworten gedenkt. Er nennt auch seine eigenen
Arbeiten aus dem Gebiet des Neuen Testamentes nicht, die er in
den Zwanzigerjahren verdffentlicht hat. Aus der Annahme einer
2%/sjihrigen Dauer des dffentlichen Wirkens Jesu (1920) ist jetzt
die nicht ausdriicklich verteidigte Annahme einer dreijdhrigen
Titigkeit des Herrn geworden — ein Zeichen, daf8 Fabricius Jahr-
zehnte mit neutestamentlichen Fragen beschiftigt war.

Wissenschaftlich im besten Sinne des Wortes ist ein Leben
Jesu geschrieben, wenn es auf solidem Wissen um die Evangelien
und iiberzeugtem Glauben an ihre inspirierten Berichte aufgebaut
ist. Und das ist ,,Ein Jesus-Leben* von P. Wilhelm Schmidt-
Fabricius.

Linz a. d. D. Dr. A. Weilbold.

Botschaft des Deutschen Katholikentags in Mainz 1848
(Wort an die Briider in aller Welt). Zum 72. Deutschen Katho-
likentag in Mainz als Vertreter zusammengerufen, benutzen wir
diese erste Gelegenheit nach dem Kriege, um uns an unsere
Briider in aller Welt zu wenden. Bei der 700-Jahr-Feier des
Kolner Domes haben wir begliickt erfahren, daB die christliche
Gemeinschafi unter den Vélkern wiichst und daB auch unser
Volk seinen Anteil an ibr hat. Aber es kann nichts neu gebaut
werden, bevor nicht der alie Schutt weggeriumt ist, und deshalb



58 Das katholische Missionswerk

fithlen wir uns verpflichtet, ein Wort iiber die Vergangenheit
zZu sagen.

Wir beklagen aufrichtig das Unrecht, das im Namen
Deutschlands und von Deutschen geschehen ist, nachdem der
Nationalsozialismus die Macht im Staate erobert hatte, wie auch
unsere christlichen Mitbriider auBierhalb der deutschen Grenzen
alles Unrecht bedauern, das von Angehérigen ihrer Volker veriibt
wird. Wenn der Nationalsozialismus auch Frucht eines Geistes
war, der nicht bloB das deutsche Volk ergriffen hat, so wollen
wir uns doch nicht entschuldigen mit den Fehlern und Siinden
anderer,

Unser katholisches Volk hat die Gewalttaten und Verfolgun-
gen, den entsetzlichen Krieg und seine Greuel nicht gewollt. Aber
alle die starken, vielfach bis zum Martyrium gehenden Wider-
standskrifte konnten sich nicht durchsetzen, das schmerzt
uns tief.

Es ist unser Gebet zu Dem, der nicht nur unendlich gerecht
ist, sondern auch unendlich barmherzig, daB er unser Volk
zuriickfithre auf den Weg, auf dem es ehedem voranschritt zur
geistigen und iibernationalen Einheit des Abendlandes.

Indem wir den Zusammenbruch Deutschlands, seine
Sehmach und sein Elend vor Gott und im Geiste des Kreuzes
Christi auf uns nehmen als stellvertretende BuBe, danken wir
denen, die uns, sobald die Waffen schwiegen, die briiderlichen
Héinde von der anderen Seite entgegengestreckt haben. Von
Christen aller Linder ist uns eine Hilfe zuteil geworden, die in
den Herzen unseres Volkes fiir immer verzeichnet bleiben wird.

Wir bitten unsere christlichen Mitbriider und Mitschwestern
im Ausland, mit allen verfiigharen Kriiften fiir die Rettung
unserer aufs #AuBerste bedrohten Existenz einzutreten wund
namentlich auch denen zu helfen, fiir die wir selbst nur un-
zureichend sorgen koénnen: den Millionen Heimatvertriebener.

Dies ist ja die grofie Stunde der Christenheit, der Welt
wiederum ‘den Ruf zu entlocken, in den sie einstmals staunend
ausbrach: ,,Seht, wie sie einander lieben!®

Das katholische Missionswerk
Von Univ.-Prof. Dr. Joh. Thauren S, V. D., Wien
China und die katholische Mission
I. Die allgemeine Lage

Die Augen der ganzen Welt richten sich heute auf die fiir
die gesamte Menschheit bedentungsvollen Entscheidungen, die
sich in China vollziehen. Seit dem Sturz des chinesischen Kaiser-
thrones (1911) ist dieses 480-Millionen-Volk nicht mehr zur Ruhe
gekommen. Die jahrtausendealte Geborgenheit des chinesischen



Das katholische Missionswerk 59

Denkens und Lebens in der konfuzianischen Weltanschauung
brach unter dem Anprall der europiisch-amerikanischen Zivili-
sation zusammen. Im Sturm des unverstandenen Neuen drohte
China jeden Halt zu verlieren. Der niichterne Sinn des Chinesen
war aber schon auf dem Wege, den Ausgleich zwischen alt und
neu zu finden. In diesem Suchen nach einer ruhigen und ge-
sicherten Lebenshaltung traten zunichst wieder die alten Gegen-
sitze zwischen Nord- und Siidchina beherrschend zutage und
fithrten zu blutigen Biirgerkriegen, die sich in den eigensiichtigen
Kampfen von Generilen verschiedenster politischer Richtungen
auswirkten. Dazu kam eine kommunistisch infizierte, vom Aus-
land geniihrte und durch sich periodisch wiederholende, gewal-
tige Naturkatastrophen geforderte, Millionenelend mit sich
filhrende radikal-soziale Bewegung. Sie wurde vorgetrieben von
Minnern, die seit 1900 an den europiischen Universititen stu-
diert hatten, wo damals die sozialen Kampfe auf dem Hohepunki
standen.

Nach dem ersten Weltkrieg verstirkte diese Bewegung ibre
Werbetitigkeit, die bei den wachsenden sozialen Nolen immer
groBere AusmaBe annahm. Damit war die Griindung der chi-
nesischen kommunistischen Partei 1921 von selbst gegeben.
Durch die chaotischen Verhiltnisse wurde China immer mebr
von der Hilfe des Auslandes abhiingig. Nachdem die Sieger-
michte die Bitte des ersien Prisidenten der chinesischen Repu-
blik, Sun-Wen, China in seiner schwersten Stunde beizustehen,
abgelehnt hatten, muBte dieser sich an RuBland wenden, wo er
mit offenen Armen aufgenommen wurde. Ruflland verlangte als
Gegenleistung freie Titigkeit fiir seine Propagandisten und Po-
litiker, welche die Aufgabe hatten, die Armee zu organisieren
und auszurichien und die soziale Erziehung des Volkes in die
Hand zu nehmen.

Der Kommunismus sah jedoch China nur als Mittel zur Ent-
fesselung der Wellrevolution an. Als seine Bestrebungen im
westlichen Europa gescheitert waren, gab Lenin die Parole aus:
,,Wenden wir uns nach Asien und wir werden im Westen unser
Ziel durch den Osten erreichen!” Dazu kam die Haltung der
Siegerstaaten, die auf ihre Konzessionen und Sonderrechte in
China nicht verzichten wollten und sich erst dazu grundsétzlich,
aber nicht praktisch nach dem Biindnisvertrag der Westmichte
mit China gegen die sogenanniten Achsenmiichte entschlossen.
RuBland hingegen schlof bereits 1924 mit China einen Vertrag
auf dem Boden der Gleichberechtigung. Damit erwarb es sich
in dem um seine Selbstiindigkeit ringenden chinesischen Volke
starken Riickhalt. Das Versagen der Siegerstaaten des ersten
Weltkrieges ist die tiefste Wurzel, aus der die gegenwirtige
Lage sich gestaltete.



.

60 Das katholische Missionswerk

Die europiische Industrie in China verfolgte sichtlich die
Tendenz, die stiindig sich im Aufsteigen befindliche chinesische
Industrie in finanzieller Abhiingigkeit zu halten, und baute sie
zum GroBteil nur auf Halbfertigfabrikation aus. Dabei niitzte
sie die Anspruchslosigkeit und Not der chinesischen Arbeits-
krifte riicksichtslos aus, Dies zeigt sich schon in der Tatsache,
daf beispielsweise in Shanghai in den englischen Fabriken 17
Prozent, in den italienischen 46 Prozent, in den franzoésischen
47 Prozent der Arbeiter Frauen waren, wihrend der Prozentsatz
in den Fabriken der Chinesen nur 13 Prozent betrug. In den
gleichen Fabriken der Europder waren 60 Prozent der Arbeiter
Kinder unter 12 Jahren, wéihrend in denen der Chinesen nur
10 Prozent der Arbeiter Kinder waren. Es ist daher verstindich,
dal der Kommunismus die sich erst bildende Industriearbeiter-
klasse, die damals nur zwei Prozent der Bevolkerung ausmachte,
als geniigend breite Plattform erachtete, von der aus die Bol-
schewisierung Chinas in Szene gesetzt werden konnte.

Fiir die Erfassung des chinesischen Bauerntums waren die
Not und die biuerlichen Besitzverhilinisse nur giinstigcer Boden.
Es leben heute 65 Prozent der Landbevélkerung, die nahezu
90 Prozent der Gesamtbevilkerung ausmacht, unter dem
Existenzminimum. Um die Steuern zahlen und die Abgaben an
Heere und Generile leisten und noch ihr Leben fristen zu
kénnen, muBten die Bauern Grund und Boden verkaufen und
wurden die Opfer ihrer Ausbeuter. Gro8grundbesitzer wund
Beamte bilden zwar nur 10 Prozent der Bevdlkerung, besitzen
aber 70 Prozent des Agrarlandes, wihrend die Kleinbauern, die
80 Prozent der Bevolkerung ausmachen, nur 15 Prozent des
Agrarlandes ihr Eigen nennen konnen. Fordernd fiir die Aus-
breitung des Kommunismus wirkte auch die chinesische Eigen-
tumsform, der Gemeinschaftsbesitz der GrofBfamilie, welcher der
Idee der Kolchosen soziologisch weit entgegenkommt. Die po-
litische Interesselosigkeit der Massen lieB die biuerliche Bevdi-
kerung immer mehr den radikal-kommunistischen Bestrebungen
verfallen. So konnte diese Bewegung alle sozialen Richtungen
erfassen, die auf eine Besserung der Verhiltnisse hinzielen.

Der Chinese ist gewohnt, sich der starken Faust zu fiigen,
denn: ,,Wer stark ist, ist auch im Recht, und dem Starken sich
zu widersetzen, ist die Tat eines Sinnlosen.* Daher sind auch
die Triger der beiden sich bekdmpfenden Richtungen starke
Personlichkeiten, die mit autonomer Gewalt die Massen in ihren
Bann ziehen: Tschiang-Kaischek, der Fiihrer der nationalen
Regierung, und Mao-Tse-Tung, der angebetete Fiihrer der kom-
munistischen Bewegung,

Tschiang-Kaischek stand bis 1927 unter dem Einfluf und
Druck RuBlands. 1927 vollzog er seine radikale Schwenkung



Das katholische Missionswerk 61

vom Kommunismus zum Nationalismus. Mit seinem Ubertritt
zum Christentum (1930) — er ist Methodist — wurde der Bruch
noch deutlicher. Wihrend die Partei Mao-Tse-Tungs in ihrer
Fithrung grundsitzlich antireligiés ist und damit bewufit mis-
sionsfeindlich, sieht Tschiang-Kaischek, wie er in seiner Weih-
nachtskundgebung 1947 erklirt!), Chinas Zukunft nur dann ge-
sichert, wenn sie auf den Grundsitzen Christi aufgebaut wird.

II. Die Missionslage®)

Trotz aller inneren Wirren konnte sich die katholische
Mission bis zum Beginn des chinesisch-japanischen Krieges 1937
im allgemeinen ruhig entwickeln. Die giinstigen Beziehungen zu
Staat und Behorden forderten nicht unwesentlich ihre Entfaltung.
Die im Zuge der Kriegshandlungén sich vollziehende Spaltung
Chinas in eine chinesische und eine japanische Verwaltungszone
stellte die Missionare zwischen zwei Feuer. Ohne Fiihlungnahme,
teilweise auch ohne den Schutz der Japaner wire in der japani-
schen Zone jede Missionstitigkeit lahmgelegt worden. Bei den
Chinesen, gleichgiiltig welcher Richtung sie angehérten, wurde
indessen jeder, der mit Japanern verhandelte, als Chinafeind
betrachtet und behandelt. Anderseits hatte die japanische Be-
satzungsmacht es in ihrer Hand, jeden Missionar auszuschalten.
Sie internierte daher auch die Missionare aus den Lindern der
Vereinten Nationen. Zeitweise waren 34 Prozent der Missionare
Chinas von ihr interniert, wihrend die Chungking-Regierung in
weit geringerem MaBe zu Internierungen von Glaubensboten
schritt. Das Land war indessen der Tummelplatz der Frei-
schiarler und Banden, die mit den Missionaren grausames Spiel
trieben. Die Missionsoberen sahen sich vielfach gezwungen, die
Missionare von den Landstationen in die von den Japanern be-
setzten Zentren abzuberufen. Allein in den Jahren 1937—1942
starben in China 75 Missionare durch Morderhand chinesischer
Banden; 22 wurden in dieser Zeit von japanischen Soldaten
getotet. Die Liste der blutigen Opfer ist noch nicht abgeschlossen.

‘Die Verluste an Missionspersonal in Ostasien wihrend des
japanischen Krieges und der inneren Unruhen werden auf mehr
als 1000 geschiitzt. Die Passion der getoteten, gefangenen und
verbannten Missionare ist durch einzelne Nachrichten zum Teil
bekanntgeworden. Die Methode ist aus der grausamen Behand-
lung der Trappisten von Yan-Kia-Ping hinlinglich bekannt. 15
von den 19 Moénchen wurden getotet, die iibrigen starben an den

1) Der Wortlaut dieser Kundgebung ist erschienen in: ,Die
Weltmission der katholischen Kirche* 1949, Heft 1, Seite 1 ff.

2) Vgl. meine letzte Rundschau iiber China in dieser Zeitschrift,
Jg. 1937, S. 708 ff.



62 Das katholische Missionswerk

Schrecken der Behandlung. Seit Mai 1948 starben allein 90 Mis-
sionare als Gefangene der Kommunisten.

Das Vorgehen der Kommunisten gegen die Mission vollziehi
sich nach einem festen Schema. Zunichst erkliren sie Religions-
freiheit, ohne aber die Ausschreitungen einzelner Gruppen zu
verhindern. Wenn die Kunde von den Greueltaten an die Offent-
lichkeit dringt, versuchen sie auf jede Weise, die Bevolkerung
mit der Erklirung zu beruhigen, daB die Missionare vor allem als
Fachleute auf den verschiedenen Wissensgebieten willkommen
und ihnen ,unpolitische’ Predigten erlaubt seien. Polizeischutz
wird aber nur den Atheisten gewiihrt. Schon bald gehen die
Kommunisten zum Angriff vor, und zwar zuniichst gegen die
Bischofe und fithrenden Missionare. Geldstrafen fiir ,,Gesetzes-
verletzungen* werden auferlegt in einer Héhe, daB sie nicht ge-
zahlt werden konnen und die Missionare ihr Eigentum ver-
duflern miissen. Tag und Nacht werden die Missionare Schi-
kKanen ausgeseizt, und schlieBlich wird ibnen jeder Verkehr mit
den Christen verboten. Die Volksmassen werden zu Schau-
prozessen aufgeboten und die Christen gezwungen, an den Mi8-
handlungen und Schmihungen der Bischéfe, Priester und Missions-
schwestern teilzunehmen, sogar falsche Anklagen gegen sie zu
erheben. Die durch Akklamation ausgesprochene Verurteilung
lautet auf Tod, Gefingnis oder Verbannung. Die Zerstorung aller
Glaubenssymbole, der Kirchen und Missionsanstalten, falls diese
nicht fiir Parteizwecke Verwendung finden, ist der nichste
Schritt.

Mit den Missionaren teilen die einheimischen Priester das
gleiche Los. Allein im Apostolischen Vikariat Chihfeng wurden
im Jahre 1946/47 elf einheimische Priester Opfer der Kirchen-
feinde, darunter der 70jahrige P. Kamillus Hsia, der am
31. August 1947 mit Seilen an den FuBgelenken iiber ein
Stoppelfeld zu Tode geschleift wurde.

Die Christen werden als Volksfeinde gebrandmarkt und zu
Verbrechern gemacht. Das groBe Heer der chinesischen Mar-
tyrer hat sich in dieser Zeit um viele Tausende vermehrt,

Das Vordringen der kommunistischen Truppen in jiingster
Zeit bringt eine nahezu vollstindige Stillegung jeglicher Missions-
arbeit mit sich. Die Missionare muBten zum groBten Teil, so-
weit sie nicht ermordet, gefangen oder verschleppt wurden,
flichen. Sie sind in den groBen Zentren Peking und Shanghai
konzentriert und miissen die Stunde abwarten, da sie wieder in
ihre Mission zuriickkehren konnen. Teilweise widmen sie sich
den Studien und der weiteren priesterlichen Aushildung oder sie
sind in der seelsorglichen Arbeit in den noch nicht von den
Kommunisten besetzten Gebieten eingesetzt.



Das katholische Missionswerk 63

Von noch nicht iibersehbaren Folgen wird die durch den
Krieg bedingte bevdlkerungspolitische Umschichtung  sein.
Wenigstens. hundert Millionen Menschen sind auf die Wander-
schaft gezwungen und miissen eine neue Heimat suchen. Dadurch
werden viele katholische Gemeinden ihrer aktivsten Mitglieder
beraubt, und tausende werden in der Fremde der seelsorglichen
Betreuung entzogen. Obendrein hat die Bevélkerung durch die
Ereignisse der letzten zehn Jahre, durch Kriegsfolgen und
Seuchen das groBte Massensterben der Geschichte durchlebt.
Nach jingsten Schitzungen betrigt die Zahl der Opfer dieser
Zeit in China einhundert Millionen. Ganze Armeegruppen fielen
hierbei dem Tod zum Opfer.

Neben den Verlusten an Missionspersonal sind die maferiel-
len Schdden der chinesischen Mission unersetzlich. Nach vor-
sichtigen Schitzungen betrugen die Verluste durch Krieg und
kommunistische Unruhen bereits zu Anfang 1948 zweihundert
Millionen Gold-Dollar. Diese Summe ist im Laufe des Jahres
ins GroBle gewachsen.

Bis zum Jahre 1939 konnte sich die Mission auch zahlen-
miBig in ruhiger Entwicklung aufwiarts bewegen. Im Jahre
1939/40 wurde die héochste Zahl der Erwachsenen-Taufen iiber-
haupt erreicht: nicht weniger als 111.747! Seit dieser Zeit sind
naturgemiafl Riickginge gemeldet worden. Die Zahl der Katho-
liken betrug 1946 3,279.813, die der Katechumenen 650.000, und
hatte ab 1942 um 54.017 abgenommen. Auch die Theologie-
studierenden haben eine Abnahme zu verzeichnen (1942: 1260:
1946: 1214). Die Priesterkandidaten in den Kleinen Seminaren
(Gymnasien) zihlen heute nur noch 4143 gegen 5992 im Jahre
1936. Die Zunahme der chinesischen Priester um rund 100 seit
1942 vermag die erlittenen Verluste an Missionaren nicht aus-
zugleichen.

Das wichtigste Ereignis fiir die Geschichte der chinesischen Mis-
sion war die Ernennung des ersten chinesischen Kardinals Thomas
Tien und die Errichtung der chinesischen Hierarchie am 11. Miirz
1946. Hierdurch wurden 99 Apostolische Vikariate in Bistiimer,
davon 20 in Erzbistiimer verwandelt. Damit riickte China an die
vierte Stelle in der zahlenmiBigen Stirke des Episkopats und die-
chinesische Kirche auf die gleiche Stufe wie die alten christlichen
Lénder. Gleichzeitig wurde die Apostolische Delegatur in eine
Internuntiatur verwandelt, und China trat damit in offizielle
diplomatische Beziehungen zum Apostolischen Stuhl. Am 28. De-
zember 1946 iiberreichte der erste Internuntius, Erbischof Ri-
beri, dem Staatschef sein Beglaubigungsschreiben. Die chi-
nesische Botschaft wurde zur Gesandtschaft erhoben, und der

katholische Gelehrte Dr, Wu-Chin-Hsiung zum chinesischemn
Gesandten ernannt,



64 Das katholische Missionswerk

Diese giinstigen Tatsachen diirfen aber nicht iiber den tiefen
Ernst der augenblicklichen Lage hinwegtiuschen. Als hoffnungs-
volles Zeichen muf hervorgehoben werden, dafi die katholische
Kirche in China nicht mehr als eine Fremde betrachtet wird.
Alle modernen Mittel, besonders Presse, Radio, Schule, soziales
Wirken, haben dazu beigetragen, den Katholizismus in den
breitesten Schichten der Bevolkerung bekannt zu machen.

Die neu erstandene katholische Glaubensgesellschaft mit
dem Sitz in Hongkong, die vor allem die Schaffung einer
katholischen Literatur und Presse verfolgt, konnte, nachdem sie
vier Jahre von den Japanern stillgelegt war, seit Mirz 1946
wieder 205.000 Biicher und Schriften herausgeben. Diese litera-
rischen Erzeugnisse werden auch an die Auslandschinesen
in Amerika, Australien, Siidsee, Hinterindien und Insulinde
{Holldndisch-Indien) verschickt, Als Stiitze der katholischen
Presse dient das von Kardinal Tien geschaffene St.-Thomas-Insti-
tut, das alle katholischen Schriftsteller Chinas vereinigt. An der
Spitze dieses Werkes steht der chinesische Weltpriester Fang,
Professor der staatichen Funo-Tang-Universitit und Chefredak-
teur der amtlichen Nanking-Central-News. Ein katholischer
Nachrichtendienst Hun-Ming-News-Service (1947) beliefert alle
chinesischen Zeitungen mit Nachrichten- aus der katholischen
Welt und steht in Austauschbeziehungen mit #dhnlichen Insti-
tuten aller christlichen Linder.

Die Wichtigkeit einer katholischen Presse war nachdriick-
lichst dadurch unterstrichen, da8 gerade das kommunistische
literarische Zentrum in Shanghai auf die jiingste Entwicklung in
China mafigebenden Einfluf genommen hatte. Es nennt sich
Cheng-Houo und wird von einem Kreis von Schriftstellern und
Soziologen marxistischer Priigung getragen. Es brachte in jiing-
ster Zeit eine reichhaltige, eindeutig marxistische Literatur her-
aus: Ubersetzungen von Engels, Rosenthal, Marx, Lenin, Darwin,
ebenso von Gorki, Tolstoi, Katajew, Solowiew, Lunatscharsky
und Pelkhanow. AuBerdem erschienen Schriften chinesisch-kom-
munistischer Autoren, wie Chen-Che-Yuen, Li-Ta-Hou-Cheng,
Ngai-Seki u. a. Dreiviertel der Ubersetzungen sind Werke rus-
sischer Verfasser.

Obschon die Katholiken in China nur ein Prozent der Be-
volkerung ausmachen, gingen im Jahre 1946 350 katholische
Radiosendungen durch den Ather. Fiir die ,,Hora catholica®
haben die Sender Pekings einen eigenen geistlichen Direktor be-
stellt.

Die katholischen Schulen haben wesentlichen Anteil an der
geistigen Umstellung des chinesischen Volkes zugunsten der ka-
tholischen Kirche. Trotz der Zerstorungen des zehnjihrigen
Krieges zihlte die katholische Mission 1947 noch drei Universi-



Das katholische Missionswerk 65

titen mit rund 7000 Horern, von denen nur ein Drittel Katho-
fiken sind, 169 Mittelschulen mit 50.000 und iiber 1000 Primér-
schulen mit 350.000 Schiilern. Bevor die kommunistische Gefahr
die Nordgrenzen Chinas erschiitterte, wurde ein chinesischer ka-
tholischer Erziehungskongref in Shanghai (15.—21. Februar
1948) abgehalten. Hier entwickelte Kardinal Tien das Schul-
programm der chinesischen Mission. Er forderte fiir jede
-Pfarrei eine katholische niedere Primérschule mit Kindergarten,
fiir jedes Dekanat eine Vollprimirschule, fiir jede Didzese eine
Untermittelschule und fiir jede kirchliche Region eine Vollmittel-
schule; ferner die Griindung von zwei weiteren Universitéiiten
in Hangkow und Kanton, auflerdem katholische Hochschulen in
Nanking und Mukden fiir die Heranbildung von Mittelschul-
professoren. Fiir die katholischen Schulen sollen eigene Schul-
biicher herausgegeben werden, — Inter arma silent musae. Die
Ereignisse in China werden die Durchfiihrung dieses von allen
Missionen akzeptierten Programms wohl auf Jahre hinaus-
schieben. Die maBgebenden Kreise des chinesischen Unterrichis-
und Erziechungswesens betonten wiederholt, daB China die
Missionsschulen aller Grade notwendig habe, nicht nur zur Aus-
bildung der Jugend, sondern vor allem zu jhrer moralischen Er-
ziehung, zur Selbstzucht und Achtung vor der Autoritit.

Erhohte Aufmerksamkeit schenkt die Mission der fiir ihre
Zukunft entscheidenden Frage der Heranbildung einer katholi-
schen chinesischen Intelligenzschicht. Es ist schon heute be-
deutungsvoll, daB in die Gesetzgebende Nationalversammlung 22
Katholiken (17 Miénner und 5 Frauen) gewihlt wurden. War
doch bisher das Hauptinteresse der katholischen Mission auf die
Landbevolkerung gerichtet. In diese Richtung zielt die Zu-
sammenfassung der katholischen Akademiker an allen chinesi-
schen Hochschulen in einen Verband. Der Erzbischof von Nan-
king forderte von Amerika katholische Lehrer an, die aber im
erster Linie Apostel des Beispiels sein miissen.

Besondere Sorge wird der sozialen Frage gewidmet. Die
jiingsten Entdeckungen der groSten Olfelder der Welt in Kansu
und der gewaltigen Lager von Erz, Kupfer und Kohle
lassen die Provinz Kansu zum Ruhrgebiet Chinas werden. Die
Hauptstadt Kansus, Lanchow, entwickelt sich zu einem Neu-
Shanghai. Bisher konnten die Reichtiimer des Landes aus Man-
gel an Maschinen nicht gehoben werden. Schon aber verbindet
eine AutostraBe mitten durch die Wiiste Gobi Siidost-Turkestan
mit dem Kukonor-See. In einem Jahre (1947) wurde dieser 1322
Kilometer lange, moderne Verkehrsweg gebaut. Ein Massenzu-
strom von Arbeitern, Beamten und Technikern hat eingesetzi.
Die Mission wurde von Regierungsseite ersucht, Industrieschulen
zu errichten. Kansu, das von den Wirren der letzten Jahre

»Theol.-prakt, Quartalachrift 1. 1949.



66 Romische Erldsse und Entscheidungen

verschont wurde — dank seines stark mohammedanischen und
daher kommunistenfeindichen Bevolkerungsteils —, sah auch
eine ruhigere Entwicklung der Mission als irgendein anderes Ge-
biet des Landes. Hier hat sie schon gleich zu Beginn der In-
dustrialisierung Chinas die soziale Frage als Wesensstiick ihres
nichsten Zukunftsprogramms aufgestellt,

Vor allem aber hat die ausgebreitete Tatigkeit auf dem Gebiet
der Caritas die Mission bekannt und beliebt gemacht, so daB auch
eine zeitweilige kommunistische Herrschaft trotzihrer verleumde-
rischen Propaganda die Kirche nicht aus den Herzen der Chinesen
ausmerzen kann. Die Parole des Apostolischen Delegaten Zanin
zu Anfang der Feindseligkeiten:, Die Waffen der Liebe gegen die
Waffen des Hasses!* haben die Glaubensboten bis zuletzt, auch
bei ihren Bedriickern, zur Tat gemacht. Allein im ersten Jahre
der japanischen Invasion gewihrten die Missionsstationen
982.000 Fliichtlingen Obdach, Nahrung und Sicherheit. 20 Mil-
lionen #rztliche Behandlungen leisteten sie und nahmen 200.000
Kranke in ihre Spitiler auf. Besonders bei den gebildeten
Heiden fand diese Titigkeit ein lebendiges Echo. ,Ich will die
Religion kennenlernen, die so gut zu den Ungliicklichen ist*, war
der tausendfache Widerhall der Allgewalt wahrer Nichstenliebe.
Die feinfiihlige chinesische Seele begreift’ die vollkommene Hin-
gabe der Missionare und Missionsschwestern an die leidende
Menschheit. Vorurteile brechen zusammen, Abneigungen schwin-
den, die Achtung vor dem Christentum steigt, und damit ist der
Weg zu Christus offen. Die geiibte Caritas hat sich als beste
Predigerin des Christentums in dieser Zeit erwiesen.

Die zu uns kommenden Nachrichten sind bei ihrem Eintreffen
naturgemif oft schon iiberholt, aber alle weisen auf den wach-
senden Ernst der Lage hin. Die Bedeutung Chinas fiir ganz
Asien macht sein Schicksal zu dem der ostasiatischen Missionen.
Wenn der Heldenmut des gréBten Volkes der Erde in dem
Glauben an seine Zukunft drei Jahrzehnte die schwerste aller
Heimsuchungen mutig ertrug, so geben auch der Heldenmut der
chinesischen Christen und Priester, sowie der Opfergeist der
Missionare uns die Hoffnung und den Glauben an eine weitere
giinstige Entwicklung der schwergepriiften China-Mission.

Romische Erldsse und Entscheidungen

Zusammengestellt von Dr. Karl Bécklinger, Linz a. d.D.

Erginzung der Konstitution ,Provida mater Ecclesia® (Uber die
weltlichen Institute, vgl. Quartalschrift 1947 3 Heft) Ein Mafu
proprio vom 12. Mérz 1948, das die obgenannte Konstitution ergénzt,
ordnet w. fa. an, da3 alle kirchlichen Vereine von Klerikern und
Laien, die die Struktur der ,,Weltlichen Institute* haben, nicht mehr



Aus der Weltkirche 67

weiter unter der Zahl der kirchlichen Vereine zu belassen, sondern
als ,,Weltliche Institfute“ zu errichten sind. Alle ,,Weltlichen Insti-
tute* unterstehen der Religiosenkongregation und werden der beson-
deren Aufmerksamkeit der leitenden Kreise in der Katholischen
Aktion und in den Vereinen empfohlen (AAS, 40, 1948, p. 283 ss.).

Anderung im Eherecht. Ein Motu proprio vom 1. August 1948
bestimmt, daBl der 2. Teil des § 2 des can. 1099 (von ,item ab acatho-
licis* bis SchluB) getilgt wird. Damit ist der Rechtszustand des De-
kretes ,,Ne temere” wieder hergestellt. Ausnahmslos alle katholisch
Getauften sind zur Einhaltung der kanonischen Form der Ehe-
schlieBung verpflichtet (Rechtswirksamkeit 1. Jinner 1949) (AAS,
40, 1948, p. 305 s.).

Firmung von Orientalen. Die Ostkirchenkongregation erklirt
am 1. Mai 1948, daB lateinische Priester, die Firmvollmacht haben,
auch ihnen unterstellte Orientalen giiltig firmen kénnen (AAS, 40,
1948, p. 442).

Ubersetzung liturgischer Texte. Eine Erklirung der Ritenkongre-
gation vom 10. Juni 1948 gestattet, die Ausdriicke ,perfidi Judaei®
und ,,judaica perfidia“ (in den Karfreitagsorationen) in den moder-
nen Sprachen dem Sinne nach mit ,,Unglaube” und ,,Ungliubige®
zu libersetzen (AAS, 40, 1948, p. 342).

Kodexinterpretationen. Zur Inkurrierung der im can. 2341 aus-
gesprochenen Strafen fiir Personen, die Geistliche bei weltlichen
Gerichten belangen, geniigt die Tatsache der verbotenen Belan-
gung; nicht notwendig ist, daB der belangte Geistliche tatséchlich
vom Gericht zitiert wird. (Diese Entscheidung ist micht riickwir-
kend und gilt ab 10. Juli 1948).

Bei einer EheschlieBung durch einen Prokurator muB der Kon-
trahent selbst den Prokurator bestimmen und kann niemanden
anderen bevollmichtigen, fiir ihn einen Prokurator zu bestellen
(AAS, 40, 1948, p. 301 s.).

Eine nach can. 1052 gegebene Dispens von der Blutsverwandt-
schaft und Schwigerschaft gilt auch fiir ein anderes — bona oder
mala fide verschwiegenes — Hindernis der Blutsverwandtschaft
oder Schwigerschaft gleichen oder niederen Grades (AAS, 40, 1948,
p. 386).

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I. Pius XII. und Deutschland

Auch im Laufe des Jahres 1948 zeigte der Heilige Vater den
deutschen Katholiken-und dem deutschen Volke wiederholt und
in eindrucksvoller Weise, daB sie in der Kirche Christi keines-
wegs als VerstoBene gelten. Schon der Brief an den deutschen
Episkopat (1. Méirz) legt ein beredtes Zeugnis ab. Er war eine
Antwort auf das Neujahrsschreiben der deutschen Bischofe. Mit
wahrhaft viterlicher und wirksamer Anteilnahme beschiftigt sich
der Stellvertreter Christi mit allen Kkaritativen, sozialen und
bastoralen Probiemen, die der deutsche Katholizismus in diesen
schweren Zeiten zu bewailiigen hat. Der Heilige Stuhl bemitht
sich ununterbrochen, offentlich und privat, um eine Mobil-
machung des christlichen Gewissens der Welt, damit alle, die
helfen kénnen, in rechter Einschitzung der bleibenden Weltbedeu-

5*



68 Aus der Weltkirche

tung Deutschlands und aus echt christlichen Fiihlen heraus die
Hand reichen, um der gewaltigen materiellen Not Deutschlands,
aus der eine bedenkliche moralische Not erwachst, zu steuern.
Pius freut sich dariiber, daB seine Rufe nicht ungehtrt verhallen

‘und daB es der Kirche méglich ist, in vielen Féllen eine schétzens-

werte Hilfe zu leisten.

Besonders aber beschiftigt den Papst das Problem der 12 Mil-
lionen Ostfliichtlinge. Es zieht nicht bloB pastorale Schwierig-
keiten nach sich, die kaum zu iiberwinden sind und den grof3-
miitigen Einsatz aller verfiigbaren Klerus- und Laienkréfte for-
dern. Uber die rechtliche, wirtschaftliche und politische Seite
dieser Massenvertreibungen wird einst die Geschichte wahrschein-
lich ein strenges Urteil fillen. Ist es gerecht, Menschenmassen
aus ihrer Heimat im Osten ,zwangsweise und unter entschidi-
gungsloser Enteignung® auszuweisen? Selbst wenn man darauf
hinweist, was sich wihrend des Krieges zwischen Weichsel und
Wolga abgespielt hat? ,War es jedoch erlaubt, im Gegenschlag
12 Millionen Menschen von Haus und Hof zu vertreiben und der
Verelendung preiszugeben? Sind die Opfer jenes Gegenschlages
nicht in der ganz iiberwiegenden Mehrzahl Menschen, die an den
angedeuteten Ereignissen unbeteiligt waren? Und war jene Mal-
nahme politisch verniinftig und wirtschaftlich verantwortbar,
wenn man an die Lebensnotwendigkeit des deutschen Volkes und
dariiber hinaus an den gesicherten Wohlstand von ganz Europa
denkt? Ist es wirklichkeitsfremd, wenn wir wiinschen und hoffen,
es mochten die Beteiligten zu ruhiger Einsicht kommen und das
Geschehene riickgingig machen, soweit es sich noch riickgingig
machen 148t?% — Diese Gedanken fanden im Ausland, z. B. in
Frankreich, ernste Beachtung. So brachte die Pariser ,,Documen-
tation Catholique® in ihrer Nummer vom 10. Oktober 1948 eine
vollstindige, sympathisierende Ubersetzung des pépstlichen Schrei-
bens. Nicht selten erheben sich gerade in Frankreich katholische
Stimmen, die eine verniinftigere Deutschlandpolitik verlangen.

In Polen haben die Empfehlungen des Heiligen Vaters eine
heftige negative Presse- und Propagandaaktion entfacht. Kirch-
licherseits wvertritt man in Polen die Ansicht, da der Papst in
seinem Briefe die politische Frage der polnischen Westgrenze
nicht beriihrt habe und daB Polen ein historisches Anrecht auf
die neubesetzten Westgebiete besitze. Anderseits wird hervor-
gehoben, daB nur ein Finftel der 12 Millionen Ostfliichtlinge aus
dem heutigen Polen nach 1945 ausgesiedelt wurde. Wegen des
Fehlens diplomatischer Beziehungen zwischen Warschau und dem
Vatikan sei der Heilige Stuhl bisher {iiber die Angelegenheiten
Polens einseitig informiert. Ubrigens sagt Pius XII. an keiner
Stelle seines Schreibens, daB Polen allein die Verantwortung fir
die Aussiedlung von 12 Millionen Menschen trage, und er ver-
langt nirgends, daB die polnische Westgrenze zuriickverschoben
werde. Er empfiehlt bloB eine gerechte und wirtschaftlich, sowie
politisch verniinftige Losung des nicht wegzuleugnenden Problems. :

Aus dem Briefe vom 1. Méarz ist des weiteren die Ermunte-
rung zu unterstreichen, die den katholischen Organisationen zu-
teil wird, die aber niemals als Selbstzweck kultiviert werden
diirfen. Ihr Blick mull sich besonders auf die Abseitsstehenden,
vor allem in den Reihen der Jugend, richten. Pius weil auch
um die Diskussionen innerhalb des katholischen Lagers. Wahre
Weisheit und Giite findet den rechten Mittelweg zwischen pas-
sivem - Konservatismus wund zukunftssirebendem Dréngen. In



Aus der Weltkirche 69

treuer Anhinglichkeit an die Bischofe stellen die Laien ihre Kraft
fiir den Wiederauftbau der Heimat zur Verfiigung.

Der Papst freute sich mit der Stadt Trier tiber die 800-Jahr-
Feier der Matthias-Basilika. Bei dieser Gelegenheit fand ein Kon-
greB der Pax-Christi-Bewegung statt. Msgr. Théas, Bischof von
Tarbes und Lourdes und Hauptfoérderer dieser Bewegung, iiber-
brachte den Friedensgru3- der franzosischen Katholiken an
Deutschland: ,Das groBe Ziel der Pax-Christi-Bewegung ist die
Wiederherstellung der Ordnung im Geiste Christi und die Bil-
dung einer Familie, die alle Gotteskinder aus allen Nationen und
‘Rassen umfafit. Solange ein Volk das andere beschuldigt, wird es
keinen wahren Frieden geben, sondern erst dann, wenn jeder
sein eigenes Mea culpa spricht. Das grofte Hindernis fiir einen
wahren Weltfrieden ist die nationale Arroganz, die wir alle
bekdmpfen miissen.”

Die Adresse der katholischen Publizisten, die am 17. und 18.
Mirz in Limburg tagten, beantwortete das Oberhaupt der Kirche
mit einem perstnlichen Handschreiben, in dem alle Bemiihungen
gesegnet werden, das Pressewerk ,von neuem aufzubauen und
deshalb an erster Stelle einen Nachwuchs von Tagesschriftstellern
auszubilden, die vom katholischen Glauben und der katholischen
Schau der Dinge ganz erfiillt und fidhig sind, ihr in das Denken
und Wollen des Volkes den Weg zu bahnen®.

Als pépstlicher Legat zu der 700-Jahr-Feier der Grundstein-
legung des Kolner Domes wurde Kardinal Micara, Prafekt der
Ritenkongregation, abgeordnet. Zu den Festlichkeiten hatten sich
am 15. August neben den Kardinilen Micara, Frings und Faul-
haber, sowie dem Apostolischen Visitator Msgr. Muench folgende
Eminenzen des Auslandes eingefunden: Suhard-Paris, Van Roey-
Mecheln, de Jong-Utrecht, Innitzer-Wien, Griffin-Westminster.
AuBerdem waren verschiedene Bischofe aus Frankreich, Amerika
und Holland zugegen. Der Kardinal-Legat zelebrierte das Ponti-
fikalamt, Kardinal Frings hielt die Festpredigt und verlas das
Schreiben des Papstes. Der groflen Reliquienprozession sahen
schitzungsweise 500.000 Menschen zu, und an der Laienkund-
gebung im Stadion beteiligten sich rund 100.000 Personen. Aus
dem Papstbriefe- vom 25. Juli an Kardinal Micara entnehmen wir
folgende Satze: ,,Die uralte Colonia Claudia Augusta Agrippinen-
sis ist immer dem katholischen Glauben treu geblieben und
immer hat sie in guten und bosen Tagen treu zu Petri Lehrstuhl
gehalten. Wir hegen die zuversichtliche Hoffnung, daB aus der
Erinnerung an so viele Taten einer 700jahrigen glorreichen Ver-
gangenheit die so schwer gepriiften Koélner Biirger neue Kraft
und neuen Mut schépfen werden, um in riistigem Schaffen sich
ihrer Vorfahren wiirdig zu zeigen. Wir hoffen ferner, daBl von
nun an aus dem Ausland viele Fremde ihre Stadt besuchen und
dadurch die Bande christlicher Freundschaft verstirkt und enger
geschlungen werden. Wir hoffen schlieBlich, daB alle Glaubigen,
wenn sie die beiden hochragenden Tiirme dieses Domes betrach-
ten, wie sie in ihrer edlen Linie gerade zum Himmel empor-
steigen, sich dadurch angetrieben fiihlen, auch ihrerseits in tap-
ferem Glauben und innigem Verlangen nach dem Himmel zu
streben.*

Bei der Nachmittagsfeier im Stadion sprachen Kardinal Frings,
ein Vertreter des nordamerikanischen Episkopates, die Kardinile
Griffin, Suhard, Innitzer und Micara. Der Kolner Erzbischof um-
riB den religiosen Sinn des Domfestes mit folgenden Worten:



70 Aus der Weltkirche

»Wir sind hier versammelt, um ein lautes Glaubensbekenntnis
abzulegen — nicht gegeniiber andersgldubigen Christen, denen
wir in Toleranz, Achtung und christlicher Liebe gegeniiberstehen,
sondern gegeniiber dem neuen Heidentum, das den Glauben an
das Jenseits leugnet und aus eigener Kraft die Rétsel des Lebens
losen zu konnen glaubt.“ — Kardinal Griffin skizzierte die Be-
ziehungen zwischen deutschem und englischem Katholizismus und
sprach von der Sehnsucht der Welt nach Einigkeit, die als
Grundlage die Lehre Christi braucht und den Glauben, dal in
Gott alle Menschen Briider sind: ,Wir in England verlangen mit
Euch diese Einigkeit. Wir wollen Eure Auferstehung, ein Deutsch-
land, das sich selbst regiert nach den Grundsédtzen einer wahren
Demokratie; ein auf dem Boden sozialer Gerechtigkeit und Liebe
neuerstandenes Deutschland. Deutschland ist integrierender Be-
standteil Europas. — Kardinal Suhard erinnerte an die wviel-
filtigen Beziehungen zwischen Paris und Koln. Es gilt, diese
alten Traditionen wieder aufzunehmen, um gemeinsam eine neue
Christenheit zu bauen, deren Sinnbild die wiederhergestellte
Kathedrale ist. — Kardinal Micara unterstrich die véterlichen
Gefiihle des Papstes fiir Deutschland, schilderte die glorreiche
katholische Vergangenheit der Stadt Ko6ln und mahnte zum Ge-
bete fiir den Papst und die christliche Erneuerung der Welt. —
Bei dem Festakt in der Universitdt am 14. August hatte auch
der evangelische Landesbischof eine Ansprache gehalten.

Aufmerksame Beachtung fand in verschiedenen Lindern der
72. Deutsche Katholikentag in Mainz (1. bis 6. September 1948).
In der Oktober-Nummer der Pariser Jesuitenzeitschrift ,,Etudes*
schreibt P. Doncoeur S.J. in einer gedringten Riickschau: ,,Ein
muterfiilltes Volk bekundete sein christliches Wollen und Hoffen
in dem Losungswort: Nicht klagen, sondern arbeiten! Wena
dieser Katholikentag nicht so glinzend und aufriittelnd wirkte
wie seine Vorgédnger, so ist das eine Folge jener driickenden Kata-
strophe, die der Nazismus heraufbeschworen hat. Die deutschen
Katholiken werden noch zu sehr von einem Verteidigungsreflex
beherrscht, was leicht erklédrlich ist. Allm&hlich muf3 ihre Vita-
litdt positiv und ausstrahlend werden. Das Hauptdokument der
Tagung war die Rede von P. Zeiger, dem Berater des Aposto-
lischen Visitators: , Deutschland als Missionsland.* Dal P. Zeiger
so hart und ernst reden konnte, ehrt ein Volk und seinen Klerus.
Die franzdsischen Katholiken miissen sich bewuBt sein, daB die
Lage der Kirche in der Welt zu besorgniserweckend ist, als daB
ihre Kinder es versdumen diirften, briiderlich geeint auf dem
Felde des Einen Familienvaters zu arbeiten. — Ein Schweizer
Bericht (Schweizerische Xirchenzeitung, Luzern, 23. September
1948) driickt zunifchst seine Bewunderung tiber die trotz groBer
Schwierigkeiten vollbrachte Leistung aus und hebt die von dem
franzosischen Besatzungsbehdrden gewé&hrte Unterstiitzung her-
vor. Materielle und geistige Not sind die Kennzeichen der heuti-
gen Lage Deutschlands. Die gewaltigen Seelsorgeprobleme schei-
den die Teilnehmer des Katholikentages in zwei Hauptgruppen:
einerseits die radikalen Neuerer, die mit radikal neuen Mitteln
den Kampf um die Gestaltung der Zukunft aufnehmen wollen,
und anderseits die sehr vielen konservativen Geister, die noch
aus den friiheren Verhiltnissen retten wollen, was zu retten ist.
Es sei zu bedenken, daBl die Katholikentage eine Art katholi-
sches Laienparlament sind seit dem ersten Katholikentag vor
100 Jahren: ,,Die Laien vor allem treten hier zusammen, um iiber



Aus der Weltkirche 71

ihre Aufgaben in der Kirche zu beraten, und das ist es gerade,
das diese Tagungen iberaus fruchtbar macht.” ,Die Stimmung
war gedriickt und niedergeschlagen, und mir fiel auf, wie wenig
ermunternde Worte bei der ganzen Tagung gesprochen wurden.*
Die Zahl der Teilnehmer am Schlufisonntag war erstaunlich grof,
und man splirte sowohl, wie sehnsilichtig die Massen auf das
warteten, mit dem sie ihr Leben neu aufbauen kénnen, als auch,
daB heute nur die katholische Kirche der Menge dieses Brot des
Lebens geben kann. Eine besondere Erw#hnung verdiene die An-
sprache des Prisidenten Dr. Herder-Dorneich.

In seiner Radioansprache an den Katholikentag (5. September)
griff Papst Pius XII. zunichst in den Schatz der schénen Er-
innerungen, die er als Nuntius in Deutschland sammelte, um
dann zu einem Riickblick auf die verflossenen hundert Jahre aus-
zuholen, in denen organisatorisch, sozial, geistig, missionarisch
Bedeutendes geleistet wurde. Zweimal war in dieser Periode ,,der
verbissene Angriff einer kirchenfeindlichen, iibermichtigen Staats-
gewalt“ zu tiberwinden. — Welches sind die Aufgaben der Zu-
kunft? Unsere Augen miissen auf die Wirklichkeit gedffnet sein:
»Gerade vor 100 Jahren ist in euren Landen das Wort vom
gewaltsamen Umsturz aller bisherigen Gesellschaftsordnung ge-
fallen. Tiefgreifende und wie oft tiefschmerzende Verinderungen
gehen durch alle Bezirke eures wirtschaftlichen, politischen und
auch religios-kirchlichen Lebens hindurch. Wer heute fiihrt, mul}
sich dessen jeden Augenblick bewufit sein. Er soll die Vergangen-
heit kennen, um aus ihr zu lernen. Nur darf er ihr nicht einseitig
verhaftet bleiben. Er hat die Pflicht, im guten Sinne des Wortes
wirklichkeitsnah zu sein. Ganz erfiillen wird sich jenes Wort
vom Umsturz aller Ordnungen doch nicht, nicht einmal in den
Diesseitsbeziehungen. Der alte Gott lebt noch. Noch gilt sein Ge-
setz. Es wird immer gelten, und auf dieses Gesetz ist die Sozial-
lehre der katholischen Kirche aufgebaut. Haltet mutig und treu
ihre Linie ein, ohne abzuweichen, weder nach rechts, noch nach
links.“ (Angesichts verschiedener moderner Diskussionen hat dieser
Satz eine nicht geringe Tragweite.) — Es kann sein, daB der
Einsatz fiir die Freiheit der Kirche und der Schule in bestimmten
Landesteilen zu einem Kampf auf Leben und Tod filhrt. — Die
Sehnsucht nach der Einheit im Glauben wird von niemandem
lebendiger empfunden als vom Stellvertreter Christi. Trotzdem
kann die Kirche keinen KompromiBl in Glaubensfragen an-
nehmen, weil sie weill, daB es nur einen unfehlbar sicheren Hort
der ganzen Wahrheit gibt. — ,Die Aufgaben der Seelsorge in
Gegenwart und Zukunft werden sich unmdglich losen lassen,
ohne in noch stirkerem Grade als bisher dem hierarchischen
Apostolat die Hilfe der Laien zur Verfiigung zu stellen. Gerade
die Erfahrungen der Seelsorge in den verwirrten und oft fast aus-
weglosen Verhiltnissen der letzten Jahre haben erwiesen, wie
wertvoll jene Hilfe ist und wie wenig oftmals der Priester auch
bei bestem Willen ohne Laienhilfe zu erreichen vermag.“ Der
Heilige Vater beschloB seine Ansprache mit einer Huldigung an
Bischof Wilhelm Emmanuel von Ketteler, den Mitbegriinder der
Katholikentage und den Vorkidmpfer fiir sozialé Gerechtigkeit
und Liebe. ,,Geht mit unbegrenztem Gottvertrauen an die wenn
auch oft wvielleicht unlosbar erscheinenden Aufgaben heran,
weﬁ:he die Not des Vaterlandes und die Sendung der Kirche euch
stellen!



72 Aus der Weltkirche

Ein kurzes Schreiben sandte Msgr. Monj:ini im N‘z.am'en des
Papstes an Bischof Michael Keller von Miunster anlédBlich de_s.
dritten Zentenars des Westfilischen Friedens (24. Oktober 1648).

II. Christliche Erziehung und moderne Welt

Noch im 4. Heft des Jahrganges 1948 berichteten wir iiber den
Kampf, den die Katholiken Frankreichs um die Anerkennung
ihrer Schulrechte fithren miissen. Die nimmermiide und treue
Einsatzbereitschaft aller Katholiken ist unbedingt erfordert, soll
die ,Schulfreiheit“~nicht allm#hlich ein leeres Wort werden. —
Bereits oben erwidhnten wir den Aufruf des Papstes an den
Mainzer Katholikentag: ,,Wenn die Zeichen der Zeit nicht triigen,
wird auch die Zukunf{ von euch den Einsatz verlangen fiir die
Freiheit der Kirche, fiir ihre und der Eltern Rechte auf das
Kind, seine Erziehung und seine Schule.“ — Den katholischen
Lehrern Italiens empfahl Pius XII. am 10. September die frucht-
bare Zusammenarbeit zwischen Familie, Kirche und' Schule. —
In Belgien wurden im Herbst die Auseinandersetzungen iiber die
Schulfrage wieder ziemlich lebhaft. Den Aufrufen und Plakaten,
die fiir die offiziellen Schulen warben, antworteten die Katho-
liken mit denselben Propagandamitteln. Zu Beginn des Schul-
jahres wurde auf den Kanzeln ein Hirtenschreiben verlesen, das
die Eltern auf ihre strenge Gewissenspflicht hinweist. Aus den
Statistiken ergibt sich, daB die katholischen Schulen (ohne die
Universitidten) 790.Q00 Schiiler gegeniiber 505.000 an den offiziellen
Schulen z#hlen. In den Volksschulen war das Verhiltnis 436.060
zu 345.000. Die katholische Universitit vorr Lowen hatte mit den
angegliederten Fakultiten 6871 Horer, wihrend an den staat-
lichen Universitidten (Gent und Liittich) nur 4361 Studenten und
3121 an der freien Universitdt von Briissel immatrikuliert waren.
— In Kolumbien entstand im Jahre 1945 fiir Lateinamerika die
interamerikanische Fé&deration katholischer Erziehung. In La
Paz, der Hauptstadt Boliviens, versammelten sich die Mitglieder
dieser Foderation in der ersten Oktoberwoche zum ,Interameri-
kanischen Kongrefl der katholischen Erziehung“. Am 6. Oktober
richtete der Heilige Vater in spanischer Sprache eine Radiobot-
schaft an diesen KongreB. Seit der von Pius XI. am 31. Dezember
1929 erlassenen Enzyklika ,Divini illius Magistri® haben wir von
hochster kirchlicher Stelle keine zweite so bedeutsame und
systematische Darlegung der katholischen Prinzipien zu den Er-
ziehungsproblemen. Die lateinamerikanische Kirche tut ihr Bestes,
um das christliche Unterrichts- und Erziehungswesen auszubauen.
Der fiir unsere Begriffe unglaubliche Priestermangel verleiht die-
sen Bemiihungen eine ganz besondere Notwendigkeit. So z#hlt
Brasilien 6000 Priester fiir 40 Millionen Katholiken, und Argen-
tinien 1400 fiir 12 Millionen; #hnlich und noch schlimmer liegen
die Verhéltnisse in anderen Republiken. Anderseits ist es der
Kirche noch nicht gelungen, allenthalben bei den Regierungen
die Anerkennung ihrer berechtigten Anspriiche auf dem Gebiete
der Erzichung in vollem MaB durchzusetzen. Daher war es den
Vorkimpfern der Erziehungsbewegung ein Trost und ein Ansporn
zu erfahren, mit welchem Interesse der Papst ihre Bemiihungen
verfolgt und sie bei den wverschiedenen Regierungen unterstiitzt.

Doch die Radiobotschaft vom 6. Oktober hat universal-kirch-
liche Bedeutung, da sie Grundlegendes zum Thema »ErZichung
und modernes Milieu® erortert. Ziel der christlichen Erziehung
ist die Mitwirkung mit der Gnade Gottes bei der Bildung des



Aus der Weltkirche _ 3

wahren und vollkommenen Christen. Dieser Christ, der in einer
bestimmten Zeit und in einem konkret bestimmten Milieu lebt,
muB zum vollkommenen Menschen fir sein jeweiliges Miliew
erzogen werden. Wir miissen uns den Bestrebungen widersetzen,
die Erziehung und Schule von der Religion trennen oder ihnen
eine rein naturalistische Basis geben mochten. Glaube und Gnade
befruchten die Erziehungsarbeit. -

In sieben Punkten entwickelt der Papst die fundamentalen
Richtlinien katholischer Pidagogik.

1. Der Religionsunterricht erfordert entsprechend dem Alters-
fortschritt der Kinder und Jugendlichen Erweiterung und Ver-
tiefung. Gerade an den Universitdten und hoheren Schulen wére
ihm ein Ehrenplatz einzurdumen.

2. Der Religionsunterricht muB} sich eng mit religitser Haltung
und Praxis verbinden: heilige Gottesfurcht, Sammlung im Gebet,
bewuBtes Mitleben der Liturgie und des Kirchenjahres. Doch ist
hier jene Diskretion und Klugheit am Platze, die den jungen
Menschen anregt, aus personlichem Antrieb zu einer eifrigen Be-
tatigung des Glaubenslebens fortzuschreiten. ; 3

3. Unser an Prinzipien armes Jahrhundert bewertet alles mit
dem MaBstabe des Erfolges. Darum ist es notig, dem jungen
Menschen zu helfen, Wahrheit und Irrtum, Gut und Bose, Recht
und Unrecht zu unterscheiden, und ihm die reinen Gefiihle der
Liebe, Briiderlichkeit und Treue tief einzupflanzen. Die gefdhr-
lichen Filmstreifen, die in libertrieben einseitiger Art nur zu den
Sinnen reden, erzeugen in den Seelen Oberfldchlichkeit und blut-
lose Passivitit, so daB das gute Buch wiederum berufen ist, das
Fehlende zu ergénzen.

4, Der iibersteigerten Hochschédtzung des rein Technischen und
Materiellen begegnet echte Erziehung mit der Betonung der gei-
stigen und sittlichen natiirlichen und tbernatiirlichen Werte.
Zweifelsohne billigt die Kirche eine Erholung und Stérkung
schaffende sportliche Betitigung, die aber nicht zum Korperkult
ausarten darf.

5. Auch die katholische Jugend trédgt die Last einer mit den
Folgen der Erbsiinde behafteten Natur. Gegeniiber der Ziigel-
losigkeit der Sitten und der Vergniligungssucht erweist sich die
Erziehung zur Selbstbeherrschung und zum verzichtenden Opfer-
geist im- Kleinen und im GrofBlen, zur treuen Pflichterfiillung, zu
Aufrichtigkeit und Reinheit als unumgéingliche Forderung. Hier
konnen wir die Hilfe der Beichte und der Eucharistie in ihrem
iibernatiirlichen Erziehungswert nie hoch genug anschlagen. Ohne
sie geht es tliberhaupt nicht.

6. Einer besonderen Pflege bedarf die Ehrfurcht vor der
Autoritdt. Dadurch werden der Jugend keine unnotigen Fesseln
angelegt. Nur jeder ungesunde und iiberspannte Freiheitsdrang
wird gemiBigt. Der Sinn fiir Verantwortung ist zu wecken. Ubri-
gens ist Freiheit nicht das einzige Menschheitsgut, und aullerdem
ist sie innerlich durch das Sittengesetz und &ufBlerlich durch die
Rechte der anderen und der Gemeinschaft begrenzt.

7. Die gute Erziehung ist das Resultat der Zusammenarbeit
der Familie, der Schule und der Jugendorganisationen (Katho-
lische Aktion, Marianische Kongregationen usw.), die das Werk
der Schule und der Familie fortsetzen. Ein eintrdchtiges Vor-
gehen dieser verschiedenen Faktoren ist zu erstreben. Auch der
Staat ist verpflichtet, die Jugend wvor den Gefahren, die aus
Presse und Film erwachsen, zu beschiitzen.



74 Aus der Weltkirche

Pius XII. unterstreicht abschlieBend, dal das christliche Er-
ziehungsideal, das die einheitliche und fruchtbare Entwicklung
der Personlichkeit zum Ziele hat, die neuesten Postulate der
Psychologie und wissenschaftlichen Padagogik harmonisch in sich
aufnimmt und mit seinem eigenen Lichte durchstrahlt.

III. Sorgen des Papstes — Die Paldstina-Enzyklika

Wéhrend seines Sommer- und Herbstaufenthaltes in Castel
Gandolfo goénnte sich Pius XII. wenig Erholung, obschon er sie
nicht nur wegen seines Alters reichlich verdient hifte. Die Wucht
der dringenden Zeitprobleme, die nach keinem Kalender schauen,
und das Gefithl der Verantwortung {reiben den Stellvertreter
Christi zu ununterbrochener sorgender Arbeit. Wenn man die
Fiille der pépstlichen Dokumente durchblittert, staunt man tiber
die Klarheit, Festigkeit, Energie und Arbeitsamkeit, von denen
sie Zeugnis ablegen. Ansprachen, Radiobotschaften, Schreiben in
lateinischer, italienischer, spanischer, franzosischer, deutscher,
englischer und portugiesischer Sprache 16sen sich in liickenloser
Folge ab. Dadurch entsteht natiirlich die Gefahr, da die Reden
des Oberhauptes der Kirche wegen ihrer Hiufigkeit an Ein-
druckskraft verlieren und manche Zuhdrer und Leser in efwa
enttduschen. Auch der Papst muf} sich allmihlich in seinen Er-
orterungen {iber das Friedensproblem und die Weltlage er-
schopfen. Er muf} sich iiberdies in peinlicher Gewissenhaftigkeit
auf der prinzipiellen Ebene halten und es vermeiden, den FuB direkt
in die politische Arena zu setzen. Endlich ist zu bedenken, daf
die ,Macht der Kirche“ machtpolitische Ohnmacht ist und nur
durch Schaffung einer geistigen Atmosphire ihre Ziele erreichen,
sowie eine etwaige diplomatische Tétigkeit wirksam unterstiitzen
kann. Manche mdochten dem Papste beinahe vorwerfen, daB er
bisher durch kein ,,Wunder® die verwickelten Probleme gelost
hat. Pius will, daB die Christenheit ihre Verantwortung begreift,
seine Ideen aufnimmt, verarbeitet und ihnen zum Siege verhilft;
auf dem Umwege iiber eine lebendige und aktive Christenheit
kann das Papsttum auch im Irdischen, im Menschlichen eine
reelle und wohltuende Macht sein. Versagt die Christenheit, dann
ist der Vatikan ohnméichtig, und der Papst bleibt ein Rufender
in der Wiiste, dessen Worte zweifelsohne ein Echo finden, aber
keine Bewegung schaffen.

Der alternde Pius XI. betonte immer wieder die Notwendig-
keit des Gebetes zur Rettung des Weltfriedens. Und auch
Pius XII., der den deutschen Katholiken zurief: ,Der alte Gott
lebt noch“, sieht im Gebete aller Christen die letzte Chance fiir
einen baldigen Frieden. Darum die beiden Rundbriefe ,,Optatis-
sima Pax‘ und ,,Auspicia quaedam® vom Dezember 1947 und Mai
1948, die zu einem Gebetskreuzzug aufriefen, der sich leider nicht
organisierte. Die Bemiihungen der UNO werden trotz aller MiB-
erfolge im Vatikan positiv bewertet. Als man im September die
Vollversammlung der Vereinten Nationen in Paris vorbereitete,
die gegen uniiberbriickbare Schwierigkeiten zu kimpfen hatte,
ermahnte der Heilige Vater den Klerus und die Laien zum Beten.
So sagte er am 1. September, dem Jahrestage des Kriegsausbruches,
zu Pilgern aus den USA.: ,Wenn je eine Versammlung von Men-
schen an einem kritischen Scheideweg der Geschichte der Hilfe
des Gebetes bedurfte, dann ist es diese Versammlung der Ver-
einten Nationen. Darum bitten wir euch zu beten. LafBt Unsere
Stimme {iiber euch hinaus zu all euren katholischen Briidern in



Aus der Weltkirche 5

Amerika dringen und zu allen Katholiken in jedem Lande des
Erdkreises. Und Wir mochten hoffen, daB alle Menschen guten
Willens sich euch anschlieBen werden.*

Am 9. September empfing Pius XII. die Delegierten der
37. Konferenz der Interparlamentarischen Union, die als Mit-
arbeiterin dem Friedenswerk dienen kann. Sie soll sich zum
Herold der Einheit der Menschheit und des Rechtes machen, das
gegeniiber dem nationalen und regionalen Egoismus nach einem
Ausgleich zwischen den Einzelinteressen der Volker sucht. Die
genannte Union ist iiberdies dazu berufen, jede auf Verdrehung
oder Verzerrung der Wahrheit eingestellte Propaganda einzu-
dédmmen.

Als oberster Lehrer der Kirche und als héchste moralische
Autoritdt ist der Papst seit 1939 unabldssig bemiiht, die Grund-
forderungen einer internationalen Moral zu verkiinden und die
allgemeinen prinzipiellen Linien eines brauchbaren Friedens-
programmes zu zeichnen. Die pépstliche Lehre iiber die Neuord-
nung der Welt, international und sozial, finden wir vor allem in
den Weihnachtsansprachen von 1939 bis 1944. Sie gipfelt in drei
Hauptgeboten: der nationale Egoismus mull dem Gefiihl fiir inter-
nationale Solidaritit weichen; das Recht und die Gerechtigkeit
miissen den Sieg iiber die bloBe wirtschaftliche, politische und
militdrische Macht davontragen; alle Volker miissen zum allge-
meinen Wohl der Gesamtmenschheit eintrédchtig zusammen-
arbeiten. — Deshalb konnte sich Pius nur freuen, als er erfuhr,
daB endlich die Katholiken zweier Linder, Kanada und Italien,
seine Richtlinien zum Thema ihrer ,Sozialen Woche“ wihlien.
Die Kanadier studierten vom 23. bis 26. September das Friedens-
problem. Der Vatikan wiinscht, daB solche Kongresse in solider
Arbeit zur Verbreitung der pépstlichen Friedensdoktrin und Be-
einfluBung der o6ffentlichen Meinung beitragen; denn es ist nur
ein echt christlicher Friede als wirklicher Friede mdoglich. Am
26. September begannen die Italiener in Mailand ihre 22. Soziale
Woche iiber das Thema ,Internationale Gemeinschaft“. In dem
Ermutigungsschreiben, das den Teilnehmern aus Rom zuging,
wird als ein Ziel der Maildnder Tagung unterstrichen, ,daB sie
den Beweis erbringen soll, daB eine internationale Ordnung
historisch noch immer moglich ist. Sie legt sowohl den Staats-
minnern als auch den einfachen Biirgern héchste Verantwortung
auf. Bs handelt sich darum, das Vertrauen auf eine Neuordnung
und den Willen dazu zu verbreiten®.

Dem in Rom tagenden Internationalen Institut der Offentlicher
Finanzen gewihrte der Heilige Vater am 2. Oktober eine Audienz.
In seiner Ansprache tadelte er es, daB so viele ohne Sachkennt-
nis sich in Finanz- und Fiskalprobleme einmischen und sie nur
von ihrem Parteistandpunkt aus sehen, sowie daBl der Staat seine
Tatigkeit zu weit ausdehnt und wiederum die Finanzpolitik den
Parteiideologien unterwirft, wodurch einerseits die Finanzwissen-
schaft erschiittert wird und anderseits die Biirger MiBtrauen
hegen und vor allem in Fiskalsachen die Gewissenhaftigkeit ver-
lieren. Das Gerechtigkeitsgefiihl der Volker darf nicht erschiittert
werden, und von oben muBl das Beispiel der Moralitdt kommen.
Die Biirger des Staates wollen sehen, ob die &ffentlichen Gelder
eine gute Verwendung finden, die wirklich dem Gemeinwohi
dient. Die Fachminner miissen die Finanzpolitik gegen die
Machenschaften des Ehrgeizes und der Demagogie verteidigen.



76 Aus der Welikirche

Eine dauerhafte Friedensordnung ist nicht denkbar ohne Be-
wiltigung der sozialen Probleme. Aus diesem Grunde und weil
er der hochstqualifizierte Anwalt der sozialen Gerechtigkeit und
- Liebe ist, 146t der Stellvertreter Christi keine Jahreszeit wver-
streichen, ohne mehrmals zu gesteigerter sozialer und sozial-
politischer Aktion aufzurufen. So sagte er am 12. September den
katholischen Jungméinnern Italiens: ,Euer Sieg mufl ein Sieg
iiber das soziale Elend sein.* Dem Mainzer Katholikentag wurde
die auf Gottes Gesetz gegriindete Soziallehre der Kirche in ein-
deutigen Worten als freu zu befolgende Richtlinie vorgeschrieben,
von der wir weder nach rechts noch nach links abweichen diirfen.

Auf rein religidsem Gebiete betonte Pius XII. in den ersten
Herbstmonaten die Notwendigkeit der Treue zu Christus, zu
seiner Kirche, zum Papstium. Eindringlich verlangte er von neuem
ein vertieftes Wissen um die Wahrheiten des Glaubens, wie er es
schon ofters den Katholiken Italiens und der Vereinigten Staaten
ans Herz gelegt hatte. Dem Glaubenswissen und dem Religions-
unterricht kommt ein unersetzbarer Wert zu. Wie sollten wir sonst
unseren Glauben unverfidlscht erhalten und hochschitzen? Die
amerikanischen Pilger horten am 1. September die Losung: ,,Liebt
euren Glauben, lebet ihn, strahlt ihn aus! Aber das konnt ihr nur,
wenn ihr seine unvergleichliche Schénheit kennt und versteht®.

Wir Européer stecken so tief in nicht wegzuleugnenden Sorgen,
daB uns das Geschehen im asiatischen Paldstina nur so weit er-
regt, als es eine Bedrohung unseres europiischen Friedens werden
kann. Den wenigsten ist Paldstina noch ein Heiligtum — das.
»Heilige Land“ —, das um jeden Preis gerettet werden mufB, Die-
ses christliche Fiihlen fiir die irdische Heimat des gottlichen
Friedensfiirsten sucht der Papst seit dem 1. Mai 1948 zu wecken
und zu beleben, damit die Stimme der Christenheit hérbar werde
und nachdriicklich zu einer Lésung des paléistinensischen Problems
dréinge. Lange vor dem Ausbruch des blutigen Konfliktes gab
Pius XII. einer arabischen Delegation aus Palistina (3. August
1946) zu verstehen, dafl neben den Juden und Arabern auch die
katholische Kirche an der gerechten und friedlichen Schlichtung
des aufbrodelnden Streitfalles interessiert sei. In christlicher Sicht
ist das Land, wo die Engel an der Krippe des Friedensfiirsten vom
Frieden auf Erden sangen, dazu berufen, der Mittelpunkt einer
friedlichen Volkergemeinschaft zu sein, die tiber das Trennende
der volkischen Gegensidtze hinwegkommt. Die am Palistina-
problem interessierten Gruppen miissen sich auf den Boden der
Wahrheit und des Rechtes stellen, ihre gegenseitigen Rechte
achten, die eigenen Verpflichtungen erfiillen und die im Laufe der
Zeit besonders auf religidsem Gebiete entstandenen Traditionen
ehrerbietig schiitzen. In dieser letzten Forderung liegt zweifels-
ohne auch ein Hinweis auf die erworbenen religiésen Rechte der
Christenheit, fiir die Paldstina das ,Heilige Land* ist, und zwar
in viel stirkerem MaQe als dies nach der als Strafe erfolgten Zer-
streuung des Judenvolkes von Jerusalem als der heiligen Stadt der
Juden gelten kann. Der Heilige Stuhl hat bisher nicht wvertffent-
licht, in welcher Form er den Regierungen und Palistinakonfe-
renzen seine Ansichten bezliglich eines neuen Paléstinastatuts vor-
gelegt hat. In welcher Linie die kirchlichen Forderungen laufen,
verrdt die noch zu besprechende Paldstinaenzyklika. Stets ver-
meidet es der Papst taktvoll, an jene machtpolitischen Hinter-
gedanken zu riithren, die eine uneinheitliche Haltung der GroB-
mdéchte im Palédstinaproblem bestimmen konnten, und betont nur



Aus der Welikirche 17

als allgemeines Anliegen der Christenheit die Rettung des Helligen
Landes einfachhin, das vor Verwiistung gerettet und allzeit frei -
zuginglich sein muB. Von vornherein lehnte Pius jede Anwendung
von Gewaltmethoden ab und #uBerte den einzigen Wunsch, daB
Friede und Gerechtigkeit den beiden interessierten Gruppen ein
gesichertes, menschenwiirdiges Dasein im Heiligen Lande ermog-
lichen.

Als es dennoch zum Kriege kam, erlieB der Papst am 1. Mai
1948 die Epistula Encyclica ,,Auspicia quaedam®, um alle Katho-
liken anzuspornen, von Maria, der mitten im Weltkriege die
Menschheit geweiht wurde, den Frieden fiir Paldstina und die
ganze Welt zu erflehen. In der Radiobotschaft des 2. Juni sprach
Pius die Erwartung aus, daB die Christenheit nicht mit Gleich-
giiltigkeit oder steriler Entriistung die Verheerung des Heiligen
Iandes und die Bedrohung der heiligen Stédtten der Erlosungs-
geschichte hinnehme. Am 24. Oktober erschien sodann eine eigene
Epistula Encyclica ,In multiplicibus® (,Unter den zahlreichen
Sorgen®), welche offentliche Gebete fiir die Herbeifiihrung des
Friedens in Paldstina verlangt. Nach einem Riickblick auf seine
bisherigen AuBerungen zu der Palistinafrage und einer schmerz-
erfiillten Schilderung der Auswirkungen des Krieges in der
Heimat des Friedensfiirsten erinnert der Papst daran, daB3 der
Vatikan sein moglichstes tat, um den Konflikt zu verhindern oder
beizulegen. Eine Hilfsaktion zur Unterstiitzung der vom Kriegs-
elend Betroffenen wurde eingeleitet, und ein besonderer Dank
gebiihrt jenen Bischofen und Gliubigen (z. B. Belgien), die dem
Heiligen Stuhl bei diesem Werk helfen. Da menschliche Klug-
heit bis jetzt das verwickelte paléstinensische Problem nicht zu
losen vermochte, soll die Christenheit in einem Offentlichen
Gebetskreuzzug den Himmel bestiirmen, damit es den Staats-
minnern gegonnt sei, einen Weg der Gerechtigkeit zu finden,
. der bei gutem Willen der beiden Parteien in Paldstina einen Zu-
stand schafft, der den Juden und den Arabern Sicherheit und
TLebensmbglichkeit gewdhrt. Wenigstens wihrend des Krieges
sollen Jerusalem und seine Umgegend zum Schutze der Heilig-
tiimer ein internationales Statut erhalten. Ferner wére es wiin-
schenswert, den freien Zugang zu den heiligen Stéitten sowie die
Kultusfreiheit und die althergebrachten Gebraduche durch inter-
nationale Garantien zu sichern. — Es ist selbstverstindlich, dafi
die Forderungen und Wiinsche des Vatikans erst dann wirkliches
Gewicht besitzen, wenn die gesamte Christenheit durch &uBere
Manifestationen, z. B. durch einen eifrigen Gebetskreuzzug oder
sonstige Kundgebungen, ihr ernstes Interesse fiir das Schicksal
«des Heiligen Landes erkennen 1dB3t.

IV. Aufgaben und Formen des katholischen Apostolats

Die vatikanische Tageszeitung ,Osservatore Romano“ schenkt
dem katholischen Schaffen in Osterreich regelmiBig eine sym-'
pathische Aufmerksamkeit; u. a. unterstrich sie die Bedeutung der
Theologenwoche in Matrei. Im Ausland fand auch die erste
Studienwoche der Katholischen Arbeiterjugend in Linz, an der
Kanonikus Cardijn, der Griinder des Jocismus, teilnahm, viel-
fach Beachtung.

Im Sommer kamen 500 Delegierte aus allen Teilen Deutsch-
lands zur Generalversammlung des Katholischen Frauenbundes
nach Boppard und formulierten Leitsétze iiber die Verantwortung
der Frau fiir die Verchristlichung des Lebens. — In den ,Stimmen



78 Aus der Weltkirche

der Zeit"“ (Juli) studiert P. Ivo Zeiger die Grundfragen katholi-
scher Jugendorganisation und untersucht die geistige Haltung der
Jugend: ,Die Jugend ist dem Apostolat zugewendet. Denn sie
sieht die Millionen, die der Kirche entfremdet sind, und weiB,
daB nicht der Klerus, sondern nur sie selber an diese heran-
kommen konnen.” — Im ,Kirchlichen Amtsblatt® verdffentlichte
Erzbischof Dr. Lorenz Jiger von Paderborn einen Aufruf zur
Bildung von Katholikenausschiissen auf Dekanatsgrundlage in
allen bedeutenden Stiddten: ,Die Verchristlichung der Welt ist
die vornehmste Aufgabe der im weltlichen Raum stehenden Laien.
Sie sind darum die eigentlichen Triger der actio catholica. Sie
sollen das BewuBtsein haben: Wir gehéren nicht nur zur Kirche,
wir sind die Kirche.“ Innerhalb der Pfarrgemeinde ist eine frucht-
bare Zusammenarbeit der aufbauwilligen Krifte sowie der iiber-
pfarrlichen Organisationen zu férdern. — In Frankfurt a. M.
wurde die Errichtung ,,Christlicher Werkgemeinschaften* in allen
Betrieben beschlossen. Sie sind eine Zusammenfassung aller
christlich orientierten Werktitigen ohne feste Organisation.

Der letzte KongreB der Katholischen Werke Frankreichs in
Lille behandelte die Anpassung der Pfarrseelsorge an die sozialen
Strukturen der Gegenwart. Die Pfarre selbst ist als lebendige
apostolische Einheit und missionierende Gemeinschaft umzuge-
stalten. Zur Bewiltigung mannigfacher Probleme sieht man sich
verpflichtet, die Grenzen der Pfarre zugunsten einer Aktion im
Stadtviertel, in der ganzen Stadt oder in der ganzen Umgegend
zu Uberschreiten.

Auf Anregung Kardinal Griffins von Westminster wurde in
England eine Vereinigung katholischer Unternehmer (ACME) ge-
grindet. Belgien besitzt seit langem eine derartige Organisation,
die sehr aktiv ist. Ahnliches finden wir in anderen romanischen
Léndern, und es besteht ein internationaler Bund katholischer
Unternehmer.

Die internationale Foderation Christlicher Gewerkschafien
zéhlt heute leider nur 2,406.700 Mitglieder. Im Verhiltnis zur
Bevolkerung ist Belgien am stirksten (429.000) vertreten. Frank-
reich bucht rund 800.000 Mitglieder. Sitz der Foderation ist
Utrecht.

In Holland umfassen die Christlichen Gewerkschaften 251.000
Katholiken und 131.000 Protestanten. Die katholische Arbeiter-
bewegung veranstaltete im Juni eine Kundgebung in Utrecht.
Der EinfluB der katholischen sozialen Bewegung ist nach dem
Krieg sehr gewachsen.

Gegenwdértig ist in Belgien eine Bewegung zur ,,Wiederauf-
richtung der Gewissen® im Gange, die am 7. Marz 1948 mit dem
»Tag des Gewissens“ propagandistisch einsetzte und den Sinn
fiir die Siinde schérfen will, den die heutige Welt verloren hat.

Die Katholiken Italiens sind sich bewuBt, daB der Wahlerfolg
vom 18. April sich nur dann konsolidiert, wenn die arbeitende
Bevolkerung und nicht zuletzt das biuerliche Proletariat durch
eine energische Sozialreform von der Kraft der kirchlichen Sozial-
lehre iiberzeugt wird. Zusammen mit dem Papst unterstreichen
viele Bischéfe in gemeinsamen Schreiben die Notwendigkeit einer
gesunden Sozialpolitik mit durchgreifenden Reformen und einer
echten sozialen Gesinnung in allen Kreisen. Kardinal Schuster
verlangt, daB die Priester aktiv und verantwortlich in der Ar-
beiterbewegung mitwirken. Die Christliche Arbeitervereinigung
(ACLI) konnte bisher rund 600.000 Werktitige erfassen. Im



Aus der Weltkirche 9

September feierte die katholische weibliche Jugend Italiens
in Rom das 30jihrige Jubildum ihrer Organisation. Sie veran-
staltete am 5. September eine Manifestation auf dem Petersplatz,
bei welcher Gelegenheit der Papst eine programmatische Rede
hielt. — Eine Woche spiter erlebte Rom die 80-Jahr-Feier der
italienischen Katholischen Aktion der Jungménner, die sich zu
Hunderttausenden in der Ewigen Stadt einfanden. Wiederum
hielt der Stellvertreter Christi bei einer imposanten Kundgebung,
fiir die der Petersplatz zu eng war, eine langere Ansprache. Ein
dreifacher Sieg soll der katholischen Jugend als Ziel vorschweben:
1. Der Sieg iiber die Gottesleugnung, um sie aus der Welt ver-
schwinden zu lassen; 2. der Sieg iiber die Materie, um sie in den
Dienst des Geistes zu stellen; 3. der Sieg liber die sozialen Néte,
um sie zu iiberwinden mit der Kraft der Gerechtigkeit und der
Liebe; die soziale Frage ist zweifelsohne auch eine wirtschaft-
liche Frage, aber noch mehr und in ihrem tiefsten Sinn eine
sittliche und deswegen eine religiose Frage. — Vom 30. Juli bis
2. August 1948 tagte in Siena die erste Generalversammlung der
Katholischen Aktion Italiens, und es ging ihr im Auffrag des
Papstes ein Schreiben zu, dem wir folgenden Passus entnehmen:
,Im Bereich der Ideen kommt es vor allem darauf an, in einem
Volke, das heute von gefdhrlichen Irrtiimern jeder Art bedroht
ist, die katholische Lehre in all ihren AuBerungen stérker zu
verbreiten; daher ist es notig, in einer durch die Tatsachen er-
leichterten und einschlagenden Apologie die Gedanken und die
Titigkeit des Heiligen Vaters zur Verteidigung des Friedens, zum
Wohle des Volkes, fiir bessere Sozialgerechtigkeit und weit-
gespannte Caritashilfe anschaulich zu beleuchten.” Die Apostolats-
methoden miissen sich in bestdndiger Frische und furchtlosem
Schaffenn den jeweiligen Umstinden anpassen.

Zum zweiten Zentenarium der Goldenen Bulle ,Gloriosae
Dominae“ Benedikts XIV. erlief Pius XII. am 27. September 1948
eine neue Apostolische Konstitution (,Bis saeculari) Uber die
Marianischen Kongregationen, deren authentischen und segens-
reichen Apostolatscharakter er unterstreicht, da ihnen keines der
Kennzeichen fehlt, welche die Katholische Aktion auszeichnen;
man kann sie mit vollem Recht die ,Katholische Aktion unter
der Fithrung und Anregung der allerseligsten Jungfrau Maria“
nennen. Das katholische Apostolat kann sich in verschiedenen
Formen, pfarrlich oder iiberpfarrlich, organisieren, die unter der
Leitung der Bischoéfe briiderlich zusammenarbeiten.

Am 10. Oktober verdffentlichte der ,Osservatore Romano®
den Brief des Papstes (,Quoad Sodales”) an den Jesuitengeneral
J. B. Janssens, in welchem die Verdienste des Gebetsapostolates,
dem der Heilige Vater weiteren Erfolg wiinscht, anerkennende
Wiirdigung finden.

V. Kurznachrichten

In den Monaten August, September und Oktober 1948 rifi der
Tod vier weitere Liicken in das Kardinalkollegium, so daB trotz
der groBen Promotion zu Weihnachten 1945 schon wieder ein
gutes Fiinftel der Kardinalstitel vakant sind. — Als erster starb
am 4. August der 87jdhrige Kardinalbischof Heinrich Sibilia von
Sabina und Poggio Mirteto, von 1923—1935 Nuntius in Osterreich.
— TIhm folgte am 16. September der Erzbischof von Tarragona,
Emanuele Arce y Ochotorena (geb. 1879). — Tags darauf verschied
der Karmelit Raphael Karl Rossi (geb. 1876), Sekretdr der Kon-
sistorialkongregation, einer der intimsten und einfluBreichsten



80 Literatur

Mitarbeiter des jetzigen Papstes. Zu seinem Nachfolger als Se-
kretdr der Konsistorialkongregation ernannte Pius XII. den bis-
herigen Patriarchen von Venedig, Adeodatus Joh. Piazza (geb.
1884), der ebenfalls dem Karmeliterorden angehort. — Am 22. Ok-
tober starb der”Salesianerkardinal August Hlond (geb. 1881), Erz-
bischof von Gnesen und Warschau. Seine Publikation war im
Konsistorium vom 20. Juni 1927 erfolgt. Als junger Ordensmann
hatte er lingere Zeit in Wien gewirkt, wo Kardinal Piffli ihn
:sehr hochschétzte und wo Msgr. Achilles Ratti seine Bekanntschaft
machte. Am Schlusse des letzten Krieges wurde er aus Frankreich
nach Deutschland deportiert, wo ihn die Sieger im April 1945
befreiten. Seine religiose Rekonstruktionsarbeit im neuen Polen
hatte mit grofen Schwierigkeiten zu kdmpfen. Nicht alle werden
sich im Urteil iiber seine Haltung und Tétigkeit seit 1939 einig
‘sein.

In Castel Gandolfo empfing der Heilige Vater am 29. Septem-
‘ber das Beglaubigungsschreiben des mneuen franzosischen Bot-
schafters beim Heiligen Stuhl, Wladimir d’Ormesson, der die Nach-
folge des neuthomistischen Philosophen Jacques Maritain antrat
und diesen Posten schon zwischen Mai und Oktober 1940 be-
kleidet hatte, bis ihn die Regierung von Vichy abberief und aus
der Liste der Diplomaten strich. In seiner Antwortrede auf die
BegrifBungsansprache des Botschafters beriihrte Pius XII. weder
die naheliegenden Zeitprobleme noch die Lage der Kirche in
Frankreich. Auch der Botschafter hatte es vermieden, auf kon-
krete Fragen hinzuweisen.

Das Heilige Offizium verurteilte in einem Dekret vom 30. Ok-
tober 1948 simtliche Werke des franzosischen Romanschriftstellers,
Dramatikers und Philosophen Jean Paul Sartre, der mit seinem
Landsmann Gabriel Marcel und den Deutschen Martin Heidegger
und Karl Jaspers ein Hauptexponent der Existenzphilosophie ist
und sich im Gegensatz zu Marcel und Jaspers zu einem radikalen
Atheismus bekennt, als dessen Verfechter er Heidegger und die
meisten franzosischen Existentialisten anfithrt. Wie weit er sich
auf Heidegger berufen darf, ist heute umstritten. Uber einige
Stréomungen des Existentialismus bemerkte Pius XII. in seiner
Rede vom 21. November 1946 an den internationalen Philosophen-
kongreB in Rom: ,,Wird die Philosophie einen anderen Ausweg
finden als die Verzweiflung, wenn sie nicht in Gott, in der Ewig-
'keié und personlichen Unsterblichkeit die Lésung ihrer Probleme
findet?“

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

_An dieser Stelle werden sadmtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke wverzeichnet. Dies=

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfligbare Raum und

-der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlaBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Berger, Dr. Franz. Ried im Innkreis. Geschichte des Marktes
und der Stadt. 8° (524 S. u. 96 Bilder). Ried im Innkreis 1948,
Oberosterreichischer Landesverlag. Halbleinen geb. S 66.—, Ganz-
Jeinen S 73—.



Literatur 81

Bichlmair, Georg, S.J. Der Mann Jesus. 4. Auflage. 8° (236).
Wien 1948, Verlag Herder. In Leinen geb. mit Schutzumschlag
S 22.90, Sfr. 9.90.

Braun, Heinrich Suso. Radiopredigten. Zweiter Band. 8° (404).
Innsbruck-Wien 1948, Tyrolia-Verlag, Kart. S 21.—.

Braun, P. Dr. Heinrich Suso, O.F.M. Cap. Vom Humor des
Christen. Ein Kapitel iiber frohe und unfrohe Frommigkeit. 2. Auf-
lage. 8° (84). Innsbruck 1948, Verlag Felizian Rauch. Kart. S 4.80.

Biicher, Aus dem Verlag Herder, Wien 1948/49.

Catalogue des livres en langues francaise et latine. Boekhandel
H. Coeberch, Haarlem-Hollande.

Claudel, Paul. Schrei aus der Tiefe. Eine Auswahl aus den
friihen Dichtungen. 8° (83). Paderborn 1948, Ferdinand Schoningh.
Kart. DM. 2.90.

Da Fonseca, Prof. Dr. L. Gonzaga. Maria spricht zur Welt.
Fatimas Geheimnis und weltgeschichtliche Sendung. Siebte Auf-
lage. 8° (296 S. u. 15 Bilder auf Kunstdruck). Innsbruck 1943,
Marianischer Verlag (Tyrolia). Vom Paulusverlag Freiburg,
Schweiz, genehmigte Lizenzauflage fiir Osterreich und Deutsch-
land. Kart. mit Schutzumschlag S 18.—

Die Weisheitsbiicher des Alfen Testamentes. Spriiche, Kohe-
leth, Hohes Lied, Buch der Weisheit, Jesus Sirach erklart von
Julius Tyciak. (Unsere Bibel in theologischer und lebenserfiillter
Schau). 8° (147). Paderborn 1948, Verlag Ferdinand Schoningh.
Kart. DM. 2.80, geb. DM. 3.80.

Fischl, Johann. Was ist der Mensch? Versuch einer Sinn-
deutung des Lebens und der Geschichte. 8° (283). Graz-Wien 1948,
»otyria®, Steirische Verlagsanstalt. Kart. S 17.40, Pappband S 23.40.

Franziskaner-Missionen. Jahresbericht 1949 des Franziskaner-
Missionsvereins fiir Osterreich. Herausgegeben von der Franzis-
kaner-Missionsprokura in Solbad Hall in Tirol. 8° (66).

Geier, P. Alfred, S.J. Das Burschenbiichl. Du und Dein Gott,
Dein Beruf, Dein Midel. 8° (24). Innsbruck 1948, Verlag Felizian
Rauch. S 1.50.

Gohlke, Dr. Paul. Aristoteles und sein Werk. (Aristoteles, Die
Lehrschriften, herausgegeben, libertragen und in ihrer Entstehung
erldutert, Einleitungsband 1). 8° (168). Paderborn 1948, Ferdinand
Schoningh. Brosch. DM. 5.40.

Gorres, Ida Friederike. Das verborgene Antlitz. Eine Studie
iiber Therese von Lisieux. 8° (540). Wien 1948, Thomas-Morus-
Presse im Verlag Herder. Halbleinen geb. mit Schutzumschlag
S 47—, Sfr. 21.—.

Gruber, Anton. Der Schatz im Acker. 8° (138). Klagenfurt 1948,
Verlag Ferd. Kleinmayr. Kart.

Heinen, Dr. Wilhelm, und Hoffner, Dr. Joseph. Menschenkunde
im Dienste der Seelsorge und Erziehung. 8° (208). Trier 1948,
Paulinus-Verlag. Kart. DM. 6.80.

Homeo Dei. Dwumiesiecznik ascetyczno-praktyczny. Rok XVII,
1948, Nr. 4 (56). Wroclaw, Klasztor OO. Redemtorystow.

Klug, Dr. I. Ein Sonntagsbuch. 8° (690). St. Florian 1948, Verlag
der Stiftsbuchhandlung. Geb. S 42.—.

Licht und Liebe. Caritas unser Leben, unser Beten, unser Tun.
8°(191). Herausgegeben vom Caritasverband Salzburg Otto-Miiller-
Verlag in Salzburg. Geb. S 5.—.

Lippert, Peter, S. J. Der Menschensohn. Bilder aus dem Seelen-
leben Jesu. 8° (164) Modling bei Wien, Verlag Missionsdruckerei
St. Gabriel. Pappband S 11.40.

»»Theol.-prakt. Quartalschrifts I. 1940. 8



82 i Literatur

Lorenz, DDr. Wilhelm. Pius IX. (Kleinschriften. Reihe: Menschen
des Geistes. Herausgeber: Dr. Margarethe Schmid). Kl 8° (24).
Herausgegeben vom Eb. Seelsorgeamt Wien, 1948. S 1.—.

Maschek, P. Salvator, Kapuziner. Neues Missionsbiichlein.
8° (150). Einsiedeln (Schweiz) 1948, Gebr. Josef und Karl Eberle.

Mitterer, Dr. Albert. Philosophie und Theologie. (Kleine Textie
zu Theologie und Seelsorge, herausgegeben von Domkapitular
Dr. Karl Rudolf, Nr. 5.) 8° (48). Wien 1948, Seelsorger-Verlag im
Verlag Herder.

Musica orans. Osterreichische Fachzeitung fiir katholische Kir-
chenmusik Nr. 1/I, September 1948. Graz-Wien, ,Styria“, Stei-
rische Verlagsanstalt. Einzelpreis 80 Groschen.

Rahner, Karl, S. J. Worte ins Schweigen. 3. Auflage. 8° (72).
Innsbruck 1948, Verlag Felizian Rauch. Geb. S 9.60.

Rudolf, Dr. Karl, Domkapitular. Ich denke Gedanken des Frie-
dens. Radioansprachen zu den letzten Sonntagen im Kirchenjahr.
80 (148). Wien 1948, Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. Geh.
S 4.80, Sfr. 2.—.

Schleyer, Dr. Franz L. Die Stigmatisafion mit dern Blutmalen.
Biographische Auszilge wund medizinische Analyse. 8° (154).
Hannover 1948, Verlag Schmorl & von Seefeld Nachf. Brosch.
DM. 5—.

Selzer, Dr. Alois, SVD. Wenn das Samenkorn mnicht stirbt.
Mysterienspiele vom Reiche Gottes. Nach der Legende des heiligen
Wendelin. 8° (104). Modling bei Wien 1948, Verlag Missions-
druckerei St. Gabriel, Brosch. S 9.—.

Striter, Paul, S. J. Katholische Marienkunde. — I. Bd.: Maria
in der Offenbarung. 8° (384). — II. Bd.: Maria in der Glaubens-
wissenschaft. 8° (360). Paderborn 1947, Verlag Ferdinand Schoningh,
Brosch. je DM. 10.—.

The Didache. The Epistle of Barnabas. The Epistles and the
Martyrdom of St. Polykarp. The Fragments of Papias. The Epistle
to Diognetus. Newly translated and annotated by James A. Kleist,
S. J., Ph. D. (Ancient Christian Writers, The Works of the Fathers
in Translation, No. 6). 8° (VI + 235). Westminster, Maryland, 1948,
The Newman Press. Dollar 2.75.

Van der Meersch, Maxence. Menschenfischer. Roman. 8° (263).
Feldkirch (Vorarlberg) 1948. Im Verlag der ,Quelle. Kart. S 18.—.

Van Kol, Dr. Alph., S. J. Christus’ Plaats in S. Thomas’ Moraal-
systeem. Een Onderzoek van de Prima Secundae. (Bijdragen-
Bibliotheek. uitgegeven door de Philosophische en Theologische
Faculteiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuieten). 8° (143).
Roermond-Maaseik 1947, J. J. Romen & Zonen-Uitgevers.

Verlag Felizian Rauch, Innsbruck. Verlagsverzeichnis Nr. 4, 1948,

Weihnachtsmappe. Karten, Briefe und Bildchen fiir Advent und
Weihnachten. Wien (VIIL., Zollergasse 34), Stephanus-Verlag, Josef
Aumann. S 5.—.

Weiser, Franz, S. J. Das Licht der Berge. Aus dem Leben eines
jungen Menschen. (Heilige Flammen, St. Gabrieler Jugend-
biicherei 1). 8% (148). Modling bei Wien 1948, Verlag Missions-
druckerei St. Gabriel. Geb. S 12—.

Well, P. Dr. Alois, O.P. Die Funktion des Thomismus in der
neueren Theologie. (Kleine Texte zu Theologie und Seelsorge, her-
ausgegeben von Domkapitular Dr. Karl Rudoif, Nr. 2) 8° (36).
Wien 1948, Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. Geh.



Literatur 83

Wiesinger, Dr. Alois. Okkulte Phinomene im Lichte der Theo-
logie. 8° (262). Graz 1948, ,Styria®, Steirische Verlagsanstalt.
Kart. S 15.90, Pappband S 21.90.

Willam, Franz Michel. Die Geschichte und Gebetsschule des
Rosenkranzes. 8" (232). Wien 1948, Verlag Herder. Halbleinwand
mit Schutzumschlag S 21.80, Sfr. 9.50.

Wiirbel, Werner. Religiose Zeitfragen. 8° (428). Wien 1948, Verlag
Herder. Halbleinen geb. S 29.—, Sfr. 12.60.

Zundel, Maurice. Das Hohelied der heiligen Messe. 8° (304).
Luzern 1948, Rex-Verlag. Brosch. Sfr. 9.80, geb. Sfr. 13.50.

Buchbesprechungen

Philosophisches Wairterbuch. Unter Mitwirkung der Profes-
soren des Berchmans-Kollegs in Pullach bei Miinchen und
anderer herausgegeben von Walter Brugger S.J. 8° (XLII u. 532).
Wien 1948, Thomas-Morus-Presse im Verlag Herder. Halbleinwand
S 38.—.

Kein Mensch kann auf die Dauer in Triimmern und Ruinen
hausen. Er rdumt auf und baut neu. So auch in der Welt seines
Geistes. Fragt sich nur, ob er nicht wieder Fundamente grabt
fiir einen neuen babylonischen Turm. Bauelemente &ltesten und
neuesten Datums, gepriift in der groBen Tradition der philoso-
phia perennis, handsam zurechtgestellt nach einem Begriffswort-
verzeichnis, belegt mit Literaturangaben und erginzt durch einen
AbriB der Philosophie-Geschichte: das ist der iiberaus wertvolle
Beitrag, den der Verfasser und seine Mitarbeiter nicht nur dem
Wissenschaftler, sondern jedem denkenden und ringenden Men-
schen unserer Zeit bieten zur Losung seiner eigenen Probleme so-
wie der groBen Menschheitsfragen iiberhaupt.

Linz a. d. D. Dr. Josef Hdiupl.

Grundfragen christlicher Anthropologie, Ein Versuch. Von
P, Petrus Mayrhofer O.S. B. 8° (104). Kremsmiinster 1947, Selbst-
verlag des Verfassers.

Der Verfasser legt hier wiederum seine Erbsiindentheorie vor
(vgl. Theologie und Glaube 28 [1936], 133 ff., 724 ff., 730ff.; Kath.
Kirchenzeitung 76 [1936], Nr. 17, 22, 24; Biblica 20 [1939], 38 ff.),
diesmal religionsgeschichtlich fundiert und auf die wichtigsten
christlichen Glaubenswahrheiten angewandt.

Der Grundgedanke ist folgender: Die Erlésung ist in einzelnen
Funktionen bekannt: Menschwerdung, Jungfriuliche Empfing-
nis, Unbefleckte Empféngnis, Sakrament der Ehe, Auferweckung
der Toten. Diese Funktionen stehen (nach Rém 5, 12ff) im Ge-
gensatz zu den Funktionen des Siindenfalles . .. Der Siindenfall
bestand also im Menschenwerden, im Zeugungsakt und in der
Empfingnis, verbunden mit der Verdammung in den Tod. Nun
stehen sich Siindenfall und Erlésung wie Ungehorsam und Ge-
horsam gegeniiber . . . Weil der Siindenfall im Ungehorsam, und
zwar in der Zeugung bestand, war das Verbot ein Zeugungsverbot.
Der Gehorsam vollzog sich auf iibernatiirlicher Ebene, deshalb
auch der Ungehorsam und das Verbot. Das Wesen des Siinden-
‘falles besteht somit in der Ubertretung eines iibernatiirlichen
Zeugungsverbotes (S. 12). Dementsprechend ist ,,die Ursprungs-
stinde im {ibernatiirlich verbotenen Gezeugtwerden, im Ursprung,
gelegen*. ,Jene (die Paradiesessiinde) war eine Tat der ersten

6*



84 Literatur

Menschen, diese liegt im Dasein eines jeden Gezeugten® (S. 40).
,Ubernatiirlich illegitime Existenz ist die Siinde des neuen Men-
schen“ (S. 37). Die Sanktion fiir diese Ubertretung des Verbotes
wére an sich der sofortige Tod der Zeugenden und damit die Ver-
hinderung der Menschheit gewesen (S. 32). Der Grund, daf3 dieser
Fall irreal blieb, ist der Gottmensch, der ohne Menschheit nicht
Wirklichkeit werden konnte (S. 49). So ist die Menschwerdung
der polare Gegensatz der Menschenwerdung, in ihr vollzieht sich
die Erlésung (S. 49, 70).

Diese Theorie ist wohl abzulehnen. 1. Es erheben sich zu viele
Bedenken gegen die religionsgeschichtliche Deutung des biblischen
Silindenfallberichtes (z. B. Deutung und Identifizierung der beiden
Biume; Identifikation der Schlange mit dem Phallus, bzw. der
Manneskraft; Auffassung der paradiesischen praeternaturalia u.a.).
— 2. Den Funktionen der Erlésung miissen nicht unbedingt die
Funktionen des Falles entsprechen und umgekehrt. Es geniigt,
daB die Wirkungen des Falles durch die Wirkungen der Er-
16sung aufgehoben werden. — 3. Wenn schon ein Parallelismus
zwischen den Funktionen der Erlosung und denen des Falles auf-
gestellt wird, ist unter den Funktionen der Erlésung an erster
Stelle der Kreuzestod zu nennen. Der Verfasser tut dies nicht. Er
entfernt das Mysterium crucis wohl allzu weit aus seinem zen-
tralen Platz und riickt an seine Stelle das Mysterium incarna-
tionis. — 4. Aus der folgerichtigen Durchfiihrung dieser Auffas-
sung ergeben sich notwendigerweise eine ganze Reihe unhaltbarer
Folgerungen: So die neue Wesensbestimmung der Erbsiinde; die
Polemik gegen die meisten aus dem depositum fidei selbst stam-
menden Formulierungen der Erlosung; die Stellungnahme gegen
die biblische Konzeption des Nacheinander von Fall und Erlésung;
die merkwiirdige Deutung des Gehorsams Christi; der Angriif
gegen die Ableitung der Wirkkraft der Sakramente und der
Rechtfertigung aus Christi Leiden und Auferstehung; die Leug-
nung des Zusammenhanges unserer Auferstehung mit Tod und
Auferstehung Christi; die Polemik gegen die aus dem natiir-
lichen Liebesleben stammende Symbolik der geweihten Jungfréu-
lichkeit; die einseitige Begriindung der Kirche auf der Inkarna-
tion, wie die Ablehnung ihres Brautcharakters u. a.

Vernachlédssigung der Tradition als Glaubensquelle, allzu
rasches Abtun traditioneller Gedanken als ,neuplatonische Beein-
flussung®, sowie ein fliichtiges Skizzieren grofier geistesgeschicht-
licher Zusammenhédnge ohne ndhere wissenschaftliche Belege und
Quellenverweise ist ein das ganze Buch durchziehender Mangel.
Trotz unserer ablehnenden Haltung sind wir dem Verfasser den-
noch zu Dank verpflichtet. Er hat uns ein Buch geschenkt, das
neue Ideen bringt und um das schone, freilich auch unendlich
schwere Ziel moderner Theologie ringt: die organische Gesamt-
schau des Christentums.

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer.

Einfiibrung in die Erziehungswissenschaft mit besonderer Be-
riicksichtigung der Lehre vom Erziehen und TUnterrichten.
Von Friedrich Schneider. (Christliche Philosophie in Einzeldar-
stellungen. Herausgegeben von Prof. Dr. Johann Fischl, IX. Bd.)
8° (412). Graz-Salzburg-Wien 1948, Verlag Anton Pustet, Pappbd.
S 30.—.

Der hervorragende, mit einer Reihe von Biichern weithin be-
kannte Fachmann auf dem Gebiete der Erziehungswissenschaft



Literatur 85

legt im vorliegenden Werke seine Gedanken iiber das Erziehen
und Unterrichten nieder. In der Erziehungswissenschaft ist dieses
Werk durch die Einfilihrung und Behandlung des christlichen
Menschenbildes vollig neu. In groBer Schau zeichnet der Verfas-
ger auf der Folie abwegiger Ansichten den Menschen in seiner
Kreatiirlichkeit mit den Haltungen der Ehrfurcht und Demut, den
Menschen in seiner Gottebenbildlichkeit. Damit und im Hinweis
auf die innere Gnadenverbindung des Menschen zur . Trinitdt
gewinnt er den tiefsten und wirksamsten Gedanken zur Ver-
gemeinschaftung des einzelnen und seiner Idealgestaltung in
Liebe, Ehe, Familie und Staat. Vom Siindenfall und von der Er-
Tosung her gesehen, ergibt sich die Christusbezogenheit des Men-
schen und mit ihr fiir die christliche Erzieherpersonlichkeit das
Idealbild, das frei ist von Pessimismus und Individualismus zu-
gleich.

Auf dieser Grundlage kommt Professor Schneider zu einer
klaren Formulierung des katholischen Erziehungszieles. Er nimmt
dann aber auch, was bisher kaum einmal geschehen ist, bei den
verschiedenen Problemen Beziehung auf die katholische Lésung.
Bei seiner reichen, langjihrigen Erfahrung kann er nun auch in
vielen praktischen Fragen den Finger auf wunde Stellen der
ehristlichen Erziehung (Priestererziehung, Internatserziehung usw.)
legen. So spricht er Seite 113 von einer mitunter unzureichenden
Vorbereitung der Priester auf ihre pddagogische Tatigkeit, vom
Aberglauben unter Lehrern hoherer Schulen, ,,dall es geniige,
eine Sache recht zu wissen, um sie gut lehren zu kénnen®, daB3
die Folge davon ein mangelhafter Religionsunterricht war, bei
dem ,,der Kopf der Kinder leer, das Herz kalt blieb®. ,,Auf Grund
einer jahrzehntelangen Erfahrung®, sagt Professor Schneider,
»wage ich es zu behaupten, daB auch die Religion infolge der
htheren Anspriichen oft nicht geniigenden Form ihrer unferricht-
gichen Behandlung mitunter der degeneratio scholastica anheim-

el

In systematischer Ordnung werden die Fragen der Erziehungs-
lehre von der Kleinkinder- bis zur Selbst- und Internatserzie-
hung und der Unterrichtslehre behandelt. Dabei erhebt sich die
Form bedeutend iiber ein bloBes Lehrbuch. Nebensichliche
Fragen werden kurz beriihrt, dafiir aber die typischen, fiir den
praktischen Erzieher bedeutungsvollen Probleme ausfiihrlich er-
ortert, z. B. die Gestalt des Erziehers, Lohn und Strafe, Klein-
kindererziehung, Einfiithrung in das Lebensgeheimnis, Lehrstoff-
planungen, Selbsttitigkeit im Unterrichte usw. Die Gedanken
tiber die Erziehungsgemeinschaft S. 247 ff. gehéren wohl zu den
schonsten, die in diesem Punkte je geschrieben wurden. Viel-
leicht kénnten in einer weiteren Auflage Fragen um die Erzie-
hungsberechtigten noch klarer und einzelne Probleme der Metho-
dik in der Unterrichtslehre weiter ausgefiihrt werden. Die ganze
Art der Behandlung dieses vielgestaltigen Stoffes 1468t sowohl den
Pddagogen als auch den Pidagogiker von Format erkennen.

\

Sehr wertvoll erscheinen mir bei den einzelnen Fragen atich
die Lings- und Querverbindungen. Die kurze, libersichtliche Dar-
stellung der geschichtlichen Entwicklung hebt das Problem kon-
kreter heraus, der Seitenblick auf andere Linder, besonders die
USA, auf England, Frankreich und mitunter auch RuBland, 148t
die Losung klarer sehen. Damit sind die Probleme aber auch zu-
gleich in den geschichtlichen und internationalen Rahmen geriickt.



86 Literatur

Zudem stellt das Buch eine wunderbare Zusammenschau von
Theorie und Praxis dar. Es bewegt sich von der Theorie zur
Praxis. Der Verfasser bringt soviel an wissenschaftlichen Aus-
einandersetzungen und Einsichten, als zum Verstindnis fiir die
praktische Berufsarbeit notwendig ist, dazu aber in anregender
Form eine Fiille von lebendigem Stoff fiir den beruflich Tatigen.
So wird jeder, der 'mit Erziehungsarbeit beschiftigt ist, ganz
besonders der Anfinger, mit Freude und Dank dieses Buch
studieren.

Mir scheint, dafl dieses Werk wegen der Notwendigkeit einer
zentralen Orientierung in der Erziehungswissenschaft auf ein
neues Menschenbild hin gerade zur rechten Zeit gekommen ist.
Denn wenn schlechte Auffithrung bei GroBen und Kleinen eine
Folge der Erziehung (funktionaler und intentionaler) ist, dann
muBl der VerantwortungsbewuBte nach den Erlebnissen der
letzten Jahrzehnte und der beiden Kriege nach einer Erziehungs-
reform Ausschau halten. Dabei ist es dem Einsichtigen wohl klar,
dafl es nicht mehr um bloBe Nuancen geht, sondern um Grund-
lagen und Zielsetzungen. Es wire doch wohl Verwegenheit, nach
all den schlimmen Erfahrungen die alten Fehler zu wiederholen
und die Erziehung auf die vagen Begriffe von Humanitit oder
bloBer Vernunft zu setzen. Ist denn nicht gerade letzteres schon
in der deutschen Philosophie und erst recht durch die zwei Welt-
kriege so arg kompromitiert worden? Keine noch so feine psycho-
logisierende Methode kénnte das heute noch rechtfertigen. Als
wissender und erfahrener Fachmann schenkte Prof. Schneider
aus dieser Erkenntnis heraus gerade unserer Zeit dieses Buch.

Linz a. d. D. Dr. Alois Gruber.

Der Helfer. Handbuch fiir Helfer in der katholischen Jugend.
Von Werner Wiirbel. 1. und II. Teil. (Diakonatsbiicherei, heraus-
gegeben von Bischof Dr. Paul Rusch, I. und II. Band). 8° (176 und
212). Feldkirch 1948, Im Verlag der Quelle. Kart. je S 15—,

Mit Freude und Dank an den Verfasser, den erfahrenen Blu-
dienzer Religionsprofessor, hat die junge Fithverschaft der Katholi-
schen Jugend mach diesem ersten zusammenfassenden Behelf ge-
griffen. Der erste Teil umfaBt einiges Grundlegende iiber die
Katholische Jugend — diese acht Seiten sind das Schwichste
des ganzen Werkes. Weiter wird gesprochen iiber das Diakonat des
Helfers (18 S.); liber sein Wissen (70 S.): Religitses Wissen, Hei-
matkunde, vaterlindische Geschichte, soziale Fragen, Fachkennt-
nisse aus der Naturgeschichte, wobei bei den letzteren ziemlich
ins Detail gegangen wind bis zur Baum-, Blatter-, Krauter-, Pilz-
und Vogelkunde; schlieBlich iiber die Grundkunst des Helfers
(70 S.), worunter Grundziige der Jugend- und Jugendfithrer-
psychologie geboten werden. ;i

Der zweite Teil behandelt die , Einzelkiinste des Helfers* (90 S.)
vom Altardienst bis zum Kochen und Morsen, ,den Helfer in
Aktion” (70 S.) von der Heimstunde bis zum Puppenspiel und
erortert dann noch Fragen der Helferschulung und -erprobung,
der Arbeit in der Gruppe und die Helfergemeinschaft. Am
Schlusse wird noch ein Elfjahresplan fiir Glaubens- und Heim-
stunden bei den 14- bis 25jdhrigen vongelegt. Der Verfasser selbst
bezeichnet den Vorschlag mls Wiagnis. Er ist auch weithin proble-
matisch, man beachte nur die Aufteilung der Korperertiichtigung
auf die einzelnen Jahre. Aber einen Arbeitsplan brauchen wir,



Literatur 87

auch Vorlagen zu dieser Arbeit. Wir miissen dem Verfasser schon
fiir diese Diskussionsgrundlage dankbar sein. Vielleicht miiBten
auch bei einem Plan die einzelnen Programmpunkte der Katholi-
schen Jugend mehr beriicksichtigt wenden.

Das Werk ist ein erster Versuch, und es wire zu verwundern,
wenn hier gleich alle Erwartungen voll befriedigt worden wiren.
Nur zum Zwecke der Beriicksichtigung bei der zu erwartenden
neuen Auflage seien hier einige Wimnsche angemerkt. So ist es
bedauerlich, daB nicht einmal das offizielle Programm der Katho-
lischen Jugend im Wortlaut enthalten ist, sondern nur in einem
Entwurf, der teilweise noch die beiden zur Auswahl vorgeschla-
genen Fassungen enthilt. Ebenso bedauerlich ist, daB die I, S. 17,
angegebenen Alterseinteilungen und die dort angefiihrten Namen
von den in ganz Osterreich {iblichen und offiziell eingefiibrten
Bezeichnungen abweichen, bzw. sie einfach vertauschen. Auch die
Aufgabe der Laienfithrung ist absolut zu schwach und nicht im
Sinne der Katholischen Aktion gesehen, wenn es z. B. I, S. 17T,
heiBt: ,Die Laien sind Helfer, die dem Seelsorger zur Seifte
stehen.*

Im psychologischen Teil I, S. 111 ff, vermift man die Buben-
Psychologie als notwendige Voraussetzung. Vielleicht miiBte die
Psychologie iiberhaupt als Sonderbéndchen, denn aber in ziem-
licher Amsfithrlichkeit, herausgebracht werden. Das gilt iibrigens
auch fiir manche in Band II behandelten Sonderkiinste. Bei der
Behandlung der Jugend-Psychologie hat man iibrigens manchmal
das Gefiihl, als sihe der Verfasser mehr Buben unter 14 Jahren
vor sich als die Mittelstufe (z. B. I, S. 149 ff.; dhnlich II, S. 183 if.).
Vollig miBverstindlich, ja abwegig finden wir die Bemerkung I,
S. 176, wo die Jungschararbeit fast abgelehnt wird. Wissenschaft
und Erfahrmung lehren, daB Jugendarbeit wesentlich Kinderarbeit
ist und daB darum auch die Katholische Jugend die Katholische
Junigschar voraussetzt. ;

Das ganze Buch miiBte auch stilistisch noch durchgearbeitet
wenden, Ich erwihne nur Sitze wie II, S. 135: ,So ist der Zeit-
punkt unserer Unterhaltung eben ein unserem katholischen Stand-
punkt entgegenkommender” oder II, S. 156: ,Weil wir diesmal
frither heimkommen und das Lagerfeuer entfillt, ist Beichtgelegen-
heit”® (am Samstag). Es ist doch gerade umgekehrt: weil Samstag
ist und Beichtgelegenheit, kommen wir frither heim und lassen
das Lagerfeuer ausfallen. Auch die Einteilung und besonders die
Untertitel miiBten noch iiberpriift werden (z. B. I, S. 78 ff., 111 f.;
1I, S. 150 ff). Fiir die nichste Auflage schlagen wir also eine
Uberarbeitung und eine genaue Durchbesprechung des Manuskrip-
tes in den zustindigen Fiihrungs- und Arbeitskreisen des Katholi-
schen Jugendwerkes Osterreichs vor, dann werden wir bald den
allseits bmauchbaren und befriedigenden Fihrungsbehelf der
Katholischen Jugend haben.

Linz a.d. D. Didzesan-Jugendseelsorger Dr. F. Klostermann.

Die Liebe horet nimmer auf . . . Das Wirken unserer Ordens-
schwestern fiir Kranke, Arme und Kinder. Herausgegeben von
P. Dr. Robert Svoboda O. S.C. Vorwort von Erzbischof Dr. Theo-
dor Kardinal Innitzer. 8° (320). Wien 1948, Verlag Herder. Pappbd.
mit Schutzumschlag S 21.—.

_ Zu den stillen Heldinnen der vergangenen Jahre, von denen
vielfach schwere Opfer verlangt wurden, zdhlen auch unsere



88 Literatur

Ordensschwestern. Thr Wirken im Dienste der Kranken, Armen
und Kinder einem groBeren Kreis bekanntzumachen, ist der
Zweck dieses Sammelbandes, in dem 21 Schwesterngenossen-
schaften Osterreichs eine Selbstdarstellung ihrer Entwicklung von
der Griindung bis zu den Schicksalen der jlingsten Vergangenheit
geben und in niichtern-sachlicher Art tiber ihre Titigkeit haupt-
sdchlich in der Krankenpflege, Fiirsorge und Erziehung berichten.
Es sind wahrhaft imponierende Leistungen, die von den Schwe-
stern vollbracht wurden und immer noch vollbracht werden.

Bei dem Charakter eines Sammelwerkes, in das die von den
Ordensleitungen zur Verfligung gestellten Texte inhaltlich unver-
dndert aufgenommen wurden, war eine gewisse UngleichmiBig-
keit und Unvollstindigkeit kaum zu vermeiden. Bei manchen Bei-
triagen iiberwiegt vielleicht die Ordensgeschichte zu sehr. Durch
Beigabe eines Registers hitte die praktische Verwendbarkeit des
Buches als Nachschlagewerk gewonnen. P. Dr. Svoboda hat sich
durch die Herausgabe dieses Ehrenbuches um unsere Schwestern-
genossenschaften besonders verdient gemacht.

Linz a. d. B. Dr. J. Obernhumer.

Der Weg zur Personlichkeit in der Psychologiec und in der
Psychiatrie. Von Dr. Vinzenz Neubauer. (Sammlung Medizin —
Philosophie — Theologie, Heft 6.) 8° (27). Innsbruck-Wien 1947,
Tyrolia-Verlag. Brosch. S 3.60.

Die Personlichkeit seines Klienten méglichst gut zu kenmnen, ist
fir den Psychologen und Psychiater sogar eine Berufsnotwendig-

' keit. Die Schrift zeigt nun, wie durch lange Zeit hindurch die

grundlegenden Komponenten einer Personlichkeit nicht richtig er-
kannt wurden, wie aber auch heutzutage noch der Begriff ,Per-
sonlichkeit“ recht verschieden aufgefalt wird. Darum muB} die
Medizin die Lehren der Philosophie und diese die Erkenntnisse
der Medizin beachten und beide Wissenschaften miissen wverschie-
dene Unzuldnglichkeiten in der Personlichkeitsuntersuchung, spe-
ziell in der psychologischen, bzw. psychiatrischen Test-Methode,
ablegen. Positiv werden dann die grundsitzlichen Forderungen
aufgestellt, um das Personlichkeitsbild zu erreichen. Ganz zum
Ziele zu filhren, diirfte wohl auch ihmen mnicht beschieden sein.
Moge dieses Heft, das dem schonen Streben der Innsbrucker
psychiatrisch-neurologischen Universititsklinik dient, Medizin,
Philosophie und Theologie in die erforderliche Synthese zu brin-
gen, besonders in die Hinde von Medizinern gelangen. Denn die
Personlichkeitsforschung auf dieser Seite beachtet die Weisungen
der wahren Philosophie zur Zeit doch noch weniger als der Psy-
chologe die medizinischen Tatsachen. Ein formeller Mangel der
Arbeit liegt darin, dafl bei den Zitaten, abgeschen von zwei Aus-
nahmen, nur das Buch angegeben ist, nicht aber auch die Seite.
Graz. Univ.-Prof. Dr. Otto Etl.

Lebendiges Jahresbrauchium in Oberdsterreich. Von Ernst
Burgstaller. 89 (143 S. u. 65 Abbildungen). Salzburg 1948, Otto-
Miiller-Verlag. Geb. S 19.—.

Auf Grund langjahriger Forschungen entwirft in dem vorlie-
genden, gut ausgestatteten Buche der Linzer Mittelschullehrer
Dr. Ernst Burgstaller in gewandter Darstellung ein farbiges und
lebendiges Bild unseres heimatlichen Brauchtums im Wandel der
Jahreszeiten, von dem man nur bedauert, daB es immer mehr
schwindet. Zahlreiche Brduche sind unmittelbar in den 65 aus-



Literatur 89

‘gezeichneten Lichtbildern festgehalten. Uralte Wurzeln werden
bloBgelegt. Ob aber in unseren Bréuchen wirklich noch soviel
Erbe aus der germanisch-heidnischen Zeit fortlebt, wie der Ver-
fasser annimmt, ist sehr fraglich und wird vielfach in Abrede ge-
stellt. Gerechterweise muB aber anerkannt werden, dal Burg-
staller auch auf die christliche Sinngebung iiberall Bedacht
nimmt. Da der Griindonnerstag seinen Namen wahrscheinlich
von der Farbe der Paramente herleitet, die an diesem Tage
(nicht!) in Gebrauch sind (S. 86), diirfte kaum stimmen. In der
Unterschrift zu Abb. 51 sollte es statt: Weihwasser von der Kar-
samstagsweihe, besser heiflen: Taufwasser. Ob das Gegenstiick
zum Sonnwendhansl, die ,,Gredl”, zum Fest der hl Margareta am
10. (nicht 17.) Juni einen Bezug hat (S. 114), ist zu bezweifeln.

Burgstallers Arbeit will in erster Linie nicht ein Beitrag zur
wissenschaftlichen Volkskunde von Oberosterreich sein; sie wen-
det sich an alle Freunde des oberdsterreichischen Volkstums. Der
Verfasser bereitet {ibrigens ein groBSeres, mehr wissenschaftliches
Werk ,,Volksbrauch in Oberodsterreich® vor.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Leunchten auf dem Lebenswege. Das Heiligenleben in Beispie-
len. Von P. A. Budik. Gr.8° (180). Médling bei Wien 1948, Verlag
Missionsdruckerei St. Gabriel. Hlwd. geb. S 21.—.

Aus 85 geschichtlich geordneten Heiligenleben 148t der Ver-
fasser eine Predigt des Lebens erstehen, die jeweils in eine prak-
tische Nutzanwendung ausklingt. Die heroischen Ziige der Hei-
ligen sind in lobenswerter Weise in einem reich gegliederten
Sachverzeichnis iibersichtlich gesammelt, so daB der Prediger
und Katechet, der um ein Beispiel verlegen ist, nur unter dem
betreffenden Stichwort zu suchen braucht, um das Gewdiinschte
7u finden. Das schon ausgestattete Buch wird auch als Geschenk
flir. Laien Anklang finden.

Linz a. d. D. Josef Fattinger.

Die Dreifaltizkeitskirche in Stadl-Paura. Von Dr. Welter Luger.
(Runst der Heimat, Reihe III: Kirchen und Klbster, Heft 2).
KIl. 80 (28). Linz 1948, Oberdsterr. Landesverlag. Geh. S 2.80.

Endlich hat das Barockjuwel in Paura bei Lambach einen
Kunstfithrer erhalten, der Einheimische und Fremde in seine
Mystik und Geschichte einfiihrt. Die geniale Idee, vom Grundrifl
an alles und jedes unter die Dreizahl zu stellen, hat zwar in der
von Georg Dienzenhofer erbauten Wallfahrtskirche Kappel in
Oberbayern ihren Vorlaufer, fand jedoch dort nicht die auBer-
gewdhnlich vollendete Losung, wie sie hier Johannes Michael
Brunner mit C. Carlone, F. Messenta, M. Altomonte und anderen
traf. Die Kirche ist ein Votiv des hervorragenden Lambacher
Abtes Maximilian Pagl und entstand 1714—1724. Text und Bilder
verdienen Anerkennung.

Graz. Univ.-Prof, Dr. Karl Eder.

Lourdes und seine Wunder. Von A. Friard. Aus dem Franzosi-
schen iibersetzt von Franz Wimmer. 8° (160). Wels 1948, Verlags-
buchhandlung Franz Reisinger. Kart. S 8.50, geb. S 10.50.

Ein Priester unserer Didzese hat hier sehr dankenswerte Arbeit
geleistet und zum 90. Jahresgedenken der Erscheinungen in Lourdes
das Buch ,Lourdes et ses merveilles* von Abbé A. Friard, dem
Bischof Théas von Tarbes und Lourdes ein empfehlendes Vorwort



i
90 Literatur

i geschrieben hat, in deutscher Sprache herausgebriacht. Das mit
| Illustrationen versehene und auch sonst nett ausgestattete Buch
| zeichnet sich durch die Klarheit und gewissenhafte Objektivitit
aus, mit der in diesem Jubildumsjahre ein franzbsischer Priester
das wunderbare Nationalheiligtum seines Vaterlandes und seine
‘ Geschichte beschreibt. Im SchluBwort bringt der Ubersetzer eine
! Ubersicht iiber die deutschen und dsterreichischen Wallfahrten. Als
| Lourdespilger mochte ich das schéne und preiswerte Buch jedem
Marienverehrer wirmsten empfehlen.
Kronstorf (0.-0.) Pfarrer Leopold Arthofer.

Besinnliche Reise. Von Stephan Kugler. 8° (68). Innsbruck
‘ 1848, Verlag Felizian Rauch. Brosch. S 7.80. :
i Ein Wanderer zieht durch Stadt und Land. Wo es ihm beliebt,
| macht er Station und Besuch. Sein offener Sinn ergeht sich in
| beobachtenden Gedanken, muntere Refiexionen suchen das Ge-
} schaute zu deuten, bis sich ihm eine reife Schau, eine Anschau-
ung der Dinge erschlieBt. Und seltsam, in der HIl. Schrift, die der
besinnliche Wanderer mit sich fiihrt, findet er in mannigfachen,
oft wenig beachteten Stellen den trefflichsten Ausdruck fiir die
1 Schau der verschiedenen Belange unseres heutigen Lebens in
: Stadt und Land. .
‘ Wer Zeit und Lust hat, eine freie Stunde lang mit dem be-
sinnlichen Wandersmann zu ziehen, den wird es nicht gereuen.

Linz a. d. D. F. Mittermayr.

Elternweihe. Eine Brautlehre. Von Anton M. Pichler. 8° (40).
‘Wien 1948, Verlag Ferdinand Baumgartner. Brosch. S 3.—.

In diesem Biichlein findet der Seelsorger schéne und auch neue
Gedanken zur Ergénzung und Belebung seines Brautunterrichtes
wie auch praktischen Stoff fiir Standeslehren fiir Eheleute. Pfarr-
seelsorgern bestens zu empfehlen.

~ Bad Kreuzen (0.-0)) : Franz Singer.

Neues religioses Kleinschrifttum

Zusammengestellt vom Referenten fiir Schrifttum des Seelsorge-
i amtes Linz.

Bruderklausenbiichlein. Von P. Carl Rufmann O. S. F. S. Linz,
Verlag Katholische Schriftenmission. S 1.20.

Glaubensgeist und Gebetseifer, Freiheitswillen und Vaterlands-
liebe hat Papst Pius XII. am heiligen Nikolaus von Fliie besonders
gerlihmt. Sie haben den Menschen von heute nicht wenig zu sagen.
Diese Kleinschrift zeichnet in kurzen Ziigen das vorbildliche Le-
ben dieses Heiligen und leitet an, durch unser Gebet zu ihm uns
seine Fiirsprache zu sichern.

Ein schines Geheimnis, den Kleinen anvertraut. Von Dr. F. v.

Streng. Mit Bildern von Nora Scholly. Lingz, Verlag Katholische
Schriftenmission. S 1.—.

Viele Miitter wissen auf die Frage ihrer Kinder, wie sie auf
die Welt gekommen sind, keine andere Antwort als das traditio-
nelle Mérchen vom Storch. Sollen Kinder vom Fragealter an be-
logen werden, bis die StraBe sie aufklirt oder die geschlechtliche
Natur nach Aufklirung dréngt? Nein! Liige bleibt ein Verhéngnis,




Literatur 91

selbst wenn sie ein Verhidngnis verhiiten wollte. Das fragende
Kind hat ein Recht auf die Wahrheit, die es ertragen kann, auch
auf die Wahrheit iiber das Geheimnis der Mutterschaft. In diesem
nicht mehr unbekannten Biichlein legt Bischof v. Streng den Miit-
tern die rechten Worte in den Mund, die er selbst aus des lieben
Gottes Biichern, aus dem Buch der Natur und aus der Bibel, ge-
schopft hat.

Ein Ministrant. Leben und Sterben eines 13jdhrigen Ebenseer
Ministranten. Von Dr. Franz Loidl. Wels, Verlag Franz Reisinger.
s —10.

Wieder iiberrascht uns der Verfaser mit einem Denkmal fiir
einen Sohn seiner Heimat. Aus der bergfrischen Umgebung heraus
wichst das Bild eines Ministrantenbuben, mit der Umgebung ver-
bunden und von ihr bestimmt und doch durch Gnade und kindliche
Selbstzucht liber sie hinausgehoben. Dieses Bildnis birgt mehr als
Denkmalwert; denn es steht nicht in ehrfurchtgebietender Ferne,
sondern so mitten im tiglichen Leben seiner Alfersgenossen, dab
jeder von ihnen den Antrieb spiirt, dort und da einen edlen Zug
dieses Bildes auch in sich zu verwirklichen.

Der Mensch vor Gott. Gebete zweier Jahrtausende. Heraus-
gegeben vom Bischoflichen Seelsorgeamt Linz. Linz, Verlag Ka-
tholische Schriftenmission. S 2.40.

Das Gebet ist immer in Gefahr, zur leeren Formel zu werden.
Téglich stehen wir neu vor der Aufgabe, es lebendig zu gestalten.
Dieses stete Ringen um das rechte Beten wird nicht wenig be-
fruchtet, wenn wir hinhorchen, wie christliche Menschen aller
Zeiten in allen Lagen ihres Lebens zu Gott gerufen haben, wenn
wir den Spuren grofler Beter nachgehen. Eine Bliitenlese solch
herrlicher Gebete der beiden christlichen Jahrtausende bringt
dieses Biichlein. Es leitet uns an, diese erhabenen Formen christ-
?Ffllen Wortes aus unserem eigenen Wesen heraus mit Inhalt zu
ullen.

Der erste Kriegsverbrecher. Der Rechtspositivismus und seine
Uberwindung. Von Dr. Franz Kindler. Linz, Verlag der Katholi-
schen Schriftenmission. S 1.—.

Hier spricht kein gewiegter Schriftsteller, kein tiiftelnder Phi-
losoph, sondern ein geradliniger Mensch. Vom liberalen Wien
vor der Jahrhundertwende hat er juristische Bildung. Seit zwei
Generationen erlebt er, wie die Systeme, denen seine Jugendzeit
Weihrauch streute, in ihren Auswirkungen in das Chaos taumeln.
Kann man es ihm verargen, dafl er mit der Faust auf den Tisch
schldgt, wenn er sieht, daB in den Kopfen von heute die alten
Unheilsideen spuken?

Sekten werben um dich! — Eine gefihrliche Sekte. — Ein be-
liebtes Schlagwort der Sekten. Linz, Verlag Katholische Schriften~
mission. Je S —.40.

Sektenapostel ziehen durch unser Land. Mit frommen Spriichen
und versteckten Angriffen gegen die Kirche suchen sie Unruhe
und Zersplitterung zu siden. Es wird den Sekten nicht gelingen,
bei uns Wurzel zu fassen, wenn wir das Volk aufkldren iiber ihre
Methoden und Schlagworte, {iber ihre Herkunft und Ziele, Dazu
werden diese Flugschriften wertvolle Dienste leisten.

Der Drache an der Kommunionbank. Pfarrer Singers Volks-
brief/20. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 1.—.



92 Literatur

Es ist eine schwere Aufgabe, den Ménnern eine wirksame Ein-
ladung zum hédufigen Kommunionempfang zu schreiben. Pfarrer
Singer zeigt in diesem Volksbrief, daB er dieser fiir die Seel-
sorge so wichtigen Aufgabe gewachsen ist. Seine Griinde sind
iiberzeugend, seine Forderungen gewinnend, seine Worte, dem
Volksmund abgelauscht, vermogen am besten in der Seele des
Volkes wirksam zu werden. Es ist kein Zweifel, daB dieser Volks-
brief auch auf verhirtete Ménnerherzen Eindruck macht.

Eigentiimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-

theol. DiGzesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher

Redakteur: Dr. Maximihan Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7.

— Verlagund Druck: O.-O. Landesverlag, Ges. m. b. H., Linz,
LandstraBe 41.

WAR U M ist quf so vielen

SCHRIFTENSTANDERN nichis los @

Weil foleende Grundsitze zu wenig beachtet werden:

t. Anbringung des Schriftenstandes an einer hellen, fir Auge und
Hand leicht erreichbaren Stelle.

92, Ubergabe der Schriftenstandarbeit an die reifere Jugend oder an eine
aufgeschlossene Laienkraft.

3. Saubere Aufstellung der Schriften und peinliche Ordnung! Darum
tiglich nachsehen, Grdnung machen, nachfiillen usw.

4, Jeden Samstag die Schriften wechseln! Zuriickgenommene Schriften
werden in sechs bis acht Wochen wieder aufgelegt.

5. Riicksicht auf das Kirchenjahr und aktuelle Fragen.
6. Gute Aufschriften am Schriftenstand, an der Anschlagtalel usw.

7. Hiufige Hinweise des Seelsorgers auf den Schriftenstand im allge-
meinen und auf einzelne Schriften im besonderen.

Wir wollen nicht ruhen, bis der Schriftenstand wieder das wird, was
er sein soll, eine reich sprudelnde Quelle christlicher Aktivitét!

Kuth. Schriftenmission, Linz, Harrachstrafle 5

G 145 M. A4 L. B R E.l

KARL GEYLING® ERBEN

WIEN, VI, WINDMUHLGASSE 28

Telephon B 27 3 35 Gegriindel im Jahre 1841
Alteste Kunstrerkstilte Osferreichs fiir Glasmalereien kirchlicher
und profaner Art. — Neuanfertigung und Reparaturen

von Kirchenfenstern und Kunstverglasungen aller Art




93

Dombaumeister

lml jﬂﬂattb&ug Sdylager

D Linz a.d. Donau, BaumbachstraBe Nr.3

MISSARUM SOLLEMNIA

Eine genetische Erklirung der romischen Messe,
von J. A. Jungmann S.J. — Zwei Binde, in Leinen geb., 5 142'—

Weiters fiihren wir alie Neuerscheinungen von theologischen
Biichern und sind gerne bereit, diese auf Wunsch zur Ansicht
zu ubersenden.

F. J. Ebenhoch’sche Buchhandlung

H. KORB, Linz/Donau, Landstr. 22 / Tel. 21409 / Gegr. 1784

BILDER

RAHMEN
SPIEGEL Z, ?)La.t
KERAMIK LINZ/DONAU

BETHLEHEMSTRASSE 14

Emngeltert Daringer

AKADEMISCHER MALER

KIRCHENMALEREI
FIGURALE MALEREI IN FRESKO UND TEMPERA
SORGFALTIGE RESTAURIERUNG ALTER MALEREIEN

Wildenau im Innkreis
OBERUSTERREICH




94

(r]olafcl]mﬁzlﬂad]

W ndve kleidungen

stlose Instandsetzung an Tirmenl
er beraien Sie und geben bereltwilligst Auskunft!

DACHSCHINDELERZEUGUNG

fans 8. GroGiegger, Ling, Elilabethltrofe5 |

Telephon 25 74 25

FRIEDRICH GANGL

AKAD. ARCHITEKT
UND BAUMEISTER

LINZ an der DONAU
BURO: SCHILLERSTRASSE 50

TELEPHON 22225

QAnton Geyerfler

MrA - B R UND L] S ORI C T © e I b I S

MAUERKIRCHEN/OBEROSTERREICH




ERSTE
weoEeeEtt odlois Rauen
ERZEUGUNG
NEUZEUG Nr. 206, bei Steyr (Oberdsterreich)

25-jahrige Garantiel Prézise Ausfithrung!
Ubernahme von Reparaturen jeder Artl

Bei TURMUHREN ibernehmen wir auch Umbauten auf SPEZIAL-GRAHAMGANG
MIT SEKUNDEN-REGULATOR

STEININDUSTRIE

ALBERT FRIEPESS

LINZ, FRIEDHOFSTR. 18
TELEPHON: 2-30-01

STEINPORTALE, GRABDENKMALER

AUS SCHWARZEM, SCHWEDISCHEM GRANIT,
MARMOR,
NAGELFLUH UND
ANDEREN NATURSTEINEN

Eol GiooErNGE ST E 1:NoB R U € HTE

ZWEIGBETRIEB URFAHR * FILIALE STEYR

Christian Masler

VERGOLDER, FASS- U. KIRCHENMALER
Riedau (Oberdésterreich)

Empfiehlt sich der hochm. Geistlichkeit zur Ausmalung
von Kirchen, Restaurierung u. Vergoldung von Altéren




96

&\ Tiroler Glasmalerei
A\ und Mosaikanstalt

INNSBRUCK, Miillerstrafie 10

Gemalite Fenster, Glas- und Marmormosaiken

¥ in erstklassiger, kiinstlerischer Ausfithrung,

modern oder in historischen Stilen.
Vertretungen:

NEW YORK - Yonkers, 106 Devoe Ave. .
BUENOS AIRES.
WIEN, XIX., Zehenthofstrafie 30.

Gegriindet 1861

PAPIERWARENFADBDRIK

Georg Dbernuiller

Papier-, Schul- und Schreibwarengrofhandlung

GEBETBUCHER * ROSEN-
KRANZE * FIRMKASSETTEN

1o reicher-Auswahl

£ a.0. . * Herrenftrafie 23

FERNRUF 24996

el Bilder
Habnien
DAMETZSTR. 25 @ruglﬁg e




THEOLOGISCH-PRAKTISCHE

QUARTALSCHRIFT

97. JAHRGANG 1949 2. HEFT
Priester
Gedanken zur 7. Weihestufe des neutestamentlichen
Priestertums
Von P. Kasimir Braun O. M. Cap., Wiirzburg
(Schluf})

3. Wie die Schépfung und Erlésung, so ist auch die
Heiligung Werk Gottes: ,,Ego Dominus, qui sanctifico
vos*“ (Ex 31, 13). Appropriiert aber wird sie Gott dem
Hl. Geist. Denn die Heiligkeit besteht ihrem Wesen nach
in der Liebe zum Guten. Weil Gott der unendlich voll-
kommene Gute und das unendlich vollkommene Gut ist,
darum besteht Gottes Heiligkeit in seiner unendlichen,
vollkommenen Liebe zu sich selber, und ist er selber
unendlich und vollkommen heilig. Indem nun Gott sich
selbst als das unendlich vollkommene Gut auf unendliche
Weise denkt und liebt, erzeugt er den Sohn. Der Sohn ist
die persongewordene (,,geworden“ nicht im temporalen,
sondern im logischen Nacheinander) Selbsterkenntnis und
Selbstliebe des Vaters. Weil nun der Sohn das personhafte
totale Abbild des Vaters und also auch unendlich voll-
kommenes Gut ist, darum liebt der Vater auch den Sohn
unendlich. Und weil der Vater das unendlich vollkom-
mene personhafte Urbild des Sohnes ist und also auch
unendlich vollkommenes Gut, darum liebt auch der Sohn
den Vater unendlich. Diese unendliche Liebe vom Vater
zum Sohn und vom Sohn zum Vater ist aber die Person
des Hl. Geistes. Gott der Hl. Geist ist die persongewordene
(»geworden” natiirlich wieder nur im logischen Nach-
einander, nicht im temporalen) unendliche Liebe zwi-
schen Vater und Sohn. Und weil nun die Heiligkeit in der
Liebe zum Guten besteht, Gott der Hl. Geist aber die
personhafte unendliche Liebe zwischen Vater und Sohn
ist, darum ist der Hl. Geist die personhafte unendliche
Heiligkeit Gottes. Die Heiligkeit des Menschen aber be-
steht in der iibernatiirlichen Angleichung an die Heiligkeit
Gottes, also an Gott den Hl. Geist, und je angeglichener
an den HI. Geist, desto heiliger ist der Mensch.

Weil nun Gott der Hl. Geist die personhafte Heilig-
keit ist, darum ist auch das iibernatirliche Angleichen des

.»Theol.-prakt., Quartalschrifte II. 1949. 1



98 Braun, Priester - :

Menschen an die Heiligkeit Gottes, also die Heiligung des
Menschen, das mit Recht Gott dem Hl. Geist zugeeignete
Werk Gottes. Gott der Hl. Geist ist ,,der Heiligmacher*,
ihm steht die Heiligung des Menschen zu, sie ist sein Amt
und seine Tatigkeit. Darum wird er der Geist der Heili-
gung genannt (Rom 1, 4). Er ist die Causa efficiens et
exemplaris der Heiligung des Menschen und der Heilig-
keit im Menschen. Er bewirkt sie aber nicht durch eine
von aullen her auf die Seele einwirkende Kraft, sondern
kraft eines Innewohnens in der Seele und der Durchdrin-
gung des Menschen mit seinem Wesen. Sie ist gekniipft
an den Besitz der ,,heiligmachenden® Gnade, die ein Habi-
tus der Seele ist, eine Seinsbeschaffenheit, nicht eine vor-
ithergehende Kraft. Die Formalwirkung dieses Habitus ist
die Heiligung und Heiligkeit, wie es auch ihr Name ,,heilig-
machende” Gnade ausspricht. Der Mensch wird aus dem
Zustand der Sinde (der Erbsiinde durch die Taufe, der
nach der Taufe begangenen Siinden durch die Beicht,
bzw. durch vollkommene Reue, verbunden mit dem
Votum implicitum confessionis) in den inneren iiber-
natiirlichen Zustand des ,,Geheiligtseins®”, des ,,Kind-Got-
tes-Seins”, der ,,Teilnahme an der gottlichen Natur® er-
hoben. ,.Ihr seid geheiligt, ihr seid gerechtfertigt im Namen
unseres Herrn Jesus Christus und durch den Geist un-
seres Gottes” (1 Kor 6, 11).

An dieser iibernatiirlichen Heiligung (= Angleichung
an den HI. Geist) des Menschen aufs lebendigste teil-
zunehmen, hat der Hl. Geist, die Causa efficiens, exem-
plaris et finalis der Heiligung und Heiligkeit des Men-
schen, den Priester befahigt und berufen als seine Causa
instrumentalis im Heiligungswerk. Aber nicht so, wie fiir
Michelangelo der Meiflel die causa instrumentalis fur die
Schaffung seines Moses war, nicht einmal so, wie seine
Kinstlerhand das Instrument war, womit er seinen Moses
aus dem Marmor meiflelte; denn MeiBlel und Hand sind
wohl Instrumentalursachen, aber keine Person. Der Prie-
ster aber ist Person mit freiem Willen. Und als Person
mit freiem Willen, die sich dem HIl. Geiste willig zur Ver-
figung stellen, sich ihm aber auch verweigern kann, ist
der Priester fiir den Hl. Geist die causa instrumentalis der
Heiligung und Heiligkeit des Menschen. Die Heiligung und
Heiligkeit des Menschen ist also nicht allein Werk Gottes
des Hl. Geistes, sondern auch Werk des Priesters, und der
Priester somit in gewissem Sinn ein Heiligmachergott im
kleinen. Unserem guten Willen hat Gott der HI. Geist die



Braun, Priester 99

. Heiligungsmittel der Sakramente zu treuen Hénden uber-
geben (mit Ausnahme der Taufe, die im Notfall von jedem
gespendet werden kann, und der Ehe, die sich die Nup-
turienten selber spenden). Durch die Sakramente der
(ibernatiirlich) Toten spendet der Priester den (iiber-
natiirlich) Toten das itbernatiirliche Leben, macht sie teil-
haftig der gottlichen Natur, erzeugt sie zu iibernatiirlichen
Kindern Gottes und Erben der iibernatiirlichen Seligkeit. -
Durch die Sakramente der Lebendigen aber bringt er die
iibernatiirliche Heiligkeit in den Menschen zum Wachs-
tum ,,eis pleroma tou Christou** (Paulus), sofern natiirlich
diese wie jene der Heiligung und Steigerung keinen obex
entgegensetzen. Und wenn der Weihling erstaunt fragte:
. Wie soll mir das geschehen, da ich solch gottlich-
heilige Dinge vermag: iibernatirliche Heiligkeit, iiber-
natirliches Leben, Teilnahme am géttlichen Leben, Kind-
schaft Gottes und Erbrecht auf das Himmelreich?”, so
konnte der Bischof schier mit der Antwort des Erzengels
Gabriel in.der Stunde Maria Verkiindigung entgegnen:
,Kraft meiner Handauflegung und der Worte der Weihe:
,Accipe Spiritum Sanctum‘ wird der HI. Geist tber dich
kommen und die Kraft des Allerhochsten dich iiberschat-
ten. Darum wird das Heilige, das du hervorbringst, Kind
Gottes genannt werden!* HeiBt und ist nicht tatsachlich
das, was der Priester durch die Taufe als deren Minister
ordinarius und durch die Bufie als deren ausschlieBlicher
Minister bewirkt, Kind Gottes, wenn auch in wesenhaft
anderem Sinne als das Gotteskind in der Krippe zu Beth-
lehem? Sagt doch Johannes (I 3, 1): ,,Filii Dei nominamur
et sumus!** Und wenn der hl. Kirchenlehrer Petrus Damia-
nus die Kirche definiert als das ,,domicilium sanctitatis in
terra®, dann sind die Priester es, die diese Wohnstatt der
Heiligkeit auf Erden mit Kindern bevélkern. Darum das
‘Wort des hl. Bernhard (De consid.): ,,Per sacerdotes Deus
generat in ecclesia“. Und die Priester sind es, die diese
Kinder durch die Spendung der Sakramente der Leben-
digen, zumal der hl. Kommunion, zur ,Vollreife des
Mannesalters Jesu Christi” bringen, vorausgesetzt, daf}
diese nicht durch Verweigerung der Mitarbeit mit den
Sakramenten und deren Gnaden es unmdoglich machen.
Auf diese heiligmachende Titigkeit des Priesters bezogen,
schlieBt aber auch das bischofliche Mahnwort im Weihe-
ritus: ,,Talis esse studeas!* das Gebot des Hl. Geistes an
den Priester in sich: ,,Opus sanctificationis numquam
omittere, numquam fraudulenter, negligenter, indigne

7*



100 Braun, Priester

facere”, auf daB er nicht unheiliger Heiligmachergott -
im kleinen sei und nicht der Zorn des heiligen Gottes
iber ihn entbrenne.

Durch das ministerium sacramentorum Mitschépfer,
Miterioser, Mitheiligmacher der heiligsten Dreifaltigkeit,
das ist also der Hochadel des neutestamentlichen Prie-
sters.

4. Hochadel liegt und leuchtet auch im ministerium
Verbi divini. ,,Sacerdotem oportet praedicare” (Weihe-
ritus). Denn dieses ministerium Verbi divini ist eine Art
Creatio, Conservatio, Incarnatio und Transsubstantiatio.

Creatio. Das Wort Gottes hat die erste Schopfung
vollbracht, die Erschaffung der Welt. Das personliche
Wort Gottes hat die zweite Schopfung vollbracht, die Er-
16sung der Welt. Und wer hat die dritte Schopfung voll-
bracht, die Umschaffung der heidnischen Welt in die
christliche Welt? Die Predigt des Evangeliums. Das Wort
Gottes hat aus dem Chaos den Kosmos geschaffen. Und
wer hat aus dem Chaos des Heidentums den Kosmos
des Christentums geschaffen? Die Predigt des Evan-
geliums. Das Wort Gottes: ,,Es werde Licht!“ hat die
Finsternis verscheucht und Licht geschaffen. Und wer
verscheucht die Finsternis des Unglaubens und Irrtums,
die Nacht der Zweifel und Verzweiflungen und schafft
Licht in die Hirne und Herzen? Die Predigt des Evan-

eliums. Wer schéucht die Siinder auf aus dem Grab
ihrer Laster und Leidenschaften und schafft neues, christ-
liches Leben in ihnen? Die Predigt des Evangeliums. So
sei sie auch Predigt des Evangeliums!

Conservatio. Die Predigt des Evangeliums, die diese
dritte Schopfung vollbracht hat, erhalt sie auch. Die
katholische Priesterschaft ist das Weltparlament der
katholischen Kirche. Aber wahrend die Geschichte allen
Parlamenten der Welt den Vorwurf macht, daf} sie ihre
Lander und Volker mehr auflosten als befestigten, so dafy
die Regierungen ihre Parlamente selber oft auflésen muf3-
ten, ja manche Parlamente sogar ihre Regierungen auf-
16sten und absetzten, konnte allein die katholische Kirche
ihr Weltparlament in Permanenz erkléren, ohne je selbst
abdanken zu miissen. Und nach Gott hat dieses Welt-
parlament in Permanenz das Weltreich der katholischen
Kirche erhalten. Und wenn in diesem Weltparlament,
dessen Beredsamkeit eine Welt zum Auditorium hat, ein
Zweifel entsteht und die Einheit bedroht, dann geniigt
ein Wort seines Vorsitzenden im Vatikan, um die Zwie-



Braun, Priester 101

tracht zu bannen und die Eintracht zu erhalten. Und all
das mit demselben Mittel, das andere Reiche, Parlamente
und Regierungen gestirzt hat: Mit dem Wort! Und wir
Priester sind die Mitglieder dieses Weltparlaments.

Incarnatio. Die erste Inkarnation geschah in Maria
bei den Worten der Verkiindigung des Erzengels Gabriel.
Von ihr jubelt der Apostel Johannes: ,Et Verbum caro
factum est!“ Die zweite Inkarnation geschieht bei den
Worten der hl. Wandlung. Von ihr jubelt die Kirche:
,,Verbum caro, panem verum Verbo carnem efficit." Die
dritte vollzieht sich bei den Worten der Verkiindigung des
Evangeliums in den Seelen heilswilliger Zuhorer. Und der
Heiland begiinstigt die Meinung, diese Inkarnation stehe
bei ihm in gewissem Sinn sogar hoher im Wert als jene
erste. Denn wihrend die Frau aus dem Volke jener zu-
jubelte: ,Beata viscera, quae Te portaverunt®, preist der
gottliche Meister diese sozusagen als die vorziiglichere:
»Quinimmo beati, qui audiunt verbum Dei et custodiunt
illud* (Lk 21, 28). Wenn daher ein Mensch mit dem
glaubigen Herzen Mariens: ,,Fiat mihi secundum verbum
tuum* das Gotteswort der Predigt annimmt, nimmt er
Christus an (an Christus glauben heifit- Christus anneh-
men und aufnehmen). Indem er dann das gehorte Gottes-
wort auch noch lebt, bekommt Christus Leben und Ge-
stalt in ihm. Und das ist ja gerade das stiirmisch wer-
bende, drangende, zwingende grofie Anliegen des Paulus:
,,Christus muB in euch Gestalt bekommen, Christus mul}
in euch wiedergeboren werden.” ,,Was niitzt es auch,
wenn Christus tausendmal in Bethlehem geboren und
nicht in uns, wir waren doch verloren.” Einer solch wil-
ligen Seele oder Zuhérerschaft kann aber dann auch der
Prediger den GrufB3 des Erzengels Gabriel entbieten: ,,Ave,
gratia plena, Dominus tecum!* Mag er nur auch mit der
heiligen Ehrfurcht seines hohen Vorgingers, des Erz-
engels Gabriel, den Menschen die frohe Botschait bringen.

Transsubstantiatio. Durch seinen Transsubstantia-
tionsbefehl: ,, Tut dies zu meinem Andenken!* erméglichte
und verwirklichte der Heiland seine eucharistische Gegen-
wart unter den Menschen bis zur Endzeit der Erdenzeit
und erfilllte in groBherrlicher Weise seine Verheilung:
,»Siehe, ich bin bei euch bis zum Ende der Welt.” Durch
seinen Predigtbefehl aber: ,Praedicate Evangelium omni
creaturae” ermoglichte und verwirklichte er eine zweite
Gegenwart seiner selbst. Sein allsehendes Auge schaute in
die kommenden Jahrtausende und sah den Hunger der



102 Braun, Priester

Menschen nach Wahrheit und nach dem Gott der Wahr-
heit. Und ihn erbarmte des hungernden Volkes: Ich will
ihnen wie in der Eucharistie so auch durch das Wort ein
zweites lebendiges und lebenspendendes Brot geben, auf
daB sie nicht vor Hunger erliegen. Und wie ich im Taber-
nakel immer bei ihnen bin, so will ich auch durch eure
Predigt ihnen eine zweite Gegenwart meiner selbst ge-
wihren. Darum vertraue ich mich eurer Predigt an und
sage euch: ,,Gehet hinaus in alle Welt und predigt das
Evangelium. Wer euch hort, der hort mich!* (Lk 10, 16.)
Waunderbar! ,,Alle Welt, die euch hort, hért mich!* Euch
— mich! Darum kommt mir der wahre Prediger vor wie
ein Ziborium, darin der Heiland gegenwartig ist als Brot
der Wahrheit, und seine Predigt kommt mir vor wie eine
Generalkommunion, bei welcher der Heiland als Brot der
‘Wahrheit den Menschen ausgeteilt wird. O daBl doch jeder
Prediger fiir diese Generalkommunion des ganzen Volkes
immer ein Ziborium ,,plenum gratiae et veritatis* sei und
nie ein leeres!

Es ist aber ein solches Ziborium ,,plenum gratiae et
veritatis* fiir die Generalkommunion des ganzen Volkes
der demiitige, nur die Ehre Gottes und das Heil der Seelen
suchende Prediger, der ganz ibernatiirlich eingestellte
Prediger, der fromme, das Wort Gottes selber vorlebende
und darum auch iberzeugende (vita bona bonus syllogis-
mus, sagt Bonaventura) Prediger, der herzliche, von sor-
gender Liebe und liebender Sorge getriebene Prediger,
der am Studiertisch und noch mehr auf dem Knieschemel
gut vorbereitete Prediger, dessen Sein und Predigen gela-
den ist von géttlicher Wahrheit, Kraft und Gnade, ganz
ergriffen von dem Bewulitsein und erschiittert von der
Verantwortung, dafl er, zumal heute, nicht seicht daher-
schwitzen diirfe, wo er Christentum und Gottes Wahrheit
in konzentriertester Form darreichen mul, weil die 168
Stunden der Woche dann wieder genug verwéssern wer-
den, was er konzentriert in den 25 Minuten seiner Sonn-
tagspredigt dargereicht hat. Wie aber, wenn diese 25-.
Minutenpredigt am Sonntag auch schon Wasser gewesen
ware? Wer aber nicht strebend sich bemiiht, ein solcher
Prediger zu sein und es mit der Gnade Gottes immer
mehr noch zu werden, von dem ist zu fiirchten, dafl er
ein leeres Ziborium ist oder wird fiir die Generalkom-
munion des Volkes. Denn wie die Transsubstantiation bei
der Wandlung und damit die eucharistische Gegenwart
des Heilandes und die Kommunion nicht zustande kom-



Braun, Priester 103

men infolge gewisser Fehler bei der Konsekration, so
auch nicht diese andere Transsubstantiation, Gegenwart
Christi und Kommunion infolge von Fehlern bei der Pre-
digt. Und wie eine nichtige Konsekration ein malum mag-
num ist, so auch eine nichtige Predigt. Und wie die Gegen-
wart des eucharistischen Heilandes im Ziborium aufhort,
wenn die heiligen Spezies durch die Lange der Zeit oder
durch widrige Einflissse korrumpiert sind, so verschwin-
det auch der Gottmensch aus der Predigt, wenn sie kor-
rumpiert ist. Fehler aber, die diese zweite Heilandsgegen-
wart und Kommunion verhindern, bzw. ihn wieder ver-
schwinden lassen, weil durch sie die Predigt korrumpiert
wird, sind jene Eigenschaften, die das Gegenteil derer
sind, die den Prediger zu einem Ziborium ,,plenum gra-
tiae et veritatis“ machen, wie sie oben genannt und in
Weiheprafation und bischoflichem Flehgebet um die
priesterlichen Standestugenden so innig wie dringend
benotigt dem Priester vorgestellt werden.

Der neutestamentliche Priester also als Minister
sacramentorum Mitschépfer, Miterloser, Mitheiligmacher
des dreifaltigen Gottes und als Minister Verbi divini der
Vollzieher einer Art Creatio, Conservatio, Incarnatio,
Transsubstantiatio! Wahrhaftig der Catechismus Romanus
hat recht: ,,Quare merito sacerdotes non solum angeli,
sed dii etiam appellantur”, und die Apostolischen Kon-
stitutionen machen sich weder einer frommen noch einer
rhetorischen Ubertreibung schuldig: ,,Sacerdos post Deum
deus terrenus!® Niemals, auch nicht, wenn er dem genial-
sten Genie oder dem heiligsten Heiligen das Leben schen-
ken will, spricht der dreifaltige Gott sein ,Faciamus
hominem ad imaginem nostram® in so urrealer Wahr-
heit, als wenn er die Seele eines Priesters erschafft und
sie mit der Priesterweihe auszeichnet. Gewill, wenn ich
Priester mich nur als Menschen betrachte, habe ich allen
Grund, mich fiir sehr gering zu halten und ganz klein zu
werden; aber wenn ich mich als Priester und Prediger
betrachte, dann halte ich mich durch Gottes Huld und
Begnadigung fiir berechtigt und verpflichtet, groB, ja gott-
lich von mir zu denken und aus iibervollem Herzen zu
danken und zu jubeln: Cantemus canticum novum, quia
mirabilia fecit nobis Deus. Der Laie siindigt oft, weil er
sich iiberschatzt, der Priester aber, weil er sich unter-
schatzt oder sich gleich ganz vergifit und ganz vergilt
seinen Hochadel: Tamquam deus terrenus!



104 Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten

. Hervorragende Gestalten

des alttestamentlichen Priestertums
Von Dr. Karl Fruhstorfer, Linz

4. Azarias

Als alttestamentlicher Ambrosius kann bezeichnet
weriden der Hohepriester Azarias (2 Chr 26, 17 fi.) unter
Konig Ozias') (789—738). Dieser Herrscher fiihrte gliick-
liche Kriege gegen die Philister, Araber und Ammoniter.
Er gewann die wichtige Hafenstadt Aelath am Roten
Meer zuriuck. Ferner erbaute er in Jerusalem Befesti-
gungstirme und versah sie mit Kriegsgerat. Sein Heer
stattete er mit neuer Waffenriistung aus. Auch tat Ozias
viel fiir Landwirtschaft und Weinbau, so daB er, der
Kriegsmann, fiiglich der Bauer und Winzer auf dem
Throne genannt werden kann®). Als aber die Erfolge
sich mehrten, iiberkam Caesaropapismus den Konig, der
bisher getan, was recht war in den Augen Jahwes. Er
wollte nicht blof Konig sein, sondern auch Priester, ob-
schon er dem Hause David, nicht der Familie Aaron an-
gehorte. Seine Hinde wollten nicht nukr die Zigel der
Regierung und das Zepter fithren, nicht blof das Schwert,
sondern auch das priesterliche Rauchfal schwingen.
Koénig Ozias betrat mit dem RauchfaB in der Hand das
Heilige des Tempels, wohin kein Laie seinen FuB} setzen
durfte (2 Chr 23, 6), um ein Rauchopfer dem Herrn dar-
zubringen (26, 16). Wird wohl jemand wagen, dem
- maéchtigen, beliebten und frommen Herrscher zu wider-
stehen? Sobald der Hohepriester Azarias das Unterfangen
des Konigs wahrnahm, stellte er sich mit 80 Priestern
Ozias entgegen (V. 17f) und rief ihm die freimiitigen
Worte zu: Nicht dir, Ozias, steht es zu, Rauchopfer
Jahwe zu bringen, sondern den Priestern, den Sohnen
Aarons, die hiezu geweiht worden sind. Entferne dich
aus dem Heiligtum! Frevle nicht! Denn nicht wind es dir
zum Ruhme gereichen vor Gott (V. 18). Der Hoheprie-
ster unterscheidet zwischen Konigsamt und Priesteramt.
‘Was Konig Ozias vorhat, ist Eingriff in das Priesteramt,
ist Uberschreitung des Konigsamtes. Weil Ozias etwas
tun will, was dem Kénig nicht zukommt, darum nennt

) 4 Kg 14, 21 f; 15, 1ff. Hier lautet der Name des Konigs:
Azarias (hebr. ‘Asarja). Der Parallelbericht in 2 Chr 26, 1 ff. nennt
den Konig: Ozias (hebr. ‘Ussijahu).

?) homo agriculturae deditus (2 Chr 26, 10).



Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten 105

Azarias ihn nicht Kénig. Ein Ungeweihter, er sei wer
immer, darf das Heilige, in dem der goldene Rauch-
opferaltar aufgestellt ist, nicht betreten. Dem koniglichen
Eindringling halt darum der HohEpﬁester den Imperativ
des gottlichen Rechtes entgegen: Egredere de sanctuario,
den ein achtzigfaches Priesterecho wiederholt. Auch laBt
Azarias durchklingen, dafi der Kénig gottliche Strafe zu
gewirtigen hat, wenn er von seinem Vorhaben nicht
absteht.

Doch der vom Caesaropapismus getriebene Herrscher
schlug die Warnung in den Wind und bedrohte die ihm
Widerstand leistenden Priester (V. 19a). Die Strafe
lieB auf sich nicht warten. Die Stirne des Konigs, die
sonst der Kronreif schmiickte, trug plétzlich das Mal
jener Krankheit, die in der Sprache der Bibel (Job 18, 13)
die Erstgeborene des Todes heifit. Wie die Zornesrote
das Antlitz des Kénigs iiberzog, da brach der weile Aus-
schlag des Aussatzes an seiner Stirne hervor angesichts
der Priesterschar, die in Abwehr neben dem Rauchopfer-
altar stand (V. 16 b)*). Die Priester brauchten den Konig
nicht mehr aus dem Heiligtum zu dréngen; der aus-
sitzige Konig selbst verliefl schleunig den Tempel, um in
der Abgeschiedenheit von der AuBlenwelt den Tod zu er-
warten (V. 20£.). Das Unterfangen, Konig und Priester
zugleich zu sein, raubte ihm die Kénigsherrschaft; denn
als Aussitziger konnte er nicht mehr die Konigsgewalt
ausiiben (V. 21b).

Flavius Josephus setzt den Auftritt im Tempel mit
dem Erdbeben unter Kénig Ozias (Am 1, 1; Zach 14, 5)
in Verbindung: Als Ozias den Priestern mit dem Tode
drohte, wenn sie ihn nicht gewéhren lielen, entstand
auf einmal ein heftiges Erdbeben, so dafl sich der Tem-
pel spaltete; ein heller Sonnenstrahl fiel dem Konig in
die Augen, so daB er davon sogleich aussatzig wurde
gAnt. Jud. 9, 10, 4). Ein Geistesblitz war es nicht, einen

onnenstrahl zum Bewirker des Aussatzes zu machen.

Dem Konig Ozias wird vorgehalten, dal er den
Hohenkult nicht abschaffte. Das Volk opferte und
riaucherte unter ihm auf den Hohen (4 Kg 15, 4). Wollte
er durch sein persénliches Rauchopfer im Tempel das
Volk vom Héhenkult abziehen? Dachte er sich: wenn
das Volk hort, daBl der Konig in Person Rauchopfer im
Tempel darbringt, wird es nicht mehr auf Bergen und

3) Goettsberger, Die Biicher der Chronik oder Paralipomenon.
Bonn 1939, S. 329.



106 Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten

Hiigeln rauchern? Doch auch das angenommen, wiirde
gelten: der Zweck heiligt nicht das Mittel.

Allerdings enthilt der Bericht der Konigsbiicher iiber
die Regierung des Konigs Ozias nichts von einem
Caesaropapismus. Allein er bringt auch nichts von den
Kriegstaten dieses Herrschers mit Ausnahme der Wie-
dergewinnung von Aelath (14, 22). Uberhaupt wird darin
die Regierung des Ozias ganz kurz abgetan. Es ist, als
ob die Berichterstattung in den Kénigsbiichern dem aus-
satzigen Konig Ozias geflissentlich aus dem Wege gegan-
gen ware?).

Nach Wellhausen hat der Chronist die Tempelszene
erfunden, um den Aussatz des Konigs als Strafe Gottes
erklaren zu konnen. Sonst erschiene ja der Aussatz des
Kénigs als ein Ratsel®). Doch der Chronist ist Konig Ozias
durchaus nicht iibel gesinnt. Er berichtet, dafi Ozias
gliickliche Kriege fithrte. Er erzahlt noch anderes Rith-
menswertes von ihm. Und eben derselbe Chronist soll
Konig Ozias ein Sakrileg angedichtet haben, nur um
einen Erkldrungsgrund fiir den Aussatz zu haben? Da
ware es doch weit einfacher gewesen, die Duldung des
Hohenkultes als Erklarungsgrund anzugeben.

Einen Mittelweg zwischen glatter Erfindung und
voller: Geschichtlichkeit versucht die Ansicht, der Chro-
nist habe ein post hoc umgewandelt in ein propter hoc:
in der urspriinglichen Uberlieferung seien die zwei Tat-
sachen, ein Zusammenstol des Konigs mit dem Klerus
und der Aussatz des Konigs, unverbunden einhergegan-
gen; der Chronist nun habe sie miteinander verkniipft
als Schuld und Strafe und so habe er eine erbauliche
Geschichte herausgesponnen®). Allein auch der Bericht
in den Konigsbiichern deutet an, daBl der Aussatz des
Ozias Strafe Gottes war, die daher eine Schuld voraus-
setzt; denn er sagt: Jahwe schlug”) den Konig, dall er
aussatzig war bis zum Tage seines Todes (15, 5). Noch

% A. Jeremias, Das Alte Testament im Lichte des Alten Orientss®.
Leipzig 1930, S. 585, tut diesen Konig mit dem Satze ab: Dem
Konig Amazja folgte der 16jahrige Uzzia, der sein Leben lang (!)
aussitzig war.

%) Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels. Berlin
1905, S..201. '

%) Haller, Chronik, 1925, angefiihrt und zuriickgewiesen wvon
Goettsberger, a.a.0., S. 328. .
) Der Hebr. Text gebraucht die Intensivform (Pi“el). Eben
diese Form des Verbs naga‘ findet sich auBler 4 Kg 15, 5 und der
Parallelstelle 2 Chr 26, 20 nur noch Gn 12, 17, wo sie ganz sicher

ein gottliches Strafgericht ausdriickt.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 107

schwerer fallt in die Waagschale, dafl sich der Chronist
auf eine Schrift des Propheten Isaias itber Koénig Ozias
beruft (V. 22). Wird das Adlerauge des Sehers Isaias
nicht der Ursache jener entsetzlichen Krankheit des
Konigs nachgespiirt haben, in dessen Todesjahr er die
Berufung zum Prophetenamt erhielt (Is 6, 1)? Gott hat
Ernst gemacht mit seiner Drohung: Wer unberufen her-
antritt zum heiligen Dienst, soll des Todes sein (Nm 18, 7).

Eififfeldt erklart, auf ihn mache die Legende von
Ozias’ Auflehnung gegen den Oberpriester und seiner
Bestrafung mit Aussatz den Eindruck einer aus Priester-
kreisen stammenden Tendenzerfindung®). Doch Isaias
war kein Priester! GemaBigter urteilt Kitfel: man wird
wenigstens nichts geltend machen kénnen, das dagegen
spriache, daB Ozias’ Beseitigung von der Regierung im
Zusammenhang mit einem Konflikt stand, in den er mit
der Priesterschaft des Tempels geriet?®).

Der Hohepriester Azarias und seine achtzig Priester
glanzen in der Geschichte des alttestamentlichen Prie-
stertums als unerschrockene Verteidiger des Kultes und
der Priesterrechte gegen ﬁbergriffe eines Konigs auf
Davids Thron. Sie fiirchteten den Konig des Himmels
mehr als einen irdischen Herrscher, durch dessen Dro-
hungen sie sich nicht einschiichtern lieBen. Ein Hoher-
priester des Alten Bundes hat dem Caesaropapismus das
Urteil gesprochen, dafi er keine Ehre bringt bei Gott,
der der oberste Herr auch der Geschichte ist. '

Der Laie in der Kirche
Von Dr. E. Schwarzbauer, Linz

(SchluB)

2. Die Aufgabe der Laien kraft ihrer
Organstellung

Unsere bisherigen Ausfithrungen gelten von allen
Gliedern der Kirche in gleicher Weise. Alle Glieder der
Kirche, ob Priester oder Laien, Eheleute oder Ordens-
leute, Charismatiker oder Trager der Hierarchie, nehmen
durch Tauf- und Firmsakrament in der Form des all-
gemeinen Priestertums am Priestertum Christi teil. Alle
sind daher von Christus aufgerufen, in der eben beschrie-
benen Weise fiir die Erlosung der Menschheit und Schép-

8) Einleitung in das Alte Testament. Tiibingen 1934, S. 48.
- %) Geschichte des Volkes Israel®. II, Gotha 1922, S. 445.



108 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

fung zu arbeiten. In den Aufgaben und Pflichten, die wir
bis jetzt besprachen, unterscheidet sich kein Katholik
vom anderen. Alle diese Aufgaben kommen ihnen ja
insofern zu, als sie Glieder des Leibes Christi sind; als
Glieder aber sind sie untereinander vollstandig gleich.

Nun wissen wir aber, dal Christus nicht allen Glie-
dern seines Leibes dieselben Aufgaben iibertragen hat.
Die Evangelien, noch mehr aber die Paulusbriefe zeigen,
dafl Christus — auBler den gemeinsamen Aufgaben —
den Gliedern noch jeweils besondere Aufgaben zugewie-
sen hat, wie sie andere Glieder nicht haben. Nach den
ausdriicklichen Worten des Apostels ist es beim Leib der
Kirche wie beim Leib des Menschen: verschiedene Glie-
der besitzen verschiedene Aufgaben (Rom 12, 3; 1 Kor 12,
11; Eph 4, 7).

Glieder, die am Leibe Christi besondere Funktionen
ausiitben, nennen wir nach Analogie des menschlichen
Leibes ,,Organe”. Unsere Frage geht also dahin: Haben
die Laien aufler ihren schon beschriebenen Glied-Funk-
tionen auch besondere Aufgaben, die nur ihnen zukom-
men? Mit anderen Worten: Sind die Laien ,,Organe” am
Leibe Christi? Uberlieferung und ordentliches Lehramt
bejahen diese Frage voll und ganz. Zum tieferen Ver-
standnis der Organ-Lehre sei kurz an folgendes erinnert:
Um die Erlosung an die Menschen zu vermitteln, hat
Christus in seinem irdischen Leben verschiedene Funk-
tionen ausgeiibt: Er war Lehrer, um den Geist des Men-
schen fiir die Plane Gottes zu erschliefen. Er war Prie-
ster, um dem geistig bereiten und aufgeschlossenen Men-
schen das gottliche Leben des Gottesgeistes zu verleihen.
Er war Hirte, um den lebendig mit ihm verbundenen
Menschen durch Gebote und Rite in der Vollkommen-
heit weiterzufithren. Er war Thaumaturg oder Wunder-
tater, um sich vor den Menschen als Gottgesandten aus-
zuweisen und seiner Sendung géttliche Autoritit zu ver-
leihen. Durch eine Vielheit verschiedener Funktionen
also hat Christus die Erlosung, die Heimfithrung der
Menschen an das Herz des Vaters, gewirkt. Wie wir wis-
sen, hat er die Erlosungsaufgabe an seinen mystischen
Leib, die Kirche, tibertragen. Mit diesem Auftrag hat er
natiirlich auch alle jene Funktionen an die Kirche tiber-
tragen miissen, ohne die eine Durchfithrung der Mensch-
heitserlosung seitens der Kirche undenkbar wire. Wie
hat nun Christus diese Funktionen der Kirche iibertra-
gen? Er hat sie aufgeteilt; er hat von den Funktionen, die



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 109

er einst selber allein ausiibte, den einen Gliedern diese,
den anderen jene iibertragen. Nicht dieses oder jenes
Organ der Kirche firr sich allein, sondern erst alle zu-
sammen reprasentieren den ganzen Erloser, den ganzen
Christus.

Die ersten und vorziiglichsten Organe des mystischen
Christus sind die Hierarchen, Papst und Bischofe, jene
Glieder, die von Christus seine Lehr-, Priester- und
Konigsgewalt empfingen. Thre Aufgabe ist die héchste.
Sie allein erhielten vom Haupte den Auftrag und das
Recht, die Wahrheit zu verkiinden, die Seelen zu heiligen
und dem iibernatirlichen Ziele zuzufithren.

- Nach den Quellen der Offenbarung sind aber die

Hierarchen nicht die einzigen Organe. Neben ihnen ste-
hen die Charismatiker, die Wundertater, die groflen Hei-
ligen. Die iiberragende Bedeutung gerade dieser Organe
fiir das Werk der Erlosung zeigt ein auch nur fliichtiger
Blick in die Kirchengeschichte. Wahrend die Hierarchen
Christus den Lehrer, Priester und Konig darstellen, stel-
len die Charismatiker Christus den Wundertater dar.
Durch sie beglaubigt das Haupt ununterbrochen die gott-
liche Institution und die gottliche Sendung seines mysti-
schen Leibes, wie er einst seine eigene Person und Sen-
dung durch seine Wunder beglaubigt hat.
- FEin nicht unbedeutendes Organ am Leibe Christi
sind die Ordensleute. Sie stellen Christus das Haupt in
seiner Jungfriulichkeit, in seinem Gehorsam und in seiner
Armut dar. Wahrend in den beschaulichen Orden mehr
das Bild des betenden Christus aufleuchtet, erblicken wir
in den aktiven Orden, die sich der Linderung der gei-
stigen und materiellen Not widmen, mehr das Bild des
Heilandes, der alles wohl macht.

Nicht das letzte Organ am mystischen Leibe des
Herrn sind die Laien. Uber die Aufgaben der Laien als
Laien, iiber ihre Organstellung, wird augenblicklich viel
geschrieben. Wihrend iber die Aufgaben der vorhin

enannten Organe des mystischen Leibes verhaltnisméafBige
Klarheit herrscht, hat sich die Theologie mit dem
Organ der Laien frither nur wenig befaft. In unseren
Tagen sind es vor allem die franzoésischen Theologen, die
sich um eine Klarung der Stellung des Laien in der Kirche
bemithen. In Frankreich wurde denn auch der Begriff
»Laikologie* gepragt").

1) Congar, Priester und Laie in der Kirche. Um eine Laikologie.
In: Dokumente. Offenburg i. Baden 1947, Heft 7 und 8.



110 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Die spezifische Aufgabe der katholischen Laien be-
steht darin, Christus darzustellen und fortzusetzen, inso-
fern er in Nazareth das Familien-, Berufs- und biirger-
liche Leben gelehrt hat. Durch die Laienglieder will Chri-
stus, das Haupt, das Berufsleben, das Familienleben und
das offentliche Leben mit seinem Geiste durchdringen.
Da diese drei: Beruf, Familie und Offentlichkeit die
Grundlagen jedes gesellschaftlichen Lebens bilden, sind
demnach die Laien-Christen berufen, die Gesellschaft zu
verchristlichen. Die Aufgabe der Laien tragt Offentlich-
keitscharakter. Diese Auffassung von den Aufgaben des
Laien als Organ des fortlebenden Christus ergibt sich aus
der Gesamtschau der Kirche, aus der wir auch die
anderen Organ-Aufgaben abgeleitet haben, ferner aus der
Lehre der Patristik, die in den Laien immer ein wich-
tiges Organ des mystischen Christus erblickt*®); endlich
aus den Erklirungen des ordentlichen Lehramtes der
Kirche in den letzten Jahrzehnten. Die Verchristlichung
des Familienlebens, des Berufslebens und des 6ffentlichen
Lebens sind in der Tat jene drei Aufgaben, die von
Leo XIIL, Pius XI. und Pius XII. immer wieder als die
von den Laien zu bewiltigenden Ziele hingestellt werden.

Bekannt sind die grofien Enzykliken Pius’ XL, in
denen er die Pflichten und Aufgaben des Laien in der
modernen Offentlichkeit behandelt. In ,Divini Redemp-
toris* spricht er tiber den atheistischen Kommunismus,
in ,,Mit brennender Sorge* iiber den faschistischen Natio-
nalsozialismus, in ,,Quadragesimo anno* iiber die soziale
Frage. Die Pflichten des katholischen Laien auf dem Ge-
biete der Familie und der Jugenderziehung behandelt der
Papst in den Rundschreiben ,,Casti Connubii* und ,,Di-
vini illius Magistri®.

Noch eindringlicher weist der gegenwartige Heilige
Vater, Pius XIIL, auf die drei groflen Laienaufgaben hin.
Die Aufgaben gegenitber dem offentlichen Leben in Staat
und Volk, ja gegeniiber der gesamten menschlichen Ge-
sellschaft scharft er schon in seinem ersten Rundschrei-
ben ,,Summi Pontificatus”, noch mehr aber in seiner
Ansprache an die neuen Kardinile am 20. Februar 1946
ein. ,,Die beiden Grundsédulen der Gesellschaft (Familie
und Staat) sind durch die Loslésung von ihrem Schwer-
punkt leider zu sehr auch von ihrem Fundament abge-
kommen. Was anders folgte daraus, als dafl die Familie

13y Tromp, De Corpore Christi Mystico et Actione Catholica ad
mentem S. Joannis Chrysostomi, Rom 1933.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 111

ihre Lebens- und Formkraft schwinden sah, der Staat
aber soweit ist, auf seine Sendung als Schiitzer des
Rechtes zu verzichten, um der Leviathan des Alten Testa-
mentes zu werden, der alles beherrscht, weil er fast alles
an sich reiflen will?... Was folgt nun aus all dem fiir
die Kirche? Sie wird heute mehr denn je ihrer Sendung
leben miissen, entschiedener denn je jenen falschen und
engen Begriff ihrer Spiritualitit und Innerlichkeit zuriick-
weisen miissen, der sie, blind und stumm, in die Abge-
schlossenheit des Heiligtums verbannen méchte. Die
Kirche kann sich nicht tatenlos in die Stille ihrer Gottes-
hauser zuriickziehen und von ihrer gottlich-providenti-
ellen Sendung abgehen, den ganzen Menschen zu formen
.und so rastlos an dem Bau einer sicheren Grundlage
der Gesellschaft mitzuarbeiten. Diese Sendung ist ihr
wesentlich. So betrachtet, kann die Kirche die Gemein-
schaft derer genannt werden, die unter dem iibernatiir-
lichen Einflui der Gnade, in der Vollkommenheit ihrer
personlichen Wiirde als Gotteskinder, in der ebenméBigen
- Entfaltung aller menschlichen Anlagen und Krifte den
machtigen Bau des menschlichen Zusammenlebens er-
richten. So betrachtet, stehen die Glaubigen, und beson-
ders die Laien, in der vordersten Linie des kirchlichen
Lebens. Fiir sie ist die Kirche das Lebensprinzip der
menschlichen Gesellschaft. Darum sollen sie, gerade sie
immer klarer das BewuBtsein haben: Wir gehoren nicht
nur zur Kirche, wir sind die Kirche, die Gemeinschaft der
Glaubigen auf Erden unter dem gemeinsamen Haupte,
dem Papste, und den mit ihm vereinigten Bischofen. Sie
sind die Kirche, und daher haben seit den ersten Zeiten
ihrer Geschichte die Gliubigen im Einvernehmen mit
ihren Bischofen auf den verschiedensten Lebensgebieten
sich zu besonderen Vereinigungen zusammengeschlossen.
Und der Heilige Stuhl hat nie aufgehort, sie zu billigen
und zu loben. So ist der vornehmlichste Sinn der Uber-
nationalitat der Kirche, iiber alle Unterschiede, iiber alle
Grenzen von Raum und Zeit hinweg dauernd am Funda-
ment der menschlichen Gesellschaft zu gestalten und zu
formen**®). Nicht zufrieden mit diesen allgemeinen Auf-
forderungen zur Verchristlichung der menschlichen Ge-
sellschaft, wendet sich Pius XII. immer wieder an die
verschiedensten Berufsgruppen der Laien und zeigt ihnen,
wie sie in ihrem Berufe ihren Teil dazu beitragen kénnten.
An Arzte und Sportler, an Wissenschaftler und Industrie-

%) Linzer Ditzesanblatt 1946, Nr. 3, S. 25£.



112 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

arbeiter, an Philosophen und Bauern, an Lehrer und
Studenten, an Trambahner und Bankleute richten sich
seine wahrhaft programmatischen Ansprachen.

Seine Hauptsorge aber gebiihrt unter allen Proble-
men des modernen offentlichen Lebens der sozialen
Frage. Von ihr spricht er in der Rundfunkbotschaft des
Pfingstfestes 1941, in seiner Ansprache zu Pfingsten 1943,
in seiner Rundfunkbotschaft am 1. September 1944, um
gar nicht zu reden von seinen zahlreichen Briefen an die
sogenannten ,,Sozialen Wochen“ in den verschiedensten
Landern der Erde. Die eindringlichste und packendste
Mahnung zu sozialen Reformen gab der Papst wohl in
seiner Rundfunkansprache am 2. Juni 1948. Wortlich sagt
er: ,,Wir wenden uns an die Katholiken der ganzen Welt
und ermahnen sie, sich nicht mit guten Absichten und
schonen Programmen zu begniigen, sondern mutig zu
ihrer praktischen Anwendung zu schreiten. Sie brauchen
auch kein Bedenken zu tragen, ihr Bemithen mit dem
Bemiihen derer zu einen, die zwar auflerhalb ihrer Reihen
stehen, sich aber mit den Soziallehren der katholischen
Kirche in Ubereinstimmung finden und gewillt sind, den
von der Kirche gezeichneten Weg zu gehen, der nicht der
Weg gewaltsamen Umsturzes, wohl aber der Weg er-
probter Sachkenntnis und tatkraftiger Entschliisse ist“**).

Nicht weniger als die Verchristlichung des berui-
lichen und offentlichen Lebens liegt dem Papst die Ver-
christlichung des Familienlebens am Herzen. Hier findet
ja die spezifische Aufgabe des Laien ihren Héhepunkt
und ihre schonste Betatigung. In seinen Ansprachen an
die Vertreterinnen katholischer Frauenvereinigungen, vor
allem aber in seinen zahlreichen Ansprachen an die jun-
gen Brautleute kommt er immer wieder auf diese hehre
Aufgabe der Eheleute zuriick. Im Rundschreiben ,,Summi
Pontificatus®, mit dem er sich zum ersten Male an die
Gesamtkirche wandte, sagt Pius XIL: ,,Schon auf Grund
seines Namens sei sich jeder Familienvater bewufit, daf
er seine Familie in vaterlicher Giite umfangen soll. Um
Christi und des ewigen Lebens willen moge er all die
Seinen ermahnen, aufmuntern und zurechtweisen. Er
zeige ihnen ein gutes Herz, aber sehe auch auf ernste
Zucht; so wird der Hausvater in seinem Heim ein kirch-
liches, ja geradezu ein bischofliches Amt erfiillen, indem
er Christus dient, um auf ewig auch bei Christus zu sein.
Bei der Férderung des heute so wichtigen Laienaposto-

1) Orbis Catholicus, Juli 1948, S. 311.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 113

lates fillt der Familie eine besondere Sendung zu. Der
Geist der Familie ist fiir den Geist des jungen Geschlech-
tes entscheidend. Solange am heimischen Herd des Chri-
stusglaubens heilige Flamme brennt, solange Vater und
Mutter das Leben ihrer Kinder nach diesem Glauben
formen und pragen, wird es immer wieder Jugend geben,
die bereit ist, die Konigsrechte des Erlgsers anzuerkennen
und jedem Widerstand zu leisten, der diesen Erloser aus
der Offentlichkeit verbannen oder in dessen Rechte ire-
 velnd eingreifen will. Wo die Kirchen geschlossen wer-
" den, wo von den Winden der Schulen das Bild des Ge-
kreuzigten entfernt wird, bleibt die Familie der providen-
tielle, in gewissem Sinne unangreifbare Zufluchtsort
christlicher Glaubensgesinnung ).

Noch schéner und tiefer sagt der Papst in seinem
Rundschreiben ,Mystici Corporis: Zu den Ordnungen,
Stufen und Amtern des mystischen Leibes gehoren ,.end-
lich auch jene, die in keuscher Ehe vermahlt sind. Ja, es
ist zu beachten, daB, zumal in den gegenwirtigen Zeit-
verhiltnissen, die Familienviter und -miitter einen ehren-
vollen, wenn auch oft recht unansehnlichen Platz in der
christlichen Gemeinschaft einnehmen‘*®). ,,Durch die Ehe,
in welcher die Brautleute selbst gegenseitig Spender der
Gnade sind, wird die duflere und geordnete Zunahme
der christlichen Gemeinschaft und, was noch wichtiger
ist, die rechte religiose Kindererziehung gewihrleistet,
ohne die der mystische Leib aufs schwerste bedroht
ware'*"). ,,Wir diirfen an dieser Stelle nicht schweigen
von den Familienvatern und -mittern, denen unser Er-
16ser die zartesten Glieder seines mystischen Leibes an-
vertraut hat. Um ihrer Liebe zu Christus und zur Kirche
willen bitten wir sie innig, mit grofiter Sorgfalt uber die
ihnen zu treuen Hénden ibergebenen Kinder zu wachen
und sie vor den mannigfachen Tiicken, denen sie heute
so leicht zum Opfer fallen, zu bewahren‘*®).

- Christliches Berufsleben, christliches Familienleben
und christlich geformtes 6ffentliches Leben sind die drei
spezifischen Aufgaben des Laien, die ihm von den an-
deren Organen nicht abgenommen werden konnen.

Unsere bisherigen Erkenntnisse iiber die aktive Stel-
lung des Laien innerhalb der Kirche lassen sich so zu-

15) Enz. ,Summi Pontificatus®, Feldkirch, Quelle-Verlag, S. 29 £.
18y Mystici Corporis®, S. 10.
17y  Mystici Corporis®, S. 11.
18) Mystici Corporis®, S. 49.

,»Theol.-prakt. Quartalschrift:* IL. 1949. 8



114 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

sammenfassen: Der Laie kann sowohl als Glied als auch
als Organ des mystischen Leibes Christi betrachtet wer-
den. Als Glied, als ,,Christ®, ist er zu jenen Funktionen
berufen, die das Haupt auf Grund des Tauf- und Firm-
charakters von allen Gliedern seines Leibes verlangen
kann. Als Organ, als ,,Laien*“chirist, aber hat er auBlerdem
die spezielle, ihm allein zufallende Aufgabe, Christus in
Beruf, Familie und Offentlichkeit zur Darstellung zu
bringen. -

3. Die aktive Aufgabe der Laien kraft
besonderer Berufung ‘

Wihrend die Christen als ,,Glieder” des mystischen
Christus alle die gleichen Aufgaben haben, miissen sie
als ,,Organe” verschiedene Funktionen erfiillen, das eine
Organ diese, das andere Organ jene. Damit kommen wir
zur letzten Frage: Ist es moglich, daBl der Laie nicht nur
ausnahmsweise, sondern regelmiBiig zur Mitarbeit an
Aufgaben berufen wird, die an und fir sich einem an-
deren Organ anvertraut sind? Unsere Antwort soll in
drei Schritten erfolgen. Wir legen zunichst die innere
Moglichkeit, dann die Verwirklichung in der Vergangen-
heit l.(lind schliefilich ihre Verwirklichung in der Gegen-
wart dar.

a) Die innere Méglichkeit der Berufung

Bekanntlich hat das Haupt der Kirche der Hierarchie
und nur ihr die Fortsetzung seines Erlésungswerkes im
Lehr-, Priester- und Konigsamt iibertragen. Doch kann
die Hierarchie den Laien zur Mitarbeit bei diesen juri-
disch ihr allein zukommenden Arbeiten berufen. Eine
solche Berufung wird auf Seite des Laien durch dessen
seinsméfige Gleichprigung mit Christus, dem Priester,
Lehrer und Koénig, auf Seiten der Hierarchie durch die
Not' der Seelsorge ermoglicht und gerechtfertigt. Ein
Laie, der in dieser Weise offiziell von der Hierarchie
berufen wird, wire dann — auBer durch die oben ent-
wickelten Titel — auch noch durch die Sendung seitens
der Hierarchie verpflichtet, an dem Erlésungswerke der
Kirche teilzunehmen.

Alle Glieder, gleichgiiltig welche Organstellung die
einzelnen im Leibe Christi einnehmen, sind demnach zur
Mitarbeit beim Erlésungswerk einerseits durch Taufe,
Firmung und Eucharistie, anderseits durch den positi-
ven Auftrag Christi bestimmt. Die Hierarchie ist auBer-



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 115

dem dazu verpflichtet durch den nur ihr eigenen Cha-
rakter des besonderen Priestertums und durch die eben-
falls nur an sie ergangene ausdriickliche juridische Sen-
dung von seiten des Hauptes: ,,Wie mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch® (Jo 20, 2); ,,Geht hin in
alle Welt und lehret alle Volker* (Mk 16, 15f.; Mt 28,
19£.). Der Hierarchie allein gilt das aufwiithlende Wort
des hl. Paulus: ,,Wehe mir, wenn ich die Frohbotschaft
nicht verkiindige” (1 Kor 9, 16). Die Pflicht der Ordens-
leute leitet sich auBler von der allgemeinen Glied-
Berufung noch aus einer besonderen, aber ordentlichen
Berufung durch das Haupt her. Die Verpflichtung der
Charismatiker unterscheidet sich von der Verpflichtung
der Ordensleute dadurch, daB sie nicht nur auf eine
besondere, sondern auch auf eine vollstindige aufler-
ordentliche Berufung zuriickgeht. Die Laien endlich
sind, solange sie von der Hierarchie nicht offiziell ge-
rufen sind, durch Taufe, Firmung, Eucharistie und durch
die positive Bestimmung des Hauptes zur Mitarbeit be-
rufen. Werden sie aber von der Hierarchie ausdriicklich
und offiziell zur Mitarbeit mit der Hierarchie aufgerufen,
so' tritt zu den schon genannten Titeln die Berufung
durch die Hierarchie als neuer Titel hinzu. Sind die Laien
verheiratet, ergibt sich die Pflicht der Mitarbeit zudem
noch aus dem Wesen der Ehe, die ja nichts anderes ist
als die Nachbildung des grofien Christus-Kirche-Bundes
und daher erst dann ihre Vollkommenheit erreicht,
wenn sie diesem Bund durch die Vermittlung oder Ent-
faltung des tubernatiirlichen Lebens méglichst ahnlich
geworden ist.

Die Hierarchie kann also die Laien zur Mitarbeit bei
den an und fir sich ihr zustehenden Arbeiten heran-
ziehen. Hat sie dies im Laufe der Kirchengeschichte
auch getan?

b) Die bisherige Verwirklichung der Berufung

Schon das Haupt der Kirche, Jesus Christus selbst,
hat so gehandelt. Auler den Zwolfen hatte er noch an-
dere Personen aus dem Laienstande zur Hilfe an seiner
Seite. Erinnern wir uns an die Szene der Heilung des
Besessenen von Gerasa (Mk 5, 19), an die Frau am
Jakobsbrunnen (Jo 4, 39) oder an die Frauen, die Jesus
bei seinen Wanderungen begleiteten und ihm mit ihrem
Vermogen dienten (Lk 8, 3). Laien waren es, die das
Christentum zum ersten Male iiber die Grenzen des Hei-
ligen Landes trugen (Apg 8, 4—25).

8*



116 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Ihren Héhepunkt erreichte die Mitarbeit der Laien in
der paulinischen Mission®). Abgesehen von Damaskus,
Arabien und Jerusalem arbeitete der Weltapostel immer
in lebendiger Verbindung mit einer Gemeinschaft glau-
benserfiillter Manner, Priester wie Laien. Auf der Hohe
seines Schaffens hat er einen ganzen Stab von Mitarbei-
tern um sich, so daB man mit Recht von einer wandern-
den Missionsgesellschaft sprechen kann. Hervorragende
Mitarbeiter oder ,,Synergoi*, ,Synathletai® — welch
prachtvolle Namen fiir die Laienarbeiter an der Seite
der Hierarchie! — waren, um nur einige Namen zu
nennen: Johannes Markus, Aristarch, Apollos, Tychikos,
Trophimos, Erastos, Sopater, Jesus Justus, Artemas,
Kreszenz, Epaphras, Demas, Epaphroditos, Klemens,
Archippos, Urbanus. Die paulinische Mission ist dem-
nach ein Sammelname fiir die Reichsgottesarbeit nicht
bloB des Paulus, sondern vieler Mianner hoher und nied-
riger Abkunft. Nur so konnte Paulus am Abend seines
Lebens sagen, das Wort Gottes habe einen Wettlauf
iiber die Erde angetreten, iiberall sei sein Schall hinge-
drun%en, er habe die Verkiindigung der Frohbotschait
erfullt (Rom 10, 18; 15, 19; 2 Tim 4, 6).

Eine buntere Gesellschaft als die Mitarbeiter des
hl. Paulus kann man sich in der Tat kaum denken. Die
Wirtschaft und Industrie ist in den beiden sympathi-
schen Gestalten eines Philemon und Nymphas vertreten.
Philemon besaB wohl im Lykostal eine Wollfabrik. Ge-
legentlich einer Geschaftsreise kam er nach Ephesus und
lieB sich dort taufen. Daheim nahm er sich fest um die
Gemeinde an, indem er ihr ebenso wie Nymphas Ver-
sammlungsrdume anbot. Paulus und Philemon kannten
sich gut. Wie ein alter Jugendfreund schreibt er im
Philemonbrief an ihn: ,,Du wirst doch ,dem alten Pau-
lus‘ nichts abschlagen“ (V. 9). Da war der gutmiitige
Aristarch aus Saloniki. Er war ein treuer Mensch. Er
ging mit Paulus freiwillig in die Gefangenschait. In Ephe-
sus hatte er allerdings ein Erlebnis, das er wohl zeit-
lebens nicht mehr vergessen hat. Der Kunstschmied
Demetrius hatte, weil durch das tberhandnehmende
Christentum seine Devotionalien (kleine Statuetten der
Artemis von Ephesus) keinen Absatz mehr fanden, das

Volk gegen Paulus aufgehetzt. Schreiend stromte alles

in das Theater. Aristarch und Gajus wurden als Beglei-

18 ygl. Pélzl, Die 'Mitarbei_te:_des'hl. Paulus, Wien; Holzner,
Paulus, Freiburg i. Br. 1937.° : Sk



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 17

ter des Paulus erkannt und in das Theater geschleppt.
Alexander, den die Juden vorschoben, wurde nieder-
gebrillt. Zwei Stunden lang schrie die Masse: ,,Grof} ist
die Artemis von Ephesus!”, bis es endlich dem Stadi-
kanzler gelang, das Volk zu beruhigen (Apg 19, 23ff.).
Das Gegenteil zum gutmiitigen Aristarch ist der welt-
gewandte Asiate Tychikos. Er war der vollendete Welt-
reisende. Paulus machte sich diese Eigenschaft zunutze.
Von Ephesus reiste Tychikos mit Paulus iiber Troas nach
Mazedonien und Griechenland, von dort zuriick nach
Troas und Milet. Kaum war Paulus in Rom gefangen,
tauchte Tychikos auch schon in der Hauptstadt auf. Bald
darauf sehen wir ihn auf einer dringenden Reise nach
Kolossa in Kleinasien. In der zweiten Gefangenschaft des
Paulus ist er schon wieder in Rom, um von hier nach
Ephesus zu reisen. Wie es scheint, trug er seinen Namen
(Tychikos = Gliickspilz) nicht mit Unrecht. Er kam
immer gut davon.

Sogar ganze Familien, wie z. B. Aquila und Priszilla,
stellten sich in den Dienst des Evangeliums. Sie gaben
Paulus Herberge und Erwerbsmoglichkeit in Korinth. Sie
bereiteten den Boden in Ephesus fiir Paulus vor und
fithrten den geistvollen Alexandriner Apollos mit ihm
zusammen. Fir die Finanzgeschafte der Caritas-Samm-
lungen hatte Paulus im ,,0oikonomos* von Korinth, Eras-
tos, einen tiichtigen Helfer gefunden. Dieser hohe Finanz-
und Verwaltungsbeamte arbeitete lange mit Paulus zu-
sammen. Dienste ganz anderer Art leistete Paulus der
Schreiber Tertius. Er ist der einzige von den vielen
Schreibern, dessen Name uns erhalten ist (Rom 16, 23).
Im Briefe an die Gemeinde in Rom erwéhnt Paulus die
Pfarrhelferin oder Diakonissin Phoibe: ,JIch empiehle
auch die Schwester Phoibe, die der Pfarre von Kenchreae
dient; helft ihr, denn sie hat auch vielen geholfen, auch
mir“ (Rém 16, 1{.). Auch andere Frauen haben Paulus
in seiner Missionsarbeit unterstiitzt. Im selben Briefe be-
stellt er z. B. Griie an Tryphaena und Tryphosa, die im
Herrn gelitten haben (16, 12).

Laien treffen wir auch in der nachapostolischen Zeit,
und zwar in fithrender Stellung. Die Apologeten Aristides,
Athenagoras, Miltiades, Justinus, Hegesipp und Laktanz,
welche den Christus-Glauben gegen die Angriffe der heid-
nischen Wissenschaft schiitzten, waren Laien. Laien ha-
ben an den groBlen Katechetenschulen vom 2. bis zum
6. Jahrhundert eine bedeutende Rolle gespielt.



118 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Die damaligen Bischéfe waren von der Notwendig-
keit der Laienmithilfe iiberzeugt. Gregor von Nyssa zum
Beispiel hielt seine grofe Oratio catechetica ausdriicklich
zu dem Zwecke, die Glaubigen fiir die Verteidigung des
Glaubens zu schulen. Auch Kyrill von Jerusalem kommt
oft auf die Notwendigkeit einer Laienschulung zum
Zwecke der Glaubensverteidigung zuriick. Unzéhlige Male
betont der grofie Seelsorger und Kanzelredner Johannes
Chrysostomus, der Bischof und die Priester konnten
nicht alles allein leisten, sondern benoétigten unbedingt
die Mithilfe der Laien.

Und wenn wir die groBen, wirklich in die Tiefe
gehenden Bewegungen des Mittelalters studieren, miissen
wir staunend feststellen, dal es gerade die unter kirch-
licher Fithrung stehenden Laienbewegungen waren, die
unabsehbaren Segen gestiftet haben. Denken wir nur an
die abendlandische Monchsbewegung seit Benedikt von
Nursia — sie war eine Laienbewegung unter kirchlicher
Fithrung. Oder denken wir an die verschiedenen Ritter-
orden — auch in ihnen war laikales und kirchliches Ele-
ment vereinigt. Oder denken wir an die franziskanische
Bewegung — auch sie war urspriinglich eine reine Laien-
bewegung und ist es im Dritten Orden bis heute geblieben.
Und konnten wir in diesem Zusammenhang nicht auch
die Gilden und Ziinfte des Mittelalters erwahnen?

Auch in der neuen und neuesten Zeit stoBen wir
auf die engste Zusammenarbeit von Laien und Hier-
archie. Laien treffen wir auf dem Gebiet der Karitas, der
sozialen Firsorge, des Unterrichtes, der Glaubensvertei-
digung und der Erziehung. Welch groflen Segen z. B. die
Laienkatechisten in den Missionen stiften, ist allen be-

kannt. Ohne diese Laienkatechisten waren wir nicht die
Weltkirche.

c) Die endgiiltige Verwirklichung der Berufung

Wie wir sehen, hat es in der Kirche immer und zu
jeder Zeit die Mitarbeit der Laien mit der Hierarchie in
den verschiedensten Formen und Weisen gegeben. War-
um redet man nun gerade in unseren Tagen so viel von
der Laienmitarbeit? Warum tut man so, als ob erst un-
sere Zeit auf diesem Gebiete etwas Neues gebracht hétte?
Unsere Tage haben auf dem Gebiete der Laienmitarbeit
tatsachlich etwas grundlegend Neues gebracht: Erst un-
seren Tagen war es niamlich vorbehalten, der Mitarbeit
der Laien auch die juridische Form und offizielle Gestal-



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 119

tung zu geben und sie so organisch in den mystischen
Leib Christi einzubauen.

Diesen wesentlichen Unterschied zwischen neuem
und altem, allgemeinem und speziellem Laienapostolat
wollen wir nun kurz herausstellen®).

Durch Taufe, Firmung, Eucharistie und Herrengebot
ist der Laie befahigt, ja verpilichtet, in seiner Weise, auf
eigene Verantwortung das Zeugnis abzulegen, zu dem er
je nach den Umstinden berufen ist. Diejenigen Laien, die
sich dieser Pflicht besonders bewult sind, schlossen sich
immer von selbst zusammen, um Moglichkeiten auszu-
niitzen, die nur einer Gemeinschaft zu Gebote stehen und
die denen erheblich iiberlegen sind, die ein einzelner
Mensch einzusetzen vermag. Ganz spontan entstanden so
im Rahmen der Pfarre oder unabhéangig von ihr Grup-
pen, welche Ausbildung und Hilfeleistung im christlichen
Sinne anstrebten und dabei auf Apostolat und Zeugnis
eingestellt waren. Aber alle diese Gruppen traten nicht
aus der privatrechtlichen Sphére heraus. Noch heutzutage
haben manche den Wunsch, sich auf dieser Ebene der
privaten Initiative und des privaten Rechts zusammenzu-
schliefen oder auf ihr zu verharren.

Damit kennen wir nun auch das Neue, das unsere
Tage zur bisherigen Laienmitarbeit hinzugefuigt haben:
Die Organisierung der Initiative und des Wirkens der
Laien wurde durch die kirchliche Hierarchie aufgenom-
men und ihr — zugleich mit einem klareren Aufbau —
cine amtliche Sendung und Weihe verliehen. Der ein-
zelne Angehorige der Kirche ist von jetzt an durch die
Hierarchie aufgerufen, in einem Verbande, der o6ffentlich-
rechtliche Geltung besitzt, aktiv tatig zu werden. Das
Laienapostolat ist von der privaten auf die offentliche
Ebene iibertragen und wird so im eigentlichen Sinne zur
Katholischen Aktion. Die Katholische Aktion ist nichts
anderes als das Apostolat der Laien, d. h. die den Laien
eigene Teilnahme an der Verantwortung der Kirche ge-
genitber der Welt. Uber eine rein private Initiative hin-
aus, selbst wenn diese bereits mehr oder weniger gemein-
schaftlich oder organisiert sein sollte, empiangen die
Laien eine Sendung von Seiten der apostolischen Auto-
ritat, der Bischofe, und treten somit als die Kirche selbst
in Erscheinung, nicht mehr blof als dieses oder jenes
Glied, diese oder jene Gemeinschaft innerhalb der Kirche.

2% Congar, 1. ¢, Heft 8, S. 513 f.



120 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Zu diesem gemeinsamen Werk, das im eigentlichen
Sinn Werk der Kirche ist, ladt die Katholische Aktion
den Laienstand ein; sie erfalit ihn sowohl in seinen noch
nicht miteinander in Verbindung stehenden Gliedern, wie
auch im Zustand von ortlich begrenzten privaten Orga-
nisationen, die aus eigenem Antrieb entstanden waren.
Sie ,,organisiert” ihn und ermdglicht den derart entstan-
denen Organisationen eine amtliche, offentliche Beteili-
gung am Wirken der Kirche als Gemeinwesen. Sie erhebt
die Bewegungen und Gruppen, in denen sich die Laien
gefunden hatten, aus dem Bereich der Privatinitiative in
der Kirche, in den Bereich der Handlungen der Kirche
selbst. Hiedurch entzieht sie jedoch die Laien in keiner
Weise dem besonderen Titigkeitsgebiete, das ihrem
Stande und ihrem Berufe entspricht. Sie macht keines-
wegs etwa aus den Laien eine Art Priester in Zivil, die
eben nur nicht zelebrieren kénnen. Sie belafit sie viel-
mehr in ihren Aufgaben als Laien, in ihrer Verantwort-
lichkeit als Laien.

Diese Entwicklung der modernen Zeit wird durch die
Enzyklika ,,Ubi arcano” vom 23. Dezember 1923 einge-
leitet. Seit dieser Zeit sind alle Glieder des mystischen
Leibes der Kirche zur Mitarbeit an der Arbeit der Hier-
archie aufgerufen. Seit dieser Zeit ist die Art und Weise
der Mitarbeit in der eben angegebenen Form festgelegt.
«Wir haben es hier mit einem ahnlichen Vorgang zu tun,
wie er bei der allmahlichen Entwicklung des Ordens-
wesens festgestellt werden kann. Wie beim Ordens-
wesen die Grundlagen von Christus selber stammen, die
Kirche aber erst nach langen Versuchen und geschicht-
lichen Entwicklungen die allgemeinen Grundsitze des
Ordenslebens entwarf und als kirchliche Regel und Norm
aufstellte — denken wir nur an die allmahliche juridische
Fassung der Orden, Kongregationen und Sakular-
institute! —, so stammen auch die Grundlagen fir die
Mitarbeit der Laien von Christus und wurden Jahrhun-
derte hindurch in verschiedenster Art und Weise prak-
tisch geiibt, bis in unseren Tagen die hierarchische Kirche
eingriff und auch die juridische Form dieser Mitarbeit
in ihren grofen Umrissen festlegte. Mag es also Laien-
apostolate im weitesten Sinne immer gegeben haben;
mag es im Laufe der Kirchengeschichte auch ein Laien-
apostolat im engeren Sinne — Laienapostolate im Auf-
trag der Kirche — gegeben haben: das Laienapostolat
unserer Tage ist, wie auch die Papste wiederholt erklart
haben, tatsachlich etwas Neues.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 121

Welches ist nun die von der Kirche festgelegte
Grundstruktur dieser modernen Art der Laienmitarbeit?
Pius XI. nennt die moderne Art der Laienmitarbeit
,Katholische Aktion* und erklart diese naherhin als ,,die
Teilnahme der Laien am Apostolat der Hierarchie®.
Eine genauere Betrachtung dieser Wesensbestimmung
wird uns einen Einblick in die Grundstruktur der Ka-
tholischen Aktion oder — wie sie bei uns genannt wird
— ,,Katholischen Bewegung* geben®).

1. Nicht genug kann betont werden, dafl es sich um
eine , Laien“-Bewegung handelt. Laien sollen durch ihre
Mitarbeit der Hierarchie helfen, sich des ungeheueren,
unmittelbar an sie allein gerichteten Auftrages zur Er-
l6sung der Welt zu entledigen.

a) Laien sollen diese Arbeit leisten. Laien sollen die
Arbeit auch leiten. Die letzte und hochste Fithrung haben
selbstverstandlich Bischofe und Papst inne. Der Klerus
— hier im Sinne des niederen, im Gegensatz zu Papst
und Bischofen gemeint — hat nur die Aufgabe des geist-
lichen Assistenten, der die innere Formung und Bildung
der Laien durchfiihrt, nicht aber die Rolle eines Leiters
der Laienbewegung. Kardinal Saliége sagt in seiner
klaren Art: ,Ein Geistlicher ist ein Geistlicher. Er ist
kein Leiter. Er ist kein Chef. Er haucht den Geist und
laBt ihn wirken. Ich verfechte die Unabhangigkeit der
Laien der Katholischen Aktion‘'??).

b) Aufgerufen zu dieser Form des Laienapostolates
ist — seit der Enzyklika ,,Ubi arcano” — grundsatzlich
jeder Laie. Die tatsiachliche Heranziehung des einzelnen
hangt von der Hierarchie ab. Sie wird sich nach Fahig-
keit und Eignung des einzelnen richten.

2. Diese von Laien geleistete und von Laien geleitete,
aktive, organisierte, im Auftrage und in der Sendung der
Hierarchie durchgefithrte Mitarbeit der Laien steht —
und dies ist, wie wir oben schon ausfithrten, das Cha-
rakteristische der Katholischen Aktion — in engster Ver-
bindung mit der Hierarchie, mit Papst und Bischofen.
Sie ist sozusagen der verlingerie Arm der Hierarchie®).

a) Wie namlich die Hierarchie alles, was sie ist und
hat, einzig und allein durch die Sendung und Mitteilung

) Tromp, De A. C. in Corpore Christi Mystico, Rom 1936.

) Jules-Gerard Saliége, Kardinal-Erzbischof wvon Toulouse,
Documentation catholique, 1. April 1945.

3 Tromp, A. C. et Hierarchia, in ,Periodica* (Rom), Juni
1936, S. T fi.



122 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Christi ist und hat, so besitzt die Katholische Aktion
alles, was sie ist und hat, einzig und allein durch die Be-
auftragung und Sendung seitens der Hierarchie. Wie die
Sendung der Hierarchie Teilnahme an der Sendung Chri-
sti durch den Vater ist, so ist die Sendung der Katho-
lischen Aktion unmittelbar Teilnahme an der Sendung
der Hierarchie, mittelbar an der Sendung Christi des
Hauptes selber. Pius XI. sagt: ,,Die Sendung dieser Laien
ist offensichtlich in gewisser Hinsicht die Sendung der
Hierarchie und Jesu Christi selbst: die Sendung némlich,
in den Seelen der anderen das ubernatiirliche Leben zu
begriinden, zu hiiten und zu schiitzen***).

b) Dafl die Laien iiberhaupt die Fahigkeit besitzen,
in solcher Art an der Sendung der Hierarchie teilzu-
nehmen, liegt im priesterlichen Charakter begriindet, den
ihnen die beiden Sakramente der Taufe und Firmung
eingepragt haben.

3. Aus dieser Grundstruktur der Katholischen Aktion
ergeben sich von selbst eine Reihe wichtiger Erkennt-
nisse:

a) Weil die Katholische Aktion alles, was sie ist und
hat, ihre Existenz wie ihr Wesen, der Hierarchie ver-
dankt, kann sie nicht von den Laien, sondern einzig und
allein von der Hierarchie errichtet oder aufgehoben, so
oder anders organisiert werden.

b) Weil die Katholische Aktion alles, was sie ist und
hat, von der Hierarchie erhilt, ist sie zu absolutem Ge-
horsam gegen Papst und Bischéfe verpflichtet. Pius XI.
sagt dartber: ,,Nachdriicklich wollen wir auf den we-
sentlichen Punkt hinweisen, der sozusagen das uner-
schiitterliche Fundament der Katholischen Aktion bilden
muf}: Die Katholische Aktion muf sich kraft ihres eigen-
timlichen Wesens in den einzelnen Dibzesen unter der
direkten Abhangigkeit von den Bischofen entfalten. Die
Katholische Aktion ist ja die Teilnahme der Laien am
hierarchischen Apostolat. Dem Bischof steht daher das
Recht zu, sie in seiner Didzese zu organisieren und zu
leiten. Dies soll allerdings in der Weise geschehen, daB
eine nationale Zusammenfassung leicht moglich wird“*®).

¢) Weil die Katholische Aktion alles, was sie ist und
hat, durch die Hierarchie besitzt, kann sie selbstverstand-
lich nur an jenen Aufgaben der Hierarchie teilnehmen

24y Will, Die Katholische Aktion, Miinchen 1932.
Al alse,



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 123

und mitarbeiten, welche die Hierarchie iiberhaupt an
andere Organe weitergeben kann?).

Von vornherein ist daher jede Teilnahme der Laien
an der Weihegewalt der Hierarchie ausgeschlossen. Der
Laie besitzt nur die Befugnisse des allgemeinen Priester-
tums. Kraft dieses allgemeinen Priestertums steht dem
Laien zunichst der groBe Bereich des inneren geistigen
Gottesdienstes offen: Die besondere Pflege der theo-
logischen Tugenden und des moralischen Lebens als Aus-
fluB der Tugend der Religion und der Sehnsucht nach
der Verherrlichung Gottes. Dazu kommt die Teilnahme
des Laien in dem ihm zustehenden Ausmall am offent-
lichen Gottesdienst der Kirche. Wie wir wissen, ist beim
Gottesdienst der Kirche (Opfer und Sakramente) eine
doppelte Bewegung zu unterscheiden: eine Bewegung,
die von Gott zum Menschen herabsteigt, und eine Be-
wegung, die vom Menschen zu Gott aufsteigt. Alles das
nun, was der dullere Gottesdienst an Bewegung des Men-
schen zu Gott hin in sich schlieBt: Bitte, Opfer und Lob,
ist der Bereich des allgemeinen Priestertums eines jeden
Glaubigen. In dieser Hinsicht bt jeder Glaubige sein
Priestertum aus durch seine Teilnahme am Gottesdienst
— vor allem am eucharistischen Opfer — im Geist der
Hingabe und der Lobpreisung und durch den Empfang
der Sakramente in derselben Gesinnung. Hingegen gehort
die Bewegung, die das Opfer und das Sakrament von
Gott her zu den Menschen hin wirksam werden 146t, zum
Bereich des hierarchischen und sakramentalen Priester-
tums. Denn nur ein Priestertum, das ,,von oben® ist,
das ein ,,Amt“ ist, vermag diese Bewegung von oben nach
unten auszuldsen.

Von vornherein ist auch jede Teilnahme der Laien
an der Lehrgewalt der Hierarchie ausgeschlossen. Frei-
lich muBl hier, um MiBverstindnisse zu vermeiden, ge-
nauer unterschieden werden. Es ist auseinanderzuhalten
Dogma und Offenbarung, soweit sie ,,von oben® als an-
vertrautes Gut (depositum fidei) empfangen werden, und
Dogma und Offenbarung, soweit sie von der glaubenden
Kirche gelebt werden und im Zeugnis eines christlichen
Lebens in die Welt strahlen. Insofern Dogma und Offen-
barung uns von aufen zukommen, von den Propheten,
von Christus und den Aposteln, ist das hierarchische
Lehramt zustindig, das im wesentlichen auf dem Apostel-
kollegium gegriindet und in der Gemeinschait der Bi-

2%) Congar, 1. ¢, Heft 7 und 8.



124 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

schofe, die durch den apostolischen Stuhl das innere
Siegel ihrer Einheit erhalten, fortgesetzt wird. Insofern
dieselbe Lehre im Glaubensgehorsam angenommen und
gelebt wird, in demselben Gehorsam weiterentwickelt
und je nach den Bediirfnissen der Menschen und Zeitver-
haltnisse lebendig angewendet wird, insofern die christ-
liche Wahrheit von den Seelen, die in ihr leben und sich
ihr hingeben, lebendig bezeugt und ausgestrahlt wird,
erdffnet sich der Initiative und Téatigkeit der Laien ein
weites Feld.

Von vornherein ist der Laie endlich auch von der
Jurisdiktionsgewalt der Kirche ausgeschlossen. Gewili
tragt auch der Laie durch die Taufe, die ihn an Christus,
den Lehrer, Priester und Koénig, angeglichen hat, kénig-
liche Wiirde. Als dem Dienste Gottes geweiht, als Glied
des dafir auserwahlten Volkes steht der Christ iiber
allen verganglichen und relativen Dingen. Er genieft
jene konigliche Freiheit der Kinder Gottes, die auch die

irche im Verhéltnis zu den ,,Machten dieser Welt" ge-
niefit, jene Freiheit, vermoge welcher der vom einzigen
Herrn in Beschlag Genommene nicht mehr einer anderen
Sache versklavt oder ausschliefllich verhaftet sein kann.
Als Glied Christi dem Koénig der Konige einverleibt, hat
der Christ die Verheilung empfangen, dall er am Reiche
der Herrlichkeit Christi Anteil habe und sein Miterbe
sein werde. Deswegen ist aber der Christ keineswegs
Jurisdiktionstrager in der irdischen Kirche. Wenn im
Laufe der Kirchengeschichte von seiten der Laien (Fiir-
~ sten!) wiederholt der Anspruch darauf gestellt und zum
Teil auch ausgeiibt wurde, so gehoren jene Zeiten nicht
zu den besten Erinnerungen der Kirche. Auf Grund des
gegenwirtigen kirchlichen Rechtes besitzt der Laie
keinerlei Regierungsgewalt in der Kirche. Es wird jedoch
den Laien, und das wird in der Zukunft vielleicht noch
mehr der Fall sein, die Leitung katholischer Hilfswerke, ja
sogar kirchlicher Organisationen iibertragen, die, wie die
Gliederungen der Katholischen Aktion, schon im engeren
Sinn zur Kirche gehoren. Hiedurch nehmen diese Laien
irgendwie an der koniglichen Gewalt der Kirche teil:
Diese Beteiligung an der Konigsgewalt der Kirche und
ihrer Sendung erfolgt aber so, dal} die Laien Laien blei-
ben, nicht in die Hierarchie aufgenommen werden und
keine Handlungen vornehmen dirfen, die hierarchische
Befugnisse im eigentlichen Sinne erforderten.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 125

Im groflen und ganzen besteht nach Pius XI. die
Mitarbeit der Laien mit der Hierarchie darin, dal} sie der
Tatigkeit der Hierarchie den Weg bahnen, ihre Tatigkeit
erganzen und in gewissen Fallen — vor allem auf dem
Gebiet der Glaubensverkindigung — vielleicht sogar er-
setzen sollen.

d) Weil die Laien an der Lehr- und Jurisdiktions-
gewalt nicht teilnehmen konnen, liegt die Vollmacht,
letztgiiltige Normen und Pléne fiir die Tatigkeit der
Katholischen Aktion zu erlassen, ausschlieflich bei der
Hierarchie. Aufgabe der Laien ist es, die Hierarchie bei
der Erstellung dieser Pline und Normen zu unterstiitzen
und ihre Durchfithrung zu betreiben. Ein klassisches
Beispiel, wie segensreich eine derartige Mitwirkung der
katholischen Laien bei der Erstellung der Normen und
Plane ist, bietet die Ausarbeitung der katholischen Sozial-
lehre unter Leo XIII. und seinen Nachfolgern, die be-
kanntlich zu einem nicht geringen Teil durch Laien er-
folgt ist.

Obgleich also die Laien der Katholischen Aktion an
die Entscheidungen und Richtlinien der Hierarchie ge-
bunden sind, diirfen und sollen sie innerhalb dieser all-
gemeinen Normen der eigenen Initiative und Tatigkeit
freien Lauf lassen. Nach dem ausdriicklichen, von den
letzten Pipsten oft wiederholten Wunsche soll die Ka-
tholische Aktion eine won Laien getragene und von
Laien gefithrte Bewegung sein. Mit Recht sagt Congar
in dem zitierten Artikel: Wenn auch die Lalen keine
wirkliche hierarchische Regierungsgewalt haben, so steht
ihnen doch das unverauBlerliche Recht zu, in der Kirche
gehort zu werden. Wenn man so tut, als gabe es sie
nicht, sie stindig wie Kinder behandelt, die im Kreise
der Erwachsenen nichts zu reden haben, und iiber deren
Kopf hinweg autoritir befindet, lauft man Gefahr, sie
entweder auf eine passive Haltung einzuengen, die bald
in Interesselosigkeit und Gleichgiltigkeit iibergeht, oder
aber sie zu disziplinlosen Handlungen oder gar zur Auf-
lehnung zu treiben . . . Kardinal Verdier hat, als er von
Rom zuriickkam und am 1. Janner 1931 die Gliick-
wiinsche des Pariser Klerus beantwortete, zu den Seel-
sorgern der franzosischen Hauptstadt gesagt: ,Euer
Dienst wird ein wenig anders werden. Bisher wart ihr
unbestrittene Herren, Konige fast von Gottes Gnaden.
'Wenn morgen der Laienstand an die Seite der Hierarchie
treten wird, um die Katholische Aktion nach auBlen hin



126 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

zu leiten, werdet ihr von da an konstitutionelle Konige
sein.* :

In der Katholischen Aktion trifft sich also die Ini-
tiative ,,von oben” mit der Initiative ,,von unten®. Der
Initiative von oben entspricht auf Seite des Laien Ge-
horsam. Dieser Gehorsam hat aber nichts zu tun mit
Passivitat, Mangel an Intelligenz und geistiger Tragheit,
sondern besagt selbstverantwortetes, freies Tun innerhalb
des belassenen Spielraumes. Dazu kommt die Initiative
von unten: Der Christ mufl den Mut haben, unter eigener
Verantwortung voranzugehen, jedoch immer in der Be-
reitschaft, die Entscheidung der Hierarchie anzunehmen.
Es ist die Pflicht aller Gliaubigen, in jenen Tugenden zu
wachsen, die eine vollige Hingabe an kithne Unterneh-
mungen erlauben, ohne dall der Gehorsam eines Tages
darunter leidet®").

cg Wegen der engen Verbindung der Laienbewegung
mit der Hierarchie wird sie sich in ihrem organisato-
rischen Aufbau im grofien und ganzen an die Organi-
sation der Hierarchie: Pfarre, Dekanat, Diozese, Kirchen-
provinz, anschliefen. Doch wird sie ohne iibergreifende
Organisationen kaum auskommen.

f) Da die Katholische Aktion um so schlagkriftiger
sein wird, je hervorragender die Qualititen ihrer Mit-
glieder sind, ist die wichtigste Aufgabe des Klerus die
sorgfiltige Auswahl und Ausbildung der Lajen. Katho-
lische Aktion ist also nicht etwas, was von heute auf
morgen ,organisiert” werden kann. _

g) Das Ziel der Katholischen Bewegung ist dasselbe
wie das der Hierarchie, die Menschen Christus einzu-
gliedern und so der Erlosung entgegenzufithren. Wo
immer Menschen in Christus einzufiigen sind, hat auch
die Katholische Aktion einzugreifen: In der Schule, im
privaten und offentlichen Leben, in der Wissenschalit, in
der Kunst, in der Literatur, in der nationalen und inter-
nationalen Politik. _

Die Arbeit der Katholischen Aktion wirkt sich haupt-
sichlich in zwei Richtungen aus, die aber einander in
keiner Weise zuwiderlaufen, sondern sich erginzen und
zwei durchaus verschiedenen Arbeitsmethoden ent-
sprechen. Man konnte sie als Streben nach Verchrist-
lichung oder die ,christliche Linie” und als Bekehrungs-
arbeit oder die ,kirchliche Linie* bezeichnen.

- 27 De Montcheuil, Der Laie in der Kirche, in ,Dokumente‘
1947, Heft 2.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 127

Die Linie ,,Christenheit”. Es ist eines der Ziele der
Katholischen Aktion, christliche Institutionen wieder auf-
zubauen, dem Christentum innerhalb der weltlichen Ge-
sellschaftsordnung seinen Ausdruck und seine Einflufi-
organe zu sichern, mit anderen Worten: soweit als mog-
lich durch friedliche Verbreitung festbegriindeter An-
schauungen und Uberzeugungen das soziale Reich Jesu
Christi aufzurichten. Die Papste haben diesen Punkt bei
unzihligen Anlissen hervorgehoben. Immer wieder er-
klaren sie, die Katholische Aktion werde der Erneuerung
der Familie und der Gesellschaft dienen durch Heran-
bildung guter, tiichtiger Biirger. Ein bewuBtes und or-
ganisiertes Arbeiten der Katholiken, nicht mit den Mit-
teln zeitlicher Macht, sondern aus der erleuchteten und
starken Uberzeugung des Gewissens heraus scheint der
Kirche in der Jetztzeit der beste W eg zu sein, um noch
einen gewissen christlichen Einflu in der menschlichen
Gesellschaft ausiiben zu konnen. Das ist eines der Ziele
der Katholischen' Aktion, der Aktion des Laienstandes
als Organs der Kirche. Es ist klar, daB, je mehr die Ka-
tholische Aktion auf dieser Linie der Verchristlichung
arbeitet, ihr Gesicht mehr und mehr von der Laienschaft
geprigt werden wird.

Die Linie ,,Kirche*. Die Katholische Aktion hat aber
noch einen zweiten Aspekt, dem vielleicht, ohne daB der
erste geringgeschatzt werden soll, eine noch groSere Be-
deutung zukommt: Die Teilnahme am Apostolat der
eigentlichen Bekehrungsarbeit. Diese zweite Sicht erganzt
die erste: Die Arbeit auf der Linie der ,,Christenheit* ist
Gemeinschaftsarbeit mit dem Streben nach méglichst
breitem, praktisch also internationalem Ansatz; die Ar-
beit auf der Linie ,Kirche“ hat mehr religiosen und in-
dividuellen Charakter, sie ist ein Wirken von Mensch
zu Mensch, sie spielt sich mehr im Rahmen der Pfarre
ab und nahrt sich aus den Kraftquellen, die die Pfarre
dem einzelnen erschliefen kann. Ein Musterbeispiel fiir
die organische Vereinigung beider Linien ist die von
Cardijn ins Leben gerufene Jungarbeiterbewegung.

Es ist klar, da man auf jedem der beiden groflen
Arbeitsfelder der Katholischen Aktion bei einseitiger
Ubertreibung sowohl auf dem rechten wie auf dem lin-
ken Fliigel auf Grenzen stofit, jenseits derer der eigent-
liche Bereich der Katholischen Aktion aufhort. So lei-
stete man einerseits, wenn man sich zu sehr mit der
Technik und der Tatigkeit auf weltlichem Gebiet befalite,



128 ' Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

keine Verchristlichungsarbeit mehr, sondern nur noch
wirtschaftliche, soziale, staatsbiirgerliche oder politische
Arbeit. Und wollte man sich anderseits zu sehr einer
rein geistigen Erbauung und einem nur individuellen und
privaten Arbeiten widmen, ginge der Charakter der
Offentlichkeit, der Organisation und der Sendung durch
die Hierarchie verloren, der doch fiir die Katholische
Aktion wesentlich ist. In beiden Fillen, auf die iibrigens
ganz ausdriicklich in den Dokumenten des Heiligen Stuh-
les verwiesen wird, hitte man es mit Hilfsorganisationen
oder Hilfswerken der Katholischen Aktion zu tun, die
jedoch nicht zu ihrem inneren Bereich gehoren®).

4. Hier ist vielleicht der Ort, die Grundidee der Ka-
tholischen Aktion noch deutlicher zu machen, indem wir
sie mit anderen kirchlichen Vereinigungen und Apo-
stolatsformen vergleichen.

a) Selbstverstindlich besteht ein wesentlicher Unter-
schied von allen jenen Organisationen, welche als Ziel
nicht die Erlésung der anderen, sondern nur die eigene
Selbstheiligung verfolgen. Diese Verbinde sind das Re-
servoir, aus dem (die Katholische Aktion ihre Glieder und
Fithrer entnehmen wird, Katholische Aktion aber sind
sie nicht. i

b) Ein wesentlicher Unterschied besteht auch zwi-
schen Katholischer Aktion und allen jenen Vereinigun-
gen, die zwar mitarbeiten an der Erlosung der Welt, aber
nur durch das Gebet, nicht durch die apostolische Tat.
Hierher ist das Gebetsapostolat zu zahlen. ‘

¢) Auch alle jene Gruppen scheiden aus, die sich
auf die Arbeit innerhalb ihres Kreises beschrianken, ohne
die Tendenz eines Vorstofles nach auBlen in sich zu
tragen. Kardinal Saliége schildert sie folgendermalien:
»Ich habe Gruppen kennengelernt — und ich kenne noch
solche —, die geschlossene Gruppen sind, Studienzirkel,
freundschaftliche Vereinigungen, in denen man Haare
spaltet, endlos itber Nichtigkeiten disputiert und sich
Geist und Herz leer macht. Man dreht sich im Kreise,
man dringt nicht durch. Man bewundert sich und man
tut nichts. Man langweilt sich methodisch. Man hat Furcht
vor dem Zeitlichen und fiirchtet sich hineinzugleiten. Es
fehlt an Schneid, an Mut, an Beherztheit**®).

d) Ein wesentlicher Unterschied besteht auch zwi-
schen Katholischer Aktion und allen jenen Vereinigungen,

%) Congar, 1 c., Heft 8, S. 515 £.
2%) Saliége, in ,,Documentation catholique®, 1. April 1945.



Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 129

die zwar das Apostolat der Tat auf ihren Fahnen geschrie-
ben haben, die diese Arbeit innerhalb der Kirche, unter
Billigung, Gutheilung und Empfehlung der Kirche aus-
iiben, abernicht als Tatigkeit der Kirche in ihrem Auftrag,
in ihrer Sendung. Es gehort zum Wesen der Katholischen
Aktion, in Sendung und Auftrag der Kirche, der Hier-
archie zu arbeiten. Es ist eine Teilnahme an der kirch-
lichen Sendung, die bestatigt wird durch einen Auftrag,
der zwar nicht so genau umrissen und persénlich ist wie
der bei einer Bestallung zum Pfarrer, der aber zumindest
an den christlichen Laienstand in seiner Gesamtheit er-
gangen ist.

e) Endlich unterscheidet sich die Katholische Aktion
von allen jenen Vereinigungen, die ein rein materielles,
irdisches Programm haben; schlieflich auch von allen
jenen religiosen Gruppen und Biinden, die nicht von
Laien, sondern von Priestern gefithrt werden. Solche
Gruppen sind nur ,Hilfstruppen® der eigentlichen Ka-
tholischen Aktion.

Schlufl

1. Hat der Laie eine aktive Stellung innerhalb der
Kirche? So fragten wir zu Beginn unserer Uberlegungen.
Offenbarung und ordentliches Lehramt antworteten mit
einem uneingeschrinkten Ja. Gewil}, am Erlosungs-Rat-
schluBl wie auch am objektiven Erlosungs-Werk ist weder
die Hierarchie noch der Laie beteiligt. Zur Zuwendung
des Erlosungs-Werkes, der subjektiven Erlosung, ist in
erster Linie die Hierarchie berufen und bevollméchtigt.
In Unterordnung aber unter die Hierarchie ist auch der
Laie kraft vielfaltiger Titel zur Mithilfe bei der Erlosung
der Welt bestimmt:

a) Er ist berufen kraft der Taufe, die ihm Anteil
gibt am Priestertume Christi des Hauptes.

b) Er ist berufen kraft der Firmung, die ihm die
Fille des priesterlichen Geistes Jesu schenkt.

c) Er ist berufen kraft des Gebotes des Herrn, das
dieser an alle seine Glieder gerichtet hat.

d) Er-ist verpflichtet kraft der Stellung, die er als
besonderes Organ im mystischen Leibe unseres Herrn
einnimmt. :

e) Er ist berufen auf Grund der Nichstenliebe, die
ihn verpflichtet, in aullerordentlichen Fallen der Not ge-
wisse Funktionen der verhinderten Hierarchie zu iiber-
nehmen.

9
»Theol,-prakt. Quartalschrift« II. 1949.



130 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

f) Er ist endlich berufen auf Grund ausdrﬁc}glicher
Sendung der Kirche als Glied der Katholischen Aktion.

2. Wie die Katholische Aktion praktisch aufgebaut
werden soll, kann hier nicht behandelt werden. So viel
aber dirfte aus dem Gesagten hervorgehen, daf sie ver-
schieden sein wird je nach Landern und Zeiten, ja, dal
sie ein Gebilde sein wird, das dauernd in Wachstum und
Umformung begriffen sein wird und — mul}, wenn an-
ders sie wirklich an der Verchristlichung des jeweiligen
Milieus und der Wiedergewinnung der jeweiligen Men-
schen arbeiten soll. ,,Die Katholische Aktion hat die Auf-
gabe, den Sauerteig des Christentums ins ganze Leben,
ins Einzel- und Gemeinschaftsleben, hineinzutragen und
die menschlichen Beziehungen und die Zustinde im
christlichen Geiste zu gestalten. Zu diesem Zwecke muf
sie stets in engster Fithlung mit dem in fortwahrendem
Wandel befindlichen Leben zu stehen suchen ... Sie
unterliegt stindig der Gefahr, durch zu rasches Festlegen
ihrer Formen oder durch Versteifung ihrer Methoden
nicht mehr ,mitten in der Wirklichkeit zu stehen’, nur
noch ein Werk, eine Organisation am Rande des Lebens
und dadurch unwirksam zu werden . . . Die Katholische
Aktion darf sich nicht in Formen oder auf Methoden
festlegen, die ausgezeichnet gewesen sein konnen, jetzt
aber veraltet sind. Sie wird sich nicht in der Organisation
hauslich niederlassen. Der Geist wird stets iiber alle
organisatorischen Belange den Sieg davontragen‘®’). Da-
mit soll aber nicht gesagt sein, daf} itberhaupt keine all-
gemeinen Linien fiir den praktischen Aufbau festliegen.
Wegweisend sind in dieser Hinsicht die pépstlichen En-
zykliken, besonders die von Pius XI. erlassenen Rund-
schreiben und Briefe, die oft bis auf die Einzelheiten des
Aufbaues eingehen; ferner die Konstitutionen und Ar-
beitsweisen der Katholischen Aktion in den verschiedenen
européischen Landern und endlich die konkreten Bediirf-
nisse und Moglichkeiten des eigenen Landes.

3. Die Erwartungen, welche die Kirche an die Ka-
tholische Aktion kniipft, sind tberaus grof. Pius XL
nennt sie die ,,gratia Dei singularis® unserer Zeit**). Und
in der ersten Enzyklika, die unser jetziger Heiliger Vater,
Pius XII., an die Welt richtete, sagt er: ,Ein inniger

3% Angros, Die ,Frankreich-Mission” und die Kath. Aktion in
.,Masses ouvritres, 12/1946.

3) Schreiben an den Episkopat der Philippinen: Osservatore
Romano vom 10. Februar 1939.



‘Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche 131

Trost, eine beglickende Freude, fiir die wir Gott dem
Herrn Tag fir Tag in tiefer Demut danken, ist es fir uns,
in allen %reiten der katholischen Welt unverkennbare
Zeichen eines Geistes zu sehen, der den riesengroflen
Aufgaben der Zeit mutig die Stirne bietet, der mit be-
wundernswerter Hochherzigkeit und entschlossenem
Ernst darangeht, die erste und wesentliche Sorge um
personliche Selbstheiligung mit dem apostolischen Rin-
gen um die Mehrung des Gottesreiches in fruchtbarem
Ausgleich zu vereinen. Die Mitarbeit der Laien, die in
der Katholischen Aktion zum tiefsten BewuBtsein ihrer
hohen Sendung und Wiirde erzogen werden, schenkt der
Kirche in einem Moment gesteigerter Bedrohung und
verstirkter Beanspruchung Kraftreserven, die in dem
zwischen Christentum und Antichristentum entbrannten
Kampf nicht hoch genug eingeschitzt werden konnen.
In einem Zeitpunkt, wo zwischen Priesterzahl und
Priesteraufgaben ein Millverhaltnis besteht, das dem
Worte Christi von der groBen Ernte und den wenigen
Arbeitern einen sorgenschweren Sinn gibt, bedeutet die
zahlreiche, eifrige und hingebende Mitarbeit der Laien
am hierarchischen Apostolat eine wertvolle Hilfe fiir die
Priester und zeigt Entfaltungsméglichkeiten, die zu den
schonsten Hoffnungen berechtigen. Das Gebet der Kirche
zu dem Herrn der Ernte ist in einer Weise erhort
worden, die den Forderungen der Gegenwart entspricht
und die eine Erganzung der vielfach eingeengten priester-
lichen Sendung erméglicht. Eine einsatzbereite Front
katholischer Ménner und Frauen, Jungminner und Jung-
frauen widmet, dem Ruf des obersten Hirten folgend,
in Unterordnung unter die Bischéfe, diesem Apostolat
die ganze Glut des Herzens und miiht sich, den Massen-
abfall von Christus in eine Massen-Heimkehr zu Christus
zu verwandeln. Thnen allen gilt in diesem fiir die Kirche
und die Menschheit so bedeutungsvollen Augenblick
unser vaterlicher GruB, unser bewegter Dank, unsere
vertrauensvolle Hoffnung“®?).

4. Drei Gedanken mogen unsere bisherigen Uber-
legungen beschlieBen:

a) Wir Priester haben die Pflicht, die Laien im
Rahmen der von den Bischofen erlassenen Richtlinien
immer mehr zur aktiven Mitarbeit in der Seelsorge in
der Form der organisierten Laienhilfe heranzuziehen.

) Enzyklika ,Summi Pontificatus®, S. 28f.
9*



132 Schwarzbauer, Der Laie in der Kirche

Tun wir dies nicht, so begehen wir nicht blofi eine pa-
storelle Unklugheit, die sich vielleicht schon in den
nichsten Jahrzehnten bitter réchen wird, wir verfehlen
uns sogar gegen den ausdriicklichen Willen des unsicht-
baren Hauptes der Kirche, der, in Schrift und Uber-
lieferung grundgelegt, durch den Mund des sichtbaren
Stellvertreters deutlich genug interpretiert wird.

b) Die aktive Mitarbeit der Laien wird aber nur dann
wahrhaft Nutzen und Segen bringen, wenn unsere Laien
ahnlich wie die Laienchristen eines hl. Paulus durch und
durch von der dringenden und verzehrenden Krait des
priesterlichen Geistes Jesu erfafit sind, der ihnen in
Taufe, Firmung und Eucharistie sakramental zuteil ge-
worden ist. Dieser priesterliche Geist wird aber in den
Laien nur durch die Tatigkeit und die Mithe der Priester
in seiner ganzen feurigen Glut aufflammen. Konsequente
innere Formung und Bildung der Laien, vor allem: der
fsﬁhrtanden Laien, durch uns Priester ist das Gebot der

tunde.

c) Diese Formung der Laien, die natirlich mehr
sein mufBl als eine bloB #ullerliche ,Schulung”, wird
selbstverstandlich nur jenem Priester gelingen, der selber
leich Paulus',,voll des Hl. Geistes* ist und keine andere
ehnsucht kennt, als moglichst viele Seelen in Christus
einzugliedern und so der Erlosung entgegenzufithren. Die
erste und letzte Forderung, die das Problem der Laien-
mitarbeit stellt, ist daher die Formung der Priester. Seel-
sorge am Seelsorger ist das erste. Seelsorge am Laien ist
das zweite. Seelsorge durch den Laien, wird sich dann
als kostbare Frucht wie von selber ergeben. Wir schlie-
Ben unsere Uberlegungen mit den Worten unseres Hei-
ligen Vaters:

,Unser Erloser will, soweit er personlich auf un-
sichtbare Weise die Kirche regiert, die Mitwirkung der
Glieder seines mystischen Leibes bei der Ausfithrung des
Erlosungswerkes. Das geschieht nicht aus Bediirftigkeit
und Schwiche, sondern vielmehr deshalb, weil er selber
zur groferen Ehre seiner makellosen Braut es so ange-
ordnet hat. Wihrend er nimlich am Kreuze starb, hat
er den unermefilichen Schatz der Erlésung seiner Kirche
vermacht, ohne daf} sie ihrerseits etwas beitrug. Wo es
sich aber darum handelt, den Schatz auszuteilen, lafit
er seine unbefleckte Braut an diesem Werk der Heiligung
nicht nur teilnehmen, sondern will, dal dies sogar in
gewissen Sinne durch ihre Tétigkeit bewirkt werde. Ein



Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge 133

wahrhaft schaudererregendes Mysterium, das man nie-
mals genug betrachten kann: dafi namlich das Heil vieler
abhingig ist von den Gebeten und freiwilligen Buf-
ibungen der Glieder des geheimnisvollen Leibes Jesu °
Christi, die sie zu diesem Zwecke auf sich nehmen, und
von der Mitwirkung, die die Hirten und Glaubigen, be-
sonders die Familienviter und -miitter, unserem gott-
lichen Erloser zu leisten haben*®).

Mégen wir alle, Hirten und Glaubige, mit der Mit-
arbeit an der Erlosung Ernst machen und so frei sein
von Schuld, wenn unser Haupt die Seelen unserer Bri-
der einstens von uns fordern wird!

Seelsorge
aus dem Wissen um die Letzten Dinge
Von P. Dr. Robert Svoboda O.S.C., Innsbruck

Es fehlt unseren Bemithungen und Erwigungen seit
Jahren vielfach die systematische Geschlossenheit und
grundsatzliche Tiefe. Das gilt nicht zuletzt fiir den Be-
reich der Seelsorge. Als die ziinftige Pastoraltheologie
um die Jahrhundertwende in Deutschland die Fiithrung
der Seelsorger zu verlieren begann, weil ihre Weisungen
den Anforderungen der neuen Zeit nicht mehr zu ent-
sprechen schienen, zerbrach weithin auch die systema:-
tische Einheit der seelsorglichen Tétigkeit. Einzelver-
suche setzten ein. So miihte sich Heinrich Swoboda')
ab, um eine besonders dringliche Forderung — die
nach der Kleinpfarrei — in der Grofistadtseelsorge
durchzusetzen. Nach dem ersten Weltkriege traten die
Organisationen mit ihren Sonderwiinschen — nament-
lich zur Standesseelsorge — in den Vordergrund. Auch
der Beitrag starker Personlichkeiten, wie Dr. Sonnen-
schein oder Pastor Jakobs, wurde vor allem zugunsten
von Einzelaufgaben spirbar — hier in der Seelsorge
der Kiinstler, Wochenendler usw., dort in der Formung
des Pfarrlebens und Gemeindegottesdienstes. Selbst
Priester-Zeitschriften spezialisierten sich.

Auch die neuerlichen Erorterungen laufen noch weit-
hin auf Einzelanregungen hinaus, zumal Tageserforder-
nisse vordringlich ithr Recht beanspruchen. Wohl sind

3% Enzyklika ,,Mystici Corporis®, S. 21f.

1) Swoboda Heinrich: GroBstadtseelsorge. Regensburg 1911%;
vgl. dazu meine grundsitzliche Schrift: Das Einheitsprinzip in der
katholischen Seelsorge und seine Differenzierung. Wien 1938.



134 Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge

wir so weit, dall sich die Pastoral-Literatur nicht mehr
vorwiegend um Pfarrkarteifithrung oder Kirchenblatt-
gestaltung dreht. Seit Jurgensmeier®) und Feckes®) ist
die Sicht endgiiltig tiefer und reifer geworden. Jedoch
mitht man sich noch immer um Einzelerkenntnisse, die
bisher nicht im rechten Lichte standen. Einordnung
und Systematisierung tun sich verhaltnismaBig schwer,
wie seinerzeit das geringe Echo auf die Biicher von
Noppel*) und Bopp®) zeigte. In innerlichem Zusammen-
han% damit steht aber auch die Erscheinung, daff man
im Klerus mitunter die feste Gewiftheit vermissen mulf,
unbedingt auf dem richtigen Pastorationswege zu sein
und alleweg das grundsitzlich Richtige zu tun. Der
Hauptgrund far diese psychologische Wunde dirfte
naherhin in dem Bewufitsein liegen, nicht genug die
tibernatiirlich-jenseitige Linie in der Seelsorge zu halten;
und das nicht im Sinne einer Verfehlung und Untreue,
sondern als Unvollkommenheit. Gewill haben sich ein-
deutig wbernatiirlich bestimmte Stromungen weithin
durchgesetzt — hin zur Liturgie, zur Bibel, zu echter
Frommigkeit, selbst zur Mystik. Aber brachen nicht ge-
rade diese Stromungen, wie z. B. die liturgische Be-
wegung, vielfach gegen den Widerstand mafigeblicher
Kleruskreise durch?

Die Klarung und Betonung des iibernatirlichen und
jenseitigen Charakters christlicher Fithrung ist um so
dringlicher, als — reaktionsgemall nach dem abklingen-
den Materialismus — wieder eine pantheistische Welle
hochschlagen wird, die mit dem triigerischen Verspre-
chen der Schlange: ,,Ihr werdet Gott gleich sein!*
(Gn 3, 5) .manche geheime Sehnsucht unserer Zeit
auffén(%t. Wenn die Kontroverstheologie frither gegen-
aber dem tuberspitzten lutherischen Supranaturalismus
als Schliisselstellung den Molinismus ausbaute, so muf}
diese Schliisselstellung selbst unter dem Gesichtspunkt
der Verteidigung heute wohl neu gesehen werden. Aber

2) Jiirgensmeier Johannes: Der mystische Leib Christi. Pader-
born 19342

3) Feckes Franz: Die Kirche. Paderborn 1934. In diesem Zu-
sammenhang darf die Vorarbeif durch Karl Adam (Das Wesen
des Katholizismus, Augsburg 1934%) und andere nicht unerwihnt
bleiben.

a) Noppel Konstantin: Aedificatio Corporis Christi. Freiburg
im Breisgau 1937.
- % Bopp Linus: Zwischen Pastoraltheologie und Seelsorge-
wissenschaft, Miinchen 1938; zuvor schon: Zeitstil der Seelsorge.
Freiburg i. Br. 1934.



Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge 136

die Seelsorge will mehr als blof die Verteidigung, den
Schutz der anvertrauten Herde. Sie soll gewinnen und
heimholen und bestirken. Gewili hat die Bedachinahme
auf Stromungen in der Zeit und Umwelt der Seelsorge
manche Abhangigkeit von der Welt, ihren Meinungen,
Machthabern und Methoden eingebracht. Viele Be-
mithungen des Klerus sind dariiber erfolgsirmer und
wirkungsschwicher geworden, und wir selber sind so
in den MiBkredit mit hineingeraten, den die Moderne in-
mitten des neuerlichen Kulturpessimismus geniefit. Eine
Zeitorientierun% durch starkere ibernatirliche Sinn-
gebung indes braucht solchen Leerlauf wohl nicht zu
fitrchten. Anderseits steht nicht zu fiirchten, daBl sie zu
einer ,,Flucht ins Jenseits” fithrt und sich seelsorgliche
Untatigkeit ein transzendental verbrdmtes Mantelchen
umhéngen darf.

Die Eigenart und Sendung der katholischen Seelsorge
liegt ganz in der Ubernatur begrindet. In katholischer
Sicht ist der natiirliche Bereich der Schopfung, im be-
sonderen die verniinftige Kreatur, durch gottliche
Fiigung und Bestimmung mit den Gaben, Zielen und
Kratten der Ubernatur verkniipft, sogar an eine Voll-
endung in einem ibernatiirlichen Jenseits gebunden.
Gott hat den Menschen in eine Heilsordnung gestellt, die
auBer dem natiirlichen Zweck wesensgemal eine uber-
natiirliche Zielsetzung und jenseitige Verklarung auf-
weist. Er hat ihn mit einer Geistseele ausgestattet, die
nicht nur durch ihr Sein den Schopfer verherrlichen,
sondern auch bewuBt am gottlichen Leben teilhaben
soll. Daran hat sich auch durch die Tatsache der Erb-
simde fiir uns grundsatzlich nichts geindert, nachdem
uns in Christus die Erlosung zuteil wurde. Nie hat es
eine Menschenseele gegeben, die nicht unmittelbarer
Gegenstand gottlichier Bestimmung, Liebe und Sorge
gewesen wire — einer Liebe, die nie im rein Natiirlich-
Trdischen stecken bleiben wollte. Der géttliche Heilswille
setzt dem kreatirlichen Aufbau auch seine kreatiirlich
mogliche Vollendung und veranlaBt Gott, in seiner iiber-
reichen Licbe einen Abglanz der eigenen Vollkommen-
heit dem Menschen ,nach seinem Bild und Gleichnis®
SGn 1, 26) mitzuteilen. Allerdings ist die Verwirklichung

ieses Heilswillens von der menschlichen Mitwirkung
abhangig gemacht, denn die menschliche Natur ist nicht
so verdorben — und nach der Erlosungstat €hristi —
nicht so hilflos, daB sie zu ithrem Heile nicht beitragen



136 Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge

konnte. Diese menschliche Mitwirkung umfafit bei der
Gemeinschaftsnatur des Menschen sowohl die Bemithun-
gen des einzelnen wie die Mitverantwortung der Ge-
meinschaft, wie sie in der Seelsorge zum Ausdruck
kommt. Dementsprechend formuliert Swoboda die Ziel-
setzung der Seelsorge — der an sich oder an anderen
geleisteten — folgendermafien: ,Der n#chste Zweck
jeder E&storal-hodegetischen Tatigkeit ist die Vorberei-
tung, klare Fithrung und allseitige Wahrung und Ver-
teidigung des Ewigkeitsberufes. Alle Seelen sollen das
Ebenbild Gottes widerspiegeln . . . Genauer gesagt: ist
die Ermoglichung, Wiederbelebung, Erhaltung oder Er-
héhung des Gnadenlebens aller und eines jeden einzel-
nen Zweck der Seelsorge.“®)

Die Verkniipfung von Natur und tbernatur ist also
das eigentliche Anliegen der Seelsorge. Die Theologie
liefert dafiir die theoretischen Grundlagen und Voraus-
setzungen, die katholische Kulturpolitik schafft die Vor-
werke des Glaubens in der Welt, die Seelsorge aber miiht
sich unmittelbar ym das ,Reich Gottes” in der ver-
nunftbegabten Kreatur. Als bewuBte und betonte Aus-
wirkung der Ubernatur wird sie deshalb mit einem vor-
gestreckten Arm Gottes in die Menschheit hinein ver-
ﬁlichen. Dabei wird die Seelsorge gliickhaft inne, daB in

er Menschenseele wieder Gott und sein Reich verborgen

sind”); christlicher formuliert, ist ,,die volle Mannheit
zum MaBe des Alters der Fiille des Christus, also die
volle Reife des inneren Lebens, wie es in Christus sich
zeigt™), der pastorale Mafistab. Katholische Seelsorge
ist nicht so sehr Rettung von der als bose oder ver-
sucherisch schadlich vorgestellten Welt, sondern Ver-
vollkommnung der Seele auf Gott hin und auch in
diesem Sinne wesenhaft posilive, aufbauende Tat des
Herrn. ,,Das ist das ewige Leben, dafl sie Dich erkennen,
den allein wahren Gott, und den Du gesandt hast!“?) In
dieser ubernatiirlichen Zielstrebigkeit und Ausrichtung
muf das Schwergewicht der Seelsorge liegen.

% Swoboda, a.a. 0. S. 248,

Y) Thomas v. Aquin (im AnschluB an Augustinus): ,,Wir lieben
den Nichsten, weil Gott in ihm ist oder damit Gott in ihm sei
(II, II qu. 25 und de car. a. 4). Zur Neuwertung der Einzelseele
im Christentum vgl. auch Deissmann Adolf: Das Urchristentum
und die unteren Schichten. Gottingen 19182, S. 78,

%) Baumgarten Otto: Protestantische Seelsorge. Tiibingen 1931,
S. 11, im AnschluB an Eph 4, 13. ¢
i Y T e



Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge 137

Das wird erst recht im neutestamentlichen Lichte
deutlich. Die Zentrallehre Christi ist die vom Gottes-
und Himmelreich, das zur Zeit der messianischen Predigt
Jesu zwar in den Menschen vorerst noch unverwirk-
lichtes Ideal, im Herrn selbst jedoch schon Wirklichkeit
geworden, ist. Dieses Reich steht in einem klaren Gegen-
satz zur Welt'?) und ist ganz ibernatiirlich bestimmt
gerade dort, wo seine seelsorglichen Funktionen im en-
geren Sinne aufgezeigt werden sollen. So ist mit Betonung
die Rede z. B. vom Acker, in welchen der Same des
Wortes Gottes eingepflanzt wird"), wozu Gott selbst
wieder das Wachstum gibt'?), dhnlich der Vergleich mit
einem Weinberg, bzw. Weinstock'®) oder Baum'*) in der
Hervorhebung der innigen Lebenseinheit mit Gott, sowie
- die Bezeichnung als Gemeinde Gottes™). Dement-
sprechend werden auch die kinftigen Mitarbeiter vor-
zugsweise als Sendboten'®), Fischer'”), S&- und Bau-
leute®), als Verwalter’®) Gottes und seines Besitzes ge-
schildert. Alle menschliche Seelsorge erhalt seitdem
itberhaupt erst daraus Recht und Gewalt, daB Christus
selber Quell dieser Seelsorge ist. Er ist ,,die Auferstehung
und das Leben*®®) und ist ,,dazu gekommen, dal sie das
Leben haben**') — Ziel und Urbild jeder Seelsorge. Nach
Scheeben®) ist ,,das gesamte Wirken Christi ein zwei-
faches: einmal die Erlésungstat als solche, wie er sie
am Kreuze vollbracht hat; dann die fortwiahrende Uber-
leitung und Zuwendung der Verdienste jener Tat an die
einzelnen Menschen. Erstere hat Christus persénlich und
ein fir allemal gesetzt®®), letztere soll in der Kirche
immerdar fortgesetzt und ausgefitlhrt werden. Damit
dies geschehen kann, hat Christus seine Apostel mit der-
selben Sendung betraut, die er vom Vater empfangen
hatte, ihnen seine Titel, seine Amter, seine Rechte und
Gewalten tibertragen. Der Zweck der Kirche als solcher

1%) Besonders scharf umschrieben in 2 Kor 6, 1ff.
11y Mt 13, '3 ff.

AT O o R Tl

1) donlh i 1R

%) Mt 13,31 £

1% Lk 12, 361t

1) Lk 9, 3fI.

i T

8) Jo 4, 35ff; Lk 10, 2; Mt 7, 24 ff.

) ‘Mt 18, 23 ff.; 25, 14 fF.

) Jo 11, 95.

) Jo 10; 10,

%) Scheeben Matthias: Dogmatik IV, S. 332.
) Hebr 10, 14.



138 Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge

fallt zusammen mit dem Zwecke der Sendung und Wirk-
samkeit Christi. Beide haben zum letzten und héchsten
Zweck die auBere Verherrlichung Gottes, zum ‘néchsten
und unmittelbaren Zweck aber das Heil der Menschen
in der Totalitat seiner Momente als jenseitige Seligkeit,
diesseitige Gerechtigkeit und Heiligkeit®.

In die Schau des Katholizismus ist demnach — um
das Bild der theologischen Seelsorgebegriindung abzu-
runden — Gott selber (,,durch Christus unsern Herrn™)
Trager der Seelsorge, und all unser menschliches Mithen
kann nur Dienst- und Mittlertum vor ihm sein wollen.
Gott ist damit aber auch in besonderer Weise Biirge fiir
die Wirksamkeit der Seelsorge, wie umgekehrt die
priesterliche Personlichkeit wieder eine aufBlere Birg-
schaft dafiir genannt werden darf, daB die gottliche
Heilsordnung unter uns sichtbar und standig zur Aus-
wirkung drangt. Das starkt die Kraft des Glaubens, den
adeligen Mut zum Wagnis in der Welt, die Ent-
scheidungen des freien Willens fiir Gott erhéhen sich in
ihrem Wert. Gott ist in dieser Sicht ebensosehr jedoch
auch der wachsame Hiiter der Seelsorge, der iber die
Reinerhaltung ihrer Idee und ither die Treue in ihrer
Verwirklichung wacht.

Heute scheint er uns drei Fragen zur Gewissens-
erforschung und Ausrichtung vorzulegen: ob wir in der
Seelsorge fir die Ursachlichkeit allen Erfolges die Be-
deutung der Gnade in glaubiger Demut genugsam an-
erkennen, fiir Sinn und Inhalt der Seelsorge die MaB-
stabe und Gesetzlichkeiten der Ubernatur getreulich zu
wahren suchen und schlieBlich fiir unsere Zielsetzung
und jegliche Vollendung am Jenseits ausgerichtet
bleiben. Zu letzterer Teilfrage soll nun einiges in Er-
innerung gebracht werden.

I. Es ist — apologetisch gesehen — heute zwar ein
Wagnis, die Wahrheiten der Eschatologie, besonders
iiber das Jenseits, in den Vordergrund zu riicken. Unsere
Zeit scheint zu beben von dem Ringen zwischen der
sichtbaren und unsichtbaren Welt, jeder Mensch zitlert
im Widerstreit seiner Verhaftung im Diesseits mit seiner
Bestimmung fiir das Jenseits. Indes gibt es Zeiten, wo der
Menschheit die Hinordnung auf das Jenseits leicht fallt,
ihr Bediirfnis und Freude ist; wir denken da gern an das
Mittelalter. Diese Zeiten finden ihre Ablésung in allgemei-
ner Ablehnung der jenseitigen Wirklichkeiten und Wahr-
heiten. Die Freude am Diesseits — meist durch Ge-



Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge 139

winner in dieser Ebene angeregt — versteift sich zur
ausschlieflichen Verhaftung an die sichtbare Welt und
ihre Herrlichkeiten. Der Hinweis auf das Jenseits be-
gegnet dann der Gereiztheit des Unsicheren oder dem
Trotz des Verbohrten oder gar dem Hohn des Unter-
gegangenen. Es lieflen sich heute viele Hintergriinde
vermuten, aus denen eine solche Haltung hervorbrechen
konnte. Sie ist schon liangst da, sie herrscht.

Vom Positivismus und Materialismus der ersten
Vorkriegszeit bis zur ,biozentrischen Metaphysik® der
zweiten Weltkriegsjahre gehen tausend philosophische
Versuche, auf die hier nicht naher eingegangen werden
kann, an die Festigung der Alleinherrschaft der irdisch-
diesseitigen Geisteshaltung. Mithsam ringen sich neuer-
dings wieder theozentrische Gedanken durch. Bis zu
klarer Sicht der Eschafologie ist indes noch ein weiter
iWeg. Vorerst wirkt ein Hinweis auf sie wie eine Ab-
lenkung von den leidenschaftlich umfaBiten Aufgaben
dieser Zeit; wie ein hamischer oder schwichlicher Ver-
such, die Weltarbeiten zu verleiden; wie ein Akt grund-
satzlicher Lebensverneinung, die der betonten Weltan-
schauung des Genusses zuwider ist. Die breite Masse des
Volkes aber scheint derart verbraucht und miice, ver-
flacht und zersetzt zu sein, daBl sie von der Botschaft des
Geistes, geschweige denn vom Hauch eschatologischer
‘Wabhrheiten, tiefer kaum berithrt werden kann; das um
so mehr, als letztere dem Mifbrauch nicht entgangen
sind. Zahllose Sektenprediger haben mit ihrer ehr-
furchtslosen Geschiftigkeit und Abgeschmacktheit escha-
tologische Zerrbilder dem Fluch der Lacherlichkeit
preisgegeben. Winkelverlage und Kalenderminner haben
desgleichen aus der Aufgewiihltheit der Nachkriegszeit
durch Phantastereien und Prophezeiungen Kapital ge-
schlagen und damit viel Glaubensbereitschaft zer-
schlagen. Selbst die billigen Entgleisungen mancher
»Hollenprediger” sind noch nicht ganz aus der Ubung
gekommen. Jedenfalls freut sich der Unglaube dieser
Verzerrungen, um sich aus ihnen zumindest eine Aus-
rede zu schaffen.

Anderseits soll indes auch nicht verkannt werden,
dafi durch unsere Zeit ein starker eschatologischer Zug
geht. Der krasse Materialismus und platte Hedonismus
i1st denn doch entscheidend leer gelaufen. Der schranken-
lose Kulturoptimismus ist erniichtert und enttauscht. Ge-
rade unser Volk — und in seiner Mitte der Katholik —



140 Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge

ist ernst geworden. Im besonderen brauchte der sol-
datische Mensch, der als Gegenstiick zu seiner Lebens-
gefahrdung einen ausgeprigten Willen zum Weiterleben
nach dem Tode in sich tragt, eine klare, handfeste und
freudige Lehre vom Jenseits. IThm ist mit verschwom-
menem Pantheismus oder allgemeinen Redensarten
iiber ein irdisches Nichtverwehtwerden nicht geholfen.
Die christliche Offenbarung weil ihm dazu besseren Be-
scheid zu geben. Nicht umsonst hat der Ritter so oft
schon in der Geschichte sein Schwert im Altarraum aut-
gehéingt. Je entscheidungsschwerer die geschichtliche
Sendung und Verantwortung auf einem Volke ruht, desto
notwendiger ist die Auskunft iiber die Letzten Dinge.

Es ist durchaus klar, daB weder die Lebensireude,
der Lebenswille des Menschen noch seine Lebensfurcht,
die Angst der Kreatur vom Jenseitsprediger zu seinen
Zwecken billig ausgeniitzt werden darf. Er mufi mit be-
sonderer Ehrfurcht den heiligen Grundgefithlen als
Spuren Gottes in der Seele nachgehen, die hintiberfithren
zum Ahnen, Wissen und Glauben um die jenseitige Welt.
Noch dringlicher scheint die Mahnung, sich durch den
Jenseitscharakter der Seelsorge nicht bestimmen zu
lassen, das Diesseits falsch zu sehen. Kein Chiliasmus,
auch nicht in versteckten Formen des Glaubens an ver-
frithte Weltkatastrophen oder des FErsehnens eines
,,Gottesstaates” inmitten dieser Zeitlichkeit!. Keine Min-
derbewertung des irdischen Bereichs und Arbeitens bis
zu dessen geringschiitziger Entwertung und miuder
~Weltflucht“!” Keine Betonung der tragischen Wahr-
heiten der Eschatologie unter Zuriickdringung ihres po-
sitiven Gehaltes und Sinnes! Keine unglaubwiirdige
Leichtfertigkeit in der Darbietung und Erklarung der
christlichen Offenbarungslehren #ber das jenseitige
Leben! Der Prediger der Eschatologie mufi dogmatische
Korrektheit vereinen mit viel Takt und menschlicher
Giite und sich sehr hiiten vor allem Naiven, Matzchen-
haften und Tendenziésem. Das Mittelalter mit der aus-
gepragten Freude an entsprechender ,,Volkstiimlichkeit™
etwa bei der Héllenpredigt ist nun einmal langst ver-
klungen. Die eschatologischen Wahrheiten sind zwar
dieselben und ihre Bedeutung ist desgleichen geblieben,
aber die Menschen haben sich verandert und vertragen
die Jensecitsbotschaft mnur unter bestimmten Voraus-
setzungen.

II. Wenn der Priester den Jenseitscharakter der
Seelsorge nun als Regulativ der itberbetonten Diesseits-



Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge 141

kultur wirksam werden lassen soll, so mufl er zunéchst
fir die eigene Grundhaltung und seinen personlichen
Lebensstil entsprechende Forderungen vorbildlich ver-
wirklichen. In allzu groBer Weltireudigkeit wiirden die
Trager jener Diesseitskultur kein eindrucksvolles Regu-
lativ erblicken. Der an der Welt orientierte Seelsorger
ist nicht der in der Welt wirksamste. Paulus wire —
kame er wieder — wahrhaftig nicht Zeitungsschreiber
geworden, sondern der gleiche kompromiflose, Christus
eingeschworene Lehrer der Gnade geblieben. Daraus er-
eben sich Folgerungen fiir den Seelsorger — von der
bsage an manche Sinnenfreuden und Lebensgeniisse
bis zur deutlichen Abgrenzung gegeniiber technischen
Hilfsmitteln seiner Tatigkeit. Es kommt gar nicht in
Frage, daB wir — von berechtigten Ausnahmen ab-
gesechen — die Seelsorge iiberméaBig motorisieren, die
Kirchenausstattung allein dem Elektroinstallateur iiber-
lassen, Filmvorfithrungen im gottesdienstlichen Raum
anberaumen, an Stelle des personlichen Kontaktes nur
die Drucksache treten lassen oder auch nur die Tiefen-
wirkung der Presse oder des Radios iiberschéatzen. Das
Leben und Wirken des Priesters mufl nicht blof iiber-
natiirlich bestimmt sein, es muBB auch den fransitus-Cha-
rakter des Christenwandels deutlich ausprigen. Der
grofe Seelsorger Paulus spricht mit Nachdruck von der
Bedeutung eines ,,Wandels im Himmel***).

Dieser Wandel mufi wurzeln in einer inneren Be-
heimatung “in der jenseitigen Welt als entsprechender
Grundhaltung. Es wird uns nottun, die dogmatischen
Wahrheiten tiber die Eschatologie des Einzelmenschen
(Tod, Sondergericht, Himmel, Holle, Fegfeuer) und des
Menschengeschlechtes (Jiingster Tag, Auferstehung des
Fleisches, Weltgericht) stets neu zu durchdenken und in
Anwendung zu bringen. Sie stréomen in sich und in ihrer
Anwendung — auf Vorsehung und Fithrung, Lohn und
Vergeltung, Gnade und Wunder, Gebet und Beharrlich-
keit — so viel Kraft und Trost aus und richten unsere
Lebensgestaltung sowie Seelsorgetitigkeit derart deutlich
aus, daB wir dieses Segens besonders in schweren Zeiten
gar nicht entraten diirfen. ,,Noch schauen wir im Spiegel
ratselhaft, dann aber von Angesicht zu Angesicht” . . .
»Was kein Auge gesehen und kein Ohr gehort hat, was
in keines Menschen Herz gedrungen ist, das hat Gott
denen bereitet, die ihn lieben“*).

) Eph 4—6 handeln ausfiihrlich dartiber. Phil 3, 20.
2%) 1 Kor 13, 12;2, 9.



142 Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge

Unter diesen lichten Voraussetzungen werden wir
die Predigt der Eschatologie dem Volke darbieten. Das
Volk braucht diese Predigt. Immer wieder erhebt sich
die Irrlehre von einem unbestimmten, bewuflitlosen Zu-
stand nach dem Tode, mitunter mit Beimischungen von
Ideen fortdauernder Wiederkehren in verschiedenen
Formen und Weisen, héufiger mit einem miide resig-
nierten Abtun aller weiteren Auskiinfte. Dahinter ver-
birgt sich nur zu haufig eine angsthafte Besorgnis vor
dem jenseitigen Schicksal und der Wunsch, seinen Ent-
scheidungen méoglichst aus dem Wege zu gehen. Die
christliche Eschatologie braucht diese Ausreden und Aus-
fliichte nicht, weil sie nicht fiirchten lehrt. Der Tod z. B.
zeigt uns zwar wie nichts anderes sonst die Verganglich-
keit alles Irdischen und die Fraglichkeit der bedingungs-
und schrankenlosen Hingabe an die Erdengiiter in iiber-
betonter Diesseitskultur. Richtiger und wirksamer diirfte
es indes sein, anstatt das Grausige der Unabwendbarkeit
und Hilflosigkeit vor dem Tode zu betonen, vielmehr das
Trostliche der christlichen Wahrheiten iiber die Letzten
Dinge des Menschen darzulegen. So wie es eine fromme
und unfromme Betrachtung des Todes gibt, so auch eine
peinigende und eine befreiende, erlosende, verklarende
und verheilungsvolle Botschaft wiber ihn. ,Selig die
Toten, die im Herrn verstorben sind, denn — so sagt der
Geist — sie ruhen ja aus von ihrer Plage, und ihre Werke
folgen ihnen nach*?®) erhialt seine nichste Deutung:
»Gesat wird in Verweslichkeit, auferweckt in Unverwes-
lichkeit; gesat in Unansehnlichkeit, auferweckt in Herr-
lichkeit; gesat in Schwachheit, auferweckt in Kraft; ge-
sat wird ein sinnlicher, verganglicher Leib, auferweckt
ein geistiger, ewiger Leib ... Wenn nun dieses Sterbliche
mit Unsterblichkeit bekleidet wird, dann wird das Wort
erfullt: Verschlungen ist der Tod, er ist besiegt! Tod,
wo ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?"*") Denn
~durch einen Menschen ist die Siinde in die Welt ge-
kommen und durch die Sunde der Tod, und so ist der
Tod auf alle Menschen tibergegangen... Wie aber durch
des einen Siindenfall diber alle Menschen das Verhéng-
nis kam, so kommt auch durch die Erlosertat des an-
dern iiber alle Menschen die Rechtfertigung und das
Leben“?*®); durch den, der gesagt hat: ,Ich will, dafi

%) Niher ausgefiihrt in Offb 21.
2" 1 Kor 15, 42 ff.
%) Rém 5, 12 ff.



Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge 143

sie das Leben haben und daf sie es iiberreich haben!"*)
Die geschreckte Menschheit unserer Tage will nicht
noch mehr geschreckt, sondern gewinnend und be-
gliickend angesprochen werden. ,,Selig, die den Frieden
bringen!**’) Es ist deshalb heute nun einmal keine be-
sonders gunstige Zeit fir die ,Hollenprediger™ alten
Schlages. Es ist wahr, dafi der Gedanke an die Holle,
der im BewubBtsein aller Volker verankert bleibt und
nicht zuletzt auch dem sittlich hochstehenden Menschen
ohneweiters einleuchtet, gerade in Krisen in Erinnerung
gebracht werden mufB. Indes vergifit sich so leicht, daB
eben die wuchtigsten Wahrheiten in unserem Munde
schnell peinlich, abschreckend, unertraglich oder gar
lacherlich werden konnen. Zumindest sollte auch in der
Hollenpredigt etwas von jener Liebe mitschwingen,
in ‘welcher Gott der Herr weill, da mancher nur mehr
durch die mahnende Wahrheit von der Hoélle bewogen
wird, die Sinde zu unterlassen und sein ewiges Heil zu
wirken. Ungleich gewinnender und begliickender ist
aber die Botschaft vom Himmel, und wir miissen es uns
ein Herzensanliegen sein lassen, gerade der gedriickten,
zermiirbten und enttiuschten Menschheit dieser Zeit
das ferne, aber sichere und unsagbare Glick der Ver-
klarung und Belohnung zu kiinden. Natiirlich werden
wir uns dabei die demitige Bescheidung der grofien
Theologen bei ihren Aussagen iiber den Himmel zum
Vorbild nehmen. Nichts soll uns aber hindern, in iber-
natiirlicher Ergriffenheit der Welt zu kiinden vom einst-
maligen Ausgleich aller ihrer Gegensitze, von der Uber-
windung aller ihrer Unvollkommenheiten, von der Er-
l6sung aller ihrer Enttauschungen, von der Befreiung
aller ihrer AnmaBungen, von der Erfilllung aller ihrer
Sehnsiichte, von der Verklarung aller ihrer Hoffnungen.
Kein Spott und kein Unglaube und keine Verbitterung
ungliicklicher Menschen soll uns diese Verkiindigung ver-
leiden konnen. Alle stille Liebe und heimliche Sehnsucht
des Menschenherzens wird dankbar zu dieser Botschaft
stehen, und alle schweren und letzten Stunden werden
von ihr, von ihr allein in das Licht getaucht. Es zeigt
sich so oft, dafi die Liebe wohl ,,das Grofite”, jedoch die
Hoffnung die starkste Kraft in der Menschenbrust ist.
Die dogmatischen Wahrheiten der Eschatologie
klaren aber auch die wirren Fehl-Hoffnungen, wie sie

%) Besonders schon' dargelegt bei Jo 6; auch Jo 10, 28.
0y Mt 5, 9.



144 Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge

jeder bewegten Zeit eigen sind. Immer wieder erweist
sich die Mithe wertvoll, die sich die Theologen mit der
Feststellung der Vorzeichen, wie sie in der Hl. Schrift
fiir das Nahen des Jiingsten Tages angedeutet werden,
gemacht haben: Verkiindigung des Evangeliums auf der
anzen Erde, Bekehrung der Juden, Wiederkunit von
Elias und Henoch, besondere Drangsale, grofjer
Glaubensabfall und Erscheinen des Antichrist, Weltbrand.
Und dennoch lieSen sich selbst um diese biblischen Fol-
gerungen so viele Fragen erheben, dafl uns ihre Beant-
wortung ermiiden wiirde. Wie ungleich wertvoller ist
es da, den Glaubigen die Kraft und Freude christlicher,
hoffnungsfroher Gelassenheit zu vermitteln, wie sie uns
aus unserer Eschatologie so iiberwiltigend entgegen-
stromt. Es sei auf das Vorbild des hl. Paulus verwiesen,
der in einer unserer Zeit adhnlichen Lage den Thessa-
lonichern einen mitreilenden Einblick in die ent-
sprechende Lehre geboten hat®').

III. Die Ausrichtung an den eschatologischen Ge-
gebenheiten, bzw. Wahrheiten bestimme aber nicht nur
die Ausiitbung unseres Lehramtes in der Gegenwart, son-
dern auch die iibrigen Aufgabengebiete der Seelsorge.
Was ist im besonderen das priesterlich-liturgische Tun
des Seelsorgers ohne eschatologische Sinngebung und Er-
filllung? Alle heiligen Sakramente sind eindeutig escha-
tologisch ausgerichtet — angefangen von der hl. Taufe,
die den ,Erdenbiirger* zum ,Himmelsanwirter” iiber-
formt und ihm ebenso das Anrecht wie auch die Gnade
zur FErreichung jenseitiger Erfillung und Verklarung
schenkt. Die Beichtgnade will die Heimholung und Riick-
gewinnung fiir eben diese Bestimmung und Sendung des
Christen vermitteln oder — in der Andachtsbeichte '—
die ibernatiirlich-jenseitige Bestimmung und Geistes-
haltung festigen, sichern und vertiefen. Eine der schon-
sten Wirkungen der Eucharistie ist darin beschlossen,
daBl ,,uns hier das Unterpfand der kiinftigen Verherr-.
lichung gegeben wird” (Antiphon nach dem hl. Thomas
v. Aquin). Liegt nicht auch gerade darauf der Akzent
elterlicher und priesterlicher Sendung, daB} die Sakra-
mente der Ehe und der Priesterweihe dazu beauftragen
und erméichtigen, die anvertrauten (Pfarr)kinder den
Weg der Lebensgestaltung bis zur ewigen Verklirung
zu fuhren? Besonders deutlich wird die eschatologische
Kraft in der hl. Olung, die in die Mitte der UngewiB-

$) Namentlich in 1 Thess 5 und 2 Thess 2.



Svoboda, Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge 145

heiten, Sorgen und Angste letzter Lebensstunden den
Trost sicherer und naher Erfiillung stellt. In ahnlicher
Weise sind die Sakramentalien, Segnungen und Weihun-
gen, derart nicht nur auf die tubernatiirliche Lebens-
weihe, sondern auch auf die jenseitige Verklarung hin-
geordnet, daB die Texte des Rituale beim Wegfall der
letztgenannten Hinordnung weithin ihren Sinn verlieren
miiBten. Man soll iiber der pidagogisch-psychologischen
Wirkung der Sakramente und Sakramentalien deren
pneumatisch-eschatologische Bedeutung weder positivi-
stisch verleugnen noch schamhaft verschweigen. Des-
gleichen gibt es im Laufe des Kirchenjahres und seiner
Feste, Brauche und Perikopen zahlreiche Anlisse zu ent-
sprechender glaubensstarker Sinngebung und Verkin-
dung. Namentlich dann, wenn die Liturgie das escha-
tologische Moment — wie etwa zu Allerheiligen-Aller-
seelen, am 24. Sonntag nach Pfingsten, im Advent, am
Aschermittwoch und in der Fastenzeit, zu Christi und
Maria Himmelfahrt — stirker anklingen lafit, ergeben
sich Gelegenheiten zur Selbstpriifung des Predigers und
zur Schulung des Volkes im Glauben.

Die glaubhafteste Jenseitspredigt jedoch wird vom
Hirten- oder Fithreramt der Seelsorge getragen werden
miissen. Fir die Auswirkungen der sakramentalen Welt
und auch der christlichen Lehre ist die Menschheit nicht
immer reif; stets und eben heutzutage ist sie aber be-
sonders aufgeschlossen fiir die Idee und Wahrheit, die
von einer lebendigen Personlichkeit glaubhaft gemacht
und dargestellt wird. Allerdings ,,sind die Kinder dieser
Welt im Verkehr mit ihresgleichen kliiger als die Kinder
des Lichtes*®*?). Am Beispiel Christi und seiner Heiligen
aber ersehen wir auch die besondere Wirkung von Per-
sonlichkeiten, die kompromifilos zu sagen wagen: ,,Mein
Reich ist nicht von dieser Welt... Mein Reich ist nicht
von hienieden!*®*®). Wer hat missionarisch mehr erreicht
als der hl. Paulus, der sich anderseits so stark darauf be-
sonnen hat: ,,Wir verzagen nicht! Denn wenn auch un-
ser aullerer Mensch zugrunde geht, so wird der innere
Tag fur Tag neu. Denn die augenblickliche, leichte Be-
drangnis verschaflft uns eine iiberschwengliche, ewige,
alles aufwiegende Herrlichkeit. Nur miissen wir unseren
Blick nicht auf das Sichtbare, sondern auf das Unsicht-
bare richten . . . Wir wissen ja, wenn unsere irdische

) Tk 16, 8.
%) Jo 18, 36.

»Theol.-prakt. Quartalschnift« II. 1949, 10



146 Pastoralfragen

Zeltwohnung abgebrochen wird, erhalten wir ein von
Gott gebautes Haus, ein ewiges Haus im Himmel, das
nicht von Menschenhand erbaut ist. In der jetzigen Zeli-
wohnung seufzen wir wvoll Verlangen, mit unserem
Himmelshaus iiberkleidet zu werden . . . Darum sind
wir immerdar frohgemut*®*). Was ist in unseren Tagen
apostolisch iiberzeugender als der erhabene jensecitige
Zug, der sich im Martyrologium der Ungezihlten aus-
spricht, die in glaubiger Zuversicht Blutzeugen in Ruf3-
land, Mexiko, Spanien, China und Ungarn wurden? Nur der
Unbedingte, Glaubige, Selbstsichere wirkt auf die Men-
schen tief; ist er jedoch da, so reicht gerade in der Ge-
genwart seine Kraft besonders weit. Vor dem wahrhaft
Jenseitsglaubigen wird jedes Henkerschwert, jedes Weli-
urteil, jede Maflnahme stumpf und lacherlich und be-
fleckt. ,,Fiirchtet euch nicht vor 'denen, die nur den Leib
toten, die Seele aber nicht toten kénnen . . . Fiirchtet
euch nicht vor ihnen! . . . Firchtet euch also nicht!‘®)
Angesichts der driickenden Lebensangst und der Ge-
wissenslast, die auf der Menschheit liegt, ist das ein iiber-
aus wertvoller Fingerzeig. Der Christ, der seiner Sache
sicher ist und keinen Augenblick an der Sinn- und Wert-
haftigkeit seines Handelns und Erleidens sowie an dessen
endgultigem Gelingen und Verklartwerden zweifelt, wird
bald zum Orientierungspunkt seiner Umgebung, die der-
art aus dem Geleise geraten und unsicher geworden ist.
Er ,sieht einen neuen Himmel und eine neue Erde .

Und Gott wird abtrocknen jegliche Trine von ihrem
Auge. Es wird keinen Tod mehr geben, kein Leid, keine
Klage, keinen Schmerz. Denn das Frithere ist ver-

gangen!**%)

Pastoralfragen

Die Verweigerung des kirchlichen Begriibnisses. In dankens-
werter Weise hat ein Mitbruder im ,,Seelsorger” (Jahrgang
1947/48, Folge 12) die Frage aufgeworfen, ob die vielfach herr-
schende groBe Milde in Bezug auf das kirchliche Begribnis am
Platze sei. Es scheint, da man mancherorts zu weit geht, wenn
man ein kirchliches Begribnis auch jenen Personen zubilligt,
denen es von Rechis wegen nicht zusteht. Im folgenden wollen
wir den Sachverhalt moraltheologisch und kirchenrechtlich er-
ortern.

) 2 Kor 4, 16—S5, 8.
35) Mt 11, 26—31.
O 21 1l



Pastoralfragen ¢ 147

Im kirchlichen Gesetzbuch (can. 1239, § 3) wird ausdriick-
lich erklirt, daB jeder Getaufte das Recht auf ein kirchliches
Begriibnis habe, sofern er nicht jenen Kategorien beizuzihlen ist,
die vom Kirchenrecht namentlich aufgezihlt werden und die vom
iiblichen kirchlichen Begribnis auszuschlieBen sind. Im can. 1240,
§ 1, werden sechs Gruppen namentlich aufgefiihrt, die vom kirch-
lichen Begribnis auszuschlieBen sind. Praktisch kommen fiir uns
davon nur zwei Gruppen in Frage: 1. Selbstmoérder, welche die
Tat im zurechnungsfahigen Zustande (deliberato consilio) be-
gangen haben, und 2. 6ffeniliche und offenkundige Siinder (pec-
catores publici et manifesti). Von den iibrigen vier Klassen, die
noch aufgezihlt werden, kommen die einen — solche, die im
Duell oder an dessen Folgen gestorben sind, sowie solche, die
ihren Leichnam fiir die Verbrennung bestimmt haben — prak-
tisch kaum in Frage: bei den anderen — Apostaten und Exkom-
munizierten — ist der Fall klar.

I. Von den Selbstmordern') also heiBt es, daf ihnen
nur dann das kirchliche Begriabnis zu verweigern ist, wenn es
sich um eine vorsdtzliche und sittlich anzurechnende Tat handelt
- und kein Zeichen der Reue vor dem Eintritt des Todes vorhanden
war. Obwohl sich das kirchliche Gesetzbuch iiber die Umstinde
des schuldbaren Selbstmordes nicht néher ausspricht, miissen
wir doch vier Dinge als gegeben ansehen, die zusammen jene Art
des Selbstmordes erkennen lassen, die mit der Verweigerung des
kirchlichen Begriibnisses bestraft wird:

1. Der Tod muB direkt als Folge der in selbstmorderischer
Absicht erfolgten Handlung eingeireten sein. Handlungen, die erst
indirekt den Tod herbeifithren, kénnen wir an sich nicht als
selbstmorderisch bezeichnen.

2. Die Tat muB mit klarem BewuBtsein begangen sein. Jede
Art von BewuBtseinstriibung hebt also diesen Tatbestand auf.

3. Es muB sich eindeutig nachweisen lassen — in foro ex-
terno —, daB die Tat sittlich voll anrechenbar ist.

4. Der Selbstmorder hat vor Eintritt des Todes keine Zei-
chen der Reue gegeben, welcher Art immer diese sein mégen.

Es kann daher sein, daB einer den Selbstmord ,deliberato
consilio* veriibt hat, ohne daf dies zu beweisen ist; denn diese
Absicht ist nachzuweisen und nicht das Gegenteil. Anderseits
konnte es sein, daB die duBleren Umstinde eindeutig fiir einen
vollkommen freiwilligen Selbstmord sprechen, aber fiir den
Tater aus irgendwelchen, #duBerlich nicht feststellbaren Griinden
eine schwere Schuld nicht gegeben ist. Das Wiener Provinzial-

1y Vgl. dazu auch die eingehende Untersuchung: Dr. J. Grosam,
Selbstmord und kirchliches Begrdbnis (diese Zeitschrift, 90. Jg.,
1937, S. 233—253).

10*



148 Pastoralfragen

konzil vom Jahre 1858 (Tit. 5, cap. 14) hatte angeordnet, daf
der Seelsorger bei Selbstmoérdern in Bezug auf den geistigen Zu-
stand, in dem die Tat vollbracht wurde, sich an das arztliche
Gutachten halten solle, ,nisi circumstantiae, ex quibus eum men-
tis compotem fuisse merito colligeretur, plene probatae essent.”
-— Liegt aber ein Zweifel vor, so ist nach can. 1240, § 2, der
Ordinarius zu fragen und um Weisungen zu bitten. Falls hiefiir
keine Zeit ist, so ist der Selbstmorder — trotz des bestehenden
Zweifels — kirchlich zu begraben, ,ita tamen ut removeatur
scandalum®. In Verbindung mit den wohl noch zu Recht bestehen-
den Bestimmungen des Wiener Provinzialkonzils ist das so zu
versiehen, daB ein solches Begribnis ohne auBlere Feierlichkeit
zu erfolgen habe.

Vom moraltheologischen Standpunkte aus ist eine dreifache
Bemerkung angebracht: 1. Der natiirliche Horror vor dem Tode
1aBt im Falle eines Selbstmordes in der Regel auf irgendeine Art
der Sinnesverwirrung oder schwerer neurotischer Storungen
schlieBen. Das ist besonders dort der Fall, wo bei einem Men-
schen noch in irgendeiner Form der Glaube an Gott und das
zulkiinftige Gericht vorhanden war. Bei solchen Menschen, in
denen dieser Glaube noch nicht ganz ausgeldscht ist, diirfen wir
ruhig annehmen, daB die natiirliche Abschen und Angst vor
einer solchen Tat eine volle Freiwilligkeit und Zurechnungs-
fahigkeit in der Regel ausschlieBt. Dazu kommt noch das Wissen
um die Schande fiir die Hinterbliebenen. Bei einer solchen Siinde
wider die Natur kann man also von vornherein eine nicht volle
Zurechnungsfihigkeit annehmen; das Gegenteil muB bewiesen
werden. Es wiire falsch, wollte der Seelsorger die Ansicht ver-
treten, daB von vornherein ein schuldbarer Selbstmord anzu-
nehmen und die BewuBtseinstriibung zu beweisen sei. Besonders
in Zeiten wirtschaftlicher und politischer Unsicherheit koénnen
bei nervosen Menschen leicht plotzliche Depressionszustinde ein-
treten, die in einer heidnischen Umgebung — Kino, Theater,
Lektiire — der Stiitze eines christlichen Milieus entbehren und
durch die personliche Glaubensiiberzeugung nicht mehr iiber-
wunden werden. Von gréBerer Strenge ist daher abzuraten. Sind
irgendwelche Zweifel vorhanden, so ist eine Verminderung der
sittlichen Zurechenbarkeit ohne weiteres anzunehmen. Diese
Nachsicht wird durch den letzten Satz im & 2 des can. 1240
nahegelegt. Vermeersch (Epitome juris canonici II [1925] Nr. 548)
verweist dazu mit Recht auf die mildere Fassung dieses Falles
im heutigen Kodex gegeniiber den fritheren Formulierungen.

2. Wir miissen allerdings heute hinzufiigen, da8 dort, wo der
Glaube an den persénlichen Richter geschwunden ist, wo eine
materialistische Lebensauffassung herrscht, die Scheu vor dem



Pastoralfragen 149

Selbstmord als gering bezeichnet werden mu8. Es kommt nicht
selten vor, daB ein unbedeutender wirtschaftlicher MiBerfolg,
verletzter Stolz, gekrinkte Ehre, Streit und Familienzwist genii-
gen, um das Leben durch Selbstmord zu beenden. Das Rituale
Romanum (Tit. VI, c¢. 2) zihlte vor dem Kodex zu den vom
kirchlichen Begriibnis auszuschlieBenden Selbstmordern auch
jene, welche sich ,,0b desperationem vel iracundiam® das Leben
nehmen. Das wire also nach unserer Sprechweise ein Selbst-
mord, der zu den Affekthandlungen zihlt. In einem solchen Fall
ist es uns heute auf Grund der modernen Psychologie nicht
leicht, eine schwere Schuld anzunehmen. Es scheint, daf} die
frithere Zeit iiberhaupt nicht so sehr die Schuldfrage unter-
suchte als vielmehr die allgemeine areligiose Lebenshaltung, die
eine solche Affekthandlung erméglicht. Im neuen Rituale fehlt
jetzt dieser Satz. Bei solchen ,,modernen Menschen, die in einem
vollstindigen religivsen Indifferentismus und ohne Verbindung
mit der Kirche gelebt haben, weder eine Sonntagsmesse besucht
noch die Ostersakramente empfangen haben, ist von vornherein
eine groBere Wahrscheinlichkeit fiir die Freiwilligkeit und Zu-
rechnungsfihigkeit der Tat. Hier sind die Griinde, die fir die
sittlich nicht volle Anrechenbarkeit der Tat sprechen, genauer
zu priifen als im ersten Falle. Gerade dann, wenn es sich noch
dazu um gesellschaftlich Hoherstehende handelt, soll man sich
nicht durch gesellschaftliche Riicksichten beeinflussen lassex.
Sind die Voraussetzungen fiir die Verweigerung des kirchlichen
Begribnisses klar gegeben, so diirfen wir keinen Augenblick
zogern, das auch konsequent durchzufiihren.

3. Es schlieBt sich weiters folgende Uberlegung an. Unser
Herr ist immer giitig und barmherzig gegen die Siinder gewesen.
,Ich bin nicht gekommen, die Gerechten zu rufen, sondern die
Siinder. Nicht die Gesunden bediirfen des Arztes, sondern die
Kranken®“ (Mt 9, 12. 13). Diese Haltung gegeniiber dem Siinder
ist wohl zu unterscheiden von der Haltung gegeniiber der Siinde.
Es ist klar, daB auch der Seelsorger die Giite unseres Herrn sich
iiberall dort zum Vorbild nehmen wird, wo ein Funke guten
Willens vorhanden ist und er nicht auf pharisidische Ablehnung
stoBt. Im Falle des Begriibnisses aber handelt es sich nicht mehr
um den Toten, dem gegeniiber die Handhabung von Giite oder
Strenge in Frage steht — sein Leben ist bereits abgeschlossen —,
sondern hier handelt es sich um die Angehorigen des Verstor-
benen, um die Glaubigen der Pfarre. Wiirde die Kirche auch
solche Selbstmérder bestatten, wie wir sie im zweiten Punkt ins
Auge faBten, so entsteht schr leicht ein groBes Argernis fiir die
Glaubigen. Handelt es sich aber um einen Selbstmorder, der von
der Gemeinde als lebendiges Glied betrachtet wurde, so wird hier



150 Pastoralfragen

groBere Milde sicher nie zum Argernis gereichen. Der Sinn der
Begriibnisverweigerung liegt offensichtlich darin, den Angehéri-
gen und der ganzen Gemeinde eine ernste Mahnung zu geben.

II. In manchen Didzesen Osterreichs ist das Verhalten gegen-
iiber solchen Verstorbenen, die -vom kirchlichen Rechisbuch
als. ,peccatores publici et manifesti” (ean. 1240,
§ 1, 6° bezeichnet werden, sehr unklar. Auf Grund der recht-
lichen Bestimmungen ist diesen ebenso wie den Apostaten, Ex-
kommunizierten und Selbstmdérdern das kirchliche Begribnis zu
verweigern.. In der Praxis scheint dieser Fall mancherorts iiber-
haupt nicht zu existieren. Und doch wird sich die Einhaltung der
Vorschrift auch solchen Menschen gegeniiber fiir die ganze Ge-
meinde bei richtiger und kluger Handhabung — sehr segens-
voll auswirken. Im Kodex finden wir keine niheren Bestimmun-
gen dariiber, wer zu den ,peccatores publici et manifesti” zu
zihlen ist. Nach allgemeiner Auffassung der Moralisten und
Kirchenrechtler sind darunter solche Menschen zu verstehen, die
einen schlechten Lebenswandel fithren, und zwar so, daB dieser
Umstand in der Offentlichkeit allgemein bekannt ist und daB sie
nicht entschuldbar sind (vergl. A. Blai, Commentarium textus
codicis juris canonici, Rom 1923, III, 120; G. Cocchi, Commen-
tarium in codicem juris canonici, Rom 1924, III, 129). Blat
(L c.) vertritt mit Recht die Ansicht, daB hierzu auch solche zu
zihlen sind, von denen es Offentlich bekannt ist, daB sie die
Ostersakramente léngere Zeit nicht empfangen (vgl. Rituale Ro-
manum l. ¢.). Sonst zihlt man zu dieser Kategorie solche, die als
Konkubinarier offentlich bekannt sind, 6ffentliche Verdchter der
' Kirche und der Religion sind oder, wie Vermeersch (Epitome
juris 11 [1925], n. 549) bemerkt, im Augenblick ihrer o6ffent-
lichen Untat (Raubmord usw.) sterben.

Von den Genannten sind wenigstens die Konkubinarier ein-
deutig als solche festzustellen. Das Konzil von Trient (Canones
super reformatione circa matrimonium, cap. 8, sess. XXIV) hatte
iiber die harinfickigen Konkubinarier den Bann verhingt. ‘Das
heutige Gesetzbuch (can. 2357) schlieBt sie nur mehr von den
actus legitimi ecclesiastici®) aus und verweigert ihnen — nicht alls
Konkubinarier —, sondern als zur Gruppe der peccatores publici
et manifesti gehorend, das kirchliche Begribnis. Es ist auf-
fallend, daB gegeniiber den Bestimmungen des Trienter Konzils
eine — scheinbar — merkliche Milderung eingetreten ist. Der
Grund dieser Anderung diirfte wohl in der FErkenntnis liegen,

*) Ausschluf vom Patenamt bei Taufe und Firmung (can.
2256, 2°), von jeder kirchlichen Vereinigung (can. 693, § 1), vom
Kommunionempfang (can 855, § 1) und von den iibrigen actus
legitimi ecclesiastici (vgl. can. 2256, 29).



Pastoralfragen 151

daB die fritheren Bestimmungen in unserer, religiés und gesell-
schaftlich anders geformten Zeit nicht mehr das gewollte Ziel
erreichen. Heute diirfte man von der poena medicinalis des
Trienter Kirchenbannes schwerlich eine Umkehr der Konkubi-
narier erhoffen. Bei der religiosen Unwissenheit und dem gerin-
gen Glauben, die bei solchen Personen meist anzutreffen sind,
diirfte heute bei der Handhabung des Kirchenbannes eher das
Gegenteil erreicht werden (vgl. Dictionnaire de Droit Canonique
I, Paris 1942, Sp. 1515 f.).

Dadurch, daf die' Kirche heute keine poena medicinalis
iiber das Konkubinat verhiingt, sondern nur das kirchliche Be-
gribnis verweigert, wird der Akzent auf die poena vindicativa,
auf die Siihnestrafe verlegt; denn unter diese ist die Verweige-
rung des kirchlichen Begribnisses einzureihen. Der Zweck der
Siihnestrafe (poena vindicativa) ist in erster Linie die Wieder-
herstellung der gestorten Ordnung. Sie betrifft mehr die Tat als
den Titer (vgl. Dictionnaire de Théologie XIII, Paris 1933,
p. 650). Diese Wiederherstellung der gestorten Ordnung ist die
reparatio scandali. Es ist die Kirche, das kirchliche Leben, um
das es hier geht, und nicht der Delimquent. Jede Nachgiebigkeit
in der Handhabung dieser vorgeschriebenen Sirafe beim Begrib-
nis des Konkubinariers ist also kein Akt der Milde gegen den
,Siinder*", sondern ein Verzicht auf die Wiederherstellung der
gestorten Ordnung, auf die reparatio scandali. Man gibt indirekt
zu, es handle sich um eine Lappalie, um eine Kleinigkeit. Die
Pfarrgemeinde wird sich diese Uberzeugung zu eigen machen und
auch nichts mehr daran finden. Hier wird sich also eine Nicht-
einhaltung der kirchlichen Vorschrift, der bischéflichen Weisun-
gen, wie sie jedes Jahr zu Beginn der Fastenzeit verlesen wer-
den, schwer verantworten lassen. Den Schaden hat die Kirche,
zu leiden hat ihr Ansehen. Wir zwingen damit die Kirche, sich
selbst nicht ernst zu nehmen, sich selbst preiszugeben. Strenge
— oder sagen wir lieber Konsequenz — mufl hier besonders ein-
gescharft werden.

In der Praxis miissen wir jedoch bei den Konkubinariern
unterscheiden. Die einen koénnten kirchlich heiraten. Sie lehnen
aber — sei es aus Unwissenheit, sei es aus Verachtung —— die
sakramentale EheschlieBung ab oder sind zu bequem, sich zu
diesem Schritte aufzuraffen, nachdem sie einmal standesamtlich
verheiratet sind. Die anderen konnen keine Kkirchliche Ehe
schliefen wegen eines vorliegenden Ehehindernisses (z. B. liga-
men) und leben in einer Zivilehe. Kirchenrechtlich handelt es
sich hier zwar um den Fall der Bigamie (can. 2356), in Bezug
auf das kirchliche Begribnis gehoren sie aber ebenfalls zu den
peccatores publici et manifesti (vgl. Vermeersch-Creusen, Epi-



152 Pastoralfragen

tome jurig III, 558). Daher ist in dieser Hinsicht der Fall wie
bei den Konkubinariern. Sie wiirden sich vielleicht gerne kirch-
lich trauen lassen und versichern gelegentlich, da8 sie in dem
Augenblick, wo das bestehende Hindernis wegfiele, die Ebe so-
fort kirchlich ordnen wollten. Manche von ihnen leiden sehr dar-
unter. Besonders daB sie vom Sakramentenempfange ausgeschlos-
sen sind, schmerzt sie. Sie besuchen vielleicht sogar den Gottes-
dienst und nehmen an religiosen Veranstaltungen teil. Diese bei-
den Gruppen von Konkubinariern sind sicher nicht vollkommen
gleich zu beurteilen. Bei den einen ist der gute Wille vorhanden,
bei den anderen fehlt er iiberhaupt. — Bei den einen ist das
Hindernis von innen, bei den anderen von auBlen.

Bei der ersten Gruppe ist das Verbot des kirchlichen Begrib-
nisses eindeutig klar und daher konsequent durchzufiihren. Vor-
aussetzung ist natiirlich, daB die betreffenden Personen ohne Zei-
chen der Reue gestorben sind und daB der Pfarrer selber oder
durch seine Helfer sie zu Lebzeiten ein oder mehrere Male dar-
auf aufmerksam gemacht hat, daB im Falle der Nichtordnung
der Ehe ein kirchliches Begribnis nicht méglich sei.

Bei der zweiten Gruppe wird es an sich leichter sein, in der
Todesgefahr das Versprechen zu erlangen, die ungeordnete Le-
bensgemeinschaft aufzugeben. Es wird auch in der Regel nicht
schwer sein, ,,aliqua poenitentiae signa“ (can. 1240) festzustellen.
Aber auch in dem Falle ist es notwendig, daB der Pfarrer die
Berechtigung des kirchlichen Begribnisses — klug und takt-
voll — vor der Gemeinde begriindet, damit den anderen zum Be-
wuBtsein kommt, es liege ein Widerruf des offen bekannten Un-
rechtes vor und nur deswegen sei ein kirchliches Begribnis mog-
lich. Nur so kann von einer reparatio scandali gesprochen wer-
den. Wird das den Leuten nicht mitgeteilt, so ist vor der Ge-
meinde keine reparatio scandali gegeben. Selbst in den Fillen,
in denen der gute Wille der standesamtlich getrauten Geschie-
denen, ihr Verlangen nach der kirchlichen Trauung, allgemein
bekannt ist, kann man nicht auf eine Wiederherstellung der ge-
storten Ordnung verzichten, wenn infolge eines plozlichen Todes-
falles nichts geschehen konnte;, um die Voraussetzung fiir ein
kirchliches Begribnis zu schaffen. Besonders in diesem Falle
wird man den Angehorigen in aller Giite und Festigkeit erkliren,
dafB es sich nicht um eine Art Strafe gegeniiber dem Verstorbenen
handle, sondern um eine Siihne der Offentlichkeit gegeniiber; der
jenseitige Zustand des Verstorbenen werde dadurch in keiner
Weise beriihrt. Auch in diesem Falle geht es nicht um die Ange-
horigen, sondern um die Kirche, die sich selbst Ernst nehmen
mull, die auf der Wiederherstellung der gestorten Ordnung, auf
der reparatio scandali bestechen muB. Wir sind es der Kirche,



Pastoralfragen 153

uns selber als Seelsorger und unseren Pfarrgemeinden — wenig-
stens im Falle der Konkubinarier — schuldig, klare und feste
Linie zu halten. Einer Zeit, in der die sittlichen Begriffe weithin
in Verwirrung geraten sind, kann man nur durch bestimmte und
eindeutige Handhabung der Vorschriften die Bedeutsamkeit des
religiosen und sitilichen Lebensgesetzes zum BewufBitsein bringen
— nie aber durch das Gegenteil.

Was nun jene betrifft, die den Empfang der Ostersakramente
durch lingere Zeit hartndckig verweigern, so kann man hier ein-
wenden, daB es in der heutigen Zeit nicht leicht mdglich ist
festzustellen, ob jemand die Ostersakramente empfange. Darauf
ist zu antworten: Man darf keine inquisitorische Untersuchung
anstellen, um diesen Tatbestand zu ermitteln; es mufl sich um
Menschen handeln, bei denen es allgemein bekannt ist und die
sich dessen wiederholt und o6ffentlich vor anderen gerithmt
haben. Das wiiren also die lauen und abgestandenen Katholiken,
die aus ihrer feindseligen Einstellung gegeniiber der Kirche kein
Hehl machen. Solche gibt es nicht wenige. Hieher gehdren auch
jene, welche im BewuBisein der Todesgefahr die Sakramente
offentlich abweisen. Wiren sie aber der Meinung, daB sie sich
nicht in Todesgfahr befinden, so bedeutete eine Verweigerung
der Sakramente keinen Ausschluf vom kirchlichen Begribnis.
(Vgl. diese Zeitschrift 56 [1903], S. 118 ff., und 72 [1919], S. 306.)

Gerade in diesem Falle der peccatores publici et manifesti ist
in Osterreich, und hier wiedernm in den Stidten, eine griBere
Strenge an Stelle der zu groBen Duldsamkeit und Gutmiitigkeit
am Platze. Auch hier ist der tiefere Grund in erster Linie nicht
in der Kirche als Rechtsanstalt, sondern in der Kirche als corpus
mysticum zu suchen. Es ist das Zeichen dafiir,  da Tote, die
wihrend ihres Lebens der kirchlichen Gemeinschaft angehort
haben, ihr auch im Tode angehéren mit allem, was diese Ge-
meinschaft nach dem Tode bedeutet. Alle diejenigen, die wihrend
fhrer Lebenszeit praktisch von dieser Gemeinschaft sich geldst
und diese Gemeinschaft mit der Kirche vor dem Tode nicht mehr
aufgenommen haben, konnen durch das kirchliche Begribnis
nicht das ,signum communionis ecclesiasticae (Rituale Roma-
num) empfangen. Solche Seelsorger, die hier fiir groBtes Ent-
gegenkommen und duBerste Milde eintreten, konnen sich hoch-
stens darauf berufen, daB nach einem alten Grundsatz die kirch-
lichen Gesetze — und um solche handelt es sich hier — ,,cum
gravi incommodo** nicht verpflichten (vgl. z. B. Palmieri, Opus
theologicum morale, Prati 1893, VII, 326; d’Annibale, Summula,
Rieti 1885, V, N. 114). Als ein grave incommodum wird von den
Moralisten und Kirchenrechtlern auch die Annahme einer
groBen Beunruhigung der Gliubigen durch die Verweigerung des



154 : . Pastoralfragen

Begribnisses angegeben. Aber auch in diesem Falle konne das
kirchliche Begribnis nur ,toleriert”” werden, und es wird hin-
sugefiigt, es diirfe daraus keine Verachtlichmachung der Religion
oder ein Argernis der Gliubigen entstehen. Dieser Umstand kann
in unseren Gegenden wohl kaum — am wenigsten bei Konku-
hinariern — als Milderungsgrund angefiithri werden. Er gilt nur
dort, wo in einer geschlossenen religiosen Gemeinde noch nie der
Fall der Verweigerung des Begribnisses vorgekommen ist. Fiir
stidtische Verhiltnisse ist das nicht anzunehmen.

In allen jenen Fillen aber, in denen solchen Personen das
kirchliche Begribnis nur auf Grund einer Reue in der letzten
Stunde zugebilligt werden kann, wird es ebenfalls angezeigt sein,
es auch der Gemeinde — zur Vermeidung eines Argernisses —
bekanntzugeben, warum das kirchliche Begribnis méglich war.
In allen Fillen, wo solchen Personen das kirchliche Begribnis
auf Grund der kirchlichen Vorschriften zu verweigern ist, beson-
ders in unserem Falle der ..6ffentlichen und offenkundigen Siin-
der”, wird es ratsam sein, sich mit dem Ordinariat in das Einver-
nehmen zu setzen, um sich nicht dem Vorwurf der Willkiir aus-
zusetzen. Es ist wohl selbstverstindlich, dafl jeder Seelsorger in
diesen Féllen der Strenge, wo er die kirchlichen Vorschriften zur
Anwendung bringt, jede Taktlosigkeit vermeidet und den Ange-
horigen in aller Freundlichkeit den eindeutigen Standpunkt der
Kirche erkldart und allenfalls auch begriindet. Jede abfallige Be-
merkung iiber den Toten wiire nicht nur eine Verletzung der
Liebe, seelsorglich unklug, sondern auch rein menschlich pietit-
los. Wenn das Rituale Romanum das christliche Begribnis als
»einen Trost und eine Erbauung fiir die Uberlebenden bezeich-
net, so ist es klar, daB eine Verweigerung eine Mahnung fiir die
Hinterbliebenen und die ganze Gemeinde ist, die nur die Achtung
vor der Kirche erhthen und das Bemiihen fordern wird, durch
¢ine entsprechende Lebensfithrung sich eines kirchiichen Be-
grabnisses wiirdig zu machen. Laxheit in diesein Punkte gereicht
der Kirche sehr zum Schaden und schlieBlich den Glaubigen
selber zum groBen Argernis,

Innsbruck. Univ.-Doz. Dr. Franz Konig.

Glockengeliiute katholischer Kirchen bei Begriibmissen von
Protestanten. Diese Frage wurde in dieser Zeitschrift schon
frither einmal kurz erdrtert (vgl. Jg. 1918, S. 124 f.). Heute ist
sie besonders aktuell, da oft auch in rein katholischen Pfarren
protestantische Fliichtlinge leben. Wiederholt wurde gefragt, ob
bei Leichenbegingnissen protestantischer Fliichtlinge, die natiir-
lich keine Apostaten waren, mit den Glocken der katholischen
Kirche geldutet werden diirfe; dies auch nur in Pfarren, we sich
keine evangelische Kirche befindet. Es wird darauf verwiesen,



Pastoralfragen 155

daB in Ermangelung eines evangelischen Pastors der katholische
Geistliche aus wichtigen Griinden und vorausgesetzt, daBl dadurch
kein Argernis entsteht, als Privatperson sogar Leichen von
Protestanten zum Grabe begleiten und dort Worte des Gedenkens
und Gebete sprechen diirfe (vgl. Jone H., Katholische Moral-
theologie, 10. Aufl., Nr. 127). Man beruft sich darauf, dafi, der
Not der Zeit entsprechend, selbst katholische Gotieshiduser den
Protestanten zur Verfiigung gestellt werden. Schliefilich wird
auch darauf hingewiesen, daf in den vergangenen Jahren, wenn
auch unter Zwang, bei den Leichenbegingnissen der groBten
Glaubensfeinde und Apostaten geldutet wurde.

Die ganze Frage gehort in das Kapitel der ,,Communicatio in
sacris”. Nach can. 1258, § 1, ist es den Gliubigen nicht erlaubt,
auf was immer fiir eine Weise (quovis modo) aktiv den Kult-
handlungen (in sacris) der Akatholiken beizuwohnen oder daran
teilzuhaben. Was von den res sacrae im engeren Sinne gilt, gilt
auch von den res mixtae, zu denen auch das Begribnis gehort.
An sich ist auch das Ldulen katholischer Kirchenglocken bei
protestantischen Begrdbnissen eindeutig verboten. Durch dieses
Verbot soll der Gefahr des Argernisses und vor allem auch des
Indifferentismus vorgebeugt werden, da leicht der Eindruck
entstehen kann, als seien der Kirche alle Bekenntnisse gleich. °
Nach can. 1240, § 1, gehen des kirchlichen Begriibnisses u. a.
auch verlustig ,.sectae haereticae notorie addicti“. Nach can. 1241
sind dem vom kirchlichen Begribnis Ausgeschlossenen sowohi
die Exequienmesse und die Jahresgedichtnismesse als auch ,alia
publica officia funebria® zu versagen. Zu [etzteren gehort auch
das Gelidute der Glocken, Die Partikulargesetzgebung spricht das
Verbot des Liutens der Glocken in solchen Féllen vielfach aus-
driicklich aus. So sagt schon das Wiener Provinzialkonzil iiber
die Beerdigung solcher, denen das kirchliche Begribnis zu ver-
weigern ist: ,,Campanae sonitum non edant” (Tit. IV, cap. XV).
Die erste Linzer Didzesan-Synode (1911) hat dariiber folgende
Bestimmung: ,,Nolas ecclesiarum ad usum sacrum benedictas in
eorum tantum exsequiis licet pulsare, quibus sepultura ecclesia-
stica competit™ (Tit. II, cap. IX, n. 2). Die zweite Linzer Didzesan-
Synode (1928) fiihrt die Bestimmung des Wiener Provinzial-
konzils und der ersten Didzesan-Synode wortlich an (Dekrete,
S. 36, Nr. 114).

Beim Verbot des Lautens der Kirchenglocken bei einem pro-
testantischen Begriibnis handelt es sich um ein positives kirch-
liches Gesetz. Nach der Lehre der Moral entschuldigt von einem
positiven gottlichen oder menschlichen Gesetz moralische Un-
moglichkeit oder ein verhdltnismdfig schwerer Schaden oder
Nachteil (incommodum). Auf unseren Fall angewendet, wiire das



156 : Pastoralfragen

Liauten der Glocken dann erlaubt, wenn die Verweigerung
schweren Schaden oder Nachteil zur Folge hitte. Das traf in
den letzten Jahren zweifellos zu, als die Kirche durch die Be-
horden gezwungen wurde, bei nichtkirchlichen Begribnissen der
Partei die Glocken zu lduten. Die Gefahr von ZwangsmaBnahmen
gegen Kirche oder Seelsorger im Falle der Weigerung besteht
heute nicht mehr. Nichtsdestoweniger koénnen sich auch heute
aus der Verweigerung des Glockengeliutes fiir die Kirche andere
schwere Nachteile ergeben. Nicht nur daB die Andersgliubigen
dariiber ungehalten sind und der katholischen Kirche Unduld-
samkeit und Mangel an christlicher Liebe vorwerfen, auch
gewisse Aunch-Katholiken konnten ein solches Vorgehen unter
Umstinden zu einer Hetze gegen die Kirche beniitzen. Es han-
delt sich bei den in Betracht kommenden Personen um Flicht-
linge, die vielfach alles verloren haben. Die Verweigerung des
Liebesdienstes des Glockengeliutes, auf den sie erfahrungsgemif
Wert legen, konnte auf sie verbitternd wirken. Schliefilich muf
auch auf die sich anbahnende Annidherung der Konfessionen
Riicksicht genommen werden, Einem etwaigen Argernis seitens
gutgesinnter Katholiken konnte der Seelsorger durch ein auf-
klarendes Wort von der Kanzel aus vorbeugen. Nachteile, die an
sich und innerlich. mit der Beobachtung eines Gesetzes verbun-
den sind, sind im allgemeinen vom Gesetzgeber vorausgesehen
und miissen in Kauf genommen werden. Bei einem menschlichen
Gesetz, das nichts moralisch Unmégliches verlangen kann und
will, konnen aber auch solche innere Nachteile entschuldigen.
SchlieBlich kann man auch darauf hinweisen, daf8 die positiven
gesetzlichen Bestimmungen in unserem Falle normale Verhilt-
nisse im Auge haben. Solche haben wir aber seit dem letzten
Kriege nicht mehr oder noch nicht.

Eine allgemeine Erlaubnis, in allen etwa in Frage kommen-
den derartigen Fillen die Glocken zu lduten, kommt mit Riick-
sicht auf das eindeutige Verbot der Kirche und die Folgen fiir
spitere, vielleicht doch noch einmal normale Zeiten nicht in
Frage. Es miiite im Einzelfalle festgestellt werden, ob der von
der Moral geforderte schwerwiegende Grund gegeben ist. In zwei-
felhaften Fillen wire der Ordinarius zu fragen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Notwendigkeit der bisehiflichen Erlaubnis fiir die Taufe von
Erwachsenen. Nach dem kirchlichen Rechisbuch (can. 744) soll
die Taufe von Erwachsenen (adulti), sofern es leicht geschehen
kann, dem Ortsordinarius iiberlassen werden, damit sie von die-
sem, wenn er will, oder von seinem Delegierten feierlicher voll-
zogen werde. Diese dem Rémischen Rituale (tit. II, c. 8, n. 3)
entnommene Bestimmung hat ihren Entstehungsgrund darin, da



Pastoralfragen 157

vor der Errichtung von Taufkirchen und Pfarreien auf dem
Lande der Bischof in der Stadt der alleinige ordentliche Spender
der feierlichen Taufe war und Priester und Diakone nur mit seiner
Erlaubnis taufen durften (vgl. Ignatius v. Ant, Ad Smyrn., c. 8,
92: Tertullian, De bapt., c¢. 17: Dandi quidem habet ius summus
sacerdos, qui est episcopus; dehinc presbyter et diaconi, nom
tamen sine episcopi auctoritate propter ecclesiae honorem). Mit
der Verbreitung des Christentums auf dem Lande und der An-
stellung von Pfarrern muBte diesen auch das Recht zu taufen
zugestanden werden, und seit dem 11. Jahrhundert galt der
Priester allgemein als der ordentliche Spender der feierlichen
Taufe. Diese Entwicklung erfolgte aber nicht ohne Reibungen und
gelegentliche Widerstinde (vgl. Thalhofer-Eisenhofer, Handbuch
der katholischen Liturgik, 1912, II, S. 268). Eine Erinnerung an
die alte Praxis ist in der Bemerkung des Caeremoniale episcopo-
rum enthalten, in der es als hdchst angemessen bezeichnet wird,
daB der Bischof die Taufwasserweihe und Taufe am Karsamstag
persénlich vornehme (L. 2, ¢. 27, n. 16). In der oben genannten
Anordnung des Rituale Romanum schimmert ebenso die alte
Praxis durch. Wenn der Kodex diese Bestimmung iibernommen
hat, so will er damit nicht sosehr eine allgemeine, streng ver-
pflichtende Norm aufstellen, als vielmehr auf das alte Taufvor-
recht des Bischofs hinweisen. Gleichzeitig wird damit der Wunsch
des kirchlichen Gesetzgebers nach einer méglichst feierlichen Ge-
staltung der Erwachsenentaufe zum Ausdruck gebracht. Es ent-
spricht daher nur dem Geiste des Kodex, wenn in den Didzesan-
ritualien und in der partikuliren kirchlichen Gesetzgebung je
nach den ortlichen Verhiltnissen darauf Riicksicht genommen
und die Spendung der Erwachsenentaufe dem Bischof oder dem
von ihm Delegierten vorbehalten wird. Damit steht in Einklang,
daB der Pfarrer auch sonst fiir die Aufnahme von Erwachsenen
in die Kirche (bei Konversionen) die Erlaubnis des Ortsordinarius
einholen muB. Wenn es sich in solchen Fillen freilich meist um
die Absolution von Zensuren handelt, so kommt dabei doch auch
oft eine bedingte Wiedertaufe in Frage, deren Anordnung dem
Ordinarius zusteht. Ebenso kann auch nur dieser dabei von der
Vornahme der Taufzeremonien dispensieren (can. 759, § 2; vgl
H. Jone, Gesetzbuch des kan. Rechtes, Erklirung zu can. 744).
Obige Bestimmungen gelten nicht nur von den physisch ,Er-
wachsenen*, sondern nach can. 745, § 2, n. 2, auch von den impu-
beres, die schon den Vernunftgebrauch erlangt haben, so daf sie
unabhingig von der Zustimmung anderer um die Taufe bitten
konnen (vgl. Benedikt XIV., ep. Postremo mense, 28. . 1747, 32).

Graz. Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer.



158 Mitteilungen

Mitteilungen

Die Bildungsstufe der hauptamtlichen Seelsorgehelferin. Mit
der zunehmenden Erkenntnis, daf fiir den lebendigen Organis-
mus einer Pfarrgemeinde die Hilfe einer vorgebildeten Laienkraft
nahezu unentbehrlich ist, muB einmal die Frage erdrtert werden,
welchesy Alter, welche Bildungsstufe und welche Spezialkenntinisse
als Vorbedingung fiir den Beginn einer hauptamtlichen Thtigkeit
imBereich der Seelsorgehilfe gefordert werden sollen. Pfarrer Engel-
hardt sprach in seinen Ausfithrungen im ,.Seelsorger®, Jg. XVIII,
F. 4, sicher den Wunsch vieler aus, wenn er die Reifepriifung
an einer Mittelschule oder einer gleichwertigen Bildungsanstalt
als Ausgangspunkt fiir die Heranbildung der Seelsorgehelferin
annimmt. Ihre Arbeit ist so uinfassend und verlangt soviel Wissen
auf allen Gebieten, daB man auf diese Forderung wirklich nicht
verzichten kann, will man eine selbstindig denkende, selbstindig
arbeitende und selbstindig aufbauende Helferin in ihr haben.
Fiir reine Kanzleiarbeit mufl nicht erst die Didzesanschule absol-
viert werden, hier geniigt jede Biirokraft, soferne nur ihre Grund-
' haltung fiir die Verwendung in einer Pfarrkanzlei entspricht. Da-
mit wird schon deutlich, daB die hauptamtliche Seelsorgehelferin
einen bestimmien Arbeitskreis auszufiillen hat und nicht , Miad-
chen fiir alles” sein soll, wie es mitunter aus Unverstindnis, viel-
leicht 6fter noch aus purem MiBtrauen in die Fihigkeiten dieser
Mitarbeiterin geschieht. Eine feste Ahgrenzung dieses Arbeits-
bereiches kann es nicht geben, weil sie sich jeweils der GréBe und
besonderen Beschaffenheit ihrer Pfarre anpassen mu8.

Allem voran mufB natiirlich die Berufung stehen. Gerade der
Beruf der Seelsorgehelferin darf nichts von seinem ideellen Wert
einbiiBen und zum bloBen , Beruf” herabsinken, der momentan
noch ,.gute Aussichten hat. Dies wire das Ende vor dem Anfang.
Man kann natiirlich dagegen einwenden, daf die Berufung nicht
nur den Absolventinnen einer Mittelschule gegeben wird.
Stimmt! Es gibt aber soviele Moglichkeiten in der pfarrlichen
Mitarbeit, daB es nicht unbedingt nur das Amt der Seelsorgehel-
ferin sein mufl. Und wo ein Wille ist, da ist auch ein Weg. Man
kann so vieles im Leben nachholen, auch eine Reifepriifung.
Berufung liBt sich nicht aufhalten auf ihrem Weg! Mag das
padagogische Geschick einer Erzieherin noch so anerkannt groB
sein, ohne entsprechende Schulung und Reifepriifung wird sie
doch an keiner Schule angestellt werden. Diese scheinbare Hirte
begegnet allgemeinem Verstiindnis. Die Begabung allein und die
Freude an diesem Beruf tut es noch nicht. Eine weitere Erwiigung
wire die Stellung der Seelsorgehelferin gegeniiber anderen Be-
rufen. Sie hilte es in jeder Beziehung ungleich leichter, auch



Mitteilungen 159

gegeniiber ihren priesterlichen Vorgesetzten, stiinde sie zumindest
auf dem Bildungsniveau einer Lehrerin. Gerade auf dem Lande
geht es besonders um dieses Ansehen. Und die lingere Berufs-
ausbildung hindert wenigstens die allzu frithe Einstellung der
Seelsorgehelferin, Thr Beruf fordert vor allem eine gewisse Reife
und Sicherheit, die auch nicht durch das Studium vermittelt wer-
den kann. Die bekommt man erst mit dem entsprechenden Alter
und den Erfahrungen, die das Leben mit sich bringt. Einem
zwanzigjihrigen Midchen gegeniiber werden die meisten Men-
schen Hemmungen haben, von ihren Sorgen und tiefinnersten
Kiimmernissen, von ihren Krankheiten oder Eheschwierigkeiten
zu sprechen. Und gerade dieses Sichaussprechendiirfen ist meist
erste Anndherung, erste Bindung an die Pfarre und gelingt in
vielen Fillen vorerst der Seelsorgehelferin. Wenn wir heute mit
dem hl. Paulus (1 Tim 5, 9—16) auch nicht gerade einer Mei-
nung sind, daB erst sechzigjihrige Witwen, spiter auch Jung-
frauen, das Amt einer Diakonissin versehen sollen — die Zeiten,
die Technik, die Notwendigkeiten haben sich seither doch ver-
andert —, so wire es doch das Idealbild, konnte man die Seel-
sorgehelferin als ,,Pfarrmutter” ansehen. Ich kénnte mir denken,
daB das Alter von 25 Jahren an als Beginn der hauptamtlichen
Berufstitigkeit entsprechend wire. Die Zeit bis dahin kénnte mit
der Vervollkommnung irgend eines Wissens oder Konnens aus-
gefiillt werden, sei es Hochschulstudium oder Fiirsorgeschule,
Krankenpflege, Buchhaltung, irgend ein Kunsthandwerk, Basteln
‘usw. — alles, alles kann man im Helferberufe brauchen. Ist es
ausgeschlossen, solange ohne Verdienst durchzuhalten, so werden
sicher Mittel und Wege gefunden werden, um dies zu ermog-
lichen. Meiner Ansicht nach wire es durchaus ein Gewinn, wiirde
sich eine Anwirterin vorerst in irgend einer Stellung bewihren.
Die Auswahl der kiinftigen Didzesanschiilerinnen sollte iiberhaupt
maoglichst von den Seelsorgehelferinnen ausgehen. Da sie ja der
weiblichen Pfarrjugend nahestehen soll und iiber ein gewisses
MaBl an Scharfsinn verfilgen mu8, wird sie am ehesten die wirk-
liche Eignung entdecken. Sie hat auch die Méglichkeit zur Beob-
achtung des jungen Charakters, zur Lenkung und Erziehung, zur
unmerklichen Vorbereitung auf diesen Beruf. Eines muB fest-
stehen: Der Mangel an Seelsorgehelferinnen darf nicht dazu ver-
fithren, dal die Auswahl auf Quantitit bedacht ist; sie mufl aus-
schlieBlich nach Qualitit geschehen.

So gut und so wiinschenswert die Seminarausbildung fiir die
Seelsorgehelferin auch sein mag, so schwierig wird die Frage
dieser Ausbildung fiir jene sein, welche sich fiir diesen Beruf erst
in reiferen Jahren entschlieBen. Meist schon in irgend einem Beruf
stehend, vielleicht nach abgeschlossenem akademischen Studium,



160 Mitteilungen

ergeht an sie eine spite Berufung. Was nun? Miissen sie sich nun
mit Hauptschiilerinnen in dieselbe Schulbank setzen? Mit der
Reifepriifung als Grundlage fielen vor allem die jetzt bestehen-
den, oft auffallenden Bildungsunterschiede eines und desselben
Berufes weg. Das Studium konnte intensiviert, dafiir aber gekiirzt
werden. Einer Uberlegung bedarf es auch, ob Spitberufenen, die
irgendwo im Beruf stehen und sich aus finanziellen Griinden die
Seminarausbildung nicht leisten konnen, nicht doch auch die
Mébglichkeit zur Ausbildung gegeben werden kénnte. In der Regel
haben sie durch Alter und Erfahrungen den Vorzug einer viel
groBeren Reife und sind Menschen, die sich sicher nur aus ide-
ellen Griinden zu dieser Umstellung entschlieBen, wahrscheinlich
aus der groBeren religiosen Tiefe heraus.

Vergangenes Jahr praktizierten etliche Schiilerinnen der Di6-
zesanschule an unserer Pfarre. Der groBere Teil konnte nicht ein-
wandfrei rechtschreiben, zwei machten sogar grobe Fehler. Das
ist natiirlich eine Unmoglichkeit. Mag die religitse Haltung noch
so tadellos sein, diese Mingel der Bildung schaden dem Berufs-
stand und damit der Kirche. Sie schaden auch der klaglosen Zu-
sammenarbeit von Priester und Helferin, weil dann berechtigter-
weise das Zutrauen in ihre Selbstindigkeit fehlt und sie zur blo-
Ben Handlangerin degradiert wird.

Unter den Spitberufenen mag es auch eine nicht geringe
Anzahl von Witwen geben, Frauen, die ihr kiinftiges einsames
Leben ganz dem Dienste Gottes weihen wollen, Gerade sie, ver-
traut mit den téglichen Sorgen der Familie, mit allen Schwierig-
keiten des Ehestandes, die — vielleicht selbst Miitter — um Freud
und Leid des Mutterherzens wissen, die eben vor allem nicht
Theoretikerinnen des gewohnlichen Menschenschicksales sind,
werden vielfach besonders leicht das Vertrauen jener Menschen
gewinnen, die nicht den Weg zum Priester gehen wollen, weil
sie ihm, dem Vertreter des z6libatiren Standes, zu wenig Verstind-
nis fiir ihr Leid im Ehestand zutrauen. Das Muttersein zwingt
zu einem immerwihrenden Opferdienst, weit weg von jener Ich-
bezogenheit, der alleinstehende Menschen nur zu leicht verfallen,
wenn sie dlter werden, weil sie eben das AduBerste Riicksicht-
nehmenmiissen des Ehestandes, die letzte Geduld, welcher nur
eine Mutter fihig ist, die praktische Ordnung eines Familienhaus-
halts nur in der Theorie kennenlernen konnen. Mingel, die sich
trotz aller personlichen Giite gerade in Priesterkreisen hiufig
zeigen, weil die Erziehung zur liebenden Gemeinschaft und riick-
sichtsvollen Einordnung einen vermutlich zu geringen Raum in
der Vorbereitung zum geistlichen Beruf einnimmt. Schon manches
Mal wurde auf das oft zu wenig kameradschaftliche Verhiltnis
zwischen Pfarrer und Kaplan hingewiesen. Beim Alter trigt die



Mitteilungen 161

Schuld die bereits vorgeschrittene und gepflegte Ichbezogenheit,
die den Schwierigkeiten des Jiingeren und seiner Sehnsucht nach
Verstindnis nicht mehr entgegenkommt. Schuld hat auch die man-
gelnde Erziehung des Jiingeren zur Ein- und Unterordnung. Das-
selbe gilt ebenso und noch mehr von der Seelsorgehelferin, deren
Arbeit stets eine ein- und untergeordnete bleiben mufl, und iiber-
dies, weil gerade sie eine geheime Neigung zu einem gewissen
Pharisdertum in sich birgt.

~ - Ist der Seelsorgehelferin auch vorwiegend die caritative Ar-
beit und deren Organisation in der Pfarre anvertraut, vielleicht
auch ein Teil der Seelsorge- und Heimstunden, die an und fiir
sich im selbstéindigen Wirken ein geriitteltes MaB von p#dagogi-
schem Geschick und fiirsorgerischem Koénnen verlangen, ihre vor-
nehmste Aufgabe wird doch in der Missionierung liegen. Alle
Wendigkeit und ein naturgegebenes Einfithlungsvermégen reichen
nicht aus, wenn eine ausgiebige Bildung fehlt. Erst diese ist das
,Sesam Offne dich‘ bei vielen, allzu vielen Menschen. Es ist dies
eine ungute Feststellung, aber es ist so, und wir miissen auf dem
Gegebenen aufbauen. Es wire Kraftvergeudung, wenn die Seel-
sorgehelferin erst langsam und mithsam Anerkennung und Ver-
trauen der Pfarre erarbeiten miifite, die ihr kraft eines bildungs-
miBigen Ubergewichtes nahezu von selbst zufallen. Der Mensch
ist leider so, daB er erst hinhort, wenn ihm wer oder was wirk-
lich imponiert. Bildung und Erfahrung ergeben die notwendige
Selbstsicherheit, derer die Seelsorgehelferin besonders bedarf. Es
mull dazu kommen, daB die Menschen es durchaus als Ehre emp-
finden, wenn sie iiber ihre Schwelle tritt. Gewi, auch Einfalt
kann zu diesem Ziele kommen, wenn sie nur gut ist, aber sie
wird linger brauchen, um sich durchzusetzen und verstanden zu
werden. Aber die Zeit driingt, denn die Aufgabe ist so groB!

Die reifsten Friichte triigt die Missionsarbeit in den Kreisen
der Intelligenz. Sie werden immer die tragenden Pfeiler unserer
Kirche sein. Aber wir miissen an sie herankommen, sie bereit-
machen fiir das Wort. Die Wege zu ihnen sind verschieden, doch
jeder muB aufhorchen machen und Hochachtung erzwingen,
sonst ist die Miihe vergeblich. Viel Gelingen liegt allein in der
vielseitigen Initiative der Seelsorgehelferin. Wenn ihr diese fehlt,
dann fehlt ihr viel. Die Kirche braucht die Intelligenz, sie braucht
sie als das beachtete Beispiel, als die Helfer, die imstande sind,
die Fackel des Glaubens weiterzuiragen von Mensch zu Mensch.

Die Seelsorgehelferin muB ein ausgiebiges Wissen in klassi-
scher und moderner deutscher Literatur besitzen und so imstande
sein, eine tadellose Pfarrbiicherei aufzubauen und zu fiithren. Es
wire eine zu groBe Belastung fiir die Seelsorger, miifiten sie selbst
das richtige Buch dem richtigen Menschen in die Hénde legen.

»Theol.-prakt. Quartalschrifts IL. 1949. 11



162 Mitteilungen

Und darauf kommt es ja an, daB es den Leser wirklich anspricht.
Sonst bleibt sein Zweck unerfiillt und die Pfarrbiicherei eine rein
geschiiftliche Angelegenheit.

Die Arbeit der Seelsorgehelferin mu8 in die Weite und Tiefe
gehen, allseitig sein, muB von Mensch zu Mensch gehen. Ihr miifite
auBerhalb des rein. Seelsorglichen die Betreuung der heranwach-
senden weiblichen Jugend anvertraut sein, die ihr ganz besonders
am Herzen liegen miifite. Viele Fragen, die den Méidchen am Her-
zen liegen, bleiben unausgesprochen, weil sie auch dem belieb-
testen Katecheten gegeniiber nicht iiber die Lippen kommen. Hier
kann nur die frauliche Freundin sprechen und raten. Viel Un-
gliick und Siinde konnte vermieden werden, wenn unerfahrene
Jugend offenen Auges den Gefahren begegnete. Darum gehort
den Midchen neben der seelsorglichen Fiihrung des Priesters auch
noch die weibliche Beraterin zur Seite, welche ihnen in klarer
und offener, nicht zimperlicher Weise die Augen fiir die Wirk-
lichkeiten des Lebens 6ffnet und jeder einzelnen FEigenart zu
deuten und zu lenken weiB.

Sicher hat man anfangs, da nur eben der Wunsch nach einer
., Helferin® laut wurde, nicht diese Aufgaben und Ziele einer Seel-
sorgehelferin gesehen, ihr Arbeitskreis schien damals kleiner und
mehr organisatorischer und rein caritativer Art. Aber in dem
AusmafB, wie sich .die Mittel mehren miissen, um an alle Schich-
ten der Pfarrangehdrigen mit Erfolg heranzukommen, auch an
die Lanen und an die Andersgesinnten, mehrt sich auch der An-
spruch auf moglichst vielseitige Verwendbarkeit der Seelsorge-
helferin. Selbstverstindlich wird nicht jede Pfarre eine akade-
misch gebildete Seelsorgehelferin brauchen, in manchen Gemein-
den aber wird sie verlangt werden. Das wird sich immer nach
der bestehenden Notwendigkeit richten. Man darf nur nicht die
Augen davor verschlieBen, daB der Priestermangel in der Zukunft
immer spiirbarer werden wird. Darum muB zuerst die For-
derung stehen, daB die Helferin imstande ist, den Priester von
allen administrativen Arbeiten und allen zeitraubenden Vorbe-
reitungen, sei es der Unterricht bei den Kindern, sei es der Kon-
takt mit den Armen, Kranken und Hilfesuchenden, durch ihr
caritatives Wirken, sei es erste Fiihlungnahme mit den auf
irgend welchen Wegen Abseitsstehenden, wirklich zu entlasten, da-
mit er frei wird fiir die so iiberaus notwendige eigentliche Seel-
sorgetitigkeit.

Wie im Staatsdienst erhebt sich auch hier die Notwendigkeit
zur Schaffung mehrerer Kategorien. In Ubereinstimmung mit der
obigen Forderung, daB die Mittelschulmatura als Ausgangspunkt
fiir die kiinftige Ausbildung angesehen werden soll, wird nur
unter Maturantinnen und Akademikerinnen zu unterscheiden sein.



Aus der Weltkirche 163

Tiefer soll nicht mehr heruntergegangen werden, man ist dies
dem Ansehen dieses Standes schuldig. Vorzuschlagen wire die
Kategorie der ,,Pfarrhelferin“ ohne missio canonica und selb-
stindige Seelsorgetitigkeit, aber gut ausgebildet fiir den buch-
halterischen Dienst in der Pfarrkanzlei und gute Verwendbarkeit
in der Caritasarbeit. Manche kleine Pfarre wird damit ibr Aus-
langen finden.

Gerechterweise miiBte auch eine Abstufung in der Entlohnung
erfolgen. Vielleicht in der Art, daB die Akademikerin als Aus-
gleich fiir die viel hoheren Kosten ihrer Berufsvorbereitung um
etwa vier Jahre im allgemeinen Gehaltsschema vorgereiht wiirde.

Allen diesen Uberlegungen liegt die sorgende Frage zugrunde:
Wie werden die hauptamtlichen Seelsorgehelferinnen in den
kommenden schwierigen Jahren des Priestermangels gewappnet
sein, daB sie im Weinberg des Herrn ganze Arbeit zu leisten im-
stande sind? Sie sind nicht nur dem Jetzt verpflichtet, sondern
tragen grundlegend auch die Mitverantwortung fiir die wahr-
scheinlich schwierigere Zukunft.

Wien. J. Gangl.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I. Die Weihnachtsansprache des Heiligen Vaters

Als Pius XII. am 24. Dezember 1948 iiber den Rundfunk in
italienischer Sprache sein Wort an die Menschheit richtete, waren
zwolf Kardinile im Konsistoriensaal zugegen. Der Dekan Marchetti-
Selvaggiani, der krankheitshalber verhindert war, hatte vorher im
Namen des Heiligen Kollegs eine Gliickwunschadresse iibersandt,
die sich jedoch auf allgemeine Gedanken beschrinkte. Der Stell-
vertreter Christi wollte durch seine: Weihnachtsbotschaft die
Katholiken im Glauben stirken, sie wiederum zu heldenhaft
christlichem Leben und zu entschlossenen Taten anspornen und
in ldngeren Ausfiihrungen die notwendigen Eigenschaften eines
wChristlichen Friedenswillens® kennzeichnen.

Der Papst ladet uns ein, die gegenwirtige Lage der Mensch-
heit und der Christenheit ehrlich zu sehen und die Mittel zu er-
greifen, um freien und festen Schrittes vorwirtszuschreiten auf
dem Pfade, den die Hirte und die Not der Zeit, ebenso wie das
Gewissen uns weisen. Gerade weil der Weg der Zeit am Rande
des Abgrundes auszumiinden scheint und selbst die Mutigen Ver-
zagtheit fiihlen, muBl der Steillvertreter Christi dem gottlichen
Auftrag ,,Confirma fratres tuos“ entsprechen. Wenn sich die
Stiirme entfesseln, ist der Herr seiner Kirche und seinen Gliu-
bigen um so nidher. Allen Christen obliegt heute eine zweifache
unabdingliche Pflicht: 1. Unerschiitterliche Treue zum Wahrheits-
gut, das der Erloser der Welt gebracht hat, und 2. gewissenhafte
Erfiillung des Gebotes der Gerechtigkeit und Liebe als notwen-
dige Voraussetzung fiir den Triumph einer des go6ttlichen Frie-
denskonigs wiirdigen sozialen Ordnung auf Erden.

19



164 Aus der Weltkirche

Im vergangenen Jahre gab die Kirche bei allen Volkern und
Nationen, in allen Lindern und Erdteilen unzweifelhafte und
glinzende Zeichen des Lebens, der Kraft, der Wirksamkeit, des
Widerstandes und raschen Fortschrittes. Trotz der ldhmenden
Einwirkung des Krieges und der Nachkriegszeit, sowie der Zahig-
keit der Feinde Christi, wichst und blitht neues Leben, das vor
allem bei der katholischen Jugend bestrebt ist, die Wahrheit des
Evangeliums und die heilbringende Kraft seiner Lehre in alle
menschlichen Lebensgebiete hineinzutragen. Die Kirche hat ihre
Lebenssubstanz unversehrt bewahrt und immer finden sich
Tausende von Tapferen, die inmitten der Opfer, der Achtung und
der Qualen, unerschrocken angesichts der Ketten und des Todes,
ihre Knie vor dem Baal der Macht und der Gewalt nicht beugen.
Es fehlen die Worte, um den Heroismus dieser Treuesten unter
den Getreuen nach Verdienst hervorzuheben.

Leider haben auch viele Schiffbruch gelitten am Glauben,
selbst am Glauben an Gott, oder die ruhige Sicherheit des Glau-
bens verloren. , Andere, ihrem Heimatboden riicksichtslos ent-
wurzelt und entfiihrt, irren ziellos umher, religiosem und sitt-
lichem Verfall ausgesetzt, besonders wenn es Jugendliche sind,
einem Verfall, dessen Gefahr nicht ernst genug eingeschétzy
werden kann.” Die Kirche schreckt vor keinem Opfer zuriick, um
den Gefihrdeten und Irrenden den Riickzug zu ebnen. ,,Sie ist zu
allem bereit: zu allem, ausgenommen eines: da man von ihr
nicht verlange, die Riickkehr der von ihr — frither oder kiirz-
lich — getrennten Sthne um den Preis irgendwelcher Schmaile-
rung oder Triibung des ihr zum Schutze anverirauten Glaubens-
gutes zu erreichen. Deutlich brandmarkte sodann der Papst die
servile Abhingigkeit einiger Vertreter des sogenannten ,0rtho-
doxen* Bekenntnisses gegeniiber einer Weltanschauung, deren
Ziel kein anderes ist als die Vernichtung jeglicher christlicher
Religion, sowie die Gewaltmethoden, mit denen XKatholiken
gezwungen werden, sich formell von der Mutterkirche zu trennen.
(Es ist wohl speziell die Lage in Ruménien gemeint.)

Wie soll nun der katholische Christ im Sturm der modernen
Welt stehen? Seine Haltung ist weder mifitrauische Zuriickhal-
tung noch kalte Gleichgiiltigkeit. Er ist verpflichtet, sich seinen
Moglichkeiten entsprechend selbstlos und mutig mit den Fragen
zu beschiftigen, die eine gequilte und gehetzte Menschheit auf
dem Gebiet der sozialen Gerechtigkeit wie der internationalen
Rechts- und Friedensordnung zu ldsen hat. Gegeniiber diesen
Problemen darf sich ein iiberzeugter Christ nicht in einem beque-
men und eigenniitzigen ,Isolationismus* abkapseln.

Nach katholischer Lehre bilden die Vélker insgesamt emne
Gemeinschaft mit gemeinsamem Ziel und gemeinsamen Aufgaben.
Trotz ihrer Souveridnitdt sind die Staaten nicht von ihren Pflich-
ten gegen die Volkergemeinschaft entbunden. Da jedes Volk
gleichberechtigtes Glied der Volkerfamilie ist, schliet der katho-
lische Christ sich hochherzig jenen Bemiithungen an, die darauf
abzielen, die einzelnen Staaten aus der Enge einer egozentrischen
Haltung herauszuheben, die zu neuen, fiir die menschliche Kultur
vielleicht todlichen Kriegen fiihren konnte.

Unter dem Alpdruck der Kriegsgefahr und in der angstvollen
Sehnsucht nach Frieden bewegen sich die Geister zwischen zwei
entgegengesetzten Polen: ,Da sind die, welche das alte, nicht ganz
falsche, jedoch zu MiBversténdnissen AnlaB gebende und oft miB-
brauchte Wort wiederaufnehmen: Si vis pacem, para bellum! An-



Aus der Weltkirche 165

dere glauben das Heil in der Formel zu finden: Frieden um jeden
Preis! Beide Teile wollen den Frieden, aber beide gefdhrden ihn:
die einen, weil sie das Mifitrauen wecken, die anderen, weil sie
die Sicherheit dessen ermutigen, der den Angriff vorbereitet . . . .
Deshalb mochten wir kurz aufzeigen, welches die Merkmale des
wahren christlichen Friedenswillens sind“. — 1. Der christliche
Friedenswille stammt von Gott, der das Gebot des Friedens gibt.
Als Waffen hat dieser Friedenswille das Gebet und die Liebe, die
zur Verstandigung bereit ist. — 2. Der christliche Friedenswille
ist leicht erkennbar. Nie macht er aus einer Frage des Prestiges
oder der nationalen Ehre eine Kriegsdrohung. Er hiitet sich, mit
Waffengewalt Rechte geltend zu machen. Die Solidaritét aller
Staaten fiir die Verteidigung des Friedens mufBl sich festigen:
,Jeder Rechtsbrecher mufB als Friedensstdrer in eine diffamie-
rende Isolierung auBerhalb der gesitteten Welt verwiesen werden.*
Moge es der Organisation der Vereinten Nationen gelingen, der
volle und reine Ausdruck dieser internationalen Friedenssolidari-
tit zu werden, indem sie aus ihrer Grundverfassung und ihren
Statuten jede Spur ihrer Herkunft beseitigt, die nun einmal not-
wendig eine Kriegssolidaritdt war. — 3. Der christliche Friedens-
wille ist praktisch und realistisch und sucht deshalb jene Pro-
bleme zu losen, die Konfliktkeime in sich tragen. — 4. Der christ-
liche Friedenswille ist Stirke, nicht Schwiche oder miide Resig-
nation. Die Solidaritit verbietet die passive Gleichgiiltigkeit
gegeniiber einem Angrifiskrieg, die gefiihllose Neutralitét des Zu-
schauers. Der christliche Friedenswille ist keine Sentimentalitdt,
sondern Ablehnung der Ungerechtigkeit: ,,Das Friedensgebot ist
gottlichen Rechtes. Sein Zweck ist der Schutz der Menschheits-
giiter, insoferne sie Giiter des Schopfers sind.“ Nun aber sind
unter diesen Giitern manche von solcher Wichtigkeit fiir das
menschliche Zusammenleben, daB ihre Verteidigung gegen unge-
rechten Angriff zweifellos vollkommen gerechtfertigt ist. Zu die-
ser Verteidigung ist auch die Solidaritét der Volker gehalten: sie
hat die Pflicht, den Angegriffenen nicht im Stich zu lassen. Die
GewiBheit, daB diese Pflicht nicht unerfiillt bleiben wird, wird
dazu dienen, den Angreifer zu entmutigen und so den Krieg zu
vermeiden oder wenigstens, im schlimmsten Fall, seine Leiden zu
verkiirzen. So wird das Wort ,,Si vis pacem, para bellum“ und
auch die Losung ,Frieden um jeden Preis“ verbessert. — Mit
besonderem Vertrauen wendet sich der Friedensaufruf des Pap-
stes an die katholische Jugend, die aus der Welt eine Domus
Pacis machen soll, {iber der der Geist und die Verheillung von
Bethlehem licht und froh sich ausbreiten.

Am SchluBe seiner Radiobotschaft erinnerte Pius XII. von
neuem an Paldstine. Die um den Schutz der Heiligen Orte be-
sorgte Christenheit verlangt, daB man freien Zugang zu ihnen
ge}‘:réihre und sie durch Bildung einer internationalen Verwaltung
schiitze.

II. Der Vatikan und das deutsche Reichskonkordat

Da sich in Deutschland eine lebhafte Diskussion tiber die Be-
deutung und die Giiltigkeit des im Juli 1933 abgeschlossenen
Konkordates entwickelt hat, duBerte sich der ,,Osservatore Ro-
mano’ am 11. und 20. Januar 1949 in zwei redaktionellen Leit-
artikeln zu dieser Frage.

Zunichst wird Bezug genommen auf die von Prof. Schreiber
aus Miinster im ,Rheinischen Merkur* wverdffentlichten Dar-



166 Aus der Weltkirche

legungen, aus denen hervorgeht, dal die Idee eines Reichskon-
kordates keineswegs einer nationalsozialistischen Initiative ent-
sprang. Schon ldngst vor der Machtergreifung durch Hitler waren
ernste Vorarbeiten geleistet worden, zu denen der Nuntius Pacelli
_bereits am 30. Juni 1919, als er dem Prisidenten Ebert sein Be-
glaubigungsschreiben {iiberreichte, die erste Anregung gab. Die
Verhandlungen wegen eines preuflischen Konkordates lieBen den
Plan des Reichskonkordates zeitweilig in den Hintergrund treten.
Prof. Schreiber ist tiberdies der Ansicht, dafl der 1925 erfolgte
Tod des Priasidenten Ebert nicht ochne EinfluB auf den weiteren
Werdegang der Verhandlungen gewesen ist.

Als historisch falsch erweise sich nach wvatikanischer Auf-
fassung der oft wiederholte Einwand, das Konkordat diirfte nicht
als giltig betrachtet werden, weil es ein echtes Erzeugnis des
Naziregimes darstelle. In der Tat wurde der Vertrag am 8. Juli
1933 abgeschlossen, als in der Hitlerregierung die Mehrzahl der
Minister nicht zur Partei gehorten, als nach internationalem Recht
die Legitimitdt der Reichsregierung nicht beanstandet werden
konnte und tatsdchlich auch von keiner ausldndischen Macht
beanstandet wurde.

Text und Geist des Konkordates entsprechen nicht der na-
zistischen Doktrin, sondern liegen ganz in der Linie der Weimarer
Republik. Zwischen 1920 und 1932 betrachtete man in Deutsch-
land den Abschlufi eines Reichskonkordates als logische Ergin-
zung der Verfassung von Weimar. Der im Friihling 1933 dem
Heiligen Stuhle vorgelegte Entwurf war seinem Wesen nach der
schon frither ausgearbeitete und von Politikern der verschiedensten
Tendenzen und Konfessionen unterstiitzte. Wie konnte der
Heilige Stuhl — so der ,,Osservatore® — diesen seit Jahren vor-
bereiteten Entwurf ablehnen, einzig deshalb, weil eine verdich-
tige und unerwiinschte Regierung ihn einreichte? Das wire
allenfalls sehr leicht gewesen, aber zweifelschne schidlich fiir
die religitse Freiheit der Katholiken. Es handelte sich um einen
Versuch, die aufsteigende Bedrohung der Religions- und Schul-
freiheit wenigstens durch einen o6ffentlichen Vertrag zu ver-
hindern, der in etwa die totalitiren Anspriiche des Dritten
Reiches hemmen konnte. Der Verzicht auf diesen Versuch wire
der Verzicht auf eine Verteidigungsmoglichkeit der religitsen
Freiheit in einem Augenblick gewesen, wo diese gefihrdet wurde
und ein Vertrag ihre letzte Stiitze bedeuten konnte.

Die Geschichte der Konkordate zeigt® librigens, daB deren
AbschluB nicht unbedingt einen Vertrauensakt der Kirche gegen-
iiber einer Regierung darstellt. Diesbeziiglich wird an das 1801
zwischen Pius VII, und Napoleon verhandelte Konkordat erinnert.
Im allgemeinen entspringt die Haltung der Kirche einer besorgnis-
erregenden Lage, und sie schlieBt Konkordate, um den Gefahren
oder Bedrohungen einen Damm entgegenzubauen,

Im Jahre 1933 bezeichnete das Angebot eines Konkordates
die Moglichkeit zu retten, was noch von der Religionsfreiheit,
wie sie die Weimarer Verfassung vorsah, zu retten war. Die
heutigen Verteidiger dieser Verfassung sollten bedenken, daB die
Substanz des Reichskonkordates den Geist von We1mar atmet.
Nachdem in der Verfassung von 1919 ein Minimum an Rechten
fir die Religions- und Erziehungsfreiheit erzielt war, muBte es
als logisch erscheinen, daf die Katholiken fiir dieses erfochtene
Minimum die Biirgschaft einer feierlichen Abmachung zwischen
Kirche und Staat verlangten. Die wverschiedenen Reichsregie-



Aus der Weltkirche : 167

rungen, die den Konkordatsentwurf aufstellten und verbesserten,
kamen demnach blof diesem Wunsche der deutschen Katholiken
" entgegen, ohne dadurch die anderen Konfessionen irgendwie zu
schadigen. ;

Es ist wahr, daB der Nationalsozialismus das Reichskonkor-
dat als eigenes Verdienst und als kirchliche Anerkennung des
Regimes hinstellen wolite. Doch im Vatikan lieB man damals
solche Deutungen nicht unwidersprochen (vgl. z. B. ,,Osservatore
Romano® vom 27. Juli 1933.)

Man ist also im Vatikan nicht einverstanden mit dem Bonner
Verfassungsrat fiir die neue deutsche Verfassung, der es im
Gegensatz zu Italien mehrheitlich ablehnte, das Konkordat von
1933 in die Verfassung aufzunehmen.

I1I, Vatikanische Rundschau

Am 11, November 1948 empfing Pius XII. die 300 Teilnehmer
am 2. internationalen Kongrefl, den die Europdische Union der
Foderalisten in Rom abhielt. Es waren folgende Lénder wver-
treten: Belgien, Deutschland, England, Frankreich, Holland,
Italien, Luxemburg, Osterreich, Ruméinien, Schweiz. So bot sich
dem Heiligen Vater an und fiir sich ein Bild, das nur zu deutlich
verrdt, wie weit der Gedanke einer wirksamen und universalen
Einheit Europas noch von dem schonen Ziele seiner Verwirk-
lichung entfernt ist. Kraft seiner gottlichen Sendung bleibt das
Papsttum stets verpflichtet, nicht bloB die Einheit Buropas, son-
dern die Einigung der Welt mit aller Energie zu fordern. Diese
friedliche internationale Neuordnung wurde vielfach in bedeuten-
den Dokumenten von Pius im Geiste der liberlieferten christ-
lichen Philosophie fest umschrieben als eine auf Wahrheit, Ge-
rechtigkeit und Liebe als ihren Grundpfeilern fundierte Ordnung
des stabilen Gleichgewichtes. Die Pidpste sind vor Gott verant-
wortliche Verfechter der Einheit, und darum kann die Tatsache
der Aufspaltung der Welt in zwei sich befeindende Machtgruppen
den Heiligen Vater nur mit Trauer erfiillen. Nie wird der Va-
tikan einer Blockbildung und internationalen Spaltungspolitik
das Wort reden, und Pius XII. hiitet sich gewissenhaft vor der
geringsten Entgleisung. Auch betont er entschieden, daB die
Macht einer bestimmten Gruppe oder eines bestimmten Staates
nicht die Basis des Friedens und der Einheit abgeben kann, da
sie aullerstande ist, eine wirkliche Harmonie der Nationen herbei-
zufiihren. Bezliglich der konkret-praktischen Form und des tech-
nischen Aussehens einer zu schaffenden europdischen Einheit ver-
mag der Vatikan keine prézisen Vorschriften zu erteilen. Die -
konkrete Losung dieser Frage, d. h. die Wahl eines bestimmten
Systems der Einigung, ist der Kirche nicht als direkte Aufgabe
zugewiesen, so dall sie auch keiner der verschiedenen foderali-
stischen Bewegungen als Mitglied beitreten wird. In irdisch-tech-
nischen Fragen will die Kirche nie die Initiative der Staats-
ménner und der Regierungen beschneiden. Uber drei Punkte
wollte sich der Papst in der Audienz am 11. November eindeutig
aussprechen: 1. dall es hochste Zeit sei, zu einer wirklichen Eini-
gung zu schreiten; 2. welche Hindernisse und Schwierigkeiten
zu Uberwinden seien; 3. welche Grundlage man einer dauernden
europdischen Einheit geben miisse. — Vor allem scheinen wver-
schiedene psychologische Schwierigkeiten dieser Einheit die Ge-
burt zu erschweren. Durch Entschlossenheit und verniinftigen



168 Aus der Weltkirche

Realismus lassen sie sich beseitigen. Der Krieg schuf gegeniiber
gewissen Violkern eine Atmosphire des Hasses und des MiB-
trauens, die schon vorher starke Wurzeln im nationalen Egois-
mus besafien. Ein gefihrlicher Faktor ist bei den groBlen Nationen
der Kult der geschichtlichen Vergangenheit mit allen Erinnerun-
gen an Ruhm und Macht, wobei man die Notwendigkeiten der
Gegenwart und der Zukunft libersieht. Echte Einheit achtet die
kulturelle Eigenart der einzelnen Volker, deren Verschiedenheiten
sie harmonisiert. Im Mittelalter war Europa trotz vieler Schwéachen
durch seine christliche Religion einig und stark. Seit sich dis
Zivilisation von der Religion entfernte, zerbrach die Einheit. Wir
miissen wieder das Band zwischen Religion und Zivilisation
kniipfen. Die Rechte Gottes und sein Gesetz fordern Gffentliche
Anerkennung, und die Menschenrechte finden eine feste Ver-
ankerung nur in der Anerkennung des Naturrechtes und eines
allgemein gililtigen natiirlichen Sittengesetzes. Speziell miiten in
dem Kodex der Menschenrechte die Rechie der Familie eingeschrie-
ben sein. Denn nicht aus Fiihrern oder formlosen Massen erwéchst
die wahre Demokratie, und niemand fordert beharrlicher die
Einigung als die in der warmen Keimzelle, in der Ruhe und
Ordnung der Familie wurzelnden Menschen.

In besonderer Audienz empfing Pius XII. am 25. Novem-
ber 250 Kapuziner, die sich zu einer Studientagung iiber moderne
Probleme apostolischer Titigkeit versammelt hatten. Er hielt bei
dieser Gelegenheit eine lateinische Ansprache iiber die ewvan-
gelische Armut als Quelle der Heiligkeit und das franziskanische
Armutsideal als Heilmittel gegen die vielfache Verderbnis unserer
Zeit. Die Kapuziner brauchen nicht nach einem neuen Kraft-
zentrum ihres Apostolats zu suchen, Sie haben ein fruchtbares
Ideal in jener Botschaft, die Franz von Assisi durch sein Wort
und sein Leben mit hinreiBendem Erfolg verkiindete. Die Kapu-
ziner miussen treue Sohne des hl. Franziskus bleiben, die ohne
Abstriche die volle evangelische Armut zur befreienden Basis
ihres Lebens machen. Die Verbindung von Tradition und zeit-
bedingtem Ausbau ist ein Wesensgesetz des Lebens, das Altes
und Neues organisch vereinigt und aus dem kriftigen iiberzeit-
lichen Strom besténdig jugendfrische, von den Verhéiltnissen er-
heischte Tétigkeiten hervortreibt. Deshalb sollen die im Alter-
tum und Mittelalter entstandenen Orden den Wesenskern ihres
Geistes nicht aufgeben, um etwas radikal Modernes an seine
Stelle zu setzen. In diesem Sinne gehéren sie nicht zu den ge-
schichtlich {iiberholten Kulturformen. Doch ist das treue Fest-
halten an dem Uberlieferten, an dem aus mystischer Begeisterung
Liebgewonnenen nicht identisch mit dem SicheinschlieBen in ein
Paradies wonnesamer Ruhe, abseits von den lirmenden StraBen
der Menschen: ,Den Ordensleuten muf es ein brennendes
Herzensanliegen sein, die Zeit, in der sie leben, mit dem gesunden
Geist des Evangeliums und mit dem Reichtum der Gnade zu
durchtridnken, sowie die Menschen ihrer Zeit durch geeignete
Methoden und Mittel fiir Christus zu gewinnen.” — Nun haben
die Kapuziner ein Ideal, das unserem 20. Jahrhundert mnoch
stdrker voranleuchten diirfte. Ein Licht geht aus von der evan=
gelischen Armut: ,,Wie gewaltig ist das Meer der Ubel, das aus
dem fluchwiirdigen Hunger nach Reichtum anwichst! — Ver-
héngnisvoll entsteigen verderbliche Folgen aus dem schreienden
Unterschied, der zwischen denen eine Kluft bildet, die zuviel be-
sitzen, und denen, die in Not und Elend verkiimmern. Dieser



Aus der Weltkirche 169

Kalamitédt und dieser Verderbnis kann das Beispiel evangelischer
Armut wunderbare Heilung bringen.

Die Kirche verzichtet also bis heute nicht auf das franzis-
kanische Armutsideal. Fiir besonders Berufene wird die evan-
gelische Armut dauernde Lebensform; fiir viele andere ist zum
mindesten der Geist der Armut eine seit der Bergpredigt immer
wieder von der Religion Christi erhobene Forderung, die sich
gerade jetzt allen Wohlhabenden und Begiiterten aufdrangt, da-
mit sie sich nicht den sozialen Reformen widersetzen und keinen
anstoBigen Luxus zur Schau stellen, der nur provokatorisch auf
jene wirkt, die kaum die zwei Enden zusammenbringen. Wenn
Pius XII. das Ideal .der evangelischen Armut lobt, darf das
keineswegs als Abflauen des Kampfes fiir die Entproletarisierung
des Proletariats gedeutet werden. Gerade der echte Geist der
Armut bei den Besitzenden ist geeignet, dem Fortschreiten der
sozialen Gerechtigkeit Hemmnisse aus dem Wege zu riumen.
Evangelische Armut und Geist der Armut entsprieBen aus dem
ganzen Evangelium; sie beruhen auf der Gottesliebe und wver-
binden sich wie in Franziskus mit der Nichstenliebe. Ihren Glanz
verleiht ihnen die ,,seraphische Liebe®, und ihr untriiglichster
Schmuck ist die christliche Demut, die im Biindnis mit der Giite
und Milde die Menschen besiegt und fesselt.

Zehn Tage spéter, am 4. Dezember, legte Pius XII. in einem
Schreiben an den Generalminister Clemens von Milwaukee seine
Wiinsche fiir die apostolische Tdtigkeit der Kapuziner ausein-
ander. Obschon die Kirche vor den Arbeitermassen fortwihrend
verleumdet wird, bleibt es wahr, daB ihr sowohl das geistliche
als auch das irdische Wohl der Proletarier am Herzen liegt. Mehr
denn je ist es heute die Aufgabe der Sohne des hl. Franziskus,
sich der bescheideneren Schichten des Volkes anzunehmen. Da
viele das Gotteshaus meiden, sucht der Apostel sie iiberall auf:
auf dem Lande, in den Werkstédtten, in den Fabriken, in
den Krankenh#usern, in den Gefdngnissen. Sein Schweill mischt
sich mit dem des Arbeiters, aus dessen Herzen er Verbitterung
und HaB austilgen will. Er zeigt dem Arbeiter durch Beispiel
und Wort, wie die Kirche wahrhaft seine Mutter ist im Geist-
lichen und im Materiellen, zwar nicht durch Umsturz und Gewalt,
aber mit den Waffen der Gerechtigkeit, der Billigkeit und der
Klassenversohnung. Doch diese soziale Tatigkeit und Propaganda
ist nicht fir sich allein ausreichend. Seelsorge gipfelt auch heute
stets im Religiosen, und anderseits ist das intensive religidse
Leben die Grundlage jeder Neuordnung. Um ihr neuzeitliches
Apostolat auszuiiben, brauchen die Kapuziner den Geist ihres
Ordens nicht umzuwandeln; sie bleiben dem evangelischen Geiste,
dem Armutsideal, der liebenswiirdigen Einfachheit und Demut
sowie vor allem ihrer traditionellen Strenge treu. Nur wenn
die seraphische Liebe sie durchglitht und das Innenleben tag-
tdglich gepflegt wird, kann es moglich sein, daB die #HuBere
Apostolatstitigkeit jene gottliche Kraft erreicht, die allen Schwie-
rigkeiten gewachsen ist und sie heilbringend iiberwindet.

Der 4. Dezember 1948 wurde im Vatikan zu einem Ehrentage
fiir das kleine Belgien. Dr. Paternotte de la Vaillée, der sein Be-
glaubigungsschreiben als Botschafter beim Heiligen Stuhle iiber-
reichte, horte aus dem Munde des Papstes eine duBerst warme
Huldigung an seine Heimat, in der die christlichen Krifte sich
bisher, wenn auch nicht immer ohne energischen Kampf, zum
Besten des Volkes und der Kirche frei entfalten diirfen. Der



170 Aus der Weltkirche

Botschafter hob hervor, daBl es ein Gut gibt, das Belgien niemals
verlor, seinen katholischen Glauben. Diesem Glauben entspringt
die treue Anhinglichkeit an den Stellvertreter Christi, die sowohl
das Volk als seine Fiirsten auszeichnet. Die belgische Nation hat
viele katholische Werke, vor allem solche des Unterrichts und
der Erziehung — bis hinauf zur Universitdt von Ldwen, unter
harten Anstrengungen zu hochster Bliite gebracht. Daneben
stehen verschiedene andere grofartige Leistungen des belgischen
Katholizismus: seine Jugendorganisationen, seine Gewerkschaften,
seine soziale Aufgeschlossenheit und sein imponierender Beitrag
zur Missionsarbeit der Kirche, wo das kleine Land mit in vor-
derster Front steht. In der Pépstlichen Akademie der Wissen-
schaften ist Belgien durch vier Mitglieder aus Léwen und Gent
vertreten. Durch den Heiligen Vater werden die belgischen Ka-
tholiken besonders ermutigt, ihren Glauben ‘intensiv zu leben,
auf sozialem Gebiete und fiir die Erhaltung gesunder Familien
auch in Zukunft eifrig zu arbeiten und sich fiir die volle An-
erkennung z. B. ihrer Schulrechte mit allen verfassungsgemiBen
Mitteln entschieden einzusetzen.

sunser Land wollte stets der Christenheit dienen und will
es bis heute® sagte am 12. Dezember der junge "spanische Bot-
schafter Ruiz-Gimenez Cortes bei seiner Antrittsaudienz im Va-
tikan. In Spanien lebe eine Jugend, die vor Martyrium und
Heldentum nicht zuriickschreckte, um eine traurige Periode der
spanischen Geschichte zu iiberwinden. Diese Jugend besitze das
Recht und trage die Verantwortung, in der ersten Kampffront
der Kirche Christi zu schreiten. Das neue Spanien wiinsche die
Einheit der Welt und wolle zur Herbeifiihrung eines Friedens
der Gerechtigkeit und Liebe mithelfen. Es hoffe, daB diese seine
Aspirationen wenigstens im Herzen des Stellvertreters Christi
ein wohlwollendes Echo finden. Seit zehn Jahren sei die Ordnung
im Innern hergestellt, und im Ausland breche sich allm#hlich
eine gerechtere Beurteilung Bahn. Pius XII. vermied in seiner
Erwiderung auf die begeisterte Rede des Botschafters jeden Hin-
weis auf die Leistungen des Franco-Regimes; sogar die Blutzeugen
erwidhnte er nicht, sondern wandte sich unmittelbar an das
spanische Volk, das nie vergessen darf, daB Spanien als katholi-
sches Land groB wurde und auch heute aus dem Glauben heraus
schwere Aufgaben zu losen hat. Es ist zundchst die Pflicht der
Intellektuellen, sich an der katholischen Wahrheit zu inspirieren
und sie zu einer wohltdtigen Kraftquelle zu machen. Volk und
Jugend miissen das offentliche und soziale Leben, damit sich die
moralische und wirtschaftliche Lage der unteren Klassen hebe,
mit dem Geiste des Christentums durchtridnken — bis hinauf zu
den politischen Beschliissen.

Als der Wirtschaftswissenschaftler und Universitdtsprofessor
Luigi Einaudi im vergangenen Jahre zum ersten Prisidenten der
italienischen Republik gewidhlt wurde, tauschten Papst und Pri-
sident freundschaftliche Telegramme aus. Einaudi ist prakti-
zierender Katholik und politisch Unabhéngiger. Am 15. Dezember
begab er sich in feierlichem Aufzug vom Quirinal zum WVatikan.
In seiner Begleitung befand sich u. a. Auflenminister Carlo Sforza.
Im Vatikan unterstrich man die geistige Bedeutung dieses Hul-
digungsaktes des Priasidenten: Italien ist eine christliche Nation
und mufl angesichts des nahenden Heiligen Jahres als solche in
den Augen der Welt dastehen, Der ,,Osservatore Romano® publi-
zierte am Vorabend des Besuches einen redaktionellen Leitartikel,



Aus der Weltkirche 171

der die katholische Tradition und die christliche Mission der
Halbinsel betont. Italien hat sich fiir den katholischen Glauben
und die christliche Zivilisation in der Welt einzusetzen; es propa-
giert den Frieden und besitzt ein im universalistischen Charakter
der Kirche begriindetes Verstidndnis fiir die echte Vélkerverbrii-
derung.

In seiner lateinischen Ansprache vor dem Prisidenten zeich-
nete Pius XII. sein Heimatland als den offenen Hafen fiir alle
Volker, die sich in Rom zu friedlicher Verbriiderung begegnen.
Schon das alte Rom lebte fiir eine Weltmission und schuf ein
Volkerrecht. Aber die Weltaufgabe Roms erfiillte sich im Voll-
sinne, als es durch den Sieg der christlichen Religion wahrhaft
zum Lehrer des Erdkreises wurde. Es setzt sein Werk fort, indem
es alle Volker lehrt, da sie Gott zum gemeinsamen Vater haben,
durch dasselbe Blut Christi erloést und fiir dieselbe Heimat im
Himmel bestimmt sind. Auf diesen Wahrheiten 148t sich der
Friede aufbauen.

Unter dem Datum des 8. Dezember 1948 erging ein pipstliches
Handschreiben an Se. Eminenz Kardinal Innitzer aus AnlaB der
Wiedererdfinung des Wiener Domes, der ein herrliches Bild jenes
lebendigen Tempels ist, der Christus zum Eckstein und die Gliu-
bigen zu Gliedern hat. Eingehend schildert das Handschreiben die
Wirkungen des Gotteshauses und des feierlichen Kultus auf die
christliche Seele und das Gemiit des Menschen. Die Hoffnung
wird sodann ausgesprochen, daB die Glidubigen im Geiste der
Frommigkeit und mit erneutem Eifer zum Hause des Herrn
kommen, um dort Gnade und Kraft zur treuen Beobachtung der
gottlichen Gebote im hiuslichen und o6ffentlichen Leben zu
empfangen.

Zu seinem Legaten beim Eucharistischen Kongref, der Ende
Jénner 1949 in Cali in Kolumbien stattfand, hatte der Heilige
Vater den Kardinal Clemens Micara delegiert. Sechs Nationen
beteiligten sich an dieser Feier: Bolivien, Ekuador, Kolumbien,
Panama, Peru, Venezuela. Am 30. Jinner hielt Pius XII iiber den
Rundfunk eine spanische Ansprache an die in Cali versammelten
Gléubigen. Er forderte vor allem die Vertiefung des christlichen
Lebens und insbesondere die Wiederverchristlichung der Familien
durch die Eucharistie. Will man das Dasein der Menschheit iiber-
haupt retten, so mufB3 die natiirliche Quelle des Lebens gesunden.
Die Ehe ist bedroht in ihrer Einheit und Unauflislichkeit, und
sogar ihre transzendente Finalitit ist in Gefahr! Die christliche
Familie besitzt eine sozusagen géttliche Sendung in der Aufgabe
der Lebensvermittlung. Vom Ubernatiirlichen her sieht man erst
im vollen Lichte das hochsterhabene Ziel der Familie, das darin
besteht, die Erde mit Gotteskindern zu erfiillen, in deren Ge-
stammel der allmichtige und ewige Gott die Stimme seines
eigenen Sohnes wiedererkennt. Durch ihre Eingliederung in Chri-
stus werden die Mitglieder einer christlichen Familie befihigt, am
heimischen Herde und in der Kirche Gottes eine heiligende Wir-
kung auszustrahlen.

Zwei Fragen, die den Stellvertreter Christi schon lange
beschéftigen und von ihm noch in seiner letzten Weihnachtsbot-
schaft erdrtert wurden, sind die der Ein- und Auswanderung,
sowie jene des Ausgleiches der Weltwirtschaft: , Anstatt Schran-
ken zu errichten, um sich gegenseitig den Zugang zu den Roh-
stoffen zu erschweren, warum nicht deren Nutzung und Austausch
von allen unnétigen Fesseln befreien, von denen vor allem, die



172 Aus der Weltkirche

eine schiidliche Ungleichheit der wirtschaftlichen Lage schaffen?*
(24. XII. 1948) — Am 18. Jinner empfing der Papst die won
James Zellerbach prisidierte Spezialmission der ECA. (Verwal-
tung fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit) flir Italien. Bei dieser
Gelegenheit bemerkte Pius beziiglich des Marshall-Planes: ,,;FEuropa
darf nach der schrecklichen Feuerprobe nicht ganz im Stiche
gelassen werden. Ihr (Amerikaner) arbeitet bei einem Plane mit,
um es auf den Weg des sicheren Fortschrittes zu bringen. Doch
alle Hilfspldne, die von auBen kommen — so gut auch ihre Ab-
sicht sein mag —, miissen als voriibergehend betrachtet werden.
Sie miissen von dem ehrlichen Verlangen getragen sein, den
Volkern Europas zu helfen, selbst ihre Probleme zu lésen und
selbst iiber ihr Schicksal zu entscheiden.” Bereits Ende 1947 hatte
der Heilige Vater einer Gruppe amerikanischer Senaforen emp-
fohlen, sich dafiir einzusetzen, daf die Anwendung des Einwan-
derungsgesetzes elastischer werde. Am 24. Dezember 1948 sandte
er ein Schreiben an den Erzbischof McNicholas von Cincinnati,
Prisidenten der ,National Catholic Welfare Conference®, worm
wir lesen: ,,Menschliche Pietdt und das Naturrecht legen uns
nahe, den Flichtlingen Wege zu erschlieBen. Der Schopfer aller
Dinge hat alle Giiter der Welt zum Wohle aller Menschen ge-
schaffen. Darum geht die Oberhoheit der einzelnen Staaten nicht
so weit, daB sie den Zugang zu den reichen Schétzen dieser Erde
aus ungeniigenden und unbilligen Griinden verwehren diirfen,
es sei denn, daB wirkliche Griinde des offentlichen Wohles Ein-
spruch erheben.” Die Katholiken der USA werden ermuntert, in
dieser Richtung tatkriftig zu arbeiten, damit vor allem ,ganze
Familien” einwandern diirfen.

IV. Vorbereitung des Heiligen Jahres

Wihrend. der beiden letzten Jubilden hat man in der Tiber-
stadt ein Kapital an Erfahrungen gesammelt, und dementspre-
chend will Rom das kommende Heilige Jahr in jeder Hinsicht
griindlich vorbereiten. Jedenfalls haben die zustindigen Stellen
seit Sommer 1948 ihre Téatigkeit entschlossen begonnen. Ubrigens
ist Italien am Gelingen der zwolfmonatigen Manifestation nicht
weniger interessiert als die Kirche. Nicht bloB der Fremden-
verkehr ist eine gute Einnahmsquelle. Dadurch, daB Rom die
Christen aller Nationen wie in einem gemeinsamen Vaterhause
empfingt, kann das Land, in dessen Hauptstadt die Residenz des
Papstes liegt, auf dem Erdkreise nur an Sympathien gewinnen.
Kirchlicherseits wird die geistige und religiose Bedeutung des
Jubeljahres unterstrichen. Bereits im Sommer vergangenen Jah-
res wurde ein Zentralkomitee eingesetzt, dem der frithere
Nuntius in Paris, Valerio Valeri, als Prisident vorsteht. In allen
Lindern sollen zur Zusammenarbeit mit diesem Hauptausschufi
eigene Nationalkomitees gegriindet werden. Frankreich, England,
Irland, Osterreich, Holland usw. hatten diese Komitees Ende 1948
offiziell konstituiert und in Rom angemeldet. AuBerst riithrig ist
auch der italienische OrganisationsausschufBl tidtig. Die National-
komitees wurden eingeladen, einen Plan der Pilgerziige aufzu-
stellen, damit man in Rom hinreichende Angaben besitze, wann
und in welcher Zahl ungefihr die Pilger einfreffen diirften. Dann
148t sich das Programm der grofleren Kundgebungen und inter-
nationalen Kongresse in seinen Einzelheiten festlegen, und es
kénnen Vorkehrungen fiir die Unterkunft der Pilger getroffen
werden. Man rechnet mit einem gewaltigen Zustrom von Gliu-



Aus der Weltkirche 173

bigen, so daB der Organisationsausschufl tatsdchlich eine Riesen-
arbeit zu bewiltigen hat. .

Pius XII. formulierte im Juli 1948 handschriftlich” die allge-
meinen Ziele des Heiligen Jahres: ,Heiligung der Seelen durch
Gebet und BuBe — Unerschiitterliche Treue zu Christus und zur
Kirche — Arbeit fiir den Frieden und den Schutz der heiligen
Stétten (in Paldstina) — Verteidigung der Kirche gegen die er-
neuten Angriffe ihrer Gegner — Erflehung des wahren Glaubens
fiir die Irrenden, die Ungldubigen und die Gotflosen — Verwirk-
lichung der sozialen Gerechtigkeit und Verstdrkung der Hilfs-
werke fiir die Unbemitteiten und Bedirftigen.“ Dieses grandiose
Gebets- und Alktionsprogramm zeichnet den Christen ernste
Pflichten und weitgezogene Arbeitsfelder. Falls die Katholiken in
den einzelnen Dibzesen christlich geschult werden, heben die
Pilgerfahrten nach Rom das kirchliche BewuBtsein und bekraf-
tigen in unserer krisenschweren Zeit die Anhénglichkeit an den
Heiligen Stuhl. Ferner soll das Jubeljahr zur Verbriiderung der
Menschheit beitragen, wie der Papst in seiner lateinischen An-
sprache vor dem Présidenten Einaudi am 15. Dezember andeuiete.

Am 29. Dezember lieB der Stellvertreter Christi ein eigens
von ihm fiir das Heilige Jahr verfaB3tes Gebet durch das Staats-
sekretariat an das Zentralkomitee iibermitteln. Wir entnehmen
dem in einfachem Stile gehaltenen Texte die bezeichnenden Sidtze:
,.Das Heilige Jahr werde fiir alle ein Jahr der Reinigung und
Heiligung, des inneren Lebens und der Siihne, das Jahr der grolien
Riickkehr und der groBen Entsiihnung! Gib denen, die fiir den
Glauben verfolgt werden, (allmichtiger und ewiger Gott) Deinen
Geist der Stirke, um sie unzertrennlich mit Christus und seiner
Kirche zu verbinden! Beschiitze, o Herr, den irdischen Stellver-
treter Deines Sohnes, die Bischofe, Priester, Ordensleute, Gliu-
bigen! Mache, daB alle, Priester und Laien, in Gedanken und Ge-
sinnungen geeint, einen starken Felsen bilden, an dem das Toben
Deiner Feinde zerbricht! Erwecke in den Seelen derer, die Dich
Vater nennen, den Hunger und den Durst nach sozialer Gerech-
tigkeit und Bruderliebe in der Tat und in der Wahrheit! Gib,
o Herr, unseren Tagen den Frieden: Frieden den Seelen, Frieden
den Familien, Frieden der Heimat, Frieden zwischen den Voélkern!™

Damit das Heilige Jahr diese religitsen und menschlichen
Resultate erreiche, muB es auf der ganzen Erde geistig vorbereitet
werden. Im August 1948 sagte Msgr. Pignedoli, Sekretdr des Zen-
tralkomitees: ,,Der Geist tut mehr als die Organisation, obschon
letztere unentbehrlich ist. Das Gebet und das Leben in Christus
miissen alles beherrschen. In allen Pfarren der Welt wiren eigene
Missionen angebracht, um eine Sittenbesserung und Verstirkung
des christlichen Lebens herbeizufithren. Diese Grundlage ist
AuBerst wichtig und verbiirgt den gliicklichen Erfolg des Jubi-
ldums. Das Heilige Jahr ist eine wesentlich religiése Veranstal-
tung; sein Ziel ist die Verbriiderung der Voélker und die funda-
mentale innere Reform der einzelnen.®

Zu dem am 2. April 1949 filligen goldenen Priesterjubildum
des Heiligen Vaters wurden lange im voraus auf ausdriicklichen
Wunsch des Papstes alle duBeren Festlichkeiten abgesagt, damit
keine Vorfeier den Eindruck des Jubeljahres abschwéche. Italien
wollte diesen Gedenktag des Vaters der Christenheit und ,Defen-
sor Civitatis® am nichstfolgenden Sonntag (3. April) still in den
Kirchen begehen und dem Stellvertreter Christi einen neuen
Radiosender schenken.



174 Aus der Weltkirche

V. Kurznachrichten

Zu Beginn des Jahres 1949 =zdhlte das Kardinalskollegium
56 Mitglieder, wovon 21 Italiener und 35 Nichtitaliener waren;
unter den letzteren sind 17 Nichteuropder. Der Ernennung nach
gind drei Kardinile von Benedikt XV., 26 von Pius XI. und 27 von
Pius XII. ernannt.

Am 10. Februar waren zehn Jahre seit dem Tode Pius® XI. und
am 11. Februar 20 Jahre seit dem AbschluB der Lateranvertrige
verflossen.

Zum Nachfolger des am 22. Oktober 1948 verstorbenen Kardinals
Hiond wurde Msgr. Stephan Wuyszynski als Erzbischof von War-
schau und Gnesen und Primas von Polen ernannt.

Sehr eingehend beschiftigte sich der ,,Osservatore Romano®
mit der Bedringung der unierten Kirche in Rumdnien, sowie mit
der Verhaftung des Kardinals Mindszenty und dem sich an-
schlieBenden Prozesse. Unter dem 28. Dezember verkiindigte die
Konsistorialkongregation in feierlicher Erklirung die vom kirch-
lichen Recht vorgesehene Exkommunikation Uber jene, die sich
an dem ungarischen Primas vergriffen haben. Der ,Osservatore*
wies darauf hin, daB der katholischen Kirche seit der Deportation
Pius’ VII. keine so groBe Beleidigung zugefiigt wurde.

In einer offiziosen Bekanntmachung warnte die vatikanische
Tageszeitung am 30.Jinner vor der ,Einheitsbewegung der fort-
schrittlichen Christen” (in Frankreich und Italien): ,Der kirch-
lichen Autoritdt steht allein das Recht zu, iiber die katholische
Rechtglidubigkeit zu urteilen. Wie die Kirche wiederholt erklart
hat, sind die Lehren und Tendenzen der Forderer &hnlicher Be-
wegungen und ihre Verbindung mit den Richtungen des gottes-
leugnerischen Materialismus nicht im Einklang mit der katholi-
schen Lehre und den Unterweisungen des Heiligen Stuhles. Auf
diesen Tatbestand werden deshalb die Gldubigen aufmerksam
gemacht und gemahnt, solchen Bewegungen nicht beizutreten oder
sich gegebenenfalls davon loszusagen. Es ist zu hoffen, dafl diese
Warnung Gehor findet, damit sich keine weiteren MalBnahmen
aufdréngen.”

Am 9. Janner starb im Alter von 74 Jahren der durch seine
Geschichte der scholastischen Methode und seine griindlichen
Forschungen tiber das mittelalterliche Geistesleben weltbekannte
Prilat Prof. Martin Grabmann.

In Belgien verschied am 15, Janner der chinesische Konvertit
Lu Tseng-Tsiang. Er war im Oktober 1911 in Petersburg zur
katholischen Kirche iibergetreten, nachdem er bereits zehn Jahre
frither eine katholische Belgierin geheiratet hatte. In der Folge
wurde er fiir kurze Zeit Ministerprisident und dann AuBenmini-
ster der Chinesischen Republik. Nach dem Tode seiner Gemahlin
trat er in den Benediktinerorden ein, empfing 1935 in Saint-André
bei Briigge die Priesterweihe und war vor kurzem zum Titular-
abt ernannt worden. Wertvoll sind die von ihm in franzdsischer
Sprache verdfientlichten ,,Souvenirs et Pensées“, die u. a. zeigen,
wie China und Rom sich fruchtbarer verstehen kénnen und auf
welcher Basis eine Gewinnung Chinas fiir die Kirche moglich sei.

Piug XII. hatte anldBlich seines Silbernen Bischofsjubildums
am 13. Mai 1942 in einer Rundfunkrede von neuen Beweisen fiir
die Echtheit des Petrusgrabes in Rom gesprochen, die sich bei der
Freilegung einer vorchristlichen Nekropole gelegentlich systema-
tischer Ausgrabungen unter dem Petersdome zu bieten schienen.
Er sprach von einem ,mit Hinden zu greifenden Beweis dafur,



Literatur 175

daBl der Kaiser (Konstantin) in der Wahl des Bauplatzes (fiir die
Apostelbasilika) nicht = sachlichen ZweckméiBigkeitsriicksichten
folgen konnte, dal ihm vielmehr die Anlage des Baues durch die
prézise Lage des Apostelgrabes zwingend vorgeschrieben war.“
Man fand ferner ,ein schlichtes Monument, dem lange vor der
konstantinischen Zeit die Verehrung der Gldubigen den Charakter
einer ehrwiirdigen Kultstétte gegeben., Die an einer Wand inner-
halb des Monumentes gefundenen christlichen Graffitti (Auf-
schriften von Pilgern) fiilhren uns hinauf bis in die Zeiten der
Verfolgung und machen es historisch gewif},"daB wir hier vor den
Resten jenes Tropaeum (Siegesmales) stehen, von dem der
rémische Priester Gaius um das Jahr 200 n. Chr. spricht. Sein
uns von Eusebius iiberliefertes jubelndes Wort: Ich kann die
Siegesmale der Apostel zeigen, nimmt heute im mystischen Dunkel
der vatikanischen Grotten wiederum greifbare Gestalt an.*

Doch dieser Ankiindigung des Papstes folgten seither keine
weiteren Enthiillungen, und allmihlich wurden skeptische Stim-
men laut, als ob die Erklidrung des Heiligen Vaters sich auf eine
voreilige Interpretation der Ausgrabungsfunde gestiitzt hitte. Die
Historiker erwarten mit berechtigtem Interesse die Ertffnung der
Ausgrabungsstédtte. Am 30. Jinner 1949 sagte Pius XII. vor mehr
als 7000 romischen Mittelschiilern aus den Oberklassen: , Hier im
Zirkus des Nero, fiir den wir unanfechtbare archiologische Zeug-
nisse besitzen, starb Petrus als Bekenner Christi; unter dem
Mittelpunkt der gigantischen Kuppel war und ist seine Begrab-
nisstatte.”

Aus den nunmehr vorliegenden Berichten iiber die Theologische
Woche, die im Herbst 1948 an der Gregorianischen Universitit in
Rom stattfand, sei hingewiesen auf das Referat von P. Lennerz S. J.
»De unitate generis humani secundum fontes revelationis.“ In
der Kirche wurde immer und nur der Monogenismus vertreten.
Die Frage des Mono-, oder Polygenismus ist keine Frage von
geringer Bedeutung, sondern durchaus von dogmatischem Interesse
wegen ihrer engen Beziehung zum Problem der Erbsiinde. UUbri-
gens ist der Monogenismus deutlich und ausdriicklich in der
Heiligen Schrift enthalten. Besonders ist noch darauf zu achten,
daB in der definierten kirchlichen Lehre der Monogenismus die
Grundlage der Dogmen von der Erbsiinde und Erlésung bildet,
welches Fundamentaldogmen der christlichen Religion sind.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden s#imtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare Raum und

der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlaBf. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Amann, Josef Anton. Die neuen Heiligen 1946/47. Kl. 8° (24).
Hochst (Vorarlberg) 1948, Seeverlag H. Schneider. § 1.—.

Auf den Wegen, die der Heiland gewanderi. Bub und Maidel,
komm und schau dir’s an! Zweiundfiinfzig Evangelien, in jeder
Woche eines, mit zweiundfiinfzig Bildern. Zusammengestellt und
wiedergegeben von Lea won Mérl. Illustriert von Galeazzo Tonini.
8° (128). Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch. Geb. S 18.—.



: 176 Literatur

Aristoteles. Die Lehrschriften, herausgegeben, libertragen und
in ihrer Entstehung erldutert von Dr. Paul Gohlke. VI/1: Uber
die Seele. 8° (150). Brosch. DM 4.80, geb. DM 6.80. — VI/2: Kleine
Schriften zur Seelenkunde. 8° (198). Brosch. DM 6.— — VII/6:
Uber Hauswirtschaft. 8° (64). Brosch. DM 2.80. Paderborn 1947,
Verlag Ferdinand Schéningh.

Bender, Ludovicus, O.P. Ius publicum ecclesiasticum. 8% (232):
Bussum in Hollandia 1948, Paulus Brand. Fl. 7.90.

Demal, DDr. Willibald, O.S. B. Praktische Pastoralpsychologie.
8° (320). Wien 1949, Verlag Herder. Halbleinwand S 30.—, Sfr.13.—.

Der iranziskanische Weg. Lebensschule fiir die Mitglieder des
Dritten Ordens des hl Franziskus. Herausgegeben von der
Drittordenszentrale der P.P.Kapuziner Innsbruck. 8 (232). Bre-
genz, Verlag J. N. Teutsch. Geb. S 15.—; fur Drittordensgemeinden
von 50 Stiick an Sonderpreis.

Der Weg zu Chrisius, Lese- und Arbeitsbuch zum Unterricht
in der Offenbarungsgeschichte des Alten Bundes fiir die 3. Klasse
der osterreichischen Mittelschulen von Dr. Johannes Gabriel und
DDr. Claus Schedl. (Das Gottesreich. Lehr-, Lese- und Arbeits-
buch der katholischen Religion fiir die Unterstufe der Mittel-
schulen. Herausgegeben vom Erzbischoflichen Ordinariat Wien
im Namen des Episkopates von Osterreich, Bd. II). 8° (128). Inns-
bruck-Wien 1948, Tyrolia-Verlag. Kart.

Die heilige MeBliturgie nach dem armenischen Ritus mit einer
ausfiihrlichen Einleitung. 80 (86). Wien 1948, Verlag der Mechi-
tharisten-Kongregation. Brosch. S 3.— ;

Eder, DDr. Karl. Die Kirche im Zeitalter des konfessionellen
Absolutismus (1555 — 1648). (Kirchengeschichte. Unter Mitwirkung
von Fachgenossen, herausgegeben von Johann Peter Kirsch *.
Dritter Band, 2. Hilfte). Gr. 8° (XVII u. 460). Wien 1949, Verlag
Herder. Leinen geb. S 56.—.

‘ Ehe und Familie. Eine entscheidende Frage der heutigen Seel-
sorge. Referate der Wiener Seelsorger-Tagung vom 7. bis 9. Janner
1948. Herausgegeben von Dr. Karl Rudolf. 8° (168). Wien 1948,
Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. Kart. S 17.20, Sfr. 7.50.

Fries, Heinrich. Die Religionsphilosophie Newmans. 8° (192).
Stuttgart 1948, Schwabenverlag. Geb. DM 5.50. .

. Gorbach, Josef. Die Sonne des Unbefleckten Herzens. 8° (64).
Feldkirch 1948, Im Verlag der Quelle. Kart. S 2.—.

Haluschka, Helene. Lebenskunst. (Kleinschriften, Reihe: Le-
benskunst, Herausgeber: R. v. Janké). 8° (32). Wien 1949, Her-
ausgegeben vom Eb. Seelsorgeamt. S 1.—.

Hauser, Dr. Rudolf. Psychologie als Lehre vom menschlichen
Handeln. 8° (186). Wien 1948, Verlag Herder. Halbleinwand S 24.—,
Sfr. 10.40, DM 8.—.

Hauser, Rudolf. Wille und Drang. Grundlinien zum Verstehen
menschlicher Charaktere. 2. Auflage. 8° (200). Paderborn 1948,
Verlag von Ferdinand Schoningh. Kart. DM 5.80.

Mayer, DDr. Matth. Der Tiroler Anteil des Erzbistums Salz-
burg, kirchen- und kunstgeschichtlich. 10. Heft: Das Sdlland.
S6l1 — Scheffau — Ellmau. 8° (272 mit 46 Abbild. und einer Karte).
Going (Tirol) 1948, Selbstverlag des Verfassers. Kart. S 46.—.

Metzler, Dr. Franz Gebh. Mdidchenjriihling. Ein lebenskund-
liches Biichlein fiir unsere M#idchenwelt. 7. Aufl. 8° (48). Hochst
(Vorarlberg), Seeverlag H. Schneider. S 1.50.

Mitterer, Univ.-Prof., Dr. Albert. Elternschaft und Gatten-
schaft. Nach dem Welthild des hl. Thomas von Agquin und dem



Literatur 177

der Gegenwart. Mit 10 Abbildungen. 8° (160). Wien 1949, Verlag
Herder. Halbleinen S 31.40, Sfr. 13.60.

Mourcux, Jean. Grifle und Elend des Menschen. Versuch einer
christlichen Anthropologie. 8° (368). Wien 1949, Thomas-Morus-
Presse im Verlag Herder. Halbleinen S 34.80, Sfr. 15.10.

Niedermeyer, Dr. Albert. Das menschliche Sexualleben. Hand-
buch der speziellen Pastoralmedizin. Erster Band. 8° (508). Wien
1949, Verlag Herder. Leinen geb. S 66.80, Subskriptionspreis S 60.—.

Parsch, Pius. Die Liturgische Predigt. Wortverkindigung im
Geiste der Liturgischen Erneuerung. I. Bd. Grundlegung der
Liturgischen Predigt. 8° (354). Geb. — II. Bd. Die Liturgische
Evangelien-Homilie. 8° (407). Geb. Klosterneuburg bei Wien 1948,
Volksliturgisches Apostolat.

Rusch, Dr. Paul, Bischof. Wachstum im Geiste. Ein Buch
priesterlicher Betrachtung. 8° (376). Innsbruck-Wien 1949, Tyrolia-
Verlag. Halbleinen geb.

Schebesta, Paul — Chevin, Frédéric. Der ewige Ruf. Ein
junger Mensch erlebt Afrika. 8° (352). Modling bei Wien, Verlag
der Missionsdruckerei St. Gabriel. Geb. S 24—,

Schober, Friedrich. Unterweifienbach. Ein Heimatbuch des
Marktes und seiner Umgebung. 8% (124 S. u. 25 Bilder). Linz a. d. D.
1948, Oberésterreichischer Landesverlag. Geb. S 12.—.

Seminarium. Rivista trimestrale di studio per i Superiori dei
Seminari e degli Istituti Religiosi. Anno I, Fasc. 2. Trento, Via
Giardini 36.

Seumois, P. Dr. Andreas. O. M.1. Auf dem Wege zu einer
Definition der Missionstitigkeit. Ubersetzt von Joseph Pefers,
Aachen. Herausgegeben vom Generalsekretariat des Priester-Mis-
sionsbundes in Aachen. 8° (64). M.-Gladbach 1948, B. Kiihlen,
Kunst- und Verlagsanstalt. Brosch.

Staudinger, Josef, S.J. Die Braut des Lammes. Exerzitien-
betrachtungen. 8° (412). Wien 1948, Verlag Herder. Halbleinwand
S 35—, Sfr. 15.20

StraBenberger, Georg, S.J. Sdinger Gottes. Vom Diakonat der
Kirchenchore. (Diakonatsbiicherei, herausgegeben wvon Bischof
Dr. Paul Rusch, Bd. III). 8° (68). Feldkirch 1948, Im Verlag der
Quelle. Kart. S 6.—.

Thomas, Alois. Pfarrarchiv und Pfarregistratur. 2. Auflage.
(Verdffentlichungen des Diodzesanarchivs Trier, Heft 1) 8° (62).
Saarbriicken 1948, Verlag fiir religioses Schrifttum Dr. Kruecke-
meyer KG. Brosch.

Wegweiser fiir Missionsordensberufe. Zusammengestellt und
herausgegeben vom Generalsekretariat des Priester-Missionsbun-~
des, Aachen, durch Gottfried Dossing und Joseph Peters. 8° (160).
Augsburg-Goggingen 1948, Verlag Joh. Wilhelm Naumann. Brosch.

Willam, Franz Michel. Der Rosenkranz wund das Menschen-
leben. 8° (XII u. 336). Mit 16 Bildbeilagen. Wien 1949, Verlag
Herder. Halbleinen S 31.40, Sfr. 13.60; brosch. S 26.40, Sfr. 11.50.

Zorlein, Josef. Die d4ftere Beicht. Pastoraltheologische Ge-
danken zur Verwaltung des Bufisakramentes. 2. Auflage. 8° (154).
Stuttgart 1948, Sehwabenverlag. Brosch. DM 4.50.

Im Seelsorger-Verlag im Verlag Herder, Wien, sind in
der Reihe: ,Kleine Texte zur Theologie und Seelsorge®, heraus-
gegeben von Domkapitular Dr. Karl Rudolf, 1948 folgende weitere
Nummern erschienen:

Caruso, Dr. Phil. Igor A. ,Tiefenpsychologie“ wund Daseins-
werte. 8° (24). Geh. S 1.80.

»Theol.-prakt. Quartalschnifts* II. 1949. 12



178 Literatur

Mayer, Joseph Ernst. Die Natur- und Berufsstinde in der
christlichen Gemeinde. 8° (32). Geh. S 2.80.

Rahner, P. Dr. Karl, S.J. Kirche der Siinder. 8° (26). Geh S 1.80.

Schaurhofer, Mons1gnore August (1). Wie stellen wir uns zum
Sozialismus? Mit einer Einfiihrung von Dr. Michael Pfliegler.
8% (32). Geh. S 1.50.

Seiron, P. Dr. Thadd,, O.F. M. (}). Das Christusgeheimnis un-
seres Lebens. 8° (24). Geh. S 160.

Im Fahrmann-Verlag (Verlag des Katholischen Jugend-
werkes) in Wien sind in der Sammlung ,,Spielreihen der Katho-
lischen Jugend Osterreichs® (Feierspiele, Laienspiele, Puppenspiele,
. Theaterspiele) 1948 folgende weitere Spiele erschienen:

Adventspiel. Feierspiel von M. Babitsch mit einer Predigt-
skizze. Geh. S 2.30.

Das Heimkehrspiel von Gabi Lamberger. Geh. S 2.30.

Das verhextfe Auto. Heiteres Spiel mit Handpuppen von Lud-
wig Schuster.

Das Spiel vom freudenreichen Rosenkranz von Max Weigmann.
Geh. S 2.30.

Die Gnadensonn’ ist aufgegangen. Biuerliche Spiele von Alois
Kiihrer. Geh. S 2.30.

Die Schnitterin. Ein Balladenspiel von Erich Colberg. Geh.
S 2.30.

Gokulorum oder Geiz macht Diebe. Ein Waldmertler Spiel von
Josef Pfandler.

Buchbesprechungen

Die Zeugung der Organismen, insbesondere des Menschen.
Nach dem Weltbild des hl. Thomas von Aguin und dem der
Gegenwart. Von Dr. Albert Mitterer. 8° (240). Mit 17 Abblldungen
Wien, Verlag Herder. Pappband S 44.60, Sfr. 19.60.

Der bekannte Thomasspezialist der Wiener theologischen
Fakultit hat es sich zur Aufgabe gesetzt, in einer Reihe eindrin-
gender Studien den hl. Thomas mit den modernen Naturwissen-
schaften in Begegnung zu bringen. Im vorliegenden Werke riickt
Mitterer dem Problem der thomasischen Erzeugungslehre ener-
gisch zu Leibe. Thomas deutet das individuelle Werden der Or-
ganismen, auch des Menschen, ausschlieBlich nach einem ,tech-
nischen® Modell. Beziiglich des Menschen in folgender Weise: ,,Ein
Zeugwerker (Vater) ,erzeugt® mit Hilfe eines Werkzeuges (ménn-
liches Sperma) aus einem Werkstoff (weibliches Gebdrmutterblut)
ein Werkstiick (Keimling) durch Aufpriagung einer Werkform,
deren Werkvorlage seine eigene (menschliche) Wesensart ist. Da-
bei wird der innere Verlauf des Menschenwerdens als ein stén-
diger Wechsel der Wesensform aufgefaBt bei Verbleib des Ersc-
stoffes, und zwar ,,von der Speise bis zum Menschen“. Thomas
faBt ndmlich den ersten Teil des Menschenwerdens, die Berei-
tung der ,,Samen®, als einen Teil des ,anerzeugenden®“ Ver-
dauungsvorganges. Da sich nun ein Subjekt nicht selbst einer
Wesensform ,berauben® und sich dafiir eine neue geben kann,
mufl dieser Vorgang ,von auBen her®, von einer fremden Wirk-
ursache besorgt werden. Dies ist durchaus folgerichtig, wenn
Thomas als innere Prinzipien des Werdens iiberhaupt nur die
drei gelten 1dBt: Stoff, Form und Formberaubung (privatio). Das
aus der ,Verdauung® stammende Neugebilde, das von Thomas als



Literatur 179

leblos betrachtet wird, muB durch die Kraft der im Sperma
wirksamen vaterlichen Seele erst mit einer vegetativen Seele
belebt werden. Diese wird dann, wieder kraft des Spermas, durch
eine sensitive Seele ersetzt, die aber schlieBlich durch die end-
gultige menschliche Wesensform, die gottgeschaffene Geistseele,
abgeldst wird, und zwar beim ménnlichen Embryo nach 40 Tagen,
beim weiblichen nach 80 Tagen (!). '

Mitterer zeigt nun mit uniibertrefflicher Begriffsklarheit, wenn
auch stellenweise etwas langatmig, daB es sich nach den Ergeb-
nissen der Biologie beim Menschenwerden nicht um ein Mensch-
werden von etwas handelt, das noch nicht Mensch ist oder gar
leblos ist (Speise), 'sondern daB die befruchtete Keimzelle von
Anfang an menschlich beseelt, also bereits ,Mensch® ist und sich
aus eigener Kraft zum Vollmenschen entwickelt Die Leistung
der Eltern ist nicht ,Ursache® dafiir, sondern bloB #uBere ,Be-
dingung®. Innerlich aber geht es nicht um einen stindigen
Wesensformwandel, sondern um den Wandel der stofflichen
Struktur kraft der von Anfang an wirksamen menschlichen We-
sensform. An die Stelle der privatio, des Aus-dem-Wege-Riumens
fritherer Formen, tritt die involutio, d. h. die frithere Struktur ist
der spdteren nicht ,im Wege*, sondern vielmehr gerade ,der
Weg“ zu ihr. Der beriihmte thomasische Erzeugungsbegriff, der
den biologischen Tatsachen nicht entspricht, muB8 also durch den
Entwicklungsbegriff ersetzt werden, der — scholastisch gespro-
chen — nichts anderes besagt als den Wechsel der Stoffteilchen-
organisation (der hylomeren Konstitution) unter Verbleib und
kraft der Wesensform (der hylomorphen Konstitution). Dieser
Begriff ist als neue, Thomas unbekannte Kategorie des Werdens
in die scholastische Philosophie einzufiihren. Der Nachweis Mit-
terers, in allen Einzelheiten sorgfiltig belegt, scheint durchaus
gelungen und ist von grunds#tzlicher Bedeutung. Mitterer scheint
allerdings, obwohl er es nirgends ausdriicklich sagt, vorauszu-
sefzen, dafl in der Biologie selber das Wesentliche bereits geklirt
sei. Doch sind viele Deutungen der gefundenen Tatsachen noch
sehr umstritten. Namentlich die organische Seelenlehre selbst
birgt viele Rétsel. Man denke nur an das &HuBerst schwierige
Problem der Entstehung der Lebensseelen. Auch die bisherige
scholastische Theorie dariiber scheint mehr eine terminologische
Verdeckung als sachliche Losung zu sein. Es ist zu hoffen, daB
Mitterer in weiteren Untersuchungen auch diese Fragen mit der
gleichen Griindlichkeit in Angriff nimmt, um so dem im vorliegen-
den Buch Gebotenen erst den vollig tragfihigen Grund zu schaffen.

Linz a. d. D. Josef Knopp.

Was ist der Mensch? Versuch einer Sinndeutung des Lebens
und der Geschichte. Von Johann Fischl. 8° (283). Graz-Wien 1948,
»Styria“, Steirische Verlagsanstalt. Kart. S 17.40, Pappbd. S 23.40.

Das kleine Werk ist ein wiirdiger Nachfolger der bisher er-
schienenen Biicher des geschiitzten Grazer Philosophen. Ungemein
anschaulich in der Sprache, nur so wimmelnd von meist treffen-
den Vergleichen. Das sichert ihm unmittelbare Verwendbarkeit
fur wvolkstiimliche Voririge. Vom Fache her méchte man die
Existentialphilosophie stdrker beriicksichtigt sehen. Hat doch
diese manch wichtige Analysen fiir das Verstindnis des Men-
schen beigebracht — wenn auch in einseitiger Ubersteigerung.
Ebenso fehlt eine klare Herausarbeitung des schwierigen Begriffes
»Weltanschauung” (S. 115f) — ein Mangel, der {iibrigens selt-

12%



180 Literatur ’

samer Weise sogar Fischls #lterem Werke ,,Christliche Welt~
anschauung® anhaftet. Eine Zusammenfassung der vielfdltigen
Gedankenginge am Schlusse des Buches wiirde das Ganze iiber-
sichtlich abrunden. Auch ein Sachworterverzeichnis wire fiir den
Gebrauch vorteilhaft.

Linz a. d. D. J. Knopp.

Die Christusbotschaft des Alten Testamentes, Kurze Darlegung
und Erklirung der wichtigsten messianischen Weissagungen. Von
DDr. Jakob Obersteiner. 8° (248). Wien, Verlag Herder, Hlwd.
S 30.—.

Es ist erfreulich, daB sich die Wissenschaft vom Alten Testa-
ment wieder den groBen theologischen Gedanken zuwendet und
sie auch weiteren Kreisen zuginglich macht. Obersteiner bringt
die Anfinge der messianischen Weissagungen in den historischen
Biichern, ihre Weiterentwicklung in den Psalmen und ihre wvolle
Entfaltung in den Schriften der Propheten. ,Da das Buch fir
einen weiteren Leserkreis bestimmt sein soll, ist auf wissenschaft-
liche Details im allgemeinen verzichtet worden, wenn es auch auf
wissenschaftlicher Grundlage beruht und die Forschungsergebnisse
der alttestamentlichen Digziplin soweit als moglich beriicksichtigt
wurden® (S. 5).

Das geschichtliche Milieu der Weissagungen ist gut gezeichnet.
Die Erklirung ist theologisch und historisch mit guten Griinden
fundiert. CGerade dieser Stoff hitte die Versuchung nahegelegt,
mit miBverstandener ,,pneumatischer Exegese” zu operieren. Viel-
leicht hitten die Ziige des Christusbildes in einzelnen Weissagun-
gen an Schirfe in der Darstellung gewonnen, wenn die Diskus-
sion nicht angenommener Erkldrungsversuche entweder in Ex-
kurse, wie es iber den ,Knecht Jahwes” geschah, oder in die
Anmerkungen verwiesen worden ware. Ein Wunsch ware es zu
erfahren, wie das jeweilige Christusbild Heilsbotschaft in der
konkreten geschichtlichen Situation, aus der die Weissagung
stammte, war. Obwohl die Gefahr eintdniger schematischer Be-
handlung nahelag — in der ,Messiashotschaft der Propheten*
werden allein 23 Weissagungen behandelt —, ist es dem Verfasser
gelungen, nie ermiidend zu wirken. Fiir weniger Kundige wire
die Angabe der Schriftstelle Seite 30, 35, 49, 51, 56, 58 zu machen.
Vielleicht lieBe sich auch fiir Ps 72 ein passender Titel (,Der
Friedenskoénig®?) finden,

St. Polten. Dr. A. Stager.

Die Wunder des Propheten Eliseus. Von Msgr. Dr. Karl Fruh-
storfer. 8° (68). Linz a. d. D. 1949, Oberdsterreichischer Landes-
verlag. Brosch. S 6.80.

Msgr. Fruhstorfer behandelt in dieser Arbeit einen besonders
anziehenden Abschnitt des Alten Testamentes, {iber dessen
geschichtlichen Gehalt und literarische Art die Meinungen auch
auf katholischer Seite geteilt sind (Sanda). Der Verfasser zeichnet
uns Eliseus als den mutigen Vorkimpfer des Eingottglaubens, der
mit den anderen GroBen des Alten Testamentes der Menschheit
die Richtung gewiesen hat, die zu allen Zeiten allein zum Auf-
stieg filhrt. Insbesondere ist es dem Verfasser gelungen, die sitt-
liche Personlichkeit des Propheten scharf zu zeichnen: seinen
Edelmut, seine Uneigenniitzigkeit, seine Weitherzigkeit und Hilfs-
bereitschaft. Abgesehen von zwei Beglaubigungswundern ver-
folgen alle seine Wunder neben ihrem hochsten Zweck (Forde-



Literatur 181

rung des Eingottglaubens) die edle Absicht zu helfen und zu
retten.

Der Ablehnung der ,genauen“ Parallele zwischen dem
Quellenwunder und dem Wunder von Mara kann der Gegner
immerhin den beiden Berichten gemeinsame Ziige entgegenhalten:
die Untrinkbarkeit des Wassers und das Trinkbarwerden durch
einen hineingeworfenen Gegenstand. Wohl tut in allen Arbeiten
Fruhstorfers die ehrfiirchtige Scheu vor dem Texf, die es ihm
nicht gestattet, schwierige Textteile einfach zu streichen, um das
Problem zu ,losen*. Jeder, der fiir biblische Fragen ein Auge
hat und ein Ahnen dafiir, welch groBe Entscheidung in der
Losung dieser Fragen liegt, wird dem Verfasser fiir diese seine
neueste Arbeit Dank wissen.

Stift St. Florian. Dr. Hermann Stieglecker.

Eommentar zur Leidens- und Verklirungsgeschichie Jesu
Christi. Vierte, verbesserte Auflage. Kurzgefaliter Kommentar zu
den vier heiligen Evangelien. Begriindet von Dr. Franz X. Polzl,
fortgesetzt von Theodor Kardinal Innitzer, Erzbischof von Wien.
V. Band. 8° (XVI u. 448). Wien 1948, Verlag Herder. Geb. S 48.—.
Sfr. 24.20.

Als Forschungsmethode wird im vorliegenden Xommentar-
werk die formgeschichtliche Betrachtungsweise angewendet. Das
fiithrt zu manchen sehr aufschluBreichen Ergebnissen. Die jiingste
Literatur wurde weitgehendst beriicksichtigt und bereichert den
Inhalt des Kommentars, der von Franz X. Polzl begonnen und
von Sr. Eminenz Kardinal Innitzer fortgesetzt wurde. Die sorg-
féltige Bearbeitung des filinften Bandes erkldrt den Ablauf der
Ereignisse von den Beratungen des Synedriums bis zum Ab-
schluB der evangelischen Berichterstattung. Wie die Frage der
Judaskommunion oder die nach der eigentlichen Todesursache
gelost wird, weckt groBtes Interesse. Nicht nur dem forschenden
Gelehrten und dem Studierenden der Theologie ist hier eine
reiche Quelle gediegener Erkenntnisse geboten, sondern auch die
ernste Betrachtung des Priesters wie des gebildeten Laien findet
gesunde und kriftige Kost.

Linz a. d. D. Dr. Leopold Prohaska.

Die Adressaten des ersten Korintherbriefes, Ein Versuch, die
Empfénger dieses Briefes ndher zu bestimmen. Von Dr. P. Rudoif
Hundstorfer O.S.B. 8° (72). Kremsmiinster 1948. Im Kommissions-
verlag ,,Welsermiihl“, Wels.

Am Vorabend des Vierhundertjahrjubildums der alten Latein-
schule von Kremsmitnster erschien als Sonderabdruck aus dem
91. Jahresbericht des Obergymnasiums der Benediktiner zu Krems-
miinster diese gediegene theologische Arbeit, in der besonders
philologische Fragen einen breiten Raum einnehmen. TFiir den
Fachmann hat sie, wie der Verfasser einleitend bemerkt, ,,den
Wert einer Spezialuntersuchung eines allerdings sehr schwierigen
Problems neutestamentlicher Schrifterklidrung®, fiir den Laien
wirkt sie insoferne gegenwartsnahe, als sie einen Einblick in das
urchristliche Gemeindeleben gewihrt. Die Vielfalt der Meinungen
der Exegeten iliber die Adressaten fiihrt Hundstorfer auf drei
Gruppen zuriick und handelt im 1. Kap. iiber die ,katholische“
Adresse, die sich an die Christen der ganzen Welt richte. Im
2. Kap. bringt er die provinzachaische Adressaten-Hypothese,
welche durch die Stellung Korinths als Mutterkirche und Metro-



T e

pole des achaischen Christentums nahezuliegen scheint. Im 3. Kap.
kommt der Verfasser zur stadtkorinthischen Adressatentheorie,
fiir die der Briefinhalt zweifellos zu sprechen scheint, welche je-
doch in der Adresse nicht den geringsten Riickhalt hat, ja im
Gegenteil auf Schwierigkeiten stofSt.

Da das Resultat der Uberschau iiber die wichtigsten Erklidrungs-
versuche durchgéngig als unbefriedigend zu bezeichnen ist, wahlt
Hundstorfer im 4. Kap. nicht etwa wie Joh. WeiB, der den V.2b
als Interpolation erkldrt, den Weg der Anderung der Textform,
sondern, von der Weill’schen Konzeption ausgehend, stellt er ,die
Geheiligten in Christo Jesu” und die ,,Berufenen Heiligen* nicht
nebeneinander, sondern letztgenannten Ausdruck gemeinsam mit
sdenen, die den Namen des Herrn anrufen den ,,Geheiligten in
Christo Jesu®“ gegeniiber. Auf diesem Wege erreicht er vollends
sein Ziel sodann dadurch, daB er ,topos” nicht wortlich als
»Platz®, ,0rt* ,Gegend“ auffaBt, sondern in Ubertragener Be-
deutung nimmt als ,,Amtsstellung®, ,,Rang® Fiir die Moglichkeit
dieser Auffassung bringt der Verfasser im 5. Kapitel eine Fiille
philologisch stichhé#ltiger Beweise, die-ihn als Fachmann auf dem
Gebiete verraten. Der Wortlaut der Adresse sei demnach zu liber-
setzen: ,Paulus, berufener Apostel Jesu Christi durch Gottes
Willen, und Sosthenes der Bruder — der Kirche Gottes, die zu
Korinth ist, den Geheiligten in Christus Jesus, den berufenen
Heiligen, sowie allen, welche anrufen den Namen unseres Herrn
Jesus Christus in jedweder Amtsstellung, der ihren sowohl, als
auch der unsern.*

Im Hinblick darauf, dal auch der Briefinhalt (Parteienunwesen
1, 10—4, 21; Personenkult 3, 1—15 u. dgl.) diese Ubersetzung der
Adresse empfiehlt, ist Hundstorfers Untersuchung ein wertvoller
Beitrag zu wissenschaftlicher Exegese des Neuen Testaments, fiir
den ihm Dank und unverhohlene Anerkennung gebiihren.

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner.

Kleine Kirchengeschichte. Fir Bildungsbeflissene und zum
Selbststudium. Von Vinzenz Oskar Ludwig. Zweite, erweiterte
Auflage. 8° (VIII u.467). Wien, Verlag Georg Fromme. Geb. S 28.—.

Der literarisch sehr titige Klosterneuburger Kirchenhistoriker
legt 35 Jahre nach Erscheinen der ersten Auflage seiner Kleinen
Kirchengeschichte eine zweite, erweiterte vor und erfiillt damit
bei unserem jahrelangen Vakuum an katholischen Lehrbiichern
fiir unsere akademische Jugend ein praktisches Bediirfnis. Das
Buch ist so iiber seine urspriingliche Aufgabe als Repetitorium
hinaus in der verdnderten Zeitlage zu einem grofferen Zweck
herangewachsen. Das reichhaltige Werk, das auch die Schwéchen
und Schattenseiten der kirchlichen Zust@nde nicht &ngstlich ver-
schweigt oder beschonigt, ist geeignet, das kirchengeschichtliche
Interesse vwvon selber zur Vertiefung in Fachwerken, Spezial-
literatur und Quellen hiniiberzuleiten. Die knappe Kiirze hat frei-
lich den Nachteil, daB an manchen Stellen der Sachverhalt unklar
wird. Auch sonstige kleinere Versehen finden sich nicht wenige.
Im Anhang wurden manche Daten nicht auf den gegenwirtigen
Stand gebrachf. Dasselbe gilt auch von manchen Literatur- und
Quellenangaben.

Wien. Dr. Johann Troster.

Franz von Sales, Ein Heiliger des christlichen Humamnismus.

Von P. Dr. Josef Russmann O.S.F.S. 8° (152). Wien 1948, Verlag
Herder. Pappbd. S 13.40, Sfr. 5.80.



Literatur 183

Kein Zweifel, der Stern des hl. Franz von Sales steigt. An
immer mehr Ausfallstoren der Zeit zu den groBen Anliegen der
Menschen von heute taucht seine Gestalt auf. Vor allem begegnet
er uns an den Kreuzungspunkten der inneren Entwicklungslinien.
Er ist nicht ein Vergangener, sondern ein Kommender, ein unserer
Zeit Entgegenkommender. So, als Heiligen des christlichen Huma-
nismus, als christlichen Denker, als Mystiker der Gottesliecbe und
als Begriinder einer modernen Seelenfiihrung und weltnahen
Frommigkeit schildert ihn der Verfasser. Eine solche Gestalt ,in
Bewegung® richtig zu portritieren, ist doppelt schwierig. Russ-
mann hat Gespiir dafiir und nennt sein Portrdt einen Versuch.

Als erfiillbarer Wunsch fiir eine Neuauflage bleibt zunichst
ein Kapitel tiber die franzodsischen Kulturzustdnde im Zeitalter des
konfessionellen Absolutismus. Denn der Heilige und die heilige
Franziska von Chantal sind historische Erscheinungen des fran-
zosischen Kulturbereiches. Das sehr fliissig und mit Wirme ge-
schriebene Buch wird sich bald eine Lesergemeinde erobern.

Graz. Univ.-Prof. DDr. Karl Eder.

Augustinus, Aurelius. Der christliche Kampf. Zum erstenmal
iubertragen von Carl Johann Perl. 8° (100). Wien 1948, Thomas-
Morus-Presse im Verlag Herder. Pappbd. mit Schutzumschlag
S 9.80, Sfr. 4.30.

Cortés, Donoso. Der Abfall vom Abendland. Dokumente. Her-
ausgegeben und eingeleitet von Paul Viator. 8° (112). Wien 1948,
Thomas-Morus-Presse im Verlag Herder. Pappbd. mit Schutz-
umschlag S 9.80, Sfr. 4.30.

Kierkegaard, Soren. Die Lilien auf dem Felde. Drei Reden.
Aus dem Dénischen iibertragen und mit einem Nachwort versehen
von Friedrich Hansen-Lowe. 8¢ (112). Wien 1948, Thomas-Morus-
lgg:sse im Verlag Herder. Pappbd. mit Schutzumschlag S 10.80,

. 4.70.

Solowjow, Wladimir. Die Erzdhlung vom Antichrist. Ubersetzt
und eingeleitet von Paul Viator. 8° (80). Wien 1948, Thomas-
Morus-Presse im Verlag Herder. Pappbd. mit Schutzumschlag
S 9.—, Sfr. 4.30. :

Stifter, Adalbert. Freiheit und Maf. 8° (212). Wien 1948,
Thomas-Morus-Presse im Verlag Herder. Pappbd. mit Schutz-
umschlag S 13.—, Sfr. 5.60. 7

Wie seinerzeit der Verlag Herder in Freiburg i. Br. die ,Zeu-
gen des Wortes®, gibt nun der Verlag Herder in Wien in der
Kleinbuchreihe ,,Thomas-Morus-Biicherei* wertvolle &Alters Schrif-
ten heraus, die bisher entweder tiberhaupt nicht wverdffentlicht
oder wenigstens in deutscher Ubersetzung nicht zuginglich waren.
Die vorliegenden ersten funf Béndchen enthalten bedeutungs-
volles Gedankengut von Augustinus, Donoso Cortés, Kierkegaard,
Solowjow und Stifter. Die Bindchen sind gut ausgestattet und
fiir Geschenkzwecke besonders geeignet.

Linzias & D, Dr. J. Obernhumer.

Welt ohne Glauben. Apologetisch-geschichtliche Fragen aus
alter und neuer Zeit. Von Anton Schraner. 8° (266). Winterthur
(Schweiz) 1948, Verlagsanstalt Konkordia.

Ein geachteter Schweizer Apologet und Schriftsteller behan-
delt hier populdr-wissenschaftlich verschiedene aktuelle Probleme
der Christenheit und der katholischen Kirche. Es vereinen sich
strenge Objektivitdt und gute Schreibweise. Kapitel wie , Korper-



184 . Literatur

kultur und Sport®, ,,Sind beschauliche Orden unzeitgem&fB?“ oder
,»,Was wissen wir vom Weltende?*, um nur einiges herauzugreifen,
geben griindliche Aufklidrung iiber brennende Fragen des heutigen
Katholiken.

Kronstort (0.-0.). Pfarrer Leopold Arthofer.

Katholische Marienkunde. Von P. Paul Striter S.J. — 1. Bd.:
Maria in der Offenbarung. 8° (384). — 2. Bd.: Maria in der Glau-
benswissenschaft. 8° (360). Paderborn 1947, Verlag Ferdinand
Schoningh. Brosch. je DM 10.—.

Die von dem bekannten Mariologen Paul Striter S.J. her-
ausgegebene, auf drei Biénde berechnete ,Katholische Marien-
kunde wendet sich an Priester und religios interessierte Laien.
Sie stellt eine Einfithrung in das Glaubensgeheimnis Marias dar,
wie sie in dieser Ausfiihrlichkeit im deutschen Sprachgebiet wohl
noch nie geboten wurde.

Der erste Band ,Maria in der Offenbarung® ist der dogmen—
geschichtlichen Entwicklung gewidmet und offenbart den Lauf,
den das biblische Marienbild durch zwei Jahrtausende genommen
hat. Katholische Fachgelehrte wie A. Bea, A. Merk, de Urbina,
H. Rahner, E. Bominghaus, M. Miiller, Ph. Oppenheim und H. Eng-
berding lassen in chronologischer Reihenfolge das Bild der Gottes-
mutter aus der Schrift des Alten und Neuen Bundes, aus der
Patristik des Ostens und Westens, der lateinischen und griechi-
schen Liturgie, wie aus der mittelalterlichen und nachtridentini-
schen Theologie immer deutlicher vor unserem staunenden Blick
erstehen. Mit Ergriffenheit erlebt man das Wirken des immerdar
tdtigen Heiligen Geistes durch die Jahrhunderte.

Der zweite Band ,Maria in der Glaubenswissenschaft“ bringt
ein wohlabgerundetes dogmatisches Marienbild. Ausgehend wvon
den wertrauten Dogmen der jungfridulichen Gottesmutterschaft
und der Gnadenausstattung Mariens (C. Feckes) flihrt uns die
Darstellung in die neuesten Fragen der Mariologie hinein: J. Beu-
mer zeigt uns Maria als die Mutter der Christenheit, A. Stolz als
die universelle Gnadenmittlerin, P. Strdter als Miterléserin und
Konigin.

In seiner grofien Anlage, in seinem niichternen, wissenschaft-
lich wohlfundierten Urteil, wie nicht zuletzt in seiner tiefen
Marienliebe bildet dieses groBe Werk eine Gabe, fiir die alle
Marienverehrer, die tiefer in das Geheimnis Mariens eindringen
wollen, dem Verfasser dankbar sein werden. Moge bald der dritte |
Band erscheinen, der die Ausstrahlungen des Mariengeheimnisses
auf die Frommigkeit aufzeigen will und Themen enthilt, wie die
Marianischen Kongregationen, die Vollkommene Andacht Grig-
nions, Maria und die Volksfrommigkeit, Maria und der Priester
und andere mehr.

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer.

Kleine Texte zu Theologie und Seelsorge. Herausgegeben von
Domkapitular Dr. Karl Rudolf. Wien, Seelsorgerverlag im Ver-
lag Herder.

Die ,,Kleinen Texte“ wollen nach Absicht von Herausgeber
und Verlag dem heute so sehr bedringten Seelsorger helfen, sich
in wichtigen Fragen seines priesterlichen Lebens und Wirkens
rasch und gut zu orientieren, zumal ihm zum Studium groBer
Werke vielfach Zeit und Mufile fehlt. Die meisten Nummern
kommen auch als Behelf fiir die Schulung der Laienkrifte in
Betracht.



Literatur 185

In Nummer 1 (Umfang 16 S., Preis S 2—) betrachtet P. Karl
Rahner S.J. den ,Pfarrer” als Priester und als ortsgebundenen
Priester und bietet bedeutsame Aussagen 1iiber das Sein des
Pfarrers als Liturgen und Seelsorger.

In Nummer 3 (16 S,, S 2.—) gibt Pfarrer Dr. Konrad Metzger (1)
Richtlinien fiir die ,Seelsorge auf der Strafe und in den Hiu-
sern”, aus reichster Erfahrung und echter Menschenliebe dar-
geboten.

In Nummer 14 (16 S., S 1.60) handelt Pfarrer Dr. Konrad Metz-
ger (1) lUber den ,Hirten im Aufbau der Gemeinde®. Aus einer
Betrachtung der Gedanken, die den Hirtengleichnissen des Herrn
zugrundeliegen, und der iibernatiirlichen Aufbaugesetze der Ge-
meinde bei Paulus werden wesentliche Erkenntnisse iiber Auf-
gabe und Wirkweise des Seelsorgers gewonnen.

In Nummer 4 (32 S., S 2.40) bringt Med.-Rat Primarius Dr. Max
Apfelthaller ,Medizinische Erwdgungen zu dem Fragenkreis der
kiinstlichen Schwangerschafts-Unterbrechung®. Die Schrift bietet
eine klare und sachlich einwandfreie Einfiihrung in die schwie-
rige Problematik des Abortus artificialis. Nachdriicklich wird
auf die mit ihm verbundenen Gefahren und Schidigungen hin-
gewiesen.

Linz a. d D Dr. J. Obernhumer.

Forty Years After. Pius XI and the Social Order. A Commen-
tary. By Raymond J. Miller C.Ss. R. 8° (328). St. Paul, Minn.
(U.S. A), Fathers Rumble and Carty Radio Replies Press. $ 2.75.

Ein Kommentar zu ,Quadragesimo anno®, dem wir im deut-
schen Sprachgebiete nichts an die Seite zu setzen haben, was
ihm an Breite und Tiefe dhnlich wéare. Der gelehrte Autor weil
von den Osterreichern Vogelsang, Liechtenstein, Lugmayer, wie
von den Deutschen Hitze, Stegerwald u. a. Die ,Neue Wiener
Richtung” und der Eigentumsstreit ist ihm ebenso geldufig, wie
die Gladbacher Schule und der deutsche Gewerkschaftsstreit.
Wiederholt wird die ,Linzer Quartalschrift zitiert. Naturgemif
werden die Ausfithrungen fiir uns dort besonders interessant, wo
das Rundschreiben mit amerikanischen Beispielen und Parallelen
illustriert wird, wie etwa in der Darstellung der Entwicklung des
Finanz- und Konzernkapitalismus in den USA. wihrend des
zweiten Weltkrieges oder in den Berichten iiber die sozialistischen
und die christlichen Bewegungen Amerikas. Es scheint, daB die
groBe soziale Enzyklika in Amerika viel ernster gewlirdigt und
studiert wird als bei uns. ;

Schonering (0.-0.) Pfarrer Rudolf Hausleithner.

Die sieben Worte am Kreuz. Von Reinhold Schneider. §° (60).
Luzern 1948, Rex-Verlag. Pappband Fr. 4.80.

»iine jede Stunde der Welt hat ihren Dank an Dich!“ (S. 51.)
Diese Besinnung mag der zutiefst getroffenen Menschheit von
. heute vielleicht unverstindlich sein. Und doch wire gerade hier
der rettende Ausgang aus der Nacht sinnlosen Leidens in das
Licht des Gottesreiches, das uns der sterbende Erléser mit seinem
Tod erschlossen und in seinen letzten Worten am Kreuz geoffen-
bart hat.

Es ist ein wundersames Biichlein, das bis in die Tiefe der
Menschenseele greift. Es packt und weckt Verantwortung, es riit-
telt auf und erschiittert. Immer wieder trifft ein Wort bis ins
Innerste und weckt Verantwortung und Besinnung.



186 Literatur

So betrachtet und erfaBt, bleiben die sieben Worte Jesu am
Kreuz nicht blasse historische Erinnerung oder fast verschiittetes
katechetisches Wissen. Sie dringen mahnend und beschworend
hinein in unsere Tage und ,verpflichten uns als Wissende zur
Predigt vom Kreuze, vor dem wir unabinderlich stehen. Die Dich
lieben, vermogen zu leiden!* Die Ausstattung des Béndchens ist
vornehm und geschmackvoll, dem Inhalt angepalt.

Linz a. d. D. M. Giinthersberger.

Franz von Sales, Anleitung zum frommen Leben. Ubersetzt von
P. Dr. Franz Reisinger, Oblate des heiligen Franz von Sales. 8°
(320). Wien-Diidingen (Schweiz) 1947, Franz-Sales-Verlag. Halb-
leinen ghd. S 16.80.

Des hl. Franz von Sales ,Anleitung zum frommen Leben®
(Introduction a la vie dévote, erste Ausgabe 1609), die zu den klas-
sischen Werken der religiosen Literatur zdhlt, ist unter dem Na-
men ,Philothea” allgemein bekannt. Der Ubersetzer hat diesen
Namen weggelassen, weil er zu dem Vorurteil AnlaB3 gab, die An-
leitung sei nur oder in erster Linie fur Frauen geschrieben, was
durchaus nicht zutrifft. Die vorliegende sinn- und wortgetreue,
durch ein gutes Sachregister bereicherte Ubersetzung dieser be-
rithmten Laienaszetik kann auch den Menschen unserer Tage
bestens empfohlen werden.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer. '

Heilige Wiirde — heiliges Wirken. Besinnliches zum Priester-
ideal. Von Albert Schmitt S.J. 8° (72). Innsbruck 1948, Verlag
Felizian Rauch. S 7.20.

In 16 Abschnitten tragt der durch viele Priesterkonferenzen
bekannte, am 15. Jdnner 1948 heimgegangene Universitidtsprofessor
Gedanken und Erfahrungen vor, die in die Tiefe priesterlichen
Seins und Wirkens fithren. Sie werden in ihrer Gehaltfiille dem
vielbeschiftigten Seelsorgeklerus zu einer gern gesuchten besinn-
lichen Weile verhelfen. Er wird dem erfahrenen Mitbruder dank-
bar sein, aus solch kluger Uberlegung wieder ans Werk schreiten
zu konnen. Geht es doch dem Verfasser darum, Contemplatio und
Actio in ihrer gegenseitigen befruchtenden Einheit aufzuzeigen.
Der Aufblick zur ,Caelestis urbs Jerusalem“ wird ,die Freunde

Gottes® unermiidlich und treu bei ,Saat und Ernte“ — wie sich
die letzten Kapitel betiteln — machen.
Tinz 'a, d. 'D: Dr. L. Prohaska.

Radiopredigten. Von Heinrich Suso Braun. Zweiter Band. 8°
(404). Innsbruck-Wien 1948, Tyrolia-Verlag. Kart. S 21.—.

Die Kirchenkanzel steht inmitten der Zuhorer. Die ,Radio-
kanzel”® aber steht in irgend einem dunklen Studio ohne Wider-
hall des Raumes. Und Widerhall der Herzen? Sogar mit dem
gedruckten Wort weckt Dr. P. Heinrich Suso Braun O.F. M. Cap.,
der Innsbrucker Hochschulseelsorger und Rundfunkprediger, die-
sen Widerhall sehr lebhaft. Die Horerschaft fithlte sich sicherlich
jedesmal, nicht nur zuweilen,” wie der Verfasser im Vorwort
meint, angesprochen. Aber auch die Leserschaft aus den Reihen
der Laien und der Priester wird sich, gleichermallen angespro-
chen spiiren, denn jedes Thema, das P. Heinrich Suso behandelt,
spricht an, ja packt an. Dal der Verfasser der Aufforderung aus
dem Kreise der Horer Folge gab und die Drucklegung seiner
Rundfunkpredigten veranlaBte, sichert ihm den Dank der Leser.

Stift Wilhering. P. Amadeus Reisinger.



TR 187

Das Ende von Dachau. Von Johann Steinbock. 8° (60). Salzburg
1948, Osterreichischer Kulturverlag. Brosch. S 5—, Halbleinen
geb. S 8—.

Die buchtechnisch schén ausgestattete und mit einem genauen
Plan des Konzentrationslagers versehene Schrift ist der einzige
bisher in deutscher Sprache vertffentlichte Bericht i{iber das be-
wegte Ende der Holle von Dachau. Kein Unterton des Hasses 146t
hier einen Zweifel an der Objektivitdt des Verfassers aufkom-
men, der sachlich schildert, was er selbst erlebte, als die Ameri-
kaner mit ihren Panzern durch die ehernen Lagertore von
Dachau vorgestoBen waren. Treue zum Beruf und restlose Hin-
gabe an unser liebes Vaterland hatten Johann Steinbock nach
Dachau gebracht. Er schrieb seinen Bericht als wichtigen Beitrag
zur Geschichte und fiir Osterreicher und Friedensfreunde.

Kronstorf (0.-0.). Pfarrer Leopold Arthofer.

Neues religioses Kleinschrifttum

Zusammengestellf vom Referenten fiir Schrifttum des Seelsorge-
amtes Linz,

Das Tor. Gespriche iiber Religion mit jungen arbeitenden
Menschen.

Die wunderbare Strafie. Der Weg unseres Denkens zu Gott.
Schriftenreihe fiir junge werktédtige Menschen, Heft 1 und 2. Von
Dr. Josef Binder. Linz, Verlag Kathol. Schriftenmission. Je S 1.60.

Wie wenig nehmen doch zumeist unsere Schulentlassenen aus
dem Religionsunterricht mit ins Leben hinaus. Mit der Fiille von
Eindriicken, die auf unsere Fiinfzehnjihrigen einstiirmen, ver-
mogen oft die kindlichen Kenntnisse aus dem Religionsunterricht
nicht mehr Schritt zu halten. Darum erfiillen diese lebensfrischen
Berufsschulkatechesen eine wichtige Aufgabe: sie streuen Gottes
Samen faBbar und fruchtbar in kostbaren Boden. :

Das Burschenbiichl. Du und dein Gott, dein Beruf, dein Midel.
Von P. Alfred Geier S. J. Innsbruck, Verlag Felizian Rauch. S 1.50.

Mit eindruckskraftigen Worten werden unseren Burschen ein
paar wichtige Grundsitze iber ihr Verhiltnis zu Gott, zum Beruf
und zum Ma3adel vorgesetzt. Man fithlt im Verfasser den Heim-
kehrer, der nun als Seelsorger seine Erfahrungen auszuwerten
versteht. i

Die Ehe im gottlichen Weltplan. Von P. Norbert M. Schachin-
ger O.S.B. Wels, Verlag Franz Reisinger. S 1.20.

Aus der Erkenntnis, daB es zu einer wirklichen Eheheilisung
nicht reicht, wenn man sie in erster Linie nur von der psycho-
logisch-menschlichen Seite beleuchtet, versucht der Verfasser
hier, fiir die Aufgeschlossenen eine Schau der Ehe im Lichte der
Majestdt Gottes zu geben. Zweifellos wird diese Schrift, wenn sie
zur rechten Zeit in die rechte Hand kommt, ihr Gutes wirken,
wenn auch nicht jeder damit einverstanden sein wird, daB die
Erbsiindentheorie von P. Petrus Mayrhofer (die Ursiinde Adams
als Ubertretung eines {ibernatiirlichen Zeugungsverbotes) zu
Grunde gelegt wird.

Herr, mach mich rein. Geschichten um die hl. Beichte.

Du bist mein Leben. Geschichten um die hl. Kommunion. Von
gosesf Kronerwdther. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission.
‘ Je 1250/

Immer wieder verlangt die Seelsorge nach guten Kinder-
schriften, die die tiefen Wahrheiten des Glaubens und die For-
derungen christlichen Lebens in anschaulichen Bildern darzu-



188 Literatur

stellen vermogen. Diese beiden Heftchen hat ein erfahrener Kate-
chet den Eltern, Katecheten und Kindern geschenkt. Sie bedeuten
eine erfreuliche Verlebendigung des Erstbeicht- und Erstkom-
munionunterrichtes.

Jungarbeiter, auf zur Tat! Du bist das Schicksal der Welt von
morgen. Von Dr. A. Ehrmann. Ling, Verlag Katholische Schriften-
mission. S 1.60.

,JKatholische Arbeiterjugend! Wer hitte dieses Wort wvor
Jahren fiir moglich gehalten? Heute schon ist die KAJ. eine Be-
wegung, mit der die GroBlen der Welt zu rechnen beginnen. Car-
dijns Besuch in Osterreich hat dieser Bewegung auch bei uns
einen michtigen Auftrieb gegeben. Diese Schrift wird weite
Kreise der Jungarbeiterschaft mit seinem Werk bekannt machen
und fiir die Ziele der Bewegung begeistern.

Tnsere Zukunft, Die christliche Soziallehre. Von Hans Laufer-
mair. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 1.60.

Eine ausfiihrliche, sehr klare und leichtverstandliche Dar-
stellung der christlichen Soziallehre, wie sie bis heute nur selten
gebracht wurde. Es liegt im Interesse jedes einzelnen, daB diese
natiirliche Lésung der sozialen Frage allgemein bekannt wird.

Reise ins Weltall. Von P. Johann Marie Lenz S. J. Linz, Ver-
lag Katholische Schriftenmission. S 1.60.

Wenn auch unseren Flugzeugen das All noch nicht erschlossen
ist, so haben doch in der letzten Zeit die Uberriesen unserer
Fernrohre neue Kunde gebracht von den fernsten Regionen des
Universums. Hier 148t uns ein bekannter Kenner der Sternenwelt
einen Blick tun iiber die letzten Erdengrofen hinaus auf die
GroBe des ewigen Schopfers.

Tekakwitha, das Indianermidchen. Von Sr. Perboyre Neufl
S.Sp.S. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 1.60.

Das Lebensbild eines Indianermidchens! Geachtet und begehrt,
verfolgt und gehaBt lebte es in der Wildnis. Heute ist sein Grab
das Ziel zahlreicher Pilger, und im Zenfrum der Christenheit
erwigt man seine Seligsprechung. Von den Indianern kennt
unsere Jugend vielfach nur die Helden des Kriegspfades, ihren
Mut und ihre Hirte. Mag durch diese Schrift auch der wahre
Heroismus dieses Volkes bekannt werden!

Zeitschriften

An dieser Stelle werden jdhrlich einmal jene Zeitschriften ange-
zeigt, die von den Verlegern oder Herausgebern regelmifig das
ganze Jahr hindurch an die Redaktion eingesandt werden.

Angelicam. Periodicum trimestre. Roma (Italia), Salita del
Grillo 1.

Antonianum. Periodicum phﬂlosophioo—theolog-icum trimestre.
Editum cura Professorum Atenaei Antoniani de Urbe. Roma (24),
Via Merulana 124, Italia.

Biblica, Commentarii editi cura Pontificii Instituti Biblici.
Pubblicazione trimestrale. Roma 2/4, Piazza Pilotta 35.

Der Seelsorger. Monatsschrift fiir alle Bereiche priesterlicher
Reich-Gottes-Arbeit. Verlag Herder, Wien.

Die frohe Boischaft. Zeitschrift fiir homiletische Wissenschaft
und Praxis. Erscheint monatlich. Verlag ,Die frohe Botschaft®,
Wien, XIX./117, Kreindlgasse 12.

Dekumente. Zweimonatsschrift im Dienste iibernationaler Be-
gegnung. Herausgegeben von der Gesellschaft fiir iibernationale



Literatur 189

Zusammenarbeit. Dokumente-Verlag, Offenburg, Baden, Wein-
gartenstraBe 6. :

Kalasantiner-Blitter. Monatsschrift der Kalasantiner-Kongre-
gation. Wien, XV., Gebriider-Lang-Gasse 7.

Klerus-Blatt. Vormals Katholische Kirchenzeitung. Salzburg,
Linzergasse 29. Erscheint jeden zweiten Samstag.

L’Artisan et les Arts Liturgigues. Revue trimestrielle d’Art
Sacré. Publiée par les Bénédictins de ’Abbaye de Saint-André —
Lez Bruges (Belgique).

La Vie. Catholique Illustrée. Hebdomadaire imprimé en
France. Paris 17, Boulevard Malesherbes 163.

Lebe mit der Kirche. Blitter fiir volksliturgisches Apostolat.
Volksliturgischer Verlag, Wien, I., Zedlitzgasse 3.. Erscheint
monatlich.

Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft. Nouvelle Revue de
science missionaire. Seminar Schoneck, Beckenried (Nidw.),
Schweiz. Erscheint viermal jahrlich.

Revue Diocésaine de Namur. Periodique paraissant tous les
deux mois. Gembloux, J. Duculot, Belgique.

Sacerdos. Tweemaandelijks Tijdschrift wvoor Predikatie en
Zielzorg. Carmelietenstraat 4, Mechelen (Belgie).

Scripture. The Quarterly of the Catholic Biblical Association.
43, Palace Street, London S. W. 1.

Theological Studies. A quarterly review. Woodstock, Maryland,
USA. 3

The Philosphical Review. An International Journal. Published
by Cornell University Press every two months at Ithaca, New
York, USA. :

. Trierer Theologische Zeitschrift. Neue Folge des Pastor bonus.
Paulinus-Verlag, Trier. Jahrlich 12 Hefte.

Wiadomosci Duszpasterskie oraz Szkice kazan niedzieliych i
swiatecznaych. Poznan, Ostréw Tumski 4.

Wort und Wahrheit. Monatsschrift fiir Religion und Kultur.
Verlag Herder, Wien.

Zeitschrift fiir katholische Theologie. Erscheint viermal im
Jahre. Verlag Herder, Wien,

Eigentimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-

theol. Diozesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher

Redakteur: Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7.

— Verlag und Druck: 0.-0. Landesverlag, Ges.m. b. H., Linz,
LandstraBe 41.

FRIEDRICH GANGL

AKAD. ARCHITEKT UND BAUMEISTER

LINZ an der DONAU
BURO : SCHILLERSTRASSE 50

TELERPHON 222 25




190

Dombaumeister

”ll Matthdus Schiager

l Linz a.d. Donau, BaumbachstraBe Nr.3

Celloncollare: 37 bis 54 cm weit

R T S e DAL S e e R i S R
3.5 cm hoch siisaae R WD R TR S B SRS R
4 c¢m hoch i } «8 B.—
Chemisetten: Versteift, germteﬂ 24 cm Iang
Mohaire. maathl i e a s s dei e st s e S et R e Rl e e S 11—
Seide, (L1 ; . 5 14.50
Seide, mit Molreeaurlage A g .5 16.50
Moireeseide 3 g R Sl ER e T NS e B 8.50
Collarstécke: Einfach, 2 bis 4 cm, mit Cellonstrelren RS T )
mit langem Brustteil, 3 Druckkndpfen, gef. Lol 850 3,80
wie oben, aber aus Seide '+ . . . s o ed . .8 38—
Birette: 3- und 4zackig, mit Dolde und SchweiBleder
Mohaire, matt . . . e 8 . 8 42.50
Seide, glatt . PR A kb 2 «8 Bl—
REIHSEIGGDI'ID'-] PR Sl B SR T s e LBha——
Reinseiden - Moiree . S 68.50

Talar = Zingula: Genau nach Lellmmrang, schwarz
fiir Strapazzwecke, Wolle mit Seide, 11 cm, ungef, .
15 cm, Seidenrips, ungef., mit Seidenfransen N
15 cm, Ia Rips, gef., versteift, gekniipfte Fransen
16 cm; Ia Moiree, wie gben . < ¢ 4 o o s e s
Fiir Primiz- und Festgeschenke, Paramente, kirchliche Gerate. Priester-
kleider elc. eigene Preisliste.

o IKLERA” Faydustras s 10

;n;n;:}n
~
o
|

Porzellan-Grabplatten

mit eingebrannter Fotografie oder Schriit.
Herslelluug aller Arten [@iir- und Kirchen-
sigschilder, — Alle Arten Raucherartikel.

Fa. Josef Engler, Inh. Eduard Schille
Linz, Melichargasse 4, Niederlage Hauptplatz 22




191

GLASEREI
Feanz KHibouge

LINZ / DONAU, BaumbachstraGe 2

EMPFIEHLT SICH FUR ALLE EINSCHLAGIGEN ARBEITEN

STEININDUSTRIE

ALBERT FRIEPESS

LINZ, FRIEDHOFSTR. 18
TELEPHON: 2-30-01

STEINPORTALE, GRABDENKMALER

AUS SCHWARZEM, SCHWEDISCHEM GRANIT,
MARMOR,
NAGELFLUH UND
ANDEREN NATURSTEINEN

ExLE i RS N SUT ok E N B R VD€ H E

ZWEIGBETRIEB URFAHR * FILIALE STEYR

ARCHITEKTURBURO

fir kirchliche Bauten und karitative Anstalten

Architekt

Hansleichtelbauer

Linz a.d. Donau, Auf der Gugl 4 — Fernruf 2 47 59




192

'PFIPIERWHREN

mmm BUROBEDARF
@o=m  C{jLLFEDERN
= BUCHDRUCKERE!

Schriftenreihe ,,Iéuhst dee H&ima«t"

Bisher erschienen:
Die Pfarrkirche von Hallstatt. Format
11.5 X 16.5 em, 24 Seiten, mit 30 Textab-
hildangen:: bresehiert i, st 0 o she S 2—
Oberchristl: Der Dom in Linz. Format
11.5 X 16.5 cm, 64 Seiten, mit 62 Textab-
bildungen, broschlert ............. S 4.50
Krause: Die Stiftsbibliothek in Admont
Format 11.5 X 16.5 cm, 40 Seiten, mit 13
Textabbildungen, buasehiertet i b S 3.60
Luger: Dreifaltigkeitskirche in Stadl=-Paura.
Format 11.5 X 16.5 cm, 28 Seiten, mit 18
Textabbildungen, broschiert ... . ...... S 2.80
Kastner: Heimische Weihnachtskrippen.
Format 11.5 X 16.5 em, 30 Seiten, mit Texl-
it

abbildungen, broschlert S 3.50
Soeben erschienen:
Oberchristl: Der Kefermarkter Fliigelaltar.
Format 11.5 X 16.5 cm, 28 Seiten, mit 18
Textabbildungen, broschiert . . . . . . .. 8 2.90

Bezug durch jede Buchhandlung

0.s0. LANDESVERLAG LINZ/DONAU

APOTHEKE

der Barmherzigen Briider

Linz a.d.D.,Edsc HerrenstrafiesRudigierstrafie
Gegriindet 1791 —  Telefon 23296

Grofies Lager an in- und auslindischen
Arzpneimitteln. — Tiglich Postversand.




THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

97. JAHRGANG 1949 3. HEFT

Das Buch des Seelsorgers
Von Dr. Alois Stéger, St. Pdlten

J. M. Sailer beginnt seine Pastoraltheologie mit der
Emfithrung in die Schriftbetrachtung: ,Erster Teil der
Pastoraltheologie. Der Seelsorger in seiner nichsten
Vorbereitung - als praktischer Schriftforscher, das ist
Unterricht von dem praktischen Schriftforschen.” Das
ist Geist aus den Pastoralbriefen des hl. Paulus, der an
Timotheus schreibt: ,,Du aber bleibe in dem, was du
gelernt hast und wodurch du zum Glauben kamst, wis-
send, von wem du gelernt hast und da du von Kind-
heit an die heiligen Schriften kennst, die fahig sind, dich
weise zu machen zum Heil durch den Glauben in Chri-
stus Jesus. Jede Schrift, von Gott eingegeben, ist niitzlich
zur Belehrung, zur Widerlegung, zur Bekehrung, zur
Erziehung in der Gerechtigkeit, damit der Gottesmann
vollkommen, zu jedem guten Werk geriistet sei (2 Tim
3, 14—16). Von demselben Geist ist die Enzyklika des
HL Vaters itber die Heilige Schrift getragen: ,In diesem
vom Himmel verliehenen Schatz sieht die Kirche die
kostbarste Quelle und die gottliche Norm fiir ihre
Glaubens- und Sittenlehre. Kein Wunder also, da8 sie
ibn, den sie aus den Handen der Apostel unversehrt
empfing, mit aller Sorgfalt bewahrt, vor jeder falschen
und unrechten Erklarung geschiitzt und in der Arbeit
am ibernatirlichen Heil der Seelen eifrig beniitzt hat,
wie fast unzahlige Zeugnisse aller Jahrhunderte einleuch-
tend dartun.*

Das Buch von der Seelsorge Gottes

»Die Heilige Schrift ist das dreiteilige Dokument, die
Urkunde unseres Adels nach Ursprung und Bestimmung,
unseres Falles, unseres Wiederaufstehens. In erster Hin- .
sicht ist sie der Adelsbrief unseres Geschlechtes, in der
zweiten die Historie von den Ruinen unseres Geschlech-
tes, in der dritten die Freudenbotschaft von Christus, das
eigentliche Evangelium* (Sailer). Sie ist das Buch von

..Theol.-prakt, Quartalschrifts III. 1949. 13



194 Stéger, Das Buch des Seelsorgers

“den erbarmenden Wegen Gottes, die er unternommen
hat, um die Menschen zu sich zu fithren. Die Liebe
Gottes und sein nimmermiides Erbarmen ist das Thema
der Bibel. Gott erzieht die Menschen durch sein Gesetz,
hammert es seinem Volk in gewaltigen Kundgebungen
‘und furchtbaren Drohungen und Gerichten ein, empfiehlt
es in liebender Fiirsorge und in verschwenderischen Ver-
heifungen. Er wirbt um sein Volk durch seine Propheten.
Alle Melodien und Kliange lafit er anstimmen, um die
Menschen an sich zu ziehen: das Werben des Brautigams,
das Bitten der Mutter, das Ziirnen des Herrn, die Liebe
und den Ernst des Vaters, die Vorwiirfe des Verschmih-
ten, das Drohen des Richters, das Brausen und Toben
der Natur, das entsetzliche Drohnen der Kriege. Psalmen,
Lieder und Hymnen werden gesungen, Lebensspriiche
und Weisheitslehre wird vorgetragen. Was wollen der
leidgepriifte Job oder der weise Salomon oder der lebens-
miide, am Irdischen sattgewordene Qohelet oder die
Liebenden des Hohenliedes oder der erfahrene, in aller
‘Weisheit gewandte Sirazide anders als zeigen, dafl Gottes
Weisheit tber jede menschliche Weisheit geht? Wann
hat je ein Mensch um einen Menschen so geworben, wie
Gott in der Bibel wirbt? Alles Werben Gottes um den
Menschen hat aber seinen Hoéhepunkt in Christus er-
reicht, im Neuen Testament. ,,Vielfach und vielgestaltig
hat Gott einst zu den Vitern durch die Propheten ge-
sprochen; zuletzt aber in diesen Tagen redet er zu uns
in seinem Sohn* (Hebr 1, 1). Alle Seelsorge des eifrigsten
Seelsorgers ist nur ein schwaches Tasten und Suchen
nach den Spuren des Seelsorgers Gott. Die Bibel ist das
geschriebene Dokument von der Seelsorge Gottes um
den gefallenen und stets fallenden Menschen und da-
durch selbst wieder Seelsorge. : :

Der Hebrierbrief, der die tiefsten Wurzeln des Prie-
stertums Christi aufgedeckt hat, schreibt: ,Es geziemte
sich fir thn (Gott), um dessentwillen das All ist und
durch den das All ist, den Heros ihres Heiles, der viele
Soéhne zur Herrlichkeit fithrt, durch Leiden zu vollenden.

Denn der heiligt und die geheiligt werden, aus einem
sind sie alle; um dieses Grundes willen betrachtet er
s nicht als Schande, sie (die Menschen) seine Briider
zu nennen® (2, 10£.). Man hat diese Stelle einen ,kleinen
Traktat iber die Frage: Cur Deus homo?" genannt. Aber
ebenso kann sie auch ein Traktat wber die letzten
Grinde und Methoden der Seelsorge genannt werden.



Stéger, Das Buch des Seelsorgers 195

Gott ist zu den Menschen herabgestiegen und ist Mensch
geworden, um die Menschen- zu retten, sie zu Soéhnen
Gottes zu machen und sie an der Herrlichkeit Gottes
teilnehmen zu lassen. Diesen Weg der Seelsorge ging
Gott vor der Inkarnation des Verbum Dei, der zweiten
-gottlichen Person, in -der ,Inkarnation” des Wortes in
der Heiligen Schrift. Sein gottliches Wort ist in mensch-
liche Hiille gekleidet, damit der Mensch es verstehen
kann. ,Mitherabsteigen“ (synkatabasis) nennen dies die
griechischen Viter. .,,Du siehst, welches Herabsteigens
sich der selige Prophet (Moses) bediente;, besser der
menschenliebende Gott* (Joh. Chrysostomus, In Gen.
IIL, 8). Das ,,Allen alles werden" ist Gesetz der Seelsorge
und Gesetz der Bibel. Um dieses Seelsorgsgesetzes willen
hat sich das Wort Gottes seiner Herrlichkeit entauflert,
ist Menschenwort geworden, gebunden an alles mensch-
liche Geschick.

Die Seelsorge baut den mystischen Leib Christi auf
mit der Gnade durch die Wahrheit in der Liebe. Der
Seelsorger ist Gnadenspender, Lehrer der Wahrheit und
Hirte. Die Heilige Schrift ist ,Mysterium der Gnade, der
Wabhrheit und der  Liebe* (G. E. Closen). Gnade ist
unverdientes Geschenk Gottes, das der Vergéttlichung
dient. Es ist das Anliegen und Werk der Heiligen Schrift,
dal sie den Menschen immer mehr in die gottliche
Sphére rickt, in Gedanken und Tun ihn Gott #hnlich
macht. Gottes Wort ist nie kraftlos. Wo es aufgenommen
wird, wirkt es, was es ausspricht. ,,Lebendig ist das Wort
Gottes und kraftgeladen und schneidender als jedes zwei-
schneidige Schwert; durchschneidend bis zur Teilung
von Seele und Geist, Mark und Bein und ein Richter der
Gefohle und Gedanken des Herzens” (Hebr 4, 12). Die
Heilige Schrift ist géttliche Wahrheit in menschlicher
Hiulle, denn sie ist nicht Menschenwort, sondern unfehl-
bares Gotteswort. Sie ist Mysterium der Liebe; denn Gott
schenkt in ihr aus.seinem Innersten. Er offnet in ihr
seine Gedanken und seine Liebe. Sie ist ,Brief des
Vaters” an die Seinen, Durch Jahrtausende hat er an
der Bibel gewirkt, da sie entstand, erhalten blieb, in
der rechten Weise gedeutet wurde und stets ein leben-
diges Buch blieb. : :

Seelsorgliches Wirken ist Nachvollziehen der Seel-
sorge Gottes, Das Buch der gottlichen Seelsorge ist die
Bibel. Seele, Urbild und Prinzip aller Pastoraltheologie
ist das fleischgewordene Wort Gottes. ,Inkarnation® des

13*



196 Stbger, Das Buch des Seelsorgers

gottlichen Logos ist auch die Bibel. ,,In scripturis verbum
caro fit, ut habitet in nobis“ (Origenes).

Christi heiliges Buch

Die Juden wunderten sich iiber Christi Schriftkennt-
nis: ,,Wie kennt dieser die Schriften, obgleich er sie
nicht (in den Rabbinenschulen) kennengelernt hat™
(Joh 7, 15). :

Die Heilige Schrift war Christi Lebensbuch. In ihr
findet er sich und seine Berufsaufgabe. In geheimnis-
vollen Worten wei er sich gemannt (Mt 22, 41 =
Ps 109, 1), in prophetischen Spriichen sich gezeichnet

k 4, 17 = Is 61, 1 fi.), in Visionen prophetischer

eher sich geschaut (Mt 26, 64 = Dan 7, 13; ,Menschen-
sohn), in prophetischen Bildern sich dargestellt (Mt 21,
1 fI. = Zach 9, 9). Durch Menschen und Geschehnisse
des Alten Testamentes sieht er sein Bild durchleuchten.
Vor allem weill er das seinem Volk unfaBbare Geheim-
nis seines Leidens in der Schrift vorausverkiindet: den
Verrat des Judas (Joh 13, 18; 17, 12), die Flucht der
Apostel (Mt 26, 31 = Zach 13, 7), die Verwerfung durch
Israel (Ps 118, 22; Joh 15, 25), die Pein seiner Leiden
(Ps 21; 68 in der Passionsgeschichte). Was Isaias {iber
den Gottesknecht vorausgesagt hat, geht an ihm in Er-
fiallung (Mt 9, 12; 20, 28; 26, 28). Die Bibel ist das Buch,
das Christi Leben deutet, thm und allen, die darin for
schen (Mt 5, 17; Joh 5, 46). :

Die Heilige Schrift ist fir Christus Begegnung mit sei-
nem Vater. Sie ist sein Gebetbuch. Mit dem Schriftwort des
Gesetzes schlagt er den Versucher; es ist ihm Schwert
und Schild seines Lebens (vgl. Eph 6, 17). Wer das
Schriftwort in sich aufnimmt und bejaht, bezieht die
Linie Gottes und wird maéchtig, den Versucher zuriick-
zuweisen. Das Schmeichelndste und Angenehmste, das
Verlockende und als harmlos Hingestellte wird im Licht
der Schrift in seiner wahren Gestalt enthillt. In der
Bibel hort Jesus seinen Vater zu sich sprechen. Es bleibt
uns ein Geheimnis, wie sich in Jesus die stindige An-
schauung Gottes auswirkte. Die ,,Psychologie” des Herrn
ist nicht zu ergrinden. Er stand in unmittelbarem geisti-
gen Austausch mit seinem Vater, aber dabei scheint
doch auch das Wort Gottes in der Schrift eine Vermitt-
lungsrolle gespielt zu haben. Er ist uns in allem gleich
geworden. Er hat der Schrift nicht bedurft, er hat sie
aber beniitzt. Fiir ihn war die Schrift sicher mehr als



Stoger, Das Buch des Seelsorgers 197

bloB ein Buch zum Argumentieren: Sie war auch ihm
~Brief des Vaters”, ihm am allermeisten; denn in ihr
hat der Vater ihm sein Bild entworfen. Aus der Schrift
betete Jesus nicht blof} die Gemeinschaftsgebete im Tem-
pel, in der Synagoge und bei den rituellen Feiern
ascha), auch privateste Gebete hat er in Worten der
ibel gesprochen. Gerade aus der Passion Jesu sind uns
drei kurze Gebete aufgezeichnet, die Schriftgebete sind.
Der Gebetsruf auf Gethsemani, als er von Seelenpein
umdiistert sprach: ,Betriibt ist meine Seele”, stammt aus
Ps 42, 6 (12). Das klagende Wort am Kreuz: ,,Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen?" ist der An-
fang des Ps 21. Das Sterbegebet: ,,Vater, in deine Hande
empfehle ich meinen Geist* steht in Ps 31, 6. Die Juden
haben dieses Gebet auch als Abendgebet gebraucht. Es
war vielleicht auch eines jener ersten Gebete, das seine
Mutter wie die anderen Mitter ihres Volkes ihr Kind
lehrte. In den schwersten Stunden greift Jesus zu den
Stofigebeten, die der Geist Gottes in der Schrift den Men-
schen schenkte. :
Jesus lebt in den Gedanken der Heiligen Schrift;
darum war sie auch sein Predigtbuch. Die Predigt Jesu
schlof sich gern an die Schriftlesung des Synagogen-
gottesdienstes an (Lk 4, 17ff.). Seine Predigt war
Homilie, nicht im Stil der judischen Homilien (Midra-
schim), sondern zugleich Kerygma: ,Heute ist diese
Schriftstelle vor euren Augen in Erfallung gegangen*
(Lk 4, 21). Mit dem Schriftwort hat Jesus gedeutet, was
Gott in der Zeit, da Jesus auftrat, gewirkt hat. Die Heilige
Schrift ist ihm lebendiges Gegenwartsbuch. Wenn er das
Volk in den Tempelhallen unterrichtete, war sein Wort
Schrifterklarung, die alle staunen machte (Joh 7, 15). In
der Bergpredigt geht er von der Schrift aus. In den acht
Seligkeiten kniipft er an Propheten- und Psalmworte an.
Oft begriinden und beglaubigen, illustrieren und moti-
vieren Ereignisse des Alten Testamentes die Worte Jesu:
die Erschaffung des Menschen, die Ermordung Abels, die
Sintflut, das Strafgericht iber Sodoma und Gomorrha,
die Erscheinung Gottes im brennenden Dornbusch, die
Aufrichtung der Schlange in der Wiste, das Manna;
David, der im Heiligtum die Schaubrote ifit, Salomons
Herrlichkeit, Elias und Elisaus, die BuBlpredigt des Jonas,
die Ermordung des Zacharias im Tempelvorhof. Christus
lebt in der Heilsgeschichte des Alten Testamentes. Fiir
das Weinberggleichnis, das Bild vom guten Hirten und



198 Stéger, Das Buch des Seelsorgers

die Schlufigleichnisse der Bergpredigt entnimmt er An-
regungen aus der Bibel. Durch seine Worte klingen oft
Erinnerungen an alttestamentliche Spriiche durch. Wenn
er Kapharnaum warnt: ,Bist du nicht bis zum Himmel
erhoht worden?”, erinnert dies an Is 14, 13ff. In der
Parusierede gibt es viele Anklinge an Daniel. In der Dis-
kussion mit seinen Gegnern entnimmt er seine Argu-
mente gerade dann am liebsten der Heiligen Schrift,
wenn er Wahrheiten ausspricht, die auf groften Wider-
stand stoflen. Die Schrift hat gottliche Autoritit. Mit ihr
will Jesus die eingewurzelten Vorurteile, den mensch-
lichen Auslegungswall um das Wort und den Willen
Gottes, die Hartherzigkeit der Juden durchbrechen (vgl.
z. B. Mt 13, 14 ff. mit Is 6, 9f.; Mt 15, 8 f. mit Is 29, 13;
Mt 19, 5 mit Gen 2, 24; Mt 22, 32 mit Ex 3, 6). Auch Jesus
hat die Schrift zum Widerlegen, zur Zurechtweisung und
zur Erziehung beniitzt. i

Die Heilige Schrift will dem Seelsorger Meditations-
buch sein, das ihm sein Leben deutet, weil es -ein
Leben sein mufl, das aus dem Geist Christi gestaltet ist.
Sie will sein Gebetbuch sein, weil er im Heiligen Geist
beten soll. Sie will sein Predigtbuch sein, weil er Gottes
Wort verkiinden soll und weil er aus der Weisheit Gottes
zu den Fragen 'des heutigen Lebens Stellung nehmen
soll, wie Christus zu den Fragen seiner Zeit aus der
Schrift Stellung genommen hat oder wie es Paulus in
seinen Briefen tat. Die Schrift gibt dem Wort des Pre-
digers Autoritat, Freimut, gewinnende und iiberwindende
Beredsamkeit (Leo XIIL).

Das Buch der Erneuerung

Die Bibel ist alt, aber sie veraltet nicht. Sie ist immer
gegenwartsnahe, ein unvergingliches Buch. Sie gleicht
der Natur, der anderen grofien Offenbarung Gottes. Auch
die Natur ist alt und immer neu. Sie gibt stets ihre Ge-
heimnisse preis und stellt vor neue Geheimnisse und
Reichtiimer. Sie 16st unsere Fragen und gibt immer neue
Ratsel auf. Wer ist der Natur und wer ist der Bibel
schon ganz auf den Grund gekommen? Gott und der
Mensch ist das Thema der Bibel, und beide sind uner-
griindlich: Gott in sich und der Mensch, weil er Abbild
Gottes ist. An der Natur hat sich immer die Philosophie
und an der Bibel die Theologie zum Fragen und Denken
besonnen. : : :



Stger, Das Buch des Seelsorgers 199

- Die grofien Erneuerungsbewegungen der ‘Vergangen:
heit griffen zur Bibel. Gegen die Erstarrung und Ver-
menschlichung des Wortes Gottes ‘durch den Rabbinis-
mus haben Christus und die Apostel auf das urspring-
liche Wort Gottes zuriickgegriffen. Gegen die Verwds-
serung und Paganisierung des Christentums durch die
falsche Gnosis haben die Exegetenschulen in Alexan-
drien und Antiochien den wahren Sinn der Bibel ins
helle Licht gestellt. Die ganze Vatertheologie hat sich an
der Bibel entfaltet. Sie ist nicht nur Quelle der gottlichen
Wabhrheit, sondern auch Anreiz fiir theologisches Fragen
und Reden. Der Reichtum theologischer Probleme und
Gedanken bei den Vatern geht nicht zuletzt auf die Bibel
zuritck. Im 14. Jahrhundert griff die ,,Devotio moderna®,
die eine Erneuerung des religiosen Lebens im Zusammen-
hang mit den Reformkonzilien versuchte, zur Heiligen
Schrift und bemiihte sich um ihre Verbreitung und um
sorgfiltige Abschriften. Mit der Reformarbeit des Triden-
tinums geht das ,saeculum aureum exegeseos catholicae™
zusammen. In der Zeit der Aufkliarung setzte Sailer den
Geistern der Verneinung seine praktische Schrift-
forschung entgegen.

Es ist auch ein Zeichen des Erneuerungsgeistes, daB
unsere Zeit zur Bibel ein tieferes Verhiltnis zu gewinnen
sucht. Die groflen Anliegen der heutigen Seelsorge fiihren
uns zur Schrift. Die Menschen sollen durch einen Neu-
vollzug ihres Glaubens an Christus zu einem bewubBten,
lebendigen Christentum gebracht werden. Sie sollen zum
Teilhaben am Leben Christi in den Sakramenten und
in der Liturgie und aus ihrem bewuBten Christsein zum
christlichen Wirken in und an der Welt, zur katho-
lischen Aktion, gefithrt werden. In der Losung dieser
Aufgaben kann das Wort Gottes in der Schrift nichi
ghergangen werden. Alle Seelsorge lebt aus dem Wort

ottes. ; .

Christlich leben heifit, im Licht des Lebens Christi
leben. ,,Ich bin das Licht der Welt.” Darum miissen die
Menschen immer neu zur Begegnung mit Christus gefiihrt
werden. Alle Dogmen sind Licht aus dem Licht Christi.
Die Dogmen werden einleuchtender, wenn sie am leben- -
digen Christus gesehen werden. Lebendige Religiositit
entziindet sich am Leben. Die ,,Verkiindigungstheologie™,
die Auffassung der Moral als Nachfolge Christi, die
christozentrische Frommigkeitslehre — was wollen diese
Versuche anderes, als Christus in das Zentrum stellen,



200 Stdger, Das Buch des Seelsorgers

die Menschen vor die Entscheidung um Christus bringen.
‘Wie konnte dies aber ohne Bibel, ohne Neues Testament
geschehen? Die Bibel, auch die des Alten Testamentes,
ist das Christusbuch, die Deutung des Lebens, der Welt
und der Geschichte von Christus her.

Die liturgische Bewegung kommt aus dem gleichen
Anliegen, die Menschen zum lebendigen Christus, zur Ge-
meinschaft (koinonia) mit ihm zu bringen. Die Liturgie
setzt Christus und sein Erlosungswerk in unsere Gegen-
wart; sie ist der lebendige Christus unter uns — in uns.
Der Christus der Sakramentie ist stumm. Sein Wort ist
die Bibel. Darum verbindet die Kirche seit den altesten
Zeiten immer Bibel und Sakrament, Bibel und Eucha-
ristie. Christus deutet sich selbst, wenn die Bibel die
Liturgie deutet. Im Schriftwort der Liturgie spricht sich
Christus aus. Wenn die Liturgie nicht bloB auBierer Yoll-
zug der Riten sein soll, sondern Leben, bedarf es eines
vertieften Schriftverstandnisses. Zwischen Liturgie und
Bibel besteht gegenseitiges Schopfen und Bereichern. Die
Bibel wird am tiefsten in der Liturgie gedeutet, und die
Liturgie empfiangt beste Deutung aus der Bibel.

Der hl. Hieronymus sagt: ,,Qui sacrarum Scripturarum
testimoniis roboratus est, is est propugnaculum Ecclesiae®
(In Is 54, 2). Die katholische Aktion und der Aktivismus
des Apostolates tragen die Wahrheit Christi in die Ge-
genwart hinein, in die Menschen des konkreten Heute.
Sein Studienbuch ist der Mensch der Gegenwart, die
Enzykliken der Pépste zu den Fragen der Gegenwart —
aber dahinter das Wort Christi. Wer Jinger Christi sein
will, muB im Wort Christi bleiben (Joh 8, 31). Vom
lebendigen Christus, wie er in der Schrift begegnet, holt
der Apostel Orientierung, Weisheit Goties, das »gesunde
Auge” (Mt 6, 221.), die Schirfe des ,,Salzes” und ,,das
Licht der Welt" (Mt 5, 13—16).

Mein Buch

J. M. Sailer setzt sich mit Einwinden auseinander,
die gegen seine Empfehlung praktischen Schriftforschens
gemacht werden. Darunter steht auch dieser: ,Wenig-
stens gehore eine Bibliothek von Schriftauslegern, ein
Aufwand von unermeBlichen Sach- und Sprachkennt-
nissen und eine geschéftsfreie Lebensweise dazu, um in
dem Schriftforschen weiterzukommen®. Damals wie
heute! Sailer schreibt dazu: ,,Mache Versuche und wider-
lege dich selbst. Der fiir alle starb, will von allen er-



Stoéger, Das Buch des Seelsorgers 201

kannt werden. Auch da gilt es: Wer suchet, der findet;
wer anklopft, dem wird aufgetan! Zudem laf dir vorerst
nur das zum Lebensbrot sein, was sich dir mit unver-
kennbarer Klarheit als Brot des Lebens empfiehlt; ge-
starkt zur Reise, gehe dann auf deinem Pfade weiter
voran und du wirst morgen neue Lebensstirke zum Wei-
terreisen finden. Hernach ist in dem oben genannten
Werk philosophischer Vorlesungen iiber das Neue Testa-
ment zum Trost aller Laien die Wahrheit unter die An-
schauung gebracht worden, daBl die Erkenntnis des
Schriftsinnes gerade in den allerwichtigsten Gegenstan-
den von Gelehrsamkeit, Philologie usw. unabhingig und
in der Ubersetzung jedem redlichen Gemiit erkennbar
sei. Endlich: Wenn der Geist der Wahrheit die Wahrheit
in die Buchstabenhiille hineingelegt hat, so mochte wohl
eben dieser Geist der Wahrheit der erste Dolmetsch sein.*

Das Fundamentale und Wesentliche fir die Schrift-
erklarung bringt jeder mit, der die katholische Theologie
studiert hat. Im Mittelalter war die Bibelerklarung die
Kronung der Theologie. In unseren theologischen Stu-
dienpldnen fungiert sie mehr als eine Art Propadeutik
der Theologie (Dogmatik, Moral). Man miiite bei aller
Berechtigung auch dieser letzten Auffassung die Bibel-
erklarung wieder als Krone der Theologie verstehen
lernen. Alle theologischen Disziplinen fithren auch zu
einem tieferen Verstindnis der Bibel. Vertieftes Bibel-
verstandnis ist auch der Lohn der Theologie.

Vertiefung in die Ergebnisse der biblischen Wissen-
schaften wire wiinschenswert. Die Enzyklika iiber die
Heilige Schrift spricht von einer Pflicht, die Arbeit der
katholischen Exegeten zu beniitzen. ,,Es ist eine gewal-
tige Arbeit, die die katholische Exegese wihrend fast
zwei Jahrtausenden geleistet hat, damit das Wort Gottes,
das den Menschen in der Heiligen Schrift geschenkt wor-
den ist, immer tiefer und vollkommener verstanden und
stets inniger geliebt werde. Wer diese Leistung betrach-
tet, wird sich unschwer davon iiberzeugen, daf es fir
die Glaubigen, vor allen firr die Priester, eine schwere
Pflicht ist, den Schatz, den die groften Geister in so
vielen Jahrhunderten gesammelt haben, nun auch aus-
giebig und treu zu beniitzen."

Wem neue Literatur nicht zugénglich ist, der greife
zur alten. In vielen Pfarren ist die Ubersetzung von
Allioli, von Reischl oder von Arndt zu finden. Diese



202 Stoger, Das Buch des Seelsorgers

Ubersetzungen bringen viele Anmerkungen und einen
reichen Schatz von patristischer Exegese. Aus diesen An-
merkungen ist leicht ein Weg ins Leben zu finden. In
den alten Bibliotheken der Pfarrhofe schlummert viel-
fach der alte Cornelius a Lapide einen Dornroschenschlaf.
Wer ihn weckt, den beschenkt er reich.

Das Notwendigste, was der praktische Schriftforscher
- mitbringen muf, ist der Glaube, dafi in der Heiligen
Schrift das Wort Gottes enthalten ist, das auch in diese
Zeit hineingesprochen ist. Dieser Glaube erzeugt Ehr-
furcht vor diesem ,Brautschatz, den der géttliche Bréu-
tigam seiner Kirche geschenkt hat® (Kardinal Faulhaber),
und die Liebe zum geschriebenen Gotteswort. Es geht
nicht in erster Linie darum, dafl eine Reihe von Stellen
dem Gedéachtnis eingeprégt werden, dafl die Predigt mit
Bibelzitaten ,,gespickt” ist, die aber nur Fassade fur die
Gedanken des Predigers abgeben miissen; es geht um das
Hineinwachsen in den Geist der Helhgen Schrift, um' die
»Sapientia divina“, die im Bibelwort geborvgen ist; es
geht darum zu erfa%sen wie Gott iber sich, iiber die
Welt und den Menschen redet; nicht blo§ um das Was,
sondern auch um das Wie. Dazu fithrt aber nicht das
hastige Lesen, sondern das Meditieren. ,,Das Wort Gottes
mulB unser Morgenbrot beim Aufstehen, unser Gesang bei
der Arbeit, unser Reisestab auf glattem Weg, unser
Schwert im Streit, unser Ruhekissen im Einschlafen,
unser Leben im Tod werden” (Sailer).

Man kann auch von der Schrift verstehen, was von
‘der gottlichen Weisheit geschrieben steht: ,,Die Weisheit
baute sich ein Haus und hieb sieben Séaulen aus. Sie
opferte ihre Schlachtopfer, mischte den Wein und rich-
tete ihren Tisch zu. Sie sandte ihre Magdlein aus, auf das
Schlofl zu laden und in die Mauern der Stadt: Ist jemand
klein, der komme zu mir. Und zu den Unweisen sprach
sie: Kommet, esset mein Brot und trinket den Wein, den
ich euch gemischt habe* (Spr 9, 1--5).



Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini® 203

- Zur Geschichte des ,Angelus Domini“
Von Universitdtsprofessor Dr. Otto Etl, Graz-St. Peter

Die deutsche Benennung dieser Gebetsweise sollte
»Der Engel des Herrn* heifien. Denn mit diesen Worten
beginnt sie. Nicht so selten trifft man auf die Bezeich-
nung ,Der-englische GruB“. Diese sollte aber heutzu-
tage nicht verwendet werden, weil jemand, der nicht
gut katholisch gebildet ist, beim Wort »englisch® an das
Volk der Briten denkt. ;

Die wesentlichen Bestandteile sind dem Texte nach
nur zwei, nimlich die drei Antiphonen, deren erste von
der Engelshotschaft, deren zweite von der Einwilligung
Mariens und deren dritte von der Menschwerdung des
Gottessohnes handelt, ‘sowie die drei Ave. Die zwei
weiteren Zugaben, namlich ein Versikel samt Respon-
sorium und die Oration, gehéren im allgemeinen nicht
unbedingt zum Angelus. Sie konnen dazu gebetet wer-
den, miissen es aber nicht. Selbst der Ablaf wird im
allgemeinen ohne das Beten dieser zwei Zugaben gewon-
nen. (Uber die Ausnahme wird spiter gesprochen wer-
den.) Hingegen hat diese Andachtsiibung auBer dem
Text noch ein anderes wesentliches Erfordernis. Es ist
die Bindung an eine gewisse Zeit, niherhin an das
Glockenlauten zu einer gewissen Zeit. :

Fragt man nach dem Alfer dieses Gebetes, so muf
man, um unrichtige Angaben und Ansichten zu vermei-
den, zwischen Liuten und Gebetstext unterscheiden.
Beide haben anfénglich ihre getrennte Geschichte. Zumin-
dest zwei Lautezeiten hatten urspriinglich keinen Zu-
sammenhang mit dem Beten. Und selbst das dreimalige
Lauten darf man zeitlich nicht als eine Einheit ansehen.

Sicherlich ist das Ldufen historisch alter, und zwar
ist jenes am Abend das ilteste, an zweiter Stelle steht das
Lauten am Morgen, das jingste ist das Lauten zu Mittag.
Ferner ist zu beachten, daBl das Lauten am Abend und
am Morgen nicht als Gebetliuten eingefithrt wurde, son-
dern burgerliche Zwecke verfolgte. Das abendliche
Lauten war namlich urspriinglich einfach ein Feierabend- :
Lauten. Uber Haus- und Taschenuhren verfiigten die
Leute damals noch nicht. So sollte das Lauten der stadti-
schen Bevolkerung die hora ignitegii anzeigen, wie der
Ausdruck lautete. Aber nicht bloB zum Zudecken des
Feuers im héuslichen Herd wurden die Bewohner durch



204 Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini®

dieses Lauten aufgerufen, auch zum Aufsuchen des eige-
nmen Heimes, zum Beendigen der Arbeit, zum Schliefien
der Gaststatten. Demgemall wurde dieses Lauten
lateinisch ignitegium (ignem tegere), in Frankreich
eouvre feu (bedecke das Feuer) genannt, und in England
kam der allgemeine Name ,,Abendglocke” auf (im frithe-
ren Englisch curfu-bell, im heutigen curfew-bell). Dieses
biirgerliche Abendlauten soll vom englischen Konig Wil-
helm Notho eingefihrt worden sein, also im letzten Drit-
tel des 11. Jahrhunderts, gleichgiltig, ob es Wilhelm L
oder Wilhelm II. war. Urkundlich nachweisen 14t es
sich erst gegen den Ausgang des 13.Jahrhunderts. Da
bezeugt es fir England eine Nachricht aus dem Jahre
1282 (Regesta Parlamenti Arresta O.S.B., fol. 96) und
fir Schweden eine solche aus dem Jahre 1291 (Charta
Joannis, Electi Archiepiscopi Upsalensis).

Der praktische Zweck dieses abendlichen Lautens
regte von selbst eine Erweiterung an und fiihrte so zum
Lauten auch am Morgen. Da sollte die Glocke verkiin-
den, daB die Stadttore zu offnen seien und die Arbeit zu
beginnen habe. Wann dies eingefithrt wurde, laft sich
quellenméBig nicht belegen. Es dirfte zu Beginn des
13. Jahrhunderts gewesen sein. Denn die Aufforderung
des Papstes Gregor IX. (1227—1241), es solle zweimal
taglich zum Zwecke des Betens gelautet werden, setzt
voraus, dafl das Lauten als solches, wenigstens teilweise,
schon bestand.

Dieser Aufruf des Papstes Gregor IX. zeigt aber auch
etwas Neues, namlich das Bestreben, den hﬁx_’gerlichen
Vorgang dieses zweimaligen Liutens mit religiosen Ge-
danken zu verbinden. Das Mittelalter war ja eine religios
eingestellte Zeit und sanktifizierte das Natirliche im Ge-
gensatz zu spateren Zeiten, die das Religiése zu sakula-
risieren versuchen. So sollte das abendliche Liuten eine
Mahnung zum Beten iiberhaupt oder speziell zum Abend-
gebet sein und das Lauten am Tagesbeginn als Aufruf
zum Morgengebet gelten. In diesem Sinne soll bereits
Papst Urban II. auf der Kreuzzugssynode von Clermont
im Jahre 1095 dieses zweimalige Lauten angeordnet haben.
Schon quellenmaBig darf man an dem Erlassen dieser
Weisung zweifeln. Noch  mehr deshalb, weil sich kein
Erfolg zeigte. Sicher ist hingegen die bereits erwihnte
Aufforderung des Papstes Gregor IX. Aber auch dieser
papstliche Aufruf ist so, wie er gedacht war, nicht ver-



Etl, Zur Geschichte des ,,Angelus Domini* 205

wirklicht worden. Was in der Folgezeit geschah, ist
eigentlich einer Privatinitiative zuzuschreiben, die dem
damaligen Zeitgeist klug verwertete.

Denn die Verbindung von Lauten und Beten tritt une
geschichtlich als ein Werk der Franziskaner entgegen.
Und als besondere Eigenheit ist festzustellen, daB sie da-
bei gerade ein marianisches Beten forderten. Aber auch
diese Tatsache gilt zuerst nur fiir das Ldufen am Abend.
Im Jahre 1250 hat namlich der Franziskaner Benedikt
- Sinigardi seine Mitbriider in Arezzo (siidlich von Florenz)

bewogen, nach der Komplet die Antiphon ,.Der Engel
des Herrn...“ zu singen. Nach dreizehn Jahren, alse
1263, verordnete das in Pisa versammelte Generalkapitel
des Franziskanerordens, das Volk solle in den Predigtea
ermuntert werden, beim Glockenzeichen zur Komplet
einigemale Maria zu griiilen. Auf dem zu Assisi im Jahre
1269 gehaltenen Generalkapitel veranlaBite der hl. Bona-
ventura den BeschluB, die Ordensgeistlichen sollten die
Glaubigen auffordern, beim abendlichen Liauten das
grofie Geheimnis der Menschwerdung durch Beten von
drei Ave zu verehren. Noch niher kommt unserem jetzi-
gen Vorgehen die Bestimmung des Provinzialkapitels der
Franziskaner fir die venezianische Provinz, das im Jahre
1295 in Padua tagte. Darnach sollen die Ordensangehéri-
gen beim dreimaligen Lauten am Abend, das zu Ehren
der Mutter Gottes erfolge, niederknien und drei Ave
beten. '

Dieser Brauch erhielt bald darauf eine gewaltige Aus-
dehnung. Denn das gleiche Verhalten, das 1295 nur den
Franziskanern der Provinz Venedig auferlegt wurde, ist
schon 1307 in der ungarischen Erzdidzese Gran sogar
allen Glaubigen eingesc%xérft worden. Eine Nachricht aus
dem Jahre 1313 besagt, dafl diese Ubung in England be-
reits eingefithrt sei. Aus dem deutschen Sprachgebiet 1aBt
sich das Ordenskapitel der Dominikaner in Frankfurt am
Main, ungefahr 1313, anfiihren. Auf dieser Tagung wurde
némlich empfohlen, dem Beispiel der Hauptkirche der
Stadt zu folgen und das abendliche Lauten auch in dem
Ordenskirchen einzufithren. Wenn auch die Quelle selbst
iber den Sinn dieses Lautens nicht spricht, so ist doch
bei diesem Orden anzunehmen, daf die Neueinfithrung
der Marienverehrung dienen sollte. Dann erflo§ in dieser
Zeit auch schon von der héchsten kirchlichen Behorde
eine ausgesprochen marianische Verordnung. Papst Jo-
hann XXIIL hat namlich am 13. Oktober 1327 einerseits



206 Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini

die Vorschrift gegeben, beim Ton der Feierabend-Glocke
(das Lauten galt also bisher nicht als Gebetlauten!) die
seligste Jungfrau mit drei Ave zu begriflen, anderseits
fir dieses Beten einen Ablaf von 10 bis 20 Tagen ge-
wahrt. Die Synode von Breslau im Jahre 1331 erweiterte
diesen Ablafi auf 40 Tage, forderte aber dafiir, daf}, die
drei Ave fiir das Wohl der Kirche kniend gebetet werden.
Auch franzosische Bischéfe und. Synoden scharften die
Anordnung des Papstes Johann XXII. ihren Glaubigen
nachdricklich ein, wobei sie ebenfalls weitere Ablasse
bewilligten, so die zu Paris gehaltene Synode des Jahres
1346, das Concilium Senonense von 1347 far die Kirchen-

rovinz Sens, die Statuta synodalia Simonis Episcopi

annetensis. Auch in der Bestimmung des Bischofs von
Nantes — das genaue Jahr ist nicht bekannt — erfolgt
das Benennen des Lautens noch nach dem biirgerlichen
Zweck, da es heifit, die Glocke soll ad ignitegium,
couvre feu, gelautet werden. Demnach kann man schon
auf Grund dieser vielen Zeugnisse mit Recht sagen, dafi
um die Mitte des 14. Jahrhunderts das abendliche Lauten
als Aufforderung zum Beten, speziell zum Verrichten von
Mariengebeten, weithin in Gebrauch war. Verstarkt wird
die Berechtigung zu dieser Annahme noch durch die Tat<
sache, daBl in dieser Zeit eniweder eigene Glocken fiir
das abendliche Avelauten gestiftet wurden oder daf} eine
Stiftung errichtet wurde, damit eine bereits vorhandene
Glocke fiir dieses Beten gelautet werde (z. B. in Passau
im Jahre 1329). :

Wann erfolgte nun die Verbindung des Betens mit dem
Lauten am Morgen? Wenn man von der bereits erwahn:
ten angeblichen Anordnung des Papstes Urban II. von
1095 und von der nicht durchgedrungenen des Papstes
Gregor IX. absieht, stammen die éltesten Belege erst aus
dem 14. Jahrhundert. Und wiederum ist es Italien, wo
man zuerst dem Lauten am Morgen die Sinndeutung gab,
es sei ein Gebetlauten. Aber der Gebetszweck war noch
nicht marianisch, sondern nur der, daf am Beginn des
Tages gebetet werde. So wurde im Jahre 1317 vom Bi-
schof und vom Magistrat der Stadt Parma nicht nur ver-
ordnet, daf} in der Frih dreimal gelautet werden solle,
sondern auch, daBl alle dabei drei Pater und Ave zu beten
haben und daraufhin mit der Arbeit zu beginnen sei. In
verschiedenen Stadten- Italiens wurde allerdings der neue
Zweck, das Beten, auch durch ein neues, also zweites
Lauten den Bewohnern kundgemacht. In solchen Fillen



Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini* 207

gab es demmnach entweder verschiedene Glocken oder
doch verschiedene Glockenzeichen einerseits fiir das Be-
ten, anderseits fiir den Arbeitsbeginn. Etwas spater
wurde auch in Frankreich, England und Deutschland das
Morgenlauten als Gebetlauten ausgelegt, ja teilweise we-
gen dieser Zwecksetzung sogar erst eingefithrt. Den ver-
langten Gebeten nach kann man aber auch hier noch
nicht von einem -Angelus-Beten sprechen. Denn die
Synode von Lavaur hat im Jahre 1368 hinsichtlich des
Betens wahrend des Lautens am Morgen verordnet, daf
fanf Vaterunser zu Ehren der fiinf Wunden Christi sowie
sieben zu Ehren der sieben Freuden Mariens verrichtet
werden sollten. Vielleicht war dies selbst fiir die dama-
lige Zeit etwas zuviel. Denn schon im nichsten Jahr
wurde durch die Synode von Béziers (etwa 120 km von
Lavaur entfernt) dieses langliche Gebet auf drei Pater
und Ave beschrankt.

Eine wenigstens allgemeine marianische Einstellung
erhielt jedoch dieses Beten in England und Deutschland,
als es auch in diesen Lindern iiblich wurde, das Morgen-
lauten mit einem Beten zu verbinden. Dies zeigt far Eng-
land die gegen Ende des 14. Jahrhunderts erflossene Be-
stimmung des Bischofs von Canterbury, die Glaubigen
sollten beim Lauten am Morgen, dhnlich wie am Abend,
zu Maria beten. Fiir Deutschland aber kann angefiihrt
werden einmal die im Jahre 1390 an Papst Bonifaz IX.
gerichtete Bitte des bayrischen Herzogshauses, der Papst
moge verordnen, daB innerhalb des herzoglichen Gebie-
tes auch am Morgen zum Avebeten geliutet werde. Auch
folgendes ist ein Beweis dafiir, daB der Gedanke, beim
Morgenlauten gerade der Muttergottes zu huldigen, in
Deutschland stark an Boden gewann. Nach Beginn des
15, Jahrhundertes scharfen mehrere deutsche Synoden
das Lauten am Morgen ein und nennen auch gleich ein
bestimmtes Gebet hiezu, Die konkrete Form ist freilich
noch nicht einheitlich. Aber je héher es im 15. Jahr-
hundert hinaufgeht, umso allgemeiner wird die Forde-
rung, drei Ave kniend zu beten. Zu nennen sind dies-
bezuglich die Synoden von Breslau 1416, Kéln 1423,
Mainz ebenfalls 1423, Bamberg 1491.

Und wie steht es mit dem Léuten zu Mittag? Es kam
nicht nur als letztes auf, sondern sogar viel spiter als das
Abend- und Morgenliuten. Auch diese Besonderheit hat
es, dall es niemals nur praktischen, burgerlichen Zwek-
ken gedient hat. Dies kann mit Recht Staunen erregen,



208 Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini“

da ein Lauten zu Mittag sehr gut einen Aufruf zum Be-
endigen der Arbeit behufs Einnehmen des Mittagessens
hatte bilden kénnen. Es findet sich ja noch heutzutage
mancherorts der Brauch, um elf Uhr zu lauten und da-
durch den Bewohnern gleichsam zu sagen, sie sollten von
der Feldarbeit aufhoren, um kochen zu gehen oder recht-
zeitig zum Mittagessen nach Hause zu kommen. Doch
berichten die historischen Quellen nichts iiber eine der-
artige weltliche Ursache oder Zwecksetzung. Das Mittag-
lauten setzt vielmehr gleich mit einer religiosen Tendenz
ein. Dies diirfte einmal daher gekommen sein, daB das
Lauten zu Mittag erst aufkam, als beim Morgen- und
Abendlauten das Beten bereits in Ubung war; ferner da-
her, daB es in vielen Teilen von Mitteleuropa ganz beson-
dere Note gab, die ein Beten allgemein notwendig mach-
ten, so dafl man die Bevolkerung durch ein eigenes Lau-
ten zu Mittag hiezu aufrief. Es sei diesbeziiglich verwie-
sen auf das Pestlauten oder auf das in Osterreich ver-
breitete Hus-Liuten wahrend der Hussitenkriege (1419
bis 1436), schlieBlich auf die Tirkengefahr um die Mitte
des 15. Jahrhunderts. Man vergegenwartige sich, daf im
Jahre 1453 Konstantinopel fiel und die Tiirken daraufhin
bis Belgrad vordrangen, wo sie allerdings im Jahre 1456
_ eine Niederlage erlitten. Diese ungeheure Gefahr fir das
Christentum veranlafite nun Papst Kalixt III. am Peter-
und Paulstag 1456 zur Verordnung, daBl in der ganzen
Kirche und an allen Tagen zu Mittag eine Glocke gelautet
werde, um die Glaubigen zum Gebet fir die gegen die
Tirken Kampfenden und besonders fir das schwer be-
drohte Osterreich aufzurufen. Und zwar sollten wihrend
dieses Lautens von jedem kniend drei Pater und Ave ge-
betet werden. Daraus ist ersichtlich, daBl es seit dieser
Zeit zwar iberall ein tagliches Gebetlauten zur Mittags-
zeit geben sollte, dafl es aber nicht als Avelauten bezeich-
net werden darf, da nicht einmal eine besondere, ge-
schweige denn eine alleinige Anrufung der Gottesmutter
auferlegt worden war. ;

Ist nun das angegebene Datum wirklich die Geburts-
stunde eines allgemeinen Liutens zu Mittag? Eine allge-
meine Durchfithrung scheint noch lange nicht erreicht
worden zu sein. In Frankreich erhob sich gegen diese
Anordnung des Papstes Kalixt III. sogar ein ausgespro-
chener Widerstand von seiten des damaligen ,,allerchrist-
- Hchsten* Koénigs Karl VII (gest. 1461). Aus seiner anti-
dsterreichischen Haltung heraus hat dieser Konig die



Ftl, Zur Geschichte des ,Angelus Domint* 209

Verofientlichung der papstlichen Bulle in seinem Reiche
ausdriicklich verboten. Erst als dem Lauten die politisch
ganz harmlose Deutung gegeben wurde, dafl nur al]_.fe—
mein um den Frieden in der Christenheit gebetet werden
sollte, lie Konig Karl das Lauten zu Mitta% zu. Und so
stammt sogar das dlteste Zeugnis Giber die Durchfithrung
der erwahnten Kalixtinischen Anordnung doch aus
Frankreich. Es ist eine Stiftung, die 1460 in der Stadt Le
Puy gemacht wurde, damit taglich dreimal gelautet
werde. Ja, unter dem Nachfolger Karls wurde das Mittag-
Thuten auch noch durch ein konigliches Gesetz vorge-
schrieben. Denn Kénig Ludwig XI. befahl 1472, es habe
in seinem Reiche iiberall zu Mittag geldutet zu werden,
und wahrend dessen habe jeder mit beiden Knien nieder-
zuknien, andachtig das Kreuz zu machen und das Ave
um den Frieden zu beten. :

Wie es in anderen Landern mit dem Einfiithren, be-
ziehungsweise mit der Tatsache dieses Lautens zu Mittag
stand, ist aus dem folgendem zu ersehen. Eine Nachricht
aus 1535 besagt, daBl der hl. Ignatius von Loyola diese
Sitte in Rom vorgefunden und daraufhin in seiner spani-
schen Heimat eingefithrt habe. Fiir land wird die Ein-
fithrung aus beilaufig derselben Zeit berichtet. Fiir die
uns naherliegenden éegenden kann hingewiesen werden
auf die Synoden von Brixen (1603), auf das Konzil von
Prag 160%) sowie auf zahlreiche andere deutsche Syno-
den, die noch spater gehalten wurden. Alle diese haben
das dreimalige tigliche Liuten morgens, mittags und
abends erwahnt oder vorgeschrieben. Bei dieser Sachlage
ist es zumindest sonderbar, wenn in dem vom Bamberger
Bischof Gebsattel im Jahre 1606 herausgegebenen Gebet-
biichlein zwar vom Ave-Beten, nicht aber vom Lauten zu
Mittag die Rede ist.

Die bisherige Darlegung der historischen Entwicklung
zeigt also das Vorhandensein eines dreimaligen Gebet-
lautens. Aber die Dreiheit bildet noch keine Einheit,
wenn man auf die zu verrichtenden Gebete sieht. Man
kann nicht einmal von einem Marien-Lauten, noch weni-
ger von einem Angelus-Liuten sprechen. Am wenigsten
fiigt sich in eine einheitliche Zusammenfassung jenes
Beten, das den Verordnungen gemafl zu Mittag verrichtef -
werden sollte (um Hilfe gegen die Turkengefahr).

_ Wie kam es daher zu diesem dreimaligen Angelus-
Beten? Der besondere Sinn des bisherigen Mittaglautens
und des darauf eingestellten Betens fiel weg, als die Tur-

. Theol.-prakt, Quarialschrifs® III, 1949, 14



210 Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini*

kengefahr tiberhaupt aufhorte oder doch gewisse Lander
sich davon. nicht mehr. betroffen fithlten. An Stelle des
fritheren Gebetszweckes trat nun derselbe Gebets-
edanke, der beim ILiuten am Morgen und Abend
errschte, ndmlich die Marienverehrung. Der Zeit nach
war es der Ausklang des 15. Jahrhunderts, und ein
Hauptforderer dieser Umstellung war der leider in trau-
riger Berithmtheit stehende Papst Alexander VI. (1492
bis 1503). Von da an kann man dieses dreimal tagliche
Lauten als eine Aufforderung zur Marienhuldigung, zum
Verrichten von Mariengebeten bezeichnen. '

. Die genaue Form dieser Muttergottesgebete war na-
tirlich nicht durchwegs dieselbe. Es war ja noch keine
amtliche Festlegung erfolgt. Darum konnte sich eine
Form einbiirgern, die schon als Vorstufe zum -eigent-
lichen Angelus bezeichnet werden kann. Es wurde nam-
lich empfohlen und kam tatséchlich in Ubung, bei diesem
dreimaligen Lauten an ein mit Maria in Verbindung ste-
hendes Ereignis aus dem Leben Jesu zu denken. Freilich
war dieser einheitliche Gedanke noch zu allgemein, so
dafBl -durch ihn verschiedene Detailvorschlige veranlaBt
wurden. Schon die Ereignisse aus dem Leben Jesu, an
die gedacht werden sollte, waren nicht iiberall dieselben.
Eine noch gréfere Verschiedenheit entstand dadurch,
daBl dasselbe Ereignis in der einen Didzese mit dem Be-
ten in der Frih verbunden werden sollte, in einer ande-
ren mit dem Beten zu Mittag und wieder anderswo mit
dem Beten am Abend. Die haufigeren Fille waren fol-
gende: Abends sollte an die Ehrung Mariens gedacht
werden, die sie durch die Verkiindigung und Mensch-
werdung Jesu erhielt. Dieser Gebetsgedanke diirfte auf
den hl. Bonaventura (gest. 1274) zuriickgehen, weil dieser
Heilige die Engelserscheinung an die Jungfrau Maria auf
den Abend verlegte. Zu Mittag sollten die Schmerzen
Mariens beherzigt werden, weil die Mittagsstunde an die
letzte Leidenszeit Jesu erinnert. Am Morgen sollte der
Freuden Mariens gedacht werden, da um diese Zeit die
Auferstehung des Herrn stattfand.

- Aus diesen Gebetsgedanken bildete sich mit der Zeit
der Text unserer drei Angelus-Antiphonen und der Ora-
tion heraus. Seit wann existiert er? Sicherlich findet er
sich in einem 1560 zu Venedig gedruckten Katechismus.
Aber diese Quelle selbst bezeichnet durch eine Neben-
bemerkung den Text als schon alter. Sie besagt niamlich
auch, dafl diese Form von Papst Paul III. (1534—1549)



Etl, Zur Geschichte des ,,Angelus Domini‘ 21E -

fiir Neapel mit einem Ablafi verseheh worden sei. Eine
offizielle Festlegung dieses Textes von seiten der ober-
sten kirchlichen Behoérde erfolgte dann unter Papst
Pius V. (1566—1572), als dieser dem Officium parvum
B. Virginis Mariae die heutige Gestalt gab und dabei
den jetzigen Angelus-Text in dieses Officium iibernahm.

Freilich darf aus der Existenz des Textes nicht die
Folgerung gezogen werden, dafl er nunmehr iiberall beim
dreimaligen Glockenlauten gebetet wurde. Dies war auch
noch gar nmicht vorgeschrieben. Die tatsachliche Lage
zeigt folgendes: Die 1605 in Prag gehaltene Synode emp-
fiehlt zwar wegen der Ablasse die im Officium parvum
vorgelegte Form, die sie iiberdies als ex prisco ecclesiae
usu stammend bezeichnet, legt aber doch fir das Beten
beim Lauten jene drei anderen Gebetsgedanken nahe, die
frither in Ubung waren, nimlich in der Frith an die
Freuden Mariens bei der Auferstehung Jesu zu denken,
zu Mittag an die Schmerzen beim Leiden Jesu, am Abend
an die Ehrung Mariens durch die Menschwerdung Christi.
Dagegen enthilt ein 1612 gedrucktes Gebetbuch der
Rosenkranz-Bruderschaft zu Mainz die péapstliche Form
des Angelus auch bereits als Gebet wihrend des Lautens.
Wieder andere Gebetbiicher bringen «den Pianischen
Text nur im grofen ganzen, im einzelnen weichen sie
mehrfach davon ab. Noch zu Beginn des 18. Jahrhun-
derts ist dies festzustellen. Zum vollen Durchbruch unse-
rer jetzigen Form, die ja die des Papstes Pius V. ist,
scheinen die AblaBverleihungen der Papste Benedikt XIIL
von 1724 und Benedikt XIV. von 1742 sehr viel beige-
tragen zu haben. Sie waren allerdings nicht die ersten
und nicht die letzten. :

‘Die mit dem Angelus-Beten . verbundenen Abldsse
haben eine ganz ansehnliche Entwicklungsgeschichte. Es
wurde bereits dargelegt, daB schon im 14, Jahrhundert
von Papst Johann XXII. sowie den verschiedenen Syno-
den und Bischofen Ablasse dafiir verlichen worden sind,
wenn bei diesem oder jenem Lauten dieses oder jenes
Gebet verrichtet wurde. Fiir die jetzige Form wurde der
erste AblaB vom Papst Paul IIL erteilt, der aber nur fir
das Gebiet von Neapel galt. Allgemein zu gewinnende
Ablasse gewahrte Papst Pius V. bei der Aufnahme des
Textes, in die ,kleinen marianischen Tagzeiten®. Spéter,
am 14. September 1724, gewihrte Papst Benedikt XIII.
nicht nur fir jedes Angelus-Beten einen unvollkommenen,
sondern beim Verrichten dieses Gebetes wenigstens ein-

14*



212 Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini®

~mal im Tag, aber doch durch einen n Monat hin-

durch sogar einen vollkommenen AblaB. Beide Ablasse
waren aber an zwei besondere Voraussetzungen ge-
kniipft: Das Gebet muf 1. ad pulsum campanse und
2. kniend erfolgen.

Die erste Forderung, gerade dann zu beten, wenn ge-
lautet wird, behinderte selbstverstandlich in vielen Fal-
len das Gewinnen des Ablasses. Darum haben verschie-
dene religicse Kommunitaten um Erleichterungen ange-
sucht, aber immer nur fiir sich. Tatséchlich erlaubte noch
derselbe Papst Benedikt XIII. am 5. Dezember 1727, da8
Personen, die in einer Gemeinschaft leben und beim
Lauten durch eine von ihren Regeln bestimmte Titigkeit
verhindert sind zu beten, auchegeim spiteren Beten die
Ablasse gewinnen koénnen. (Es ist deshalb nicht notwen-
dig, dall eine weibliche Kongregation ihre Mitglieder mit
einem kleinen Glockchen ausriistet, mit dem sie in einem
freien Augenblick fiir sich personlich lauten.) Mit dieserw
Privileg war aber jenen zahlreichen Personen, die nicht
in einer religidsen Gemeinschaft leben und doch behin-
dert sind, wihrend des Lautens zu beten, nicht gedient.
Trotzdem dauerte es gut 150 Jahre, bis alle diesbeziig-
lichen Schwierigkeiten behoben wurden. Vorher gab es
nur eine Teillosung. Sie half jenen Personen, an derem
Aufenthaltsort fiberhaupt nicht gelautet wurde, wie es
z. B. bei Schiffahrten oder in nichtkatholischen Ge%{;nden
der Fall ist. Fir diese Lage erklirte Papst Pius VL. am
18. Marz 1781, dal dort, wo nicht gelautet wird, alle
Glaubigen die Ablisse gewinnen konnen, wenn sie dem
»Engel des Herrn® beilaufig um die gleiche Zeit beten,
wihrend welcher an anderen Orten gelautet wird. Die
griindliche Lésung brachte erst der 3. April 1884. Da-
mals bewilligte Papst Leo XIIL, daB alle Glaubigen die
Ablésse erhalten koénnen, wenn sie verniinftigerweise be-
hindert sind, auf das Glockenzeichen zu achten, ja sogar,
f{venn sie aus verniinftigen Ursachen nicht niederknien

onnen.

Dafiir stellte dieses Leonische Privileg zwei neue For-
derungen auf: Die Beniitzer desselben miissen 1; auch
den Versikel mit Responsorium und die Oration dazu
beten. (Das ist die Ausnahme, die am Anfang dieses Ar-
tikels erwihnt wurde.) 2. Miissen sie, also jene, die nicht
beim Glockenliuten und nicht kniend beten, vom Kar-
samstag Mittag bis Mittag vor dem Dreifaltigkeitssonntag,
beide Termine einschlieflich genommen, das Regina



Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini* 213

coeli beten. Da aber anzunehmen war, daB gar manche
Glaubige weder das Regina coeli noch auch den Ver-
sikel mit Responsorium sowie die dazugehdrige Oration
kennen, so hat Papst Leo weiterhin gestattet, daB der-
artige Beniitzer des genannten Privilegs zum eigentlichen
Angelus-Text fiinf ,,éegrﬁﬂt seist du Maria“ dazu beten.
(Das Regina coeli braucht demnach von allen jenen nicht
g:ibetet zu werden, die vom Leonischen Privileg keinen

brauch machen. Wer beim Glockenliuten und kniend
den Angelus betet, konnte wahrend des ganzen Jahres
den ,Engel des Herrn* beten.)

Im Interesse der AblaBgewinnung sind aber noch
zwel pipstliche Anordnungen zu beachten. Die eine von
Benedikt XIV. (20. April 1742) besagt, daB der ,.Engel
des Herrn" vom Samstag Abend bis einschliefllich Sonn-
tag Abend stehend gebetet werden muB. Damit wurde
etwas fiir die ganze Kirche eordnet, was bereits ein
gutes Jahrhundert frither, nimlich 1626, durch die Sy-
nodalstatuten von Sitten (Schweiz) fir deren Geltun
bereich eingefithrt wurde. An dieser Verordnung des
Papstes Benedikt XIV. hat dann Papst Leo XIII. am
20. Mai 1896 eine kleine Verénderur]lgg vorgenommen.
Wahrend Benedikt XIV. ein stehendes Beten erst fir den
Samstag Abend verlangt hatte, bestimmte der ErlaB von
1896, dafl der ,.Engel des Herrn* an den Samstagen der
Fastenzeit auch schon zu Mittag stehend zu beten ist.

Schliefllich wurde durch eine Erklarung der AblaB-
kongregation vom 19. Juni 1885 noch Sicherheit in der
Frage geschaffen, ob man den jedesmaligen AblaB auch
am Grindonnerstag, Karfreitag und Karsamstag -ge-
winnen konne, wo doch entweder gar nicht oder wenig-
stens teilweise nicht gelautet wird. Die diesbezfigliche
Entscheidung besagt: Der AblaB kann gewonnen werden.
Prima vista mag der Hinweis auf diese Feststellung als
tiberfliissig erscheinen. Er ist es aber doch nicht, da sich
aus dieser Bestimmung eine praktische Folgerung nach
einer anderen Richtung hin ergibt. Wer an diesen Tagen
den Angelus betet, erhilt die Ablisse normalerweise,
nicht als Beniitzer des Leonischen Privilegs. Er braucht
folglich nicht den Versikel samt Responsorium und Ora-
tion und in der Osterlichen Zeit nicht das Regina coeli
zu beten.

Weil aber auch diese Teile von sehr vielen Betern
verwendet werden, sei Qiber sie ebenfalls einiges gesagt.
Zuerst uber die Zusitze: Versikel, Responsorium und



214 Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini

Oration. Wie bereits dargelegt, bilden sie im allgemeinen
keinen unbedingt erforderlichen Bestandteil des Angelus-
Betens. Nur von den Beniitzern des Leonischen Privilegs
miissen sie gebetet werden. Uber ihr Alter ist zu sagen,
daB sie bereits aus dem frithen Christentum stammen.
Wieso aber kam es dazu, sie gerade beim dreimaligen
Gebetliuten zu verwenden? Ich verweise auf das schon
frither Gesagte, da der von den Franziskanern propa-
gierte und dann auch allgemein enommene Gebets-
gedanke beim Lauten am Morgen und Abend die Marien-
verehrung war. Nun ist aber dieser Versikel mit seinem
Responsorium fiir einen solchen Akt iiberaus geeignet.
Man braucht sich nur die Worte zu vergegenwartigen:
,Bitte fiir uns, heilige Gottesgebarerin, daBl wir wiirdig
werden der VerheiBung Christi. Als auch das Mittag-
lauten in den einheitlichen Gebetszweck der Marienver-
ehrung einbezogen wurde, ist empfohlen worden, an
Mariens Verhalten bei der Menschwerdung, beim Leiden
und bei der Auferstehung Jesu zu denken. Vielleicht
geschah dies sogar nicht ohne Beeinflussung von seiten
der schon vorhandenen Oration, in der es ja heifit: ,,Wir
haben durch die Botschaft des Engels die Mensch-
werdung Christi, deines Sohnes, erkannt. LaBi uns durch
sein Leiden und Kreuz zur glorreichen Auferstehung ge-
langen.” Auf jeden Fall pafite der gedankliche Inhalt der
Oration vortrefflich zur empfohlenen Marienverehrung.
DaB diese gedankliche Ubereinstimmung als innere Be-
rechtigung zum Beten gerade bei diesem AnlaB bereits
lange vorher empfunden wurde, bevor Papst Leo XIIL
das Beten der Oration fiir gewisse Falle prazeptiv
machte, zeigt ein 1609 in Krakau erschienenes Gebetbuch.
Dort wird das Hinzufiigen dieser Oration ausdriicklich
als sehr geeignet bezeichnet, weil in ihr von jenen drei
Geheimnissen die Rede ist, an die man beim dreimaligen
Lauten denken soll. :

Was ist iiber den besonderen Text in der Osterlichen
Zeit, iber das Regina coeli, zu sagen? Sicherlich hat es
bereits in der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts be-
standen. Denn 1350 hat Papst Klemens VL befohlen, daf
in der Stadt Rom die im heutigen Brevier enthaltenen
vier marianischen Antiphonen gebetet werden. Darunter
befindet sich bekanntlich auch das Regina coeli. Diese
osterliche marianische Antiphon war aber auch beim
deutschen Volk gut bekannt. Luther sagte namlich 1522
bei einer Predigt in Wittenberg: Maria soll recht verehrt



Etl, Zur Geschichte des ,,Angelus Domini® 216

werden. Das Volk aber hat Maria itber Christus und
diesen ganz in das Finstere gesetzt. Seht nur, was das
fir Worte sind, die wir im Salve Regina der heiligen
Jungfrau zulegen... ebenso ist es auch beim Regina
coeli, wo Maria Konigin des Himmels genannt wird.
Durch diese Gegnerschaft des Protestantismus ist jedoch
das Regina coeli beim katholischen Volksteil nicht aus-
gemelrzt worden. Vielmehr geht aus den Synodalstatuten
von Sitten (Schweiz) aus dem Jahre 1626 hervor, dall
das Regina coeli in der osterlichen Zeit beim Gebetlauten
schon an vielen Orten gebetet wurde. Damit hat wieder-
um ein Teil der Schweiz eine religiose Gepflogenheit
geiibt, die heutzutage beinahe Allgemeingut der katho-
lischen Welt ist und von Papst Leo XIII. im Jahre 1884
fiir gewisse Angelus-Beter sogar vorgeschrieben wurde.
Denn zu einem fiir alle pflichtgemaBen Beten des Regina
coeli ist es bis heute nicht gekommen.

Die jetzige Form des Angelus-Betens weist aber noch
eine Eigenart auf: Das Gebet fiir die Armen Seelen beim
abendlichen Lauten. Der geschichtliche Werdegang zeigt
auch hier wiederum die zwei Komponenten: das Beten
einerseits und das Lauten andererseits. Dal} es zu einem
besonderen Beten fiir die Armen Seelen kam,.scheint
durch eine merkwirdige religiose Idee des Mittelalters
veranlat worden zu sein. Es war damals nicht nur
Volksglaube, sondern auch Meinung mancher Theologen,
daB die Armen Seelen im Hinblick auf die Auferstehung
des Herrn vom Samstag Abend bis zum Montag Morgen
aus dem Fegfeuer auf die Erde entlassen wiirden. Selbst
an genaueren Terminen fir die Entlassung und Rick-
kehr fehlte es nicht. Als Zeitpunkt der Entlassung wurde
beinahe allgemein das samstigige Abendlauten genannt.
Fir die Riickkehr wurde meist das Morgenliduten als
maBgebend angegeben, zum Teil aber auch der Beginn
des Arbeitens von seiten der Menschen. Aus dieser An-
sicht wurde nun eine schéne Konsequenz gezogen. Weil
mit der Riickkehr die Leidenszeit fir die Armen Seelen
‘wiederum beginnt, solle firr sie gebetet werden. :

Des Interesses wegen sei nebenbei auch folgendes er-
wahnt, das von manchén ebenfalls als Wirkung des Mit-
leides mit den Armen Seelen ausgegeben wird. Die spe-'
zielle Meinung, dafl die Riickkehr der Armen Seelen nicht
schon beim Lauten am Montag Morgen, sondern erst
beim allgemeinen Arbeitsbeginn stattfinde, soll die Ver-
anlassung gewesen sein, die Arbeit am Montag aus Rick-



216 Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini

sicht auf die Armen Seelen erst sgét zu beginnen. So
sei der ,Blaue Montag" oder das ,Blaumachen am Mon-

1g" aufgekommen. Zur Zeit darf man an der Richtig-
keit dieser Auslegung noch stark zweifeln. Was das
Wort ,Blau* in dieser Zusammenstellung urspriinglich
bedeutete, was diesen Ausdruck zuerst veranlafite, dar-
iiber herrschen heute noch sehr verschiedene Ansichten.
Wenn es auch richtig ist, daf ,Blau” im Mittelhoch-
deutschen auch ,Heilig” bedeutet, so ist zumindest die .
g;'oﬁe Verbreitung der Redewendung ,Blaumachen am

ontag"” oder ,Blauer Montag” weit mehr dem Damon
Alkohol oder dem Branntweinteufel zuzuschreiben als
dem Mitleid mit den Armen Seelen. Denn der Alkohol
hat in spaterer Zeit bei den Handwerksgesellen sehr viele
Sonntagsrausche verursacht und damit den rechtzeitigen
Arbeitsbeginn am Montag verhindert.

Der Zeit nach durfte dieses ,,Armen-Seelen-Beten®
schon vor der Mitte des 15. Jabrhunderts aufgekommen
sein, wahrscheinlich bedeutend frither. Dieses urspriing-
lich blof am Montag tbliche Beten wurde dann auf
jeden Tag ausgedehnt. AuBler der Tatsache der Hilfs-

urftigkeit der Armen Seelen zu jeder Zeit dirfte
hiezu wohl auch beigetragen haben, dafl jene mittelalter-
liche Ansicht von der Entlassung der Armen Seelen am
Sonntag keine Rolle mehr spielte. Den ersten quellen-
méfigen Beleg fiir dieses Armen-Seelen-Beten haben wir
von der hochsten kirchlichen Stellee Denn Papst
Gregor XIII. (1572—1585) erteilte fur dieses Beten einen
besonderen Ablal. Ein weiterer Zeuge ist die Synode
von Amalfi (Siditalien), die 1597 dieses Beten sogar aus-
driicklich verordnete. In Deutschland forderte die 1616
zu Salzburg unter Erzbischof Sittich gehaltene Synode
zu diesem Beten auf. 1627 handelte eine Synode zu Kéln
ebenfalls vom Beten fiir die Armen Seelen.

Was aber sollte da gebetet werden? Ein bestimmter
Text wurde anfinglich micht verlangt. Darum fehlte
damals selbstverstandlich die Einheitlichkeit. Diese
wurde herbeigefithrt, und zwar in unserer jetzigen Form,
durch das AblaB-Breve des Papstes Klemens XIL vom
11. August 1736. Darin wurde namlich vorgeschrieben,
ein Pater samt Ave und den bekannten Versikel
»Herr, gib ihnen die ewige Ruhe...” zu beten. Aller-
dings war diese Form nur notwendig, um den vom
Papst gewihrten Ablafl zu gewinnen. Eine allgemeine
Gebetspflicht wurde natiirlich nicht aufgestellt.



Eil, Zyr Geschichte des ,Angelus Domini* 217

. Und nmun zur Geschichte der zweiten Komponente,
des Armen-Seelen-Lautens. Dieses Liuten war sozusagen
eine naturgemille Entwicklung, eine praktische Folge-
rung aus der Einladung zum Beten. Wenn es ernstlich
ﬁewﬁnscht, jia von der zustandigen Behérde ausdriick-
ich angeraten wird, daB die Glaubigen zu einer bestimm-
ten Stunde fiir die Armen Seelen beten, dann war es pa-
storal klug, ein vernehmliches Zeichen hiefiir zu geben.
Diese Konsequenz wurde dort zuerst gezogen, wo zum
Beten auch in einer anderen Form, nimlich durch die
Ablafigewahrung, angeregt worden war, also in Rom.
Immerhin waren aber seit dieser AblaBbewilligung durch
Papst Gregor XIIL. gut zwei Jahrzehnte vergangen. Denn
das Annen«Seelen—%éuten wurde in Rom von Papst
Paul V. 1609 eingefiihrt. Nach einem weiteren Jahrzehnt,
also 1619, 1aBt sich das Armen-Seelen-Liuten auch in
Deutschland nachweisen. Fur diese duBlerliche Handlun
war dann noch die Stunde festzusetzen. Papst Paul V.
hatte 1609 angeordnet, dal das Armen-Seelen-Liuten
eine Stunde nach Sonnenuntergang geschehe. Schon da-
durch dirfte der Gedanke wachgerufen worden sein,
dieses Lauten mit dem abendlichen Angelus-Liuten zu -
verbinden. Denn in Rom erfolgt auch das abendliche
Angelus-Liauten je nach der Zeit des Sonnenunterganges.
Auf die tatsachliche Gleichzeitigkeit darf man wohl aus
der Verordnung der Synode von Koln im Jahre 1627
schlieBen. Sie besagt namlich: Das Zeichen zum Gebet
fir die Verstorbenen solle mit einer kleineren Glocke
gegeben werden. Der Hauptgrund fir die Bestimmung
einer kleineren Glocke war ziemlich sicher der, daB den
Glaubigen nach dem Aufruf zur Marienverehrung ein
neuer Gebetszweck vorgehalten werden soll. Auch ein
Pisaner Lokalausdruck in einem Bericht aus dem Jahre
1680 weist auf den zeitlichen Zusammenhang hin. Nach
diesem Berichte wurde namlich das abendliche Ave-
Lauten in Pisa das Ave Maria dei morti genannt. Daf}
sich diese Zusammengehorigkeit ganz allgemein durch-
%esetzt hat, ergibt sich nicht nur aus unserem jetzigen

orgehen, sondern auch aus dem schon alten Brauch,
daBl man dort, wo mehrere Glocken vorhanden sind, fiir
das Armen-Seelen-Lauten eine andere, namlich eine .
kleinere, verwendet. |

- Doch muBl die Geschichte auch von einzelnen Sonder-
gebrauchen berichten. In manchen Gegenden Frank-
reichs ging noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts der



218 Etl, Zur Geschichte des ,,Angelus Domini*

~Armen-Seelen-Gléckner* in der Nacht zum Montag
durch den Ort, dautend mit einer Handschelle und ru-
fend: Wacht auf, ihr Leute, die ihr schlafet, und betet
zu Gott fiir die Verstorbenen. Spater wurde dieser nicht-
liche Brauch auf den Montagmorgen verlegt. In manchen
Provinzen wurde zur Entschadigung dieses Glockners
eigens Geld gesammelt. : :
Die Besprechung der Liautezeit hat aber nicht nur ein
historisches Interesse. Die Ablafigewinnung ist némlich
an das Beachten des Lautens gebunden. Denn das be-
reits erwihnte Ablaflbreve des Papstes Klemens XIL
vom 11. August 1736 hat nicht nur einen Gebetstext vor-
geschrieben, um den Ablaf erhalten zu konnen, sondern
noch folgende weitere Forderungen gestellt: Dieser
Gebetstext muf} 1. taglich, 2. wiahrend des Armen-Seelen-
Lautens und 3. kniend verrichtet werden. (Der hiefar
erteilte AblaB ist ein vollkommener, einmal im Jahre.)

~ Als Anhang sei noch von anderen Gebetszeichen
durch Lauten die Rede, zuerst vom Angst-Christi-
Liuten. Bekanntlich findet es am Donnerstag abends
nach dem Lauten fiir die Armen Seelen statt. Der hi-
storische Verlauf des Leidens Christi rechtfertigt diesen
Tag und diese Tageszeit. Der neue Gebetszweck — der
dritte bei diesem abendlichen Liuten — legte es aber
nahe, jetzt wieder eine andere, also eine dritte Glocke
zu gebrauchen. Und der grofen Wiirde dessen, dem zu
Ehren dieses Lauten erfolgt, entspricht es, hiebei eine
der groBen Glocken zu verwenden. Bereits die erste
Quelle, die ich fir dieses Lauten anfithren kann, spricht
von der ,groBen* Glocke. Damit wird die Frage nach
dem Alter dieses Lautens angeschnitten. Es ist verhalt-
nismaBig jung. Als fritheste Belegstelle dient eine Stif-
tungsurkunde von 1611 aus Tittmoning a. d. Salzach
(Bayern). Durch diese Stiftung sollte namlich das Angst-
Christi-Lauten gesichert werden.

Und was ist itber das zu verrichtende Gebet zu sagen?
Eine allgemeine Vorschrift besteht nicht. Die friitheren
Anweisungen im Gebetsanhang verschiedener Katechis-
men sind wegen ihrer Linge als ,katholische” Forderung
abzulehnen, wenn es auch selbstverstandlich den einzel-
nen Glaubigen unbenommen bleibt, sie oder noch mehr
zu beten. Nur soll von der Gesamtheit nicht etwas ver-
langt werden, was gar keine Aussicht hat, verwirklicht
zii;werden. Insbesondere soll den Katecheten nicht die
Pflicht auferlegt “werden, derartiges einzuprigen. Dem



Etl, Zur Geschichte des ,Angelus Domini“ 219

- Sinne dieses Gebet-Lautens wird sehr gut entsprochen,
wenn ein Ave mit der Einschaltung ,der fiir uns Blut
geschwitzt hat” gebetet wird. Diese kurze Andachtsiibung
“hat Aussicht, wirklich durchgefithrt zu werden. Auch
in der Schule kann dafiir so gearbeitet werden, daB es
auf Seiten der Schiiler zu einer persoénlichen Aneignung
kommen kann. ;

Das letzte zu besprechende Lauten ist das ,.,Zur Schei-
dung Christi“. Sein Sinn ergibt sich bereits aus dem
Namen. Beides, Name und Sinn, bestimmen den Freitag
als Tag dieses Lautens. Seit wann aber gibt es dieses
Lauten? Ein wenigstens didzesanweises Einfithren 138t
sich nachweisen durch den Beschluff der Synode von
Prag im Jahre 1380 und der Synode von Olmiitz im Jahre
1413. Diesen beiden boéhmischen Dibzesen folgten das
Erzbistum Salzburg im Jahre 1418 und im Jahre 1423
die beiden Didzesen Koln und Mainz. Im weiten Abstand
davon befehlen das Einfithren dieses Lautens Basel im
Jahre 1503, Mailand 1569, Wiirzburg 1589. In der Schweiz
verordnete das katholische Luzern im Jahre 1614 das
Lauten, und fir Bamberg erflo die Bestimmung im
Jahre 1623. Wieder verging eine lange Zeit, bis dieses
Vorgehen einzelner Dibzesen zum allgemeinen katholi-
schen Brauch erhoben wurde. Dies geschah durch das
Breve des Papstes Benedikt XIV. vom 13. Dezember 1740.
Denn nunmehr wurden alle Vorsteher von Kirchen kraft
des heiligen Gehorsams verpflichtet, jeden Kreitag zu
Ehren des sterbenden Heilandes lauten zu lassen. i

Aber zu welcher Stunde? Bis 1740 wurde in unrich-
tiger Auslegung des Evangelium-Wortlautes von der hora
nona vielfach um neun Uhr vormittags gelautet. In an-
deren Didzesen war das Liuten zu Mittag in Gebrauch.
Der hl. Antonius Maria Zaccaria (1503—1539), der sich
sehr darum bemiihte, daf} alle Glaubigen am Freitag das
Mysterium crucis verehrten, gab als Zeitbestimmung an:
Beim Liuten sub vesperas. Diese Verschiedenheit sollte
nun fallen durch die klare Bestimmung im Breve des
Papstes Benedikt XIV, von 1740. Es sollte um die dritte
Nachmittagsstunde, also, modern ausgedriickt, um 15 Uhr
gelautet werden. Doch auch die schwerwiegenden Worte
»~Kraft des heiligen Gehorsams werden die Kirchenvor-
steher verpflichtet” waren zu schwach, um iberall das
Altitberkommene stiirzen zu konnen. In Rom selbst biir-
gerte sich etwas anderes ein. Statt um 3 Uhr nachmittags
wurde drei Stunden vor dem je nach Sonnenuntergang



220 Niedermeyer, Fakultative Sterilitit

verschieden angesetzten abendlichen Angelus-Liuten zu
FEhren des sterbenden Heilandes gelautet. Nach sehr lan-
gr Zeit scheint man diese Dissonanz zwischen geschrie-
)enem Recht und tatsichlichem Geschehen peinlich ge-
fithit zu haben. Denn die AblaBkongregation entschied
am 24. September 1838 zunichst einmal fir Rom, dafl
der erwahnte romische Brauch beibehalten werden solle.
Soweit die iibrige katholische Welt von der pépstlichen
Anordnung abwich, bereinigte Papst Leo XIII. am 15. Mai
1886 die Angelegenheit, indem er erklarte, daB es bei der
ortsiiblichen Liutezeit bleiben kdnne. Wenn die Glau-
bigen die tbrigen verlangten Verbindlichkeiten erfiillen,
konnen sie den Ablafi ebenfalls bekommen.

Die AblaBgewahrung besteht in einem unvollkom-
menen AblaB von 100 Tagen. Als besonderes Werk wird
das Beten von fiinf Vaterunser samt Gegrufit seist du
Maria, und zwar kniend zur Zeit des Glockenzeichens,
verlangt. Da nun damit zu rechnen ist, daB diese Be-
dingungen von der Allgemeinheit nicht erfilllt werden,
anderseits aber doch jeder Katholik zum betenden Ge-
denken des Todes Christi anzueifern ist, ergibt sich die
Frage nach einem passenden Gebetstext. Die von ver-
schiedenen Katechismen vorgelegten ausfithrlichen Texte
sind ebenfalls so wie die ahnlichen Vorlagen fiir das
Beten am Donnerstag abends nicht zweckents;gfchend..
Geeignet erscheint das Beten eines Ave mit der Einschal-
tung ,.der fir uns gekreuzigt worden ist”., Das ist eine
fiir den Durchschnittschristen mogliche Leistung, dafar
kann auch die Gebetserziehung in der Schule durch
Unterricht und Obung arbeiten.

Fakultative Sterilitit
und periodische Enthaltung

Von Dr. Albert Niedermeyer,
Dozenten fiir Pastoralmedizin an der Universitit Wien

Vorbemerkung. Von gewisser Seite wurde in jiingster
Zeit darfiber Klage gefiihrt, daB in dieser wichtigen Frage
die Arzte die Seelsorger im Stich lassen. Die Arzte, die
damit gemeint sind, haben auf Grund reiflicher Erwégung
‘und wissenschaftlichen Studiums zur Zuriickhaltung geraten
und vor kritikloser allgemeiner Propagierung der ,Zeitwahi
in der Ehe“ pflichtgemi8 gewarnt. Dafiir wurde gegen sie
von derselben Seite der Vorwurf des ,,Obskurantismus* er-
hoben. Der folgende Aufsatz ist ein stark pgeklirzter Aus-
zug (unter Weglassung des umfangreichen wissenschaft-
lichen ,,Apparates*) aus der monographischen Abhandlung



Niedermeyer, Fakultative Sterilitit 221

fiber die ,observatio temporum* in dem im Druck befind-
lichen zweiten Band des ,Handbuches der speziellen
Pastoralmedizin® und soll den Leser in Kiirze lber dem
Stand des Problems sachlich informieren.

Begriffliches und Geschichtliches

Fakultative Sterilitit bedeutet wahlfreie,” wunsch-
gemafBe Unfruchtbarkeit. Zunichst war im Sinne von
ensinga (1882), der diese Bezeichnung bei der Emp-
fehlung des pessarium occlusivum gebrauchte, darunter
jede gewollte Geburtenverhitung zu verstehen. Dem-~
egeniiber hat der katholische Arzt Dy. Capellmann
1883) in einer Schrift ,Fakultative Sterilitit okne Ver-
letzung der Sittengesetze” auf eine Methode der Gebur-
tenbeschrankung hingewiesen, die unter Vermeidung
aller naturwidrigen und in sich unerlaubten Modifika-
tionen des Sexualverkehrs lediglich die natiirlichen
Schwankungen der weiblichen Fruchtbarkeit beriicksich-
tigt. Die Integritat des ehelichen Verkehrs wird hiebei
nicht beeintrichtigt; er wird blofi auf die Zeit vermin-
derter, bzw. aufgehobener Konzeptionsfahigkeit, das
»tempus ageneseos' beschrankt (,,observatio temporum®).
Seit Capellmann pflegt man unter ,,Fakultativer Sterilitat™
diese von ibm eingefithrte Methode zu verstehen. In der
neueren Literatur ist seit Knaus, Ogino und Smulders
ab 1930 die Bezeichnung , periodische Enthaltung” iub-
licher geworden. In jiingster Zeit begegnet die Bezeich-
nung ,,Zeitwahl®,

Geschichtlich sei kurz bemerkt, dall die zyklischem
Schwankungen der weiblichen Fruchtbarkeit schon dem
Alten bekannt waren. Die Reinheitsvorschriften des
mosaischen Gesetzes, insbesondere ither den Zeitpunkt
der Beiwohnung nach der Reinigung (Tauchbad, Mikwe),
lassen nadhere Kenntnis vermuten. Auch Hippokrates,
Soranus u. a. haben sie offenbar gekannt. Die Lehre

riet spiiter in Vergessenheit, und nur bei wenigen Arzten
glg"ernel, Boerhave, Haller, Sims u. a.) finden wir ihre

puren. . ; _

Capellmann hat sie 1883 neu gestaltet. Nach seiner
Auffassung war die Zeit unmittelbar nach der Menstrua-
tion ‘als Konzeptionsoptimum anzusehen. Von da an
nimmt nach ihm die Konzeptionsfahigkeit bis zu einem-
Konzeptionsminimum in der dritten Woche nach Men-
struationsbeginn ab. In den letzten Tagen vor Eintritt
der neuen Menstruation sollte sie wieder ansteigen.
Capellmann behauptete nicht, dafl zu irgend einem Zeit-



222 Niedermeyer, Fakultative Sterilitét

punkte Konzeption unmoglich, sondern nur, daf die
Waltirscheinlichkeit sehr gering sei. _
Der Grundgedanke der Capellmann’schen Lehre war
richtig, seine Formulierung und Begrindung allerdings
falsch. Durch Fehlschlige in ernsten Krankheitsidllen
(Erblindung bei Glaukom und Schwangerschaft) ‘wirde
die. Lehre in MiBkredit gebracht und in der Folgezeit
einmiitig abgelehnt. n : :
Die maligebendsten Gynikologen vertraten - den
Standpunkt, die Frau sei zu jeder Zeit innerhalb ihres
Monatszyklus empfingnisfihig. Neue Tatsachen, -die zu-
gunsten = der zyklischen Fruchtbarkeitsschwankungen
sprachen, ergaben sich durch Beobachtungen von Siegel,
Pryll, Jiger in den Kriegsjahren 1914 bis 1918. Es gelang,
..Konzeptionskurven* zu ermitteln, die deutliche Schwan-
kungen zwischen einem Optimum und einem Minimum
der Konzeptionsfahigkeit aufwiesen.

Die neueren Theorien — Biologische Voraussetzungen

In den letzten zwanzig Jahren haben die Forschungen
von Knaus neues Licht in die Zusammenhéange zwischen
Menstruation, Ovulation und Konzeption geworfen. Schon
vor Knaus wurden diese Zusammenhinge studiert; man
versuchte, zwischen der Menstruation und der Brunst
(oestrus) der Tiere gewisse Parallelen festzustellen. Dies
gelang nicht ohne weiteres. Auf jeden Fall aber erkannte
man ein genau abgestimmtes Ineinandergreifen der
Zyklusvorginge im Uterus (Endometrium), in den Ova-
rien und im sogenannten corpus luteum. Man erkannte
die Menstruation als Niederbruch eines unfruchtbar ge-
bliebenen Proliferationsvorganges. Man sah in ihr nicht
mehr wie vorher den ,,Inokulationsschnitt zur Aufnahme
einer neuen Knospe®, sondern den ,, Abortus eines unbe-
fruchteten Eies. Deutlicher als bisher erkannte man
die Zusammenhinge der einzelnen Zyklusphasen unter-
einander und zog den Schlull, dal Konzeption ohne das
Freiwerden einer befruchteten Eizelle (Ovulation) nicht
moglich sei. Trotz dieser Einsicht miBte jedoch die
Auffassung zu Recht bestehen bleiben, dali Konzeptions-
fahigkeit in jeder Phase des Zyklus gegeben ist, wenn
einerseits der Termin der Ovulation sehr variabel, bzw.
nicht genau bestimmbar wire, anderseits die Lebens-
fahigkeit der Eizelle, bzw. der Spermazellen oder beider
Keimzellen nicht auf einen engen Zeitraum beschrénki
wire. Auf diesen beiden Vorfragen beruht die Theorie
von Knaus. :



Niedermeyer, Fakultative Sterilitiit 223

1. Der. Zeitpunkt der Ovulation wurde von Knaus mit
Hilfe = einer experimentellen Methode  ermittelt (sog.
»Knaus-Test*). Diese beruht auf dem Nachweis der Hem-
mung der Ansprechbarkeit der Uterusmuskulatur auf Hy-
pophysinwirkung bei corpus-luteum-Wirkung. Mit Hilfe
dieser Methode ist Knaus der Nachweis gegliickt, daB3 die
Ovulation bei einer Fraw mit regelmalig 28tigigem
Zyklus zu einem genau bestimmbaren Zeitpunkt des
Zyklus eintritt. Urspriinglich gab Knaus den 14. bis 16.
Tag des Zyklus dafir an; neuerdings allgemeiner den
15. Tag vor Eintritt der nichstfolgenden Menses.

2. Die Lebensdauer der Keimzellen wurde bis vor
kurzer Zeit als sehr groB angesehen. Die Forschungen
der letzten Jahrzehnte (Hoehne und Behne, Hammond
und Asdell) sind itbereinstimmend zu dem Ergebnis ge-
langt, dal diese wesentlich kiirzer ist, als bisher ange-
nommen worden war: die der Spermazellen im Maximum
48 Stunden, die der Eizelle nur wenige Stunden nach
dem Follikelsprung. Mit Hilfe von Befruchtungsver-
suchen an Kaninchen durch vasektomierte Rammler
wurden diese Ergebnisse von Knaus iberpriift und be-
statigt. Das Kaninchen ist fiir solche Versuche geeignet,
weil bei ihm die Ovulation durch den Geschlechtsakt
provoziert wird. A :

Vor Ogino haben die meisten Forscher den Termin
der Ovulation auf den Zeitpunkt der vorhergehenden
Menstruation bezogen, obgleich man bereits wuBte, daB
die Ovulation zur néchstfolgenden Menstruation gehort.
Ogino zog aus dieser Erkenntnis die Konsequenz. Er
konnte nachweisen, daf die bisherigen Unstimmigkeiten
unter den Forschern iiber den Zeitpunkt der Ovulation
sich leicht lésen, sobald man diesen von der nichst-
folgenden Menstruation aus zuriickberechnet. Auf diese
Weise - ergibt sich eine bemerkenswerte Ubereinstim-
mung: Der Ovulationstermin liegt zwischen dem 12. und
16. Tag vor dem Eintritt der neuen Menstruation. Nach
der Lehre von Ogino sind in jedem Falle die letzten elf
Tage des Zyklus praktisch steril. Diese sterile Zeit soll
auch bei schwankender Gesamtlinge des Zyklus stets
gleichbleiben und an den Schwankungen nicht mit teil-
nehmen. Man hat die Lehren von Knaus und Ogino zu- -
sammengefalit und spricht seither von einer , Theorie
Knaus-Ogino“, :

Die Konsequenz dieser Feststellungen ist augenschein-
lich evident: daB eine Befruchtung nur an wenigen



224 Niedermeyer, Fakultative Sterilitds

Tagen um den Zeitpunkt der Ovulation moglich ist. Nach
Knaus waren somit bei regelméﬁjﬁ 28tagigem Zyklus die
ersten zehn und die letzten elf Tage des Zyklus steril;
zwischen dem 10. und 17. Tage besteht Konzeptionsmd
lichkeit. Nach Ogino sind in jedem Falle die letzten e%;
Tage steril. Diese theoretische Konsequenz erleidet prak-
tisch ‘eine wichtige Einschrinkung durch den notwen-
digen Zusatz: Sofern das stdrende Dazwischentreten an-
derer Faktoren auszuschlieflen ist. :

Komplikationen der Theorie. -

Die bisher anscheinend so gut fundierte Theorie wird
in ihrer praktischen Anwendbarkeit durch zahlreiche
Faktoren kompliziert.

1. Die Frage der spontanen und provozierten Ovulation

Nach Knaus tritt die Ovulation beim Menschen aus-
schlieBlich spontan ein, ausschlieBlich auf Grund endo-
ner, hormonal gesteuerter zyklischer Vorgénge. Im
egensatz. hiezu gibt es bei einigen Saugetieren, vor allem
beim Kaninchen, einen anderen Ovulationstypus, den der
provozierten (violenten) Ovulation.

In neuerer Zeit haben nun besonders Stieve, Caffier
" u. a. gegen Knaus den Nachweis zu erbringen versucht,
dafl die Ovulation auch beim Menschen durch die ver-
schiedensten exogenen Faktoren ausgelost, provoziert
werden kann. Insbesondere hat Stieve an Hand eines
einzigartigen Beobachtungsmaterials den eminenten Ein-
fluB des Nervensystems und psychischer Vorgénge auf
die Vorginge im weiblichen Genitalapparat und beson-
ders auf die Ovulation darlegen konnen. Zumindest er-
gibt sich hieraus, daf die Spontanovulation nicht der
einzige Typus beim Menschen ist, daB provozierte Ovu-
lationen aus den verschiedensten Griinden vorzeitig aus-
gelost werden konnen. Zudem sind Verzogerungen der
Ovulation durch sogenannte ,,Phasenverschiebung™ (Rie-
bold) moglich.

Wenn Knaus demgegeniiber an seiner These von der
Unabhdngigkeit der (%varialfunktion vom Nervensystem
festhilt, so erscheint dies angesichts des inzwischen ge-
waltig angewachsenen Tatsachenmaterials unhaltbar.

2. Die Frage der Zwischenovulationen
Eine weitere Komplikation ergibt sich aus der Madg-
lichkeit mehrfacher Ovulationen innerhalb eines Zyklus.

Auch diese Moglichkeit wird von Knaus entschieden in
Abrede gestellt. ¢ '



Niedermeyer, Fakultative Sterilitdt 295

Die Untersuchungen von Samuels, der mit Hilfe einer
spektroskopischen Methode die Schwankungen der Re-
duktionszeit des Blutfarbstoffes (von Oxyhimoglobin zu
Methamoglobin) fiir die Feststellung der Ovulation ver-
wertete (sog. ,Zyklogramm®) und auf diese Weise eine
mehrfache Ovulation innerhalb jedes Zyklus als Normal-
fall ansah, haben keinen eindeutigen Beweiswert. Die
Fehlerquellen der Methode sind zu gro8. In neuester Zeit
haben Stieve und Caffier auch diese Frage erneut gepriift
und konnten Beweise fiir mehrfache Ovulationen erbrin-
gen. Ebenso beweiskriftig ist ein von Runge sicher-
gestellter Fall von Superfetation (Nachempfingnis nach
bereits stattgehabter Befruchtung).

Damit sind durch neuere Forschungen Komplika-
tionen aufgedeckt, die die theoretischen Grundlagen der
Knaus’schen Lehre zwar nicht vollstindig widerlegen,
aber weit problemreicher erscheinen lassen: Durch die
Feststellung, daBl kein prinzipieller Unterschied zwischen
spontaner und provozierter Ovulation besteht; dafi mit
der Moglichkeit provozierter wie mehrfacher Ovulation
unbedingt gerechnet werden mufB. Damit allein sind die
theoretischen Voraussetzungen fir die praktische An-
wendbarkeit der Methode und firr ihre Zuverldssigkeit
weitgehend eingeschrankt.

3. Weitere Komplikatidnen

Weitere Komplikationen ergeben sich aus der Frage,
ob die corpus-luteum-Phase des Zyklus tatsichlich von
den sonstigen Schwankungen der Gesamtdauer des
Zyklus ausgenommen und stets von gleicher Lange ist
oder ob auch hier Schwankungen vorkommen. Diese
Frage steht in engstem Zusammenhang mit der Frage
nach der Méglichkeit sog. Frith- und Spdtkonzeptionen,
mit anderen Worten nach der Zuverlassigkeit der Steri-
litat des Postmenstruums, bzw. Praemenstruums.

Auch die Méglichkeit einer conceptio intra menses
scheint durch die Erfahrungen verschiedener Forscher
bestatigt; schlieBlich ist die Frage noch offen, ob nicht in
den letzten Zyklustagen tatsachlich wieder ein Ansteigen
der Zykluskurve feststellbar ist. Im Zusammenhange da-
mit ist die Frage zu stellen, ob unter Umstinden mit ver-
langerter Lebensdauer der Spermien gerechnet werden
mufl, eventuell durch Anderung des Sauretiters des
Vaginalsekretes in den letzten Zyklustagen.

Aus allen diesen Fragen, die keineswegs endgiiltig ent-
schieden sind, ergibt sich eine solche Fille von Kompli-

.,Theol.-prakt. Quartalschrift® 17T, 1949, 15



226 Niedermeyer, Fakultative Sterilitéit

kationsmoglichkeiten, da damit das Moment der Unbe-
rechenbarkeit wesentlich groBere Bedeutung gewinnt, als
nach Knaus und Ogino zu erwarten wire. Von der
Sicherheit der Methode, die besonders in populiren Pro-
pagandaschriften behauptet wird, bleibt bei sorgfiltiger
Kritik wenig tibrig. Nun ist infolge der verschiedensten
Faktoren die Schwankungsbreite des Menstrualzyklus
schon physiologisch ziemlich groB. Treten hiezu die
pathologisch bedingten Schwankungen, so verstarkt sich
das Moment der Unberechenbarkeit unabsehbar, und
zwar gerade in jenen Fillen, die am meisten zuver-
lassiger Berechnung bediirften, in den Fallen ernster
Erkrankungen.

Zur Kritik der theoretischen Grundlagen der Methode
darf danach gesagt werden: Der Grundgedanke der
Theorie — die Annahme zyklischer Schwankungen der
Fruchtbarkeit — darf als gesichert gelten. Ferner diirfen
wir als gesichert annehmen, dal} die Keimzellen im allge-
meinen eine beschrinkte Lebensdauer haben und daf
die Ovulation in einem bestimmten Zeitpunkte des
Zyklus eintritt; daBl demgemaB das Konzeptionsoptimum
um den Zeitpunkt der Ovulation liegen muB. Mehr zu
sagen, kann einstweilen nicht verantwortet werden.

- Damit sind zwar nicht die theoretischen Grundlagen
der neuzeitlichen Lehre von der fakultativen Sterilitat
erschiittert. Sie erweisen sich aber als problematisch und
umfassen zahlreiche noch nicht geloste Fragen. Sicher
ist anzunehmen, dafl neben den bisherigen bekannten
noch zahlreiche unbekannte Faktoren eine Rolle spielen.
Es ist noch lange nicht das letzte Wort gesprochen, und
nicht alle Ratsel der Fortpflanzung sind gelost. Gegen-
iiber den Lebensvorgiangen bleibt der ,exakten For-
'schung eine Grenze gezogen.

Kritik der praktischen Anwendungsméglichkeit

1. Allgemeine Schwierigkeiten

Diei Schwierigkeiten wachsen in dem Augenblicke, da
wir von der theoretischen Fundierung zur praktischen
Anwendung schreiten. Die haufigen UnregelmiBigkeiten
und Schwankungen der Zyklusdauer bei der gleichen
Frau konnen die praktische Verlaflichkeit weitgehend in
Frage stellen. Selbst bei ,ovarialstabilen® Typen sind
nach Stieve der Vorausberechenbarkeit enge Grenzen ge-
zogen. Von grofiter Wichtigkeit gerade unter sozial-
hygienischen Gesichtspunkten ist nun die Tatsache, daf}



Niedermeyer, Fakuitative Sterilitét 227

die Methode um so sicherer ist, je gesinder die Frau ist,
je ungestorter ihr Zyklus durch Krankheiten und sonstige
exogene Faktoren und psychische Alterationen ist. Sie
mull naturnotwendig um so unsicherer sein, je labiler
das Gleichgewicht der Lebensvorginge ist, vor allem also
bei kranken sowie bei schwer arbeitenden, untererniahr-
ten, erschopften, seelisch alterierten Frauen. Zudem er-
fordert die praktische Anwendung der Methode ein nicht -
geringes MaB von Intelligenz und Beherrschung, wenn
das Maximum moglicher Sicherheit erreicht werden soll.

Knaus selbst hat zugegeben, dafi die Methode nur bei
..genitalgesunden‘ Frauen anwendbar ist. Damit aber ist
ihre Anwendbarkeit weitgehend reduziert, und zwar
gerade dort, wo sie am notigsten gebraucht wiirde, bei
leidenden Frauen. Um Fehlschlige weitgehendst zu redu-
zieren, schreibt Knaus vor, daB die Methode praktisch
erst anzuwenden ist, wenn durch mindestens ein Jahr
durch genaue Zyklusaufschreibungen alle Schwankungs-
moglichkeiten festgestellt sind. Aber auch dann ist man
vor unerwarteten Schwankungen nie sicher. Eine weitere
Grenze ist der praktischen Anwendbarkeit gezogen durch
die Notwendigkeit stindiger, sorgféltiger arztlicher Kon-
trolle, die an die Kenntnis und Erfahrung des Arztes
hohe Anforderungen stellt. Von seiten der Patientin er-
fordert sie einen hohen Aufwand an psychischen Lei-
stungen. .

Wenn nach Knaus die Methode sich nur fir genital-
gesunde Frauen eignet, miissen wir gerade bei jungen
und gesunden Ehepaaren vor ihrer Anwendung dringend
warnen (s. u.). Grenzen sind aber ebenso bei alteren
Frauen gezogen, schon durch die unvermeidliche grofere
Schwankungsbreite des Zyklus bei Anniherung an das
Klimakterium. Erfahrungsgemall sind Konzeptionen kurz
vor der Menopause nicht selten.
~ Die engen Grenzen der Leistungsfahigkeit der Me-
thode und die Schwierigkeiten ihrer Anwendung kommen
gerade in jenen Fillen zum Ausdruck, in denen wegen
ernster Gefahr fiir Leben und Gesundheit eine Schwan-
gerschaft vermieden werden soll. In solchen Féllen kann
man sich nicht mit der relativen Sicherheit des Konzep-
tionsminimums begniigen. Hier muB entweder absolute
Sicherheit gefordert werden — oder absolute Abstinenz.

2. Bisherige praktisch-klinische Erfahrungen

Gegenitber den positiven Erfolgsberichten einiger
Autoren, die sich besonderer Massenerfahrungen rithmen

15*



228 Niedermeyer, Fakultative Sterilitdt

diirfen und auf Erfolgsserien bis in die Hunderttausende
mit nur vereinzelten ,,Versagern“ hinweisen, ist zu er-
wigen: Je grofler die mitgeteilten Erfolgsziffern sind,
desto iiberwiegender mufi der Anteil gesunder Frauem
sein, denen die Methode empfohlen wurde. Je grofer der
Anteil kranker Frauen ist, desto groBer muB notwendig
der Prozentsatz der Versager sein; am grofiten daher bei
Arzten, die die Methode nur dort empfehlen, wo aus
ernsten gesundheitlichen Griinden eine kranke Frau vor
den Gefahren neuer Schwangerschaft geschiitzt werden
soll. Es sind nun gerade eine Reihe sehr ernst zu nehmen-
der Autoren, die in ihren negativen Erfolgsberichten auf
eine recht erhebliche Zahl von Fehlschligen, darunter
solchen bedenklicher Art, hinzuweisen haben. Es finden
sich hierunter sowohl Frithkonzeptionen im Postmen-
struum wie Spétkonzeptionen im Praemenstruum, zum
Teil sogar in den letzten Zyklustagen.

Die Verteidiger der Methode suchen die Beweiskraft
der negativen Erfolgsberichte mit folgenden Argumenten
zu entkréften: die Angaben der Frauen seien unverlafB-
lich; sie hatten oft ein Interesse daran, den wirklichen
Konzeptionstermin zu verschleiern; niemals sei extra-
matrimonielle Konzeption mit Sicherheit auszuschlieBen.
In anderen Fillen erklirt man den Fehlschlag mit uner-
warteten Stérungen des Zyklus, mit Phasenverschiebun-
gen. SchlieBlich sucht man die negativen Erfolgsberichte
mit dem Hinweis zu entkriften, dal deren ernst zu neh-
mende Zahl im Verhaltnis zu den positiven minimal sei.

De facto ist aber damit bewiesen (quod erat demon-
strandum), dafl selbst im Falle der Bestatigung der theo-
retischen Grundlagen die praktische Anwendbarkeit kei-
neswegs iiber jenen Grad von Sicherheit verfiigt, der ge-
fordert werden miiite, wenn es sich um die Anwendung
zugunsten von kranken Frauen handelt.

Nachteile und Gefahren — Vermeidung von Schidigungen

Wahrend die Verteidiger der Methode ihre absolute
Unschadlichkeit rithmen und jeden Nachteil in Abrede
stellen, ist als Hauptnachteil zunichst zu nennen, dafl sie
groflere Sicherheit verspricht, als sie ihrer Natur nach
gewahrleisten kann. Hieraus ergeben sich gesundheit-
liche Gefahren gerade in jenen Fallen, fiir die sie in
erster Linie in Frage kommen sollte: bei kranken und
leidenden Frauen. Aber auch bei gesunden Frauen ist sie
auf die Dauer keineswegs so harmlos und unschadlich,
wie man nach ihrer Anpreisung als ,naturgeméafie Me-



Niedermeyer, Fakultative Sterilitit 229

thode der Geburtenverhiitung annehmen miiite. Denn in
der gesunden Frau lebt das Verlangen nach Mutterschaft.
Demgemall ist bei ihr die libido sexualis erfahrungs-
gemall am stirksten gerade in der Phase der Konzep-
tionsbereitschaft. Diese zyklische Steigerung der libido
hat ihren biologischen Sinn. Wenn nun die Frau — wo-
moglich schon von Beginn der Ehe — gerade zu jener
Zeit auf den Verkehr verzichten soll, in der sie am ehe-
sten dazu geneigt ist, dann ist es begreiflich, daB} sie
auflerhalb dieser Zeit auf die Dauer leidet und sich funk-
tionelle Storungen verschiedener Art einstellen. Als
solche sind beobachtet worden: Dyspareunte, Frigiditat,
selbst Vaginismus. In einigen Fallen ist es zur Entstehung
von Sexualneurosen gekommen, die sich bis zu wahren
Angstpsychosen steigerten und sich erst in dem Augen-
blick besserten, als die Frauen sich vom ,,Kalender® los-
sagten und ein vorbehaltloses Eheleben fithrten. Nicht
wenige Fille von Ehezerritiung sind der dauernden
»Zeitwahl“ zuzuschreiben. Es ist daher unzutreffend,
wenn die Methode unterschiedslos als ,natarliche” Me-
thode der Geburtenverhiitung dargestellt wird. Bei der
rechnerischen Ausschaltung der Empfingnis liegt nicht
etwas ,,Natiirliches” vor, sondern ein Einschalten der
ratio in Naturvorginge, die sich am besten von selbst
regeln, wenn sie unbewufit und ungekannt ablaufen
konnen.

Unter diesem Gesichtspunkte kann daher die Methode
nur fir solche Falle tragbar sein, bei denen sie gegeniiber
anderweitigen Schadigungen als das kleinere Ubel er-
scheint. Wo diese Voraussetzung gegeben ist, muff man
unbedingt trachten, groftmogliche Zuverlassigkeit zu er-
zielen, sowohl hinsichtlich der Sicherheit wie auch der
Vermeidung der vorerwdhnten Schddigungen. Dies be-
dingt eine Restriktion des Verfahrens in doppeltem
Sinne: :

1. im Sinne einer Reduktion der als praktisch empfang-
misfrei anzusehenden Tage;

2. im Sinne einer Restriktion der sog. ,Indikationen®.

1. Die eingeschrdnkte (,reduzierte”) Methode

Die reduzierte Methode stellt einen fir die Praxis
gangbaren Weg dar, der die mit ihr verbundenen Un-
sicherheitsfaktoren auf ein moglichstes Minimum redu-
ziert und sie damit praktisch brauchbarer und verlaB-
licher gestaltet. :



230 Niedermeyer, Fakultative Sterilitit

Vorbedingung ist genaue Zyklusbeobachtung durch
langere Zeit. Dies geschieht zweckmaliig durch Eintra-
gung aller wichtigen Daten in ein sog. , Menogramm®.
Hiezu gehoren nicht nur Angabe iber die Dauer der
Menstruation, sondern auch Bezeichnung ihres Starke-
grades fiir jeden einzelnen Tag, ferner genaue Angaben
tiber jeden - stattgehabten Verkehr, iber die Tage ver-
starkter libido, verstarkter Sekretion (es gibt einen so-
genannten ,,Ovulationsfluor), itber sog. ,,Mittelschmerz*
(rechts, links?), Notizen iiber sonstige erhebliche Vor-
kommnisse (Strapazen, Erregungen usw.), die den Zyklus
zu beeinflussen vermogen. Ein solches Menogramm ver-
mag auch diagnostisch wichtige Aufschliisse zu geben.
Die" Ovulationstermine werden an Hand eines solchen
-Menogramms® nicht nur rein rechnerisch ermittelt, son-
dern hiezu werden die vorerwahnten Angaben mitheran-
gezogen. ' :

Durchfithrung. Auf dieser Basis 14afit sich bei einiger-
maflen regelmifiigem Zyklus mit dem Ovulationstermin
auch die jeweils gebotene Vorschrift ermitteln. Wir hal-
ten es aber fiir zu gewagt, sich auf die Sterilitat des Post-
menstruums zu verlassen, und schalten die gesamte erste
Zyklushilfte einschlieflich von 2 bis 3 Tagen nach der
ermittelten Ovulation aus. Ebenso miissen einstweilen
die letzten 2 bis 3 Zyklustage ausgeschaltet bleiben, so-
lange nicht die Frage ihrer Sterilitat eindeutig und end-
giltig entschieden ist. Es bleiben somit far den 28tagigen
Normalzyklus nur die Tage vom 20. bis einschliefilich
25. Zyklustag als einigermaBlen sicherer Zeitraum iibrig.

In entsprechender Weise lassen sich die in Frage
kommenden Tage fir andere Zyklusformen ermitteln. Je
grofer die Differenz zwischen dem kiirzesten und lang-
sten Zyklus ist, desto mehr reduziert sich die Zahl der
verlaBlichen Tage und kaun bei groBlen Schwankungen
bis auf Null reduziert werden. Wo der Zyklus jede Regel-
miBigkeit vermissen 1aBt, ist daher die Methode von
vornherein ausgeschlossen.

Das zahlenmafiige Verhaltnis der fruchtbaren zu den
unfruchtbaren Tagen ist demnach gerade umgekehrt, als
es bei der popularisierten Methode Knaus angegeben
wird. Es handelt sich nicht nur um wenige Tage der Ent-
haltsamkeit gegeniiber ‘den tibrigen Zyklustagen, sondern
in Wirklichkeit nur um wenige Tage, die dem ehelichen
Verkehr zu Gebote stehen, gegeniiber gebotener Enthalt-
samkeit durch den ganzen tbrigen Zykluszeitraum.



Niedermeyer, Fakultative Sterilitit 231

Im engsten Zusammenhange mit dieser einschneiden-
den Reduktion der Methode steht die Restriktion des
Anwendungsbereiches. Sie kommt nur in Frage, wo aus
ernsten Grinden die Frau von den Gefahren einer neuen
Schwangerschaft bewahrt bleiben mufi — keinesfalls also
dort, wo solche Griinde fehlen; ebensowenig aber auch
dort, wo die Gefahr so ernst ist, daB sie das Leben der
Mutter bedroht.

Wir verkennen nicht, dafl diese reduzierte Methode
von den Eheleuten ein nicht geringes Opfer, ein grofles
MaB von Entsagung und Willensstarke fordert, dem sich
nicht alle Menschen gewachsen fithlen mogen. Diese
Methode ist aber nur fiir ernst begriindete Falle be-
stimmt. Fehlt es am ernsten Grunde, handelt es sich um
junge, gesunde Eheleute, so kommt sie eben von vorn-
herein nicht in Frage. Solche werden sich nicht so leicht
auf einen gewichtigen Grund zur Rechtfertigung der Ge-
burtenverhiitung berufen konnen. Ohne einen solchen
diirfen sie sich nicht der Pflicht entziehen, ein natur-
treues Eheleben zu fithren, und durfen dessen Konse-
quenzen nicht scheuen. Es ist Sache der Gesellschalt, die
soziale Lage so zu gestalten, daf sie die sozialen Konse-
quenzen nicht zu scheuen brauchen. _

Bei alteren Ehepaaren, an denen Krankheiten und
Note nicht spurlos voritbergegangen sind, ist die Anwen-
dung der reduzierten Methode um so leichter, je mehr
ihnen der Lebenskampf bereits Wunden geschlagen hat.
Nur verringert die Anniherung an das Klimakterium
zeitweilig die Sicherheit auch der reduzierten Methode.

Auf jeden Fall aber ist der Seelsorge und den rat-
suchenden Ehepaaren besser gedient mit der behutsamen
und genau differenzierten Empfehlung dieser Methode
als mit einer kritiklosen Generalisierung der uneinge-
schrankten und unterschiedslos angewandten Original-
Methode nach Knaus und Ogino.

2. Anwendungsgebiete (,Indikationen™)

Wie beim Abortus hat man auch bei der Geburten-
verhiitung in allen ihren Formen von ,Indikationen® ge-
sprochen und hauptsachlich zwischen ,medizinischen®,
~eugenischen und ,sozialen Indikationen unterschie-
den.

Zur medizinischen Indikation ist zu sagen, dafi wir
besser nur von Schwangerschafiskomplikationen spre-
chen, durch die eine Gefahrdung der Mutter begriindet
werden kann. Solchen Komplikationen ist durch Einsatz



232 Niedermeyer, Fakultative Sterilitdt

aller Mittel der Therapie entgegenzutreten. In der Frage
der falkultativen Sterilitit haben wir in Fallen erwiese-
ner Gefdhrdung zwei Gruppen von Komplikationen zu
unterscheiden:

a; die sog. ,relativen* Indikationen,

b) die sog. ,,absolute” Indikation.

In den Fallen sog. relativer Indikationen ist die An-
wendung der reduzierten Methode je nach der Schwere
der Komplikation begriindet, sei es als iusta, als iusta et
gravis causa, sei es als causa proportionate gravis im
Sinne der Moraltheologie.

Die sog. absolute Indikation kommt, wie bereits er-
wahnt, hier im Sinne einer ,JIndikation* nicht mehr
in Frage, vielmehr stellt sie eine absolute Kontraindika-
tion dar. Diese Forderung mag rigoros erscheinen. Dem-
gegenitber mull man jedoch erwagen, dafl es auch sonst
kein Mittel der ,,Kontrazeption* gibt, das absolut sicher
— und bei dauerndem Gebrauche unschadlich ist, so dafi
essauch hier bei Lebensgefahr keine andere Sicherheit
geben kann als die vollige Enthaltung. Dieses Opfer kann
kein zu hoher Preis sein, wo das Leben der Frau auf dem
Spiele steht, und ist ein Gebot der schonenden Liebe.

Bei der eugenischen Indikation sind die Anwendungs-
moglichkeiten noch enger begrenzt. Wo ernstere Gefahr
erblicher Belastung besteht, kann eine iusta causa usw.
vorliegen. Aber da die Methode ein nicht geringes Mal
von Intelligenz und Beherrschung fordert, wird sie bei
schweren Psychopathien, bei Intelligenzdefekten (Oligo-
phrenie), bei charakterlicher Abartung usw. kaum an-
wendbar sein. Am ehesten kommt sie in Frage bei gewis-
sen korperlichen MiBbildungen, bei denen man sich mit
dem Sicherheitsgrad der reduzierten Methode begniigen
kann, denn allzu groB ist die Gefahr des Zusammen-
fallens eines Fehlschlages mit dem manifesten Erbfall
nicht. Und in solchen Ausnahmefallen kann man even-
tuell in operablen Fallen noch zur operativen Korrektur
der MiBbildung seine Zuflucht nehmen.

Fiir die in Frage kommenden Falle sog. medizinischer
und eugenischer Indikation bietet die reduzierte Methode
zwar keine absolute, aber praktisch meist eine ausrei-
chende Sicherheit. Diese Sicherheit wird allerdings um
so geringer, je ernster die Krankheit der Frau, je schwe-
rer ihr Allgemeinbefinden beeintrachtigt ist. Hieraus er-
geben sich die Grenzen der Anwendbarkeit der Methode.
Wenn man alle diese Momente den ratsuchenden Ehe-



Niedermeyer, Fakulfative Sterilitdt 233

paaren sachlich und ruhig auseinandersetzt, so werden
diejenigen, denen die Beobachtung der Sittengesetze
nicht duBlere Form, sondern Herzenssache ist, den emp-
fohlenen Weg dankbar begriiilen, auch wenn er vomn
ihnen grofiere Opfer an Entsagung fordert als andere
Methoden. Man muB eingedenk bleiben, dafl die Sicher-
heit einer Methode um so geringer wird, je geringere Ein-
schriankung sie fordert.

Die soziale Indikation ist grundsatzlich abzulehnen.
Zur Geburtenverhiitung wegen sozialer Notstinde ist zu
sagen: Soziale Notstinde sind mit den Mitteln der Sozial-
politik und nicht mit Geburtenprdvention zu bekdmpfen.
Geburtenbeschrankung ist nicht nur kein Heilmittel
gegen soziale Notstinde, sondern macht die soziale Frage
durch immer weitere Komplikationen unlésbar. Sie ge-
stattet einzelnen aus unsozialen Motiven, sich einen Vor-
sprung im Lebenskampfe auf Kosten anderer zu sichern.
Je mehr aber die Geburtenbeschrinkung zur Massen-
erscheinung wird, desto mehr bleibt auch die fiir diese
erhoffte ,,Erhohung des Lebensstandards® aus. Es wird
im Gegenteil eine wirkliche Losung der sozialen Frage
nur verhindert, die Notstande bleiben bestehen, werden
nur durch Konsumkrisen vergroflert und verewigt.

Mit der Entwicklung der Geburtenverhiitung zur
Massenerscheinung treten aber auch die ungiinstigen
Seiten der fakultativen Sterilitit immer starker hervor.
Wir haben gezeigt, dal} diese Methode am sichersten bei
ganz gesunden, am unsichersten bei kranken Frauen ist.
Die damit verbundene ,differenzierte Fortpflanzung”
fithrt zu einer ausgesprochen dysgenischen Wirkung
(Kontraselektion), und zwar desto mehr, je mehr sie
durch Propaganda zur Massenerscheinung wird. Dies
kann auf die Dauer zu ernsten Verschiebungen in der
Struktur des Bevolkerungsaufbaues fithren, die sich
ihrerseits wieder sozial AufBlerst schadlich auswirken.
Diese ernste soziale Gefahr ist die gleiche, ob sie nun mit
den unerlaubten Mitteln der Pravention oder mit dem
ierlaubten Mittel“ der ,,periodischen Enthaltung™ bewirkt
wird. Der Effekt ist in beiden Fallen gleich.

Gegen Mifiverstindnisse sei ausdriicklich betont, dafy
hiebei nicht der Gesichtspunkt der ,Bevolkerungs-
politik” fiir die Pastoralmedizin entscheidend ist. Ihr
geht es nicht um Wehr- und Machtprobleme, sondern um
die Reinhaltung der Ehe, um die Gesundheit der mensch-
lichen Gesellschaft, um die soziale Gerechtigkeit. Der



234 Niedermeyer, Fakultative Sterilitst

Grundirrtum, von dem sich alle Fehlhaltungen in dieser
Frage herleiten, liegt in der von Malthus begriindeten
Lehre vom , Nahrungsspielraum™ und der Bevolkerungs-
progression. Der erste, urspriingliche Antrieb zur Gebur-
tenverhiitung war weniger die aufiere Not als die ,,strebe-
rische Gesinnung” (v. Ungern-Sternberg). Aus dieser indi-
vidualistischen Gesinnung geboren, wurde sekundar
allerdings der Geburtenriickgang zur Massenerscheinung
durch das Uberwertigwerden der sozialen Notstiande. Da-
mit entstand ein circulus vitiosus, denn die Geburtenver-
hiitung hat die Notstinde nur noch mehr verallgemeinert
und gesteigert. s sei nur an die Massenarbeitslosigkeit
und ihre Steigerung durch die Konsumkrisen erinnert.

- Die einzigen Heilmittel gegen diese Erscheinung sind
in der Herbeifitlhrung der 1ustitia socialis im Sinne
der Sozialenzykliken ,,Rerum novarum® und ,,Quadra-
gesimo anno“ zu finden; konkret vor allem in der Reali-
sierung von Familienlohn und Lastenausgleich. Das so-
ziale Gewissen darf nicht durch den bequemeren Weg
auf die ,,Ausweichebene” der Geburtenverhiitung be-
schwichtigt werden, auch nicht mit Hilfe einer Methode,
die die Kirche vom Standpunkte der Moral nicht in sich
verurteilt.

Die Frage der sittlichen Erlaubtheit

Hat die Kirche auf der einen Seite von jeher die Ge-
burtenverhiitung mit Praventivimitteln als abusus matri-
monii, als onanismus coniugalis strengstens verurteilt
und als eine res in se mala (intrinsece mala) — selbst im
Falle der Not — bezeichnet (,nunquam sunt facienda
mala, ut eveniant bona*), so hat sie anderseits die obsey-
vatio temporum niemals a priori verworfen. Sie kannte
die tiefe, ehezerstorende und gesundheitsschadigende
Wirkung jeder Art von Kontrazeption; wesentlicher aber
war ihr noch das unverriickbare Gebot Gottes. Dieses
wird nun bei der observatio temporum wenigstens nicht
durch die Handlung oder Unterlassung als solche ver-
letzt. Soweit tiberhaupt bei der observatio temporum von
einer Verletzung eines Sittengesetzes gesprochen werden
kann, kann dies nur per accidens der Fall sein, sich also
nur aus den besonderen Umsténden des Falles, z. B. den
Motiven, ergeben.

Der Wunsch nach Verhiitung der Nachkommenschaft
‘mufl an sich nicht unsittlich sein; er kann beim Vor-
liegen eines ernsten Grundes, einer causa iusta, iusta et
gravis, proportionate gravis usw. gerechtfertigt sein. In



Niedermeyer, Fakultative Sterilitit 235

diesem Falle ist Voraussetzung fiir die sittliche Erlaubt-
heit der Handlung die Anwendung eines Mittels, das sitt-
lich einwandfrei, erlaubt oder zumindest nicht unerlaubt
ist. Auch dariiber besteht kaum ein Zweifel, da Ehe-
gatten in beiderseitigem Einverstandnis (mutuo consensu)
auf den usus iuris verzichten koénnen, sofern nur das ius
matrimoniale selbst nicht durch Vereinbarung ausge-
schlossen wird. Andernfalls lage ein defectus consensus
vor, der die Ehé ungiltig, ihren Gebrauch unerlaubt
machte. Da die procreatio prolis zwar priméarer, aber
mnicht ausschlieBlicher Ehezweck ist, demnach in der
richtigen Ordnung und Unterordnung auch die sekundéa-
ren Ehezwecke den Ehegebrauch rechtfertigen, kann die-
ser nicht schon darum unerlaubt sein, weil zeitweilige oder
dauernde Sterilitat vorliegt. Es ist daher nach allgemei-
ner Lehrtradition die copula inter senes et steriles, tem-
pore praegnationis et menstruationis (unter bestimmten
gebotenen Voraussetzungen), tempore lactationis usw.
erlaubt.

‘Was nun die observatio temporum anlangt, so gilt
zunichst fir sie: Wenn es erlaubt ist, in beiderseitigem
Einverstandnis auf den usus matrimonii zur Géanze zu
verzichten, so kann ein solcher Verzicht zum Teile, das
heift Beschriankung auf die unfruchtbaren Tage, fiir sich
allein noch kein moralisches Unrecht begrinden (Hey-
meyer). ‘

Man darf es sich allerdings nicht so leicht machen,
diesen Grundsatz unterschiedslos allgemein anzuwenden.
Es sind der erlaubten Anwendung der observatio tem-
porum Grenzen gezogen, ihre Zulassigkeit ist an gewisse
Voraussetzungen gebunden. Unter den Voraussetzungen
der Zuldssigkeit ist die wichtigste die des Vorliegens eines
rechtfertigenden Grundes. Wie weit hiebei die Anforde-
rungen zu stellen sind, wird bei den Moralisten nicht ein-
heitlich beantwortet. Die strengste Richtung fordert eine
iusta et gravis causa, die mildeste begniigt sich mit einer
causa honesta vel rationabilis.

Beziiglich der prinzipiellen Erlaubtheit der Methode
steht die communis opinio auf dem Standpunkte, dali
diese unter bestimmten Voraussetzungen zulassig ist. Nur
wenige Autoren stehen auf dem Standpunkt, daB sie
generell und ohne Unterschied erlaubt ist. Gegeniiber die-
sem Standpunkt eines zu weitgehenden Opportunismus
haben einige Autoren auch einen rigoristischen Standpunkt
entwickelt, der die Zuldssigkeit der Methode auch grund-



236 Niedermeyer, Fakultative Sterilitit

satzlich bestreitet. Josef Mayer hat darauf hingewiesen,
dafl nicht nur die aufiere Integritat des Aktes geniigt, son-
dern daB auch seine innere Struktur véllig einwandfrei
sein muB. Der finis operantis sei aber bei der observatio
temporum ebenso wie beim abusus matrimonii auf das
gleiche Ziel der Geburtenbeschrankung gerichtet. Hieraus
vermogen die Gegner der katholischen Moral begriindete
Yorwiirfe gegen ihre Ehrlichkeit zu erheben. Die Argu-
mente von Mayer sind keinesfalls leicht zu nehmen. Sie
fordern eine Moral der inneren Gesinnung, nicht der
bloB auBeren Haltung. Dennoch kann man in Uberein-
stimmung mit der gesamten kirchlichen Lehrtradition die
observatio temporum nicht in sich verurteilen, soferne
nur die Voraussetzung der iusta et gravis causa erfillt
ist, die Grenzen der Zulassigkeit gewahrt bleiben und
jede unterschiedslose Generalisierung abgelehnt wird.

Zum Versuche einer solchen muB allerdings darauf
hingewiesen werden, daB die bisherigen kirchlichen
Lehrentscheidungen niemals eine unterschiedslose Er-
laubtheit im Sinne eines schlichten ,licet* ausgesprochen
haben. Vielmehr ist in den Entscheidungen nur die nega-
tive Formel ,,non sunt inquietandi“ verwendet worden
(vgl. S. Poen. 2. 1II. 1853; 16. VI. 1880).

Auflerdem ist dem Priester nur gestattet, diesen Aus-
weg als ,,medium cavendi onanismi“ behutsam nahezu-
lagen (caute insinuare), und zwar nur nach fruchtloser
Erschépfung aller anderen Moglichkeiten (,,quos alia
ratione a detestabili onanismi crimine abducere frustra
tentaverit*; S. Poen. 16. VL 1880). Gewil} ist die Gefahr
des MiBbrauches hiebei nicht ausgeschlossen. Aber auch
hier gilt ,,abusus non tollit usum®; um des Milbrauches.
willen kann' gerechtfertigter Gebrauch nicht verweigert
werden.

Die Enzyklika ,,Casti connubii* hat die Zulassigkeit
der Methode in den angedeuteten Grenzen bestitigt:
»Neque contra naturae ordinem agere ii dicendi sunt
coniuges, qui iure suo recta et naturali ratione utuntur,
etsi ob naturales sive temporis sive quorundam defec- .
tuum causas nova inde vita oriri non possit* (Denz.
2241). Auch hier wird kein positives ,licet” aus-
gesprochen, sondern nur eine negative Formulierung ver-
wendet. Die Worte ,recta et naturali ratione* fordern
nicht nur auBere Integritit des Aktes, sondern richtige
und natiirliche Gesamteinstellung der Ehegatten. Die-
Worte ,.etsi ob naturales . . . beziehen sich nicht aus-



Niedermeyer, Fakultative Sterilitat 237

schlieBlich auf die observatio temporum, sondern umfas-
sen auch anderweitige Umstinde (tempus praegnationis,
lactationis, senium etc.); sie schliefen allerdings die ob-
servatio temporum auch nicht aus. Zur Begrindung
weist die Enzyklika ausdricklich auf die sekunddren
Ehezwecke hin: mutuum adiutorium, mutuusque foven-
dus amor et concupiscentiae sedatio, ,,quos intendere
coniuges minime vetantur, dummodo salva semper sit
intrinseca illius actus natura ideoque eius ad primarium
finem debita ordinatio” (Denz. 2241).

Die Propaganda einer unterschiedslosen Anwendung
der observatio temporum hat sich auf die Enzyklika
,,Casti connubii” berufen, indem sie die ersterwihnte
Stelle aus ihren sonstigen Zusammenhangen isoliert an-
gefihrt hat. Demgegeniiber ist es notwendig, auf den
Gesamtitext hinzuweisen, insbesondere auf die viel zu
wenig beachteten Worte: ,,Cum autem actus coniugii
suapte natura proli generandae sit destinatus, qui, in eo
exercendo, naturali hac eum vi atque virtute de industria
destituunt, contra naturam agunt et turpe quid atque in-
trinsece inhonestum operantur” (Denz. 2239). Es kann
keinem Zweifel unterliegen, dafl miBbrauchliche Anwen-
dung der observatio temporum durch die Worte ,,de in-
dustria destituunt” ‘mitgetroffen werden. Denn hierin
liegt auch ein bewubBtes, beabsichtigtes Vereiteln des
primdren Ehezweckes. .

Man hat versucht, sich auf die Enzyklika ,,Casti con-
nubii“ zu berufen, als wirde durch die oben zitierten
Worte eine Verabsolutierung der sekunddren Ehezwecke
gutgeheifien, die auf eine Loslosung vom priméren Ehe-
zweck abzielt. Demgegeniiber ist auf die letzten Worte
des erwihnten Passus hinzuweisen, die ausdriicklich die
Unterordnung, bzw. Hinordnung auf den priméren Ehe-
zweck als ,debita ordinatio” bezeichnen. Vollige Klar-
heit schafft ein Decretum S. Officii vom 1. April 1944,
welches die Anfrage: ,,An admitti possit quorundam re-
centiorum sententia, qui vel negant finem primarium
matrimonii esse prolis generationem ... vel docent fines
secundarios fini primario non esse essentialiter subordi-
natos, sed aeque principales et independentes™ mit einem
lapidaren ,,Negative” beantwortet.

Diejenigen, die es sich selbst und den ihnen anver-
trauten Seelen zu leicht machen und unterschiedslos die
- observatio temporum empfehlen, miissen an die ernsten
Worte der Enzyklika erinnert werden: ,,Caeci sunt, et



238 Niedermeyer, Fakultative Sterilitidt

duces caecorum: caecus autem, si caeco ducatum prae-
stet, ambo in foveam cadunt” (Mt 15, 14).

Pastorale Gesichtspunkte

Diese Mahnung der Enzyklika ,,Casti connubii® weist
in Verbindung mit der Mahnung ,,caute tamen insinuare”
den richtigen Weg pastoraler Klugheit. Noldin-Schmitt
erklart, daBl ein Arzt zu befragen sei; einen konkreten
Ratschlag konne der Beichtvater nicht geben und es
schicke sich auch nicht (De Castitate, ed. 32, 1948, n.
75). Es kann auch nicht gutgeheiflen werden, daf} zeit-
weilig an den Kirchentiiren populdre Schriftchen mit
Ratschlagen fiir die ,,periodische Enthaltung” verbreitet
wurden, bzw. bereits im Brautunterricht die Methode
empfohlen wurde. Diese Dinge hatten zeitweilig ein
solches AusmaBl angenommen, daf} hieraus eine ernste
Gefahr fiir die katholische Ehegesinnung zu resultieren
drohte: der Einbruch eines ,,verkappten Malthusianis-
mus” (P. Schmitz SVD.).

Nur gegen den Miflbrauch und die leichtfertige
Massenverbreitung richteten sich diese pflichtmaBigen
Warnungen sowie gegen simplifizierende populidre Dar-
stellungen, die den Schwierigkeiten nicht gerecht wurden
und irrefihrend wirken mufiten. Es mag verstandlich
erscheinen, dal die strenge Kritik der Methode gerade
unter dem Gesichtspunkt der Pastoral zeitweilig stérend
empfunden wurde. Denn angesichts der Verbreitung der
Massennotstinde und des hiedurch zur Massenerschei-
nung gewordenen abusus matrimonii war es begreiflich,
daBl Seelsorger es dankbar empfanden, wenn die neue
Methode einen gangbaren ,,Ausweg aus der Ehenot* ver-
sprach. Demgegeniiber wurde mit Recht darauf hinge-
wiesen, dafl die periodische Enthaltung keinen ,,Ausweg
aus der Ehenot®”, sondern héchstens einen Ausweg in der
Ehenot bedeuten kann, da sie die Ehenot als solche be-
stehen laBt und nichts dazu beitragt, die Ursachen der
Massennotstande zu iitherwinden.

Die Verteidiger der Allgemeinverbreitung der Methode
haben sich auf den Baseler Bischof v. Streng berufen,
der zu dieser Frage erklart hatte: , Erlaubt, sittlich gut
ist die Geburtenregelung, wenn alle ihre Beweggriinde
und ihre Wege sittlich gut sind.” Demgegeniiber ist zu
sagen, dal die Voraussetzung sittlich guter Beweggriinde
mit wahlloser Massenverbreitung unvereinbar ist. Zudem
hat man unterlassen, die weiteren Ausfiihrungen des bi-



Niedermeyer, Fakultative Sterilitiat 239

schoflichen Autors zu zitieren, aus deren Zusammenhang
die obigen Worte gerissen sind. Er weist hier eindring-
lich auf die Schwierigkeiten hin, die sich aus Unregel-
mafligkeiten und Stérungen schon bei gesunden, noch
mehr aber bei kranken Frauen ergeben; fur die tatsich-
liche Anwendung folge hieraus, da dieser Weg nicht
einfach in Sorglosigkeit angeraten werden diirfe. Aus-
driicklich wird vor Millbrauch gewarnt. Nur soll Gut-
gesinnten und Ringenden dieser (Weg nicht verschlossen
werden ,bei aller Zuriickhaltung des Urteiles iiber den
tatsichlichen Erfolg, der von vielen Fachleuten noch
sehr in Frage gestellt wird”, Vor allem empfiehlt Bischof
v. Streng vollkommene Enthaltsamkeit als einzig absolut
sicheren 'Weg, zugleich als wertvolle Tugend und weist
gegeniiber modernen Fehlaulfassungen darauf hin, dafB
diese moglich und nicht selten Pflicht ist. A

Man hat auch gegen die Kritik der Methode ein
gewandt, daf sie dazu fuhre, aus materiellen Siindern
formelle zu machen, was gegen die pastorale Klugheit
sei. Ob und wann diese Gefahr besteht, kann nur der
Seelsorger selbst fir den Einzelfall beurteilen. Wissen-
schaftliche Kritik mufl aber der Wahrheit dienen und
nur mit dieser kann die Pastoralmedizin der Pastoral
wahrhaft dienen.

SchlieBlich mufl auch in diesem Zusammenhange
nochmals auf die bedenklichen Versuche hingewiesen
werden, die generelle Verbreitung der periodischen Ent-
haltung unter ausschlieflicher Berufung auf die sekun-
daren Ehezwecke zu verteidigen. Gegen diese Versuche
zur Umkehrung der Rangordnung ist bereits das Wich-
tigste vom Standpunkt der Moral gesagt worden; neue-
stens hat das Decretum S. Officii vom 1. April 1944
eindeutig erklart, daf die sekundiren Ehezwecke vom
priméren nicht unabhéngig, sondern diesem essentialiter
subordinati sind. Damit ist den erwihnten Versuchen
mit eindeutiger Klarheit der Boden entzogen.

Firr die Zukunft ist zu hoffen, daf} die Frage der ob-
servatio temporum an Bedeutung im Vergleich zur jing-
sten Vergangenheit zuriicktreten wird. Die ungeheuren
Menschenverluste durch Kriege und revolutionare Wir-
ren werden den Wert des menschlichen Lebens wieder
hoher einschiitzen lassen. Die Frage der Geburtenver-
hitung, gleichviel mit welchen Mitteln, wird bei einer
sozialen Neuordnung nicht mehr so aktuell sein wie zur



240 Pastoralfragen

Zeit sozialer Massennotstinde. Mit deren Sanierung wird
der observatio temporum dauernde Bedeutung nur inner-
halb jener Grenzen zukommen, die vorliegende Darstel-
lung aufzuzeigen bemiiht war. Die geistigen Fundamente
jener Neuordnung sind aber die Lehren der Enzykliken
,,Casti connubii* und ,,Quadragesimo anno* Pius’ XI. Der
enge Zusammenhang dieser beiden grofien Saulen des
sittlichen und sozialen Neuaufbaues laft diese als die
Magna Charta der wahren Menschenwiirde erkennen.

Pastoralfragen

Andachisheichte und hiinfige Kommunion. An die Redaktion
wurde der folgende Kasus zur Ldsung eingesandt. Ein Pfarrer
ist nicht recht dariiber erbaut, daB manche seiner Pfarrkinder,
die tiglich kommunizieren, nur einmal monatlich zur Beichte
gehen. Als Griinde fiir die oftere Beichte fiihrt er an, daB auch
die Kommunikanten tiglich liBliche Siinden und Fehler begehen,
die auch die Wirkung der heiligen Kommunion beeintrichtigen.
Ferner verweist er darauf, daB zur Gewinnung von Ablissen
wenigstens der vierzehntigige Empfang des Bufisakramentes vor-
geschrieben sei. Der Kaplan, der seinen Beichtkindern die bloB
monatliche Beichte geraten hatte, macht dem Pfarrer gegeniiber
folgendes geltend: Zum wiirdigen Empfang der heiligen Kom-
munion geniigt nach dem Kommuniondekret Pius’ X. der
Gnadenstand, den man wohl bei den in Betracht kommenden
Personen voraussetzen kann. Die Beichte laBlicher Siinden war
iiberhaupt in der Kirche lange Zeit nicht Brauch. Wer sich
keiner Todsiinde schuldig machte, beichtete auch nicht. Eine
Wirkung der heiligen Kommunion ist es auch, daB sie die tig-
lichen Fehler ex opere operato tilgt. Fiir den Fortschritt im
geistlichen Leben ist die Kommunion wichtiger als die Abléasse.
Der Kaplan behauptet schlieBlich noch, das Misereatur und In-
dulgentiam vor der Kommunionspendung sei eine Lossprechung
von kleinen Siinden. Der Pfarrer bestreitet dies und erklirt, es
handle sich hier nur um einen Segenswunsch der Kirche. Zur
Beantwortung aller hier aufgeworfenen Fragen ist es notwen-
dig, etwas weiter auszuholen.

I. Als haufige oder oftere Kommunion (Oftkommunion) im
eigentlichen Sinne wird nur die bezeichnet, die mehrere Male
in der Woche oder auch tiglich empfangen wird. In bezug auf
die erforderliche Disposition hat Pius X. in seinem Oft-
kommuniondekret vom 20. Dezember 1905 mit den letzten Resten
jansenistischer Uberstrenge aufgeriumt. In diesem Dekret wird
nicht nur die hiufige, ja tigliche Kemmunion eindringlich emp-



Pastoralfragen 241

fohlen, sondern es werden fiir den Empfang auch leichtere
Bedingungen festgesetzt. Der Papst verlangt als wesentliche Dis-
position nur den Gnadenstand und die rechte und fromme Ab- -
=icht (vgl. D 1985).

Das Vorhandensein von unbereuten IldBlichen Siinden und die
freiwillige Anhinglichkeit an diese ist kein Hindernis fiir den
wiirdigen und fruchtbringenden Empfang. Es ist daher auch
keine Siinde, im Zustande einer ldBlichen Schuld zu kommuni-
zieren. Ofter Kommunizierende brauchen sich daher wegen ihrer
kleinen Siinden nicht zu fingstigen oder gar deshalb vom Tisch
des Herrn wegzubleiben. Wenn auch die ldBlichen Siinden und
«lie freiwillige Anhiinglichkeit an sie die Wirkungen der heiligen
Kommunion im wesentlichen nicht hindern, so kann man doch
sagen, daB sie diese beeintriichtigen. Daher ist das Freisein von
iiBlichen Suinden und der Anhinglichkeit an sie moglichst an-
zustreben. Je besser die Disposition ist, desto fruchtbringender
ist der Kommunionempfang. Nach dem Kommuniondekret ist
es zwar nicht notwendig, aber iiberaus nutzbringend (quiam
maxime expediat), ,,daB die hiufig und tiglich Kommunizieren-
den von den laBlichen Siinden, wenigstens den voll iiberlegten,
und der Anhinglichkeit an sie frei seien” (D 1987). Damit diese
Wirkung mdglichst erreicht werde, ist fiir eine gewissenhafte
Vorbereitung zu sorgen (D 1988). '

Die liBlichen Siinden miissen vor der heiligen Kommunion
nicht gebeichtet werden, da sie einerseits den wiirdigen Empfang
nicht hindern und anderseits ,durch viele andere Heilmittel
gestihnt werden konnen' (Trid., Sess. XIV, cap. 5, D 899). Diese
Mittel sind u. a.: die vollkommene Reue. hichstwahrscheinlich
airch schon die unvollkommene Reue, die virtuelle BuBe (Ubung
eines der Siinde entgegensetzten Aktes; Vorsatz, die Siinde nicht
mehr zu begehen; gutes Werk in entsprechender Absicht; Gebet
um Siindenvergebung), andichtiger Gebrauch von Sakramen-
talien. Das Gebet um Siindenvergebung hat Christus selbst in das
Vaterunser aufgenommen. Er hatte dabei gewi} zuniichst die tig-
lichen Fehler der Gerechten vor Augen. Kommt diese oder eine
sihnliche Bitte aus einem Herzen, daB sich von den begangenen
Siinden innerlich gelést hat, so findet sie bei Gott sicher Fir-
horung. Am Beginn der heiligen Messe und vor jeder Kom-
munionspendung wird das Confiteor gebetet. Der heilige Thomas
zihlt unter den Heilmitteln gegen die ldBlichen Siinden auch die
allgemeine Beichte auf (In IV. sent., dist. 16 q. 2 a. 2 qgc, IV,, Sed
contra) und denkt wohl an das Confiteor, dem leider oft zu wenig
Bedeutung beigemessen wird. Das Confiteor mit den angeschlosse-
nen Orationen hat die Kraft, 1iBliche Siinden zu tilgen ( Nold’m-
Schmitt, De Sacramentis, ed. 28, 1945, n. 49).

, Theol.-praki. Quartalschrift« 111, 1949, 16



242 Pastoralfragen

Eine hervorragende Stellung unter den Mitteln zur Vergebung
der laBlichen Siinden auBerhalb des Buflsakramentes nimmt
schlieBlich die Eucharistie als Opfer und Sakrament ein. Vor
allem ist es auch eine Wirkung der heiligen Kommunion, daB
sie die tiglichen Fehler tilgt. Ob sie diese Wirkung ex opere
operato oder operantis hervorbringt, ist Kontroverse." Das Tri-
dentinum bezeichnet dieses Sakrament ausdriicklich als ,,Gegen-
mittel, durch das wir von den tiglichen Schulden befreit wer-
den (Sess. XIII, cap. 2, D 875). So erscheint die Freiheit von
laBlichen Siinden, die einerseits als Vorbereitung auf die heilige
Kommunion zwar nicht notwendig, aber doch wiinschenwert ist,
anderseits auch als Frucht der Vereinigung mit Christus. Aller-
dings wird man daran festhalten miissen, daf die Tilgung 18-
licher Siinden doch nicht die erste und eigentlichste Sinninten-
tion der heiligen Eucharistie ist (vgl. Rahner K., Vom Sinp der
hiufigen Andachtsbeicht, Zeitschrift f. Aszese und Mystik, 9.Jg.,
1934, S. 328, Anm. 6). Als erste und eigentliche Hauptwirkung
der FEucharistie bezeichnet das Decretum pro Armeniy die
,,adunatio hominis ad Christum® (D 698).

II. Andachtsbeichte ist eine schlechte Verdeutschung von
Devotionsbeichte. Allein Devotion ist nicht dasselbe wie Andacht,
sondern bedeutet eigentlich Geliibde, Weihe und Hingabe an
Gott, dann auch Frommigkeit. Frommigkeitsheichte klingt auch
nicht gut. Ubrigens kann hinter einer Pflichtbeichte unter Um-
stinden eine viele groBere Devotion und Andacht stehen als
hinter einer ,Devotions*- oder ,,Andachts“-beichie. Vielleicht
konnte man die Andachtsbeichte, bei der nur eine materia libera
(IaBliche Siinden, schon einmal direkt nachgelassene Siinden}
angeklagt werden, als Freibeichte der Pflichtbeichte gegeniiber-
stellen, Da bei der Andachtsbeichte gewohnlich das Moment der
hiufigen Ubung dazukommt, spricht man auch vielfach von
hiiufiger oder ofterer Beichte (Oftbeichte).

DaB die Beichte ldplicher Siinden in der Kirche lange Zeit
nicht Brauch war, ist richtig. Das hingt mit der kirchlichen
BuBdisziplin zusammen, deren Gegenstand nur schwere Siinden
sein konnen. Erst mit dem Verfall der kanonischen Bufle dnderte
sich allmihlich die Praxis. Auch die Andachtsbeichte im heutigen
Sinne, die in unserer Beichtpraxis einen so groBen Raum ein-
nimmt, kannte die alte Kirche bis in das 4. oder 5. Jahrhundert
nicht. Manche behaupten sogar, sie sei vor dem 8. Jahrhundert
nicht nachweisbar. Die Anfinge der Andachtsbeichte sind in den
Kléstern zu suchen. Von dort kam sie unter das Volk, im Mittel-
alter hauptsichlich durch die Dritten Orden und die BuBlbruder-
schaften. Besonders nach dem Konzil von Trient nahm der
Brauch der hiiufigen Andachtsbeichte einen raschen Aufschwung.



Pastoralfragen 243

Aus der Tatsache, daB sich die Ubung der Andachisbeichte
erst verhiltnismiBig spiat allgemein durchgesetzt hat, folgt
grundsitzlich nichts gegen die heutige Praxis. Die Entwicklung
des kirchlichen Lebens steht unter dem Einfluf des Heiligen
Geistes, Die hiufige Andachtsbeichte ist daher als Fortschritt im
kirchlichen Leben zu werten und nicht etwa als Fehlentwicklung
{vgl. Rahner, a. a. O., S. 325). Man wird dariiber freilich auch
die siindentilgende Kraft der anderen Wege nicht iibersehen. Die
von der Kirche bewuBt geforderte und gebilligte Entwicklung
kann daher auch nicht ungeschehen gemacht werden mit dem
Ruf: Zuriick zur Urkirche! Gegeniiber dem gelegentlich zutage
tretenden Bestreben, die geschichtliche Entwicklung zu iibersehen
und die urkirchliche Praxis als alleiniges Ideal gelten zu lassen,
warnt Pius XII. in der Enzyklika ,.Mediator Dei vom 20. No-
vember 1947 vor einer iibertriebenen und ungesunden Altertums-
sucht: ,,. . . ein alter Brauch ist nicht allein schon deshalb, weil
er Alterturn ausstrahlt, in sich oder fiir spitere Zeiten und neue
Verhiltnisse fiir geeigneter und besser zu halten (vgl. Linzer
Diozesanblatt, 94. Jg., 1948, S. 70 f.).

Die Kirche hat ‘aus wichtigen Griinden die Andachtsbeichte
als vorziigliches Mittel im Streben nach christlicher Voll-
kommenheit vielfach gulgeheifen und empjohlen. Nach dem
Tridentinum werden die ldflichen Siinden ,,mit Recht und Nutzen
und ohne jedes Vorurteil“ gebeichtet, ,,was der Brauch frommer
Menschen beweist (Sess. XIV, cap. 5, D 899). Nach dem Cate-
chismus Romanus ist es die Uberzeugung aller Frommen, daB,
was immer in dieser Zeit an Heiligkeit, Frommigkeit und Reli-
gion in der Kirche durch gottliche Giite erhalten geblieben ist,
groBenteils der Beichte zuzuschreiben sei (P. II, cap. V, n. 36!.
Als die beriichtigte Synode von Pistoia (1786) erklirte, daB sie
eine so hiufige Beichte der ldBlichen Siinden nicht wiinsche, da-
mit solche Beichten nicht allzu verdchtlich gemacht wiirden,
wurde diese Erklirung von der Kirche als ,,verwegen, verderb-
lich, der vom Konzil von Trient gebilligten Handlungsweise der
Heiligen und Frommen widersprechend‘ zuriickgewiesen (D 1539).

Zu den in unserer Zeit gegen die hiufige Andachisheichte laut
gewordenen Stimmen nimmt Pius XII, in der Enzyklika ,Mystici
Corporis* vom 29. Juni 1943 Stellung und zeigt den hohen Wert
der Ofteren Beichte auf. Der Papst spricht von den ,(falschen
Anschauungen jener, die behaupten, man diirfe die héaufige
Beichte der liaBlichen Siinden nicht so hoch einschiitzen; das
allgemeine Siindenbekenntnis, das die Braut Christi Tag fiir Tag
zusammen mit den ihr im Herrn vereinten Kindern durch die
Priester am FuB des Altars ablege, sei ihr vorzuziehen®. Der
Papst fihrt fort: ,,Gewif kdnnen solche Siinden, wie euch be-

16*



244 ; Pastoralfragen

kannt ist, Ehrwiirdige Briider, auf mannigfache, héchst lobens-
werte Weise gesithnt werden. Aber zum taglich eifrigeren Fort-
schritt auf dem Wege der Tugend mdchten wir angelegentlichst
den frommen Brauch der hiufigen Beichte empfohlen wissen, der
nicht ohne den Antrieb des Heiligen Geistes in der Kirche ein-
gefiihrt wurde. Wird doch durch ihn die Selbsterkenntnis gefor-
dert, die christliche Demut vertieft, die sittliche Schwiche an der
Wurzel gefaBt, die geistliche Nachlissigkeit und Lauheit be-
kampft, das Gewissen gereinigt, der Wille gestirkt, eine heilsame
Seelenleitung ermoglicht und kraft des Sakramentes die Gnade
vermehrt. Mogen also die, welche in den Reihen des jiingeren
Klerus die Hochschitzung der hiuffigen Beichte zu verringern
und herabzusetzen suchen, wohl bedenken, daB sie eine Sache
betreiben, die dem Geiste Christi fremd und fiir den mystischen
Leib unseres Heilandes ein Unsegen ist” (Linzer Didzesanblatt,
89. Jg., 1943, S. 101). In der Enzyklika , Mediator Dei* bezieht
sich der Papst auf diese ernsten Worte: ,,Da jedoch die Ansich-
ten, die von einigen hinsichtlich der ofteren Beichte geteilt wer-
den, dem Geiste Christi und seiner makellosen Braut ginzlich zu-
widerlaufen und fiir das geistliche Leben geradezu verheerend
sind, rufen Wir in Erinnerung, was Wir dariiber bereits im
Rundschreiben ,Mystici Corporis® mit Schmerz geschrieben haben,
und Wir dringen erneut darauf, daB ihr das, was Wir dort mit
iiberaus besorgten Worten dargelegt haben, euren Gliubigen, ins-
besondere den Priesteramtskandidaten und dem jungen Klerus,
zu ernster Erwigung und gelehriger Ausfithrung einschérft™
{a; a.'0., S, 89).

III. Im Vorausgehenden haben wir gesehen, daB die laBlichen
Siinden . den wiirdigen Kommunionempfang nicht hindern und
dafl zu ihrer Tilgung auBerhalb des BuBisakramentes verschie-
dene Mittel zur Verfiigung stehen. Wollte aber jemand aus dieser
Tatsache den SchluB ziehen, die Andachtsbeichte sei iiberfliissig
und unniitz, so befinde er sich in einem verhingnisvollen Irr-
tum. Die Beichte iiberragt in mehrfacher Hinsicht die anderen
Wege der Siindenvergebung. In ihr liegen ganz besondere Krifte
zur Reinigung, Heilung und Bewahrung verborgen, wie sie in
¢leicher Fiille und Wirksamkeit auBerhalb der Beichte nicht

- zusammen vorkommen (vgl. Scharsch Ph., Die Devotionsbeichte.
4. Aufl., 1922, S. 44).

Das Bu&sakrameixt erliBt die gebeichteten ithchen Siinden
kraft der Schliisselgewalt; es bringt auch bei den ldBlichen Siin-
den klar die Beziehung zur Kirche zur Geltung. K. Rahner sieht
den Sinn der hiufigen Andachtsbeichte darin, daB wir moglichst
oft dem versdohnenden Gott begegnen in der Weise, in der der
Gott' der ungeschuldeten Gnade sich am deutlichsten offenbart



Pastoralfragen 245

{a. a. O, S. 336). GewiB werden auch durch die heilige Kom-
munion liaBliche Siinden getilgt. Aber es ist naheliegend, die Rei-
nigung schon vorher in dem eigens zur Siindentilgung eingesetz-
fen Sakrament zu suchen, Als Sakrament der Lebendigen (per
accidens) bewirkt sodann die Andachtsbeichte ex opere operato
die Vermehrung der heiligmachenden Gnade und die Stirkung
der Gottesliebe. Zeitliche Siindenstrafen werden bei gleicher
Reuegesinnung durch die Beichte mehr erlassen als auBerhalb
derselben. Von groBer Bedeutung ist auch die besondere Sakra-
mentsgnade, die in der ,,geistigen Heilung der kranken Seele” be-
steht (vgl. Decr. pro Arm., D 695). Naherhin besteht diese Sakra-
mentsgnade in dem Anrecht auf jene Beistandsgnaden, die zu:
Uberwindung der Siinden, Fehler und Schwierigkeiten, die Ge-
genstand der Beichte waren, notwendig sind. Als Nebenwirkung
der Beichte fiithrt sodann das Tridentinum Gewissensruhe und
Seelentrost an (Sess. XIV, cap. 3, D 896). Fiir die innere Ein-
stellung zum Sakrament und die Uberwindung der Hemmungen
besonders gegen die oOftere Beichte ist auch die Betonung der
Gemiitswerte von Bedeutung. Pius XII. fiilhrt an der angegebenen
Stelle der Enzyklika ,,Mystici. Corporis” als Wirkungen der hiu-
figen Beichte noch an: Foérderung der Selbsterkenntnis, Ver-
tiefung der christlichen Demut, Beseitigung der sittlichen
Schwiche, Bekimpfung der geistlichen Nachlissigkeit und Lau-
heit, Reinigung des Gewissens, Stirkung des Willens, Ermog-
lichung einer heilsamen Seelenleitung. Gerade das letzte Moment
ist von besonderer Bedeutung. Der Beichtvater gewinnt bei ofte-
rer Beichte eine viel genauere Kenntnis des Beichtkindes und
kann ihm daher auch wirksamer zum Fortschritt im geistlichen
Leben helfen, namentlich bei Beobachtung der Winke, die die
Aszese dafiir gibt (z. B. Angabe des Hauptfehlers, eines bestimm-
ten Vorsatzes und seiner Ausfithrung). Bei der ofteren Beichte,
bei der besonders das Erziehungsmoment in Frage kommt, ist
es ratsam, sich iiber die Ursachen der Siinde, die charakterlichen
Antriebe und Hemmungen, die sittlichen Zusammenhinge, auch
ither den Fortschritt des inneren Lebens (in dem besonderen
Vorsatz) berichten zu lassen, so daB durch ein solches Bekennt-
nis die Grundlage fiir eine seelische Hoherfithrung gegeben wird.
{Niiheres iiber den Wert der ofteren Beichte bei Zdrlein J., Die
oftere Beicht. 2. Aufl., 1948, S. 12 ff.).

IV. Was die Hdaufigkeit der Andachtsbeichte im allgemeinen
anlangt, so ist zunichst zu sagen, daB sie grundsitzlich anders
#u beurteilen ist als die Haufigkeit der Kommunion. Ein sakra-
mentales Gericht iiber den Siinder kann seiner Natur nach nicht
so hiufig sein wie etwa die tdgliche Nahrung der Seele. DaB
hiufige Kommunion und oftere Beichte irgendwie zusammen-



246 Pastoralfragen

gehoren, unterliegt keinem Zweifel. Die Geschichte der christ-
lichen Frommigkeit und die tagliche Erfahrung lehren, daB
Beichte und Kommunion ihre hochste Wirksamkeit erst dann
entfalten, wenn sie sich gegenseitig ergiinzen und befruchten.
Das Kommuniondekret Pius’ X. sichert der Eucharistie einen
betonten Vorrang. Es ist unbedingt darauf hinzuwirken, daB
sich die Gldubigen daran gewohnen, auch ohne unmittelbar vor-
hergehende Beichte zu kommunizieren, wenn sie keine schwere
Siinde auf sich haben. Noch immer ist in weiten Kreisen das
Vorurteil verbreitet, daB man nur dann zum Tisch des Herrn
gehen diirfe, wenn man unmittelbar vorher gebeichtet habe.

a) Eine Verpflichtung zur dfteren Andachisbeichte') besteht
nur fiir die, welche durch ihren Stand in besonderer Weise zum
Vollkommenheitssireben verpflichtet sind. Can. 125, 1° ver-
pilichtet die Bischofe zu sorgen, daB alle Kleriker hiufig (fre-
quenter) ihr Gewissen durch das Bufisakrament reinigen. Der
Kodex wollte fiir die Haufigkeit der Priesterbeichte keine nihere
Bestimmung treffen. Wenn aber den Ordensleuten und den
Alumnen die wochentliche Beichte indirekt vorgeschrieben wird,
darf man annehmen, daB die Kirche dasselbe auch von den
Weltpriestern wiinscht. Die Partikulargesetzgebung bietet viel-
fach eine nihere Bestimmung. Das Wiener- Provinzialkonzil
{1858) hat die wenigstens einmalige Beichte im Monat vor-
geschrieben (Tit. III, cap. 7). Die Bischéfe empfehlen ihrem
Klerus meist den noch hiufigeren Gebrauch des BuBisakramentes.
So bestimmt z. B. die Zweite Linzer Didzesan-Synode (1928):
., Méchten aber alle Priester dieses Sakrament, das die Barm-
herzigkeit unseres Erlésers eingeseizt hat, noch 6fter, womoglich
alle acht oder vierzehn Tage, empfangen...” (Dekrete, S. 13,
Nr. 4). Nach can. 595, § 1, 3° sollen die Oberen sorgen, da8
alle Ordensleute wenigstens einmal in der Woche zum BuB-
sakrament hinzutreten. Die Verpflichtung wird nicht unmittelbar
den Religiosen, sondern den Oberen auferlegt. Die Art und Weise,
wie diese ihrer Pflicht nachkommen sollen, wird nicht ndher be-
stimmt. Sie miissen nicht ein eigentliches Gebot geben. Die
Oberen geniigen ihrer Pflicht, wenn sie ihre Untergebenen z. B.
in Vortrigen zur wochentlichen Beichte ermahnen und auf-
muntern. Der Beichtvater kann im Einzelfall aus entsprechenden
Griinden auch eine seltenere Beichte zulassen, ja, manchmal so-
gar anraten. Viele Ordenskonstitutionen schreiben die wochent-

1) Von haufiger oder ofterer Andachtsbeichte spricht man,
wenn jemand wochentlich oder wenigstens alle vier bis flinf
Wochen beichtet. Wenn jemand seltener beichtet, kann der beab-
sichtigte Zweck nicht mehr dauernd erreicht werden (vgl.
Scharsch, a. a. 0, 5. 192" 1).



Pastoralfragen 247

liche Beichte ausdriicklich vor (vgl. Jone H., Wachentliche Beicht
der Religiosen. Diese Zeitschrift, 79. Jg., 1926, S. 122 ff.). In
ghnlicher Weise verpflichtet can. 1367, 2°, die Bischofe, dafiir
zu sorgen, daB die Alumnen des Seminars wenigsiens einmal
in der Woche zum Bufsakrament hinzutreten. Beziiglich der
Auslegung der Verpflichtung gilt das soeben von den Religiosen
Gesagte. Das Konzil von Trient hatte fiir die Seminaristen die
wenigstens monatliche Beichte vorgeschrieben (Sess. XXIII,
cap. 18).

b) Fiir Laien, die hdufig oder tdglich kommunizieren, wird
die Hiufigkeit der Andachtsbeichte durch kein Gesetz normiert.
Sogar zu der vom 4. Laterankonzil vorgeschriebenen Jahres-
beichte sind nach der Auffassung der iiberwiegenden Mehrzahl
der Theologen, strenge gemommen, nur solche verpflichtet, die
eine Todsiinde begangen haben. Wer also hiufig, selbst téglich
kommuniziert, aber die Beichte solange verschiebt, als er nicht
schwer siindigt, verstoBt gegen kein Kirchengesetz, handelt also
an sich nicht unerlaubt. Das Kommuniondekret legt allerdings
die Pflicht auf, den Beichtvater um Rat zu fragen (vgl. D 1989).
Der Beichtvater wird praktisch dem Beichtkinde sagen, wie lange
es, ohne zu beichten, zur heiligen Kommunion gehen diirfe.
Es ist aber nicht vorgeschrieben, wie oft der Rat des Beicht-
vaters eingeholt werden muB, SchlieBlich kénnte jemand auch
ohne sakramentale Beichte den Beichtvater um Rat fragen. Der
Beichtvater kann in dieser Sache iiberhaupt nur raten, aber
nicht befehlen.

Der Pfarrer in unserem Kasus verweist darauf, daB zur Ge-
winnung von Abldssen . wenigsten der vierzehntigige Empfang
des BuBsakramentes vorgeschrieben sei. In dieser Allgemeinheit
ist die Behauptung nicht richlig. GeméB can. 931, § 3, konnen
Christgliubige, die, wenn sie nicht rechtmiBig verhindert sind,
wenigstens zweimal im Monat (muf nicht genau alle vierzehn
Tage sein) zu beichten pflegen, alle Ablisse gewinnen, fir welche
die Beichte vorgeschrieben ist. Wie sich aus dem folgenden
klar ergibt, handelt es sich hier zuniichst nicht um Oftkommuni-
kanten im sirengen Sinne, sondern um solche, die etwa alle
Wochen oder zweimal im Monat zu den Sakramenten gehen.
Fiir die eigentlichen Oftkommunikanten wurde die Vorschrift
der wochentlichen Beichte durch das Dekret der AblaBkongre-
gation vom 14. Februar 1906 beseitigt, dessen Bestimmung auch
in den Kodex iiberging. Can. 931, § 3, lautet weiter: Christ-
gliiubige, welche die heilige Kommunion im Gnadenstand und it
rechter und frommer Absicht tiglich zu empfangen pflegen, wenn
sie sich auch das eine oder andere Mal in der Woche davon
enthalten, kénnen mit Ausnahme des Jubiliumsablasses alle Ab-



248 - Pastoralfragen

lésse erlangen, auch ohne aktuelle Beichte, die sonst zu ihrer Ge-
winnung motwendig wire. Praktisch wird also fiir die taglich
oder fast tiglich Kommunizierenden die Beichte als Ablafi-
bedingung iiberhaupt nicht mehr verlangt. Fiir diese ersetzt in
gewisser Hinsicht die Oftkommunion die Beichte. Auch wenn
solche lange Zeit die Beichte verschieben wiirden, koénnten sie
Arotzdem alle einfallenden Ablisse, zu deren Gewinnung sonst
die Beicht erforderlich wire, erlangen. Aus der angefithrien
Vorschrift darf man gewif nicht schlieBen, daB die Kirche auf
den haufigen Empfang des BuBsakramentes keinen Wert legt.
Hier wird wieder die Vorbetonung der Kommunion sichtbar.
Diese Erleichterung wurde geschaffen, um die Oftkommunion
zu fordern und den Oftkommunikanten nicht die Gnadenschiitze
der Ablisse vorzuenthalten, wenn sie etwa nicht jede Woche
oder zweimal im Monat beichten konnten. Fiir den Fortschritt
im geistlichen Leben ist sicher die Kommunion wichtiger als die
Ablisse, aber es ist der Wunsch der Kirche, dafi alle auch die
-Ablédsse hochschitzen (vgl. can. 911),

Fiir die Hdufigkeit der Andachisbeichie der Laien kann man
in den erwihnten kirchlichen Vorschriften einen Fingerzeig
sehen. Nur darf man nicht vergessen, daff man von Laien nicht
allgemein dasselbe verlangen kann wie von Priestern, Alumnen
und Ordensleuten. DaB die Kirche auch den Laien, die oft zum:
Tisch des Herrn gehen, die hiufige Andachtsbeichte eindringlich
empfiehlt, dariiber besteht kein Zweifel. Aber ein Rat oder
Wunsch ist kein Gebot., Nicht nur nach Alter und Stand, son-
dern auch nach der Individualitit des einzelnen sind bedeutende
Verschiedenheiten mdglich. Man kann hier nicht nach einer
festen Schablone vorgehen. Fiir das eine Beichikind kann die
wdochentliche Beichte moglich und gut sein, fiir ein anderes
wieder nur die monatliche, Es bleibt daher der seelsorglicher
Klugheit des Beichtvaters iiberlassen, dem Beichtkinde nach
seinen individuellen Verhiltnissen eine groBere oder geringere
Beichthaufigkeit zu raten. Hier ist eine gewisse GroBziigigkeit
und Weitherzigkeit nur zu empfehlen.

Im folgenden sollen nun die verschiedenen Méglichkeilen
kurz in das Auge gefafif werden. Der im Kodex bei der Beicht-
vorschrift fiir Ordensleute und Alumnen gebrauchte Ausdruck
»semel saltem in hebdomada“ zeigt, daB an sich auch eine
hdufigere Beichile als einmal in der Woche keine Unmoglichkeit
ist. Wir lesen von der Gewohnheit mancher tugendhafter und
heiliger Manner und Frauen, daB sie ofter in der Woche, ja,
sogar taglich beichteten, Die mehr als wochentliche Andachts-
beichte kann aber nicht allgemein empfohlen werden. Ofter in
der Woche zu beichten, wird der Beichtvater nur dann erlauben,



Pastoralfragen - 249

wenn dies nicht aus innerer Unfreiheit, sondern aus tiefem Ein-
blick in das Wesen der Siinde und der Gnade geschiebt, wie
wir es von manchen Heiligen wissen.

Als haufigste Andachtsbeichte wird fiir Oftkommunikanten
im allgemeinen die wdchentliche Beichte gelten. Sie ist zugleich
das Ideal, das auch bei den Laien wiinschenswert und anzu-
streben ist, wenn sie sich dafiir eignen und leicht Gelegenheit
dazu haben. Fiir einzelne Beichtkinder mag die wochevtliche
Beichte auch eine gewisse Notwendigkeit darstellen. Frither war
es fast allgemein Sitie, daf Oftkommunikanten wdchentlich
beichteten. Von diesem Brauch ist man aber teilweise ab-
gegangen und begniigt sich mit einer weniger haufigen Beichte.
Noldin-Schmitt driickt sich so aus: ,,Quamvis hebdomadaria con-
fessio pro frequenter communicantibus ordinarie commendanda
videatur...” (L. c. n. 163, 5). Wenn hiufig oder tiglich Kom-
munizierende nicht wochentlich beichten konnen oder wollen,
koénnen und sollen sie ruhig zum Tisch des Herrn gehen, wenn
sie die notwendigen Bedingungen erfiillen.

- Die wdochentliche Beichte kommt tatsichlich nicht fir alle
in Betracht. Oft werden Umstinde gegeben sein, iiber die Seel-
sorger und Beichtkinder keine Gewalt haben und die eine
weniger hdufige Beichte (alle vierzehn Tage oder drei Wochen}
nahelegen. Die Griinde konnen zum Teil auf Seite des Seel-
sorgers liegen. Es muB auch auf die iibrige priesterliche Titig-
keit Riicksicht genommen werden. Namentlich in Anbetracht
des fithlbaren Priestermangels wird es mancherorts schwer mog-
lich sein, die Andachisbeichten im frither gewohnten Ausmag
allwochentlich zu héren. Durch die Andachisbeichten sollen
‘dann vor allem die Pflichtbeichten nicht leiden. Manche, die
die Beichte dringend notwendig hitten, lassen sich vielleicht ak-
halten, weil ihnen die frommen Seelen den Platz ,verstehen®.
Letztere sollten gelegentlich ermahnt werden, besonders bei Kon-
kursen den selten Beichtenden den Vortritt zu lassen oder an
solchen Tagen auf die Beichte zu verzichten. Die Beichtviter
konnen sich dann eingehender mit denen befassen, die nur sel-
ten in den Beichtstuhl kommen. Wir diirfen bei aller Hoch-
schiitzung der Andachtsbeichte nie vergessen, daBl das BufBi-
sakrament von Christus in erster Linie zur Nachlassung von
Todsiinden eingesetzt wurde. Bei den Beichtkindern hiingt die
Haufigkeit der Andachisheichte auch von verschiedenen duBeren
Umstinden ab. Vielen fehlt fiir die woéchentliche Beichte tat-
sichlich die Zeit (hausliche Arbeit, abhiingige Stellung, weiter
Weg usw.). Mitentscheidend sind sodann auch Alter und Stand
sowie das innere Bediirfnis. Es kann mancher Seele tatsiichlich
schwerfallen, wdchentlich zu beichten. Dazu gehért auch eine



250 Pastoralfragen

gewisse seelische Disposition, die das Beichten leicht macht. Es
gibt auch eine Hiufigkeit des Beichtens, die schidlich sein kann.
Hier gilt nicht einfach der Grundsatz: Je mehr, desto besser.
Wiren z. B. Skrupulositit oder Angstlichkeit die Folge hiufigen
Beichtens, so miite man den Empfang dey Sakramentes ein-
schrinken. Bei hysterischen Personen ist die Andachtsbeichte
auf ein bescheidenes MaB zu beschrinken. Scharsch ist der
Ansicht, ,,daB fiir die Masse der Gliubigen nicht die wochent-
Yiche, sondern die vierzehntigige oder dreiwéchentliche Beichte
das anzustrebende Ideal ist (a. a. O., S. 192),

Es kann auch vorkommen, daB haufig oder tiglich Kommu-
nizierende nur monatlich beichten, Noldin-Schmitt macht dazu
die treffende Bemerkung: ,Die Seelsorger sollen bedenken, daB
man ein hoheres geistliches Gut aus der heiligen Kommunion
als aus der sakramentalen Beichte empfange. Es ist daher
besser, wenn beide nicht vereinigt werden konnen, lieber die
Beichte als die Kommunion zu unterlassen® (1. ¢.). Wenn ent-
sprechende Griinde vorliegen, wird daher der Beichtvater ohne-
weiters erlauben, daB jemand ruhig einen ganzen Monat ohne
Beichte zur heiligen Kommunion gehe, falls keine Todsiinde vor-
kommt. Es gibt Menschen, die sich von der Todsiinde frei-
halten und unschwer fiir die oOftere Kommunion gewonnen
werden konnten, wenn die Beichte nicht wire. Es wire unklug',
solche zur acht- oder vierzehntigigen Beichte unbedingt driingen
zu wollen. Die heilige Katharina von Siena gab denen, die sie
fiir die oftere Beichte gewonnen hatte, fiir den Anfang den Rat,
einmal im Monat zu beichten, auch ofters, wenn es moglich
ist, nie seltener. Die meisten ihrer Schiiler kamen dann bald
von selbst dazu, jeden Samstag zu beichten.

Viel iiber einen Monat soll aber — von Ausnahmefiillen ab-
gesehen — mit der Beichte nicht gewartet werden. Man kann
deshalb nur warnen vor der Handlungsweise derjenigen, die,
obgleich sie tdglich zur heiligen Kommunion gehen, ohne trif-
tigen Verhinderungsgrund monatelang mit dem Beichten warten.
Sie begehen damit freilich kein Unrecht. Aber, abgesehen vom
Eigenwerte der Beichte, berauben sie sich eines ausgezeichneten
Mittels, stets mit wohlvorbereitetemm Herzen zur heiligen Kom-
munion zu gehen (Scharsch, a. a. O, S. 217 f.). Unter Um-
stdnden kann aus einem wichtigen Grunde der Beichtvater trotz-
dem auch fiir lingere Zeit den Kommunionempfang ohne Beichte
gestatten. Dieser Fall wire z. B. gegeben, wenn das Beichtkind
zum Empfang des BuBsakramentes keine oder nur sehr schwer
Gelegenheit hitte und doch die Kommunion nicht unterlassen
mdochte. Steht ihm aber Gelegenheit zur Verfiigung, so wird



Pastoralfragen 251

erleuchteter Eifer es immer wieder zu diesem Gnadenmittel
fiihren. =

Einzelanweisungen zu geben, ist, wie schon wiederholt betont
wurde, Sache des Beichtvaters. Bei Kindern, die keinen auBer-
gewohnlichen Ernst zeigen, ist es im allgemeinen besser, wenn
sie seltener, etwa alle zwei bis drei Wochen oder auch monat-
lich, zur Beichte gehen. Fiir Jugendliche ist nach einer im Jahre
1942 herausgegebenen Instruktion , Fithrung zu BuBe und BuS-
sakrament” im allgemeinen an der Norm der monatlichen
Beichte festzuhalten. Dabei soll aber zum héaufigen, besonders
sonntiglichen Empfang der heiligen Kommunion gefiihrt werden
{Linzer DiGzesanblatt, 88, Jg., 1942, Beilage zu Nr. 2, S. 11).
Damit will aber die genannte Instruktion gewiff nicht aus-
schliefen, daB sich junge Leute bei besonderen Schwierigkeiten,
Versuchungen u. dgl. auch ofter, sogar wochentlich, im Beichi-
stuhle Belehrung, Trost und Aufmunterung holen koénnen und
sollen. ,,Die Mehrzahl der verheirateten und dlieren Leute be-
darf der wochentlichen Beichte nicht. Fiir sie geniigt es, wenn
sie alle vierzehn Tage, ja, sogar, wenn sie alle drei bis vier
‘Wochen gehen (Scharsch, a. a. O., S. 198).

Im Vorausgehenden ist eigentlich auch schon die Frage be-
handelt, wer in dem eingangs dargelegten Kasus recht behilt,
der Pfarrer oder der Kaplan. Beide scheinen, wenn auch un-
ausgesprochen, einem Extrem zuzuneigen. Dem Pfarrer schwebt
einseitig die wochentliche oder vierzehntigige Beichte ver. Er
iibersieht dabei, daB man eine so hiufige Beichte nicht allen
Oftkommunikanten zumuten kann. Der Kaplan wiederum hat
sich anscheinend schematisch auf die monatliche Beichte als
Regel festgelegt. Die Kirche kennt und wiinscht aber fiir solche
Oftkommunikanten, die die Voraussetzungen mitbringen, eine
hiufigere Beichte, die acht- oder vierzehntéigige. Zu den von
beiden Seiten vorgebrachten Argumenten wurde ebenfalls schon
Stellung genommen.

V. Zum Schlusse sei noch auf einen gegen die hiufige An-
dachtsbeichte erhobenen Einwand kurz eingegangen. Man ver-
weist darauf, daB haufig Beichtende nicht selten keine ent-
sprechenden Friichte zeigen, ja, bisweilen der Gemeinde zum
Argernis gereichen.

Dazu ist vor allem zu sagen, daB wir von der Andachts-
beichte, auch der hiufigen, keine Wunder erwarten diirfen. Sie
wird das Beichtkind nicht vor jedem Riickfall in die Siinde be-
wahren und es in einen Zustand volliger Siindlosigkeii versetzen.
Auch die religibse Stimmung oder das Erlebnis des Beichtkindes
ist nicht die Hauptsache, Die wesentlichen Wirkungen liegen
auBlerhalb der psychologischen Erfahrung. Mit der Behauptung



252 Pastoralfragen

ganzlicher Unfruchtbarkeit der o6fteren Beichte in einem be-
stimmten Falle mufl man iibrigens sehr vorsichtig sein. Der see-
lische Zustand des Beichtkindes wird in den meisten Fillen doch
besser sein, als er ohme Anwendung dieses Mittels wire. Eine
Verhinderung mancher Fehler und eine Verminderung der Zahi
der Fehler wird bei entsprechender Handhabung doch nicht
gerade selten eine Frucht der ofteren Andachtsbeichte sein,
wenn sich das auch nicht immer feststellen lafit.

DaB die Andachisbeichte zwar nicht aus ihrem Wesen, aber
durch die unkluge Art ihres Gebrauches bisweilen versagt, solk
nicht geleugnet werden. Aber das Heilmittel ist dann kaum —
von ganz besonderen Fillen abgesehen — die Unterlassung.
sondern die rechte Art der Beichte. Wenn ein von der Kirche so
eindringlich empfohlenes aszetisches Mittel sein Ziel nicht immer
erreicht, so ist das kein Beweis gegen die Giite und Brauchbar-
keit dieses Mittels, sondern soll AnlaB zur Gewissenserforschung
fiir Beichtvater und Beichtkind sein. ,,Wenn wir iiber den Leer-
lauf der Andachtsheichten klagen, so vergessen wir zuerst nicht,
uns zu erforschen, ob wir unser Amt alg Seelenfithrer und
Beichtvater auch ernst und groB genug auffassen, ob wir nicht
Sklaven einer Schablone geworden sind. Ob die Andachtsbeicht
im Einzelfalle ein Beichtkind vorwirtsbringt oder nicht, hingt
zu einem guten Teil auch vom Beichtvater, dem es sich anver-
traut, ab* (Feuling D., Katholische Glaubenslehre, 1937, S. 784).
Der Beichtvater braucht vor allem groBe Geduld, wenn das
Beichtkind immer wieder mit den gleichen Armseligkeiten
kommt. Er darf es nicht geringschitzig behandeln. Er muf8 das
Beichtkind anleiten, wie es die oftere Andachtsbeichte moglichst
fruchtbringend gestalten kann. Eine entfernte Voraussetzung
muBl die gesamtbe Lebenshaltung, die unmittelbare eine gute
Beichtandacht bilden (vgl. dazu Zérlein, a. a. O., S. 22 {f.). Es
soll nicht in Abrede gestellt werden, daB die Pflege der Andachts-
beichte vom Seelsorger nicht geringe Opfer verlangt. Die Beicht-
gelegenheit muB moglichst reichlich bemessen und den orilichen
Verhiltnissen angepaBt sein, so daB zu langes Warten vermieden
wird. Der Seelsorger soll aber auch nicht vergessen, daB gerade
dag Opfer das Geheimnis des Erfolges ist.

"Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Noehmals: Die Verweigerung des kirehlichen Begriibnisses.
Wie vorsichtig man in der Beurteilung von Selbstmordfillen sein
soll, zeigt npeuerdingy ein Aufsatz: ,Klirung von Todesfillen
durch Leichenschau und Leichenéffnung®, den Prof. Dr. Holzer
vom ,Innsbrucker Institut fiir gerichtliche Medizin* in der
., Wiener klinischen Wochenschrift (60. Jg., 1948, Nr. 50) ver-



Pastoralfragen 253

offentlichte. Prof. Holzer weist u. a. auf die Notwendigkeit sani-
tatspolizeilicher Obduktionen hin, um selbst in ,klaren® Selbst-
mordfillen vor Fehlentscheidungen sicher zu sein. Es kann sich
der Fall ergeben, daBl scheinbar eindeutig im zurechnungsfihigen
Zustand begangene Selbstmorde vorliegen, bei denen die sanitéts.
polizeiliche Obduktion das Gegenteil nachweist.

Zur Illustration bringt er u. a. folgendes Beispiel: ,Ein
Stabsarzt beging Selbstmord durch einen Sprung von der Briicke.
Die Leichentffnung wies einen Gehirntumor nach. Damit war
nicht nur des Toten Ehrenrettung, kirchliches Begribnis, Bei-
setzung unter militirischen Ehren, sondern auch seinen Ange-
horigen eine Rente ermoglicht. Daran kniipft Holzer die Fol-
gerung: ,,Aus der Leichenéffnung ergeben sich oft Befunde,
welche in frztlichen Attesten fiir die kirchliche Beerdigung als
Grundlage anzufithren sind.“ Es wird auBerdem an Beispielen
nachgewiesen, daB Erhéingen bei geistig normalen Menschen, bei
denen an sich keine Art von Sinnesverwirrung anzunehmen ist,
noch lange nicht immer mit freiwilligem Selbstmord identisch ist.

Damit wird also nochmals erhirtet, daf nicht nur im
Zweifelsfall BewuBtseinstriibung anzunehmen ist (in dubio pre
reo), sondern daB der ,zurechnungsfihige Zustand“ und damit
«lie direkt personliche Schuld positiv zu beweisen sind. Aber
auch in einem Falle, in dem die Obduktion keine positive Ur-
sache im Bereiche des Kérperlichen und Organischen nachweisen
konnte, ist noch kein positiver Beweis gegeben, daB die Tat im
zurechnungsfihigen Zustand begangen wurde. Es bleibt noch
immer das weite Gebiet der psychischen Hintergriinde und Tie-
fen, die durch eine Obduktion nicht aufgehellt werden koénnen.
Der positive Beweis fiir eine ,,voll zurechnungsfihige Tai* wird
also mehr oder weniger von zwei Voraussetzungen abhingig sein:

1. in irgend einer Form deutlich zum Ausdruck gebrachte
negalive Einstellung zur Religion (Ablehnung des Glaubens, des
Jenseits im besonderen),

2. grundsitzliche GutheiBung des Selbstmordes und oftere
Hinweise darauf, daB man bei Eintritt bestimmter Voraussetzun-
gen entschlossen sei, den Selbstmord zu begehen.

Wenn also damit die Zahl jener Selbstmordfalle, in denen
auf Grund des Kanons das kirchliche Begriibnis zu verweigern
ist, eher eingeschriankt wird, so entspricht das einerseits dem
Tenor der kirchlichen Gesetzgebung, anderseits der Billigkeit, die
gesamte Lebensfithrung des Selbstmérders mit zu beriick-
sichtigen.

Salzburg. Univ.-Prof. Dr. Franz Kdnig.




254 Mitteilungen

Mitteilungen

Dibzesansammlungen in den Kleosterkirehen, Durch die MiB-
gunst der Zeit und durch sonstige Umstinde (Wahrungsreform)
sind nicht wenige DiGzesen in grofle finanzielle Not geraten. Es
ist leicht begreiflich, daB man zur Behebung der Schwierigkeiten
auf Mittel und Wege sinnt. Im Kirchlichen Gesetzbuch kann
can. 1355, n. 1, verlockend wirken, der die Moglichkeit vom
Sammilungen selbst in exemten Kirchen vorsieht. Doch exakte
Analyse und richtige Interpretation ergeben eindeutig, dafi dieser
Canon bei weitem nicht die starke Handhabe bietet, wie es auf
den ersten Augenblick scheinen mochte.

Can. 1355, n. 1 lautet: , Falls zur Errichtung eines Seminars
oder zum Unterhalt der Zoglinge eigene Einkiinfte nicht hin-
reichen, kann der Bischof vorschreiben, daB die Pfarrer oder
sonstige Rektoren sogar exemter Kirchen (aliosve ecclesiarum
etiam exemptarum reciores) zu bestimmten Zeiten zu diesem
Zweck in der Kirche Sammlungen veranstalten.” Nach can. 615
sind die Regularen, also ménnliche oder weibliche Mitglieder
eines Ordens, in dem feierliche Geliibde abgelegt werden (can.
488, n. 7 und 2), mit ihren Hiusern und Kirchen von der Juris-
diktion des Ortsordinarius frei, sofern micht vom Recht selbst
ausdriicklich anders bestimmt ist. Diese Exemtionsrechte ge-
nieflen (mit den zugehdrigen Frauenorden) die monastischen
Orden der Benediktiner, Zisterzienser, Kartduser usw., dann die
Mendikantenorden: Karmeliten, Augustiner-Eremiten, Domini-
kaner, Franziskaner, Konventualen, Kapuziner. Auch der
Jesuitenorden ist exemt, da er zu den Orden zihlt, wenngleich
nicht alle Mitglieder feierliche Geliibde ablegen. Zu den Exem-
tionsrechten gehort u. a., daB der Ortsordinarius in den exemtern
Klosterkirchen keine Sammlungen anordnen kann.

Inwieweit nun der Ortsordinarius auf Grund von can. 1355,
n. 1, sogar in exemien Kirchen zugunsten der Seminarien Sammlun-
gen abhalten kann, hingt vom Begriff , Kirchenrektor ab. Den gibt
uns can. 479, § 1. Unter Kirchenrektoren versteht man hier,
heiBt es, jene Priester, denen die Obsorge fiir eine Kirche an-
vertraut ist, die weder von einem Pfarrer noch von einem Ka-
pitel gottesdienstlich versehen wird und auch nicht in Verbin-~
dung steht mit einem Kloster, dessen Familie aber darin Gottes-
dienst feiert. In Kirchen also, die weder Pfarr- noch Stifts-
kirchen noch mit einem Kloster verbundene Ordenskirchen sind,
wird zur Besorgung des Gottesdienstes ein Kirchenrektor auf-
gestellt (vgl. can. 482). Somit fallen unter die ,aliosve ecclesia~
rum etiam exemptarum rectores” des can. 1355 die Regular-
oberen, die einer exemten, mit dem Kloster verbundenen Ordens-



Mitteilungen . 255

kirche vorstehen. Demnach sind ,Rektoren sogar exemter
Kirchen”, soweit der Begriff Kirchenrektor fiir unseren Fall
maBgebend ist, Priester, denen die Obhut einer Kirche anver-
traut ist, welche mit dem Kloster nicht verbunden ist, wo aber
die Klosterfamilie Gottesdienst hilt und der Rektor gemif can.
480, § 2, der Bestiitigung des Ortsordinarius bedarf (vgl. Refz-
bach, Das Recht der katholischen Kirche, 1935, S. 107; Jone
Gesetzbuch des Kanonischen Rechtes, II. S. 483 zu can. 1355;
Maithaeus a Coronata, Institutiones II (1939), p. 28 und andere).

An der Begriffsbestimmung des can. 479 ifindert nichis das
einschrinkende Wort ,hier”, das soviel heiBt wie: hier im Ka-
pitel iiber die Kirchenrektoren versteht man unter Kirchenrektor.
Diese Ausdrucksweise ist auch sonst dem Kirchlichen Gesetzbuch
eigen. So beginnt can. 488, der bestimmt, was Ordensgenossen-
schaft, exemter Orden, Ordenshaus usw. ist, mit den Worten:
In den folgenden Canones. Es ist selbstverstindlich, daf die
Bestimmungen des can. 488 iiber Ordensgenossenschaft, exemie
Orden usw. nicht nur in den folgenden Canones, d. h. in jenem
Teil, der ausdriicklich iiber die Ordensleute handelt, sondern
auch sonst ihre Geltung haben. Ganz dasselbe gilt auch hin-
sichtlich der Kirchenrektoren. Und selbst wenn zuweilen
Kirchenrektor in einem weiteren Sinn, als in can. 479 angegeben,
genommen wird, so ist doch im can. 1355, n. 1 ,,ecclesiarum
etiam exemptarum rectores” nur im Sinne des can. 479 zu ver-
stehen. Denn im can. 1355 handelt es sich um Einschrinkung
der Exemtionsrechte. Nach can. 19 aber unterliegen Gesetze,
die die freie Ausiibung der Rechte einschrinken oder eine Aus-
nahme vom Gesetze enthalten, der sirengen Interpretation, ganz
nach dem Grundsatz im alten Recht: odiosa restringenda sunt.

Tatsiichlich - zihlen anerkannte Kanonisten can. 1355 nicht
zu den Fillen, in denen der Orisordinarius Rechte iiber Re-
gularen in allgemeiner Weise geltend machen kapn. So fiihrt
Schdfer in seinem Ordensrecht im Kapitel iiber die Beziehungen
der Ordensleute zum Ortsordinarius wohl can. 1356 iiber die Se-
minarsteuer an, die auf Anordnung des Bischofs selbst exemte
Ordensfamilien zu entrichten haben, wofern sie nicht von Almo-
sen leben oder selber ein Kollegium von Schiilern oder Lehrern
haben (De Religiosis, editio 4, 1947, p. 173), nicht dagegen
can. 1355. Auch Jone bringt in seinem Gesetzbuch des Kanoni-
schen Rechtes (Bd. I, S. 543) zu can. 615 als Ausnahme von der
Exemtion can. 1356, nicht aber can. 1355.

AbschiieBend ist zu sagen: Auf Grund von can. 1355, n. 1,
kann der Bischof, nicht eine untergeordnete Behdrde, an jenen
Kirchen, die mit dem Kloster nicht verbunden sind, wo aber die
Klosterfamilie Gottesdienst feiert und der Rektor der Bestatigung



256 Romische Erldsse und Entscheidungen

des Ortsordinarius bedarf, dem Reklor den Auftfag zu Samm-
lungen zwecks Errichtung eines Seminars oder Unterhalt der
Zéglinge erteilen, falls sonstige Einkiinfte nicht ausreichen. Nicht
betroffen sind die mit einem Kloster verbundenen exemten Or-
denskirchen, gleichgiiltig, ob es sich um ein Minner- oder
Frauenkloster handelt. Ist aber die exemte Klosterkirche zugleich
Pfarrkirche, so kann der Bischof sein Recht auf Sammlung dem
Pfarrvikar gegeniiber geltend machen. Eine Ausdehnung des
can. 1355, n. 1, iiber die Unterstiitzung der Seminare hinaus auf
andere didzesane und iiberdidzesane Belange ist, sofern dadurch
Rechte anderer eingeschriink{ werden, unzulissig (vgl. can. 19).

Altotting (Bayern). P. Marinus Mayer O.F.M. Cap.

Romische Erlisse und Entscheidungen

Zusammengestellt von Dr. Karl Bocklinger, Linz a. d. D.

Reisen von Geistlichen nach Australien und Neuseeland. Welt-
priester, sowie exklaustrierie und sidkularisierte Ordenspriester
aus nicht englischsprachigen europidischen Nationen brauchen zu
allen Reisen nach Australien und Neuseeland eine schriftliche
Erlaubnis der Propagandakongregation in Rom. Zuwiderhandelnde
sind ipso facto suspendiert (AAS, 1949, 1, p. 34 s).

Eherecht der Orientalen. Ein Motuproprio vom 22. Februar
1949 bringt (wegen der Zeitverhdltnisse vor der allgemeinen Kodi-
fizierung des orientalischen Kirchenrechtes) die Bestimmungen
iiber das Eherecht mit Wirksamkeit vom 2. Mai 1949, Die Zahl
der orientalischen Ehecanones entspricht dem lateinischen Recht
(131 canones; vgl. CIC,, cc. 1012—1143). Davon sind mehr als hundert
canones fast ganz den lateinischen gleich, wenn man von den
Verbesserungen der Latinitdt, von der rechtlich klareren Fassung
der Worte und von der Aufnahme der authentischen Kodexinter-
pretationen absieht.

Die wichtigeren Unterschiede des orientalischen Rechtes (die
_Jateinischen canones werden zum Vergleich angegeben) sind: Beim
Verl6bnis (c. 1017) keine schriftliche Form seitens der Parteien,
keine Zeugen, wohl aber Assistenz des Ortsordinarius, des Pfar-
rers oder eines von einem der beiden delegierten Priesters. Eine
{im allgemeinen Recht verankerte) hohere Dispensationsvollmacht
fiir Bischofe und besonders fiir Patriarchen (c. 1043 ff.; vgl. dazu
auch die Quinquennalfakultiten, denen die oben erwihnten Fakul-
tdten der orientalischen Ordinarien weitgehend entsprechen).
Einige Ehehindernisse werden ausgedehnt. Der Adoption wird die
Vormundschaft beigezdhlt (c. 1059), die Grade der Blutsverwandt-
schaft und der Schwigerschaft werden anders gezihlt (in der ge-
raden Linie soviel Grade als Personen ohne Stamm, in der Sei-
tenlinie soviel Grade als Personen in jeder Linie ohne Stamm;
vgl c. 96), das Hindernis der Schwiigerschaft wird weiter ausge-
dehnt (z.B. Schwigerschaft auch zwischen den Blutsverwandten
des Mannes und den Blutsverwandten der Frau, Schwagerschaft
der Blutsverwandten des zweiten Gatten mit den Blutsverwand-
ten des ersten Gatten — affinitas ex trigeneia; vgl. ¢, 1076 ff.).
Die geistliche Verwandtschaft- umfaBt den Paten, den Tiufling



Aus der Weltkirche 267

und die Eltern des Tduflings (c. 1079). Die EheschlieBung durch
einen Prokurator darf nur nach schriftlicher Bevollmichtigung
durch den Ordinarius erfolgen (c. 1088). Bei der EheschlieBung
wird jede Setzung einer Bedingung ausgeschlossen (c. 1092). Die
Trauung hat in der Regel vor dem Pfarrer des Briutigams zu
erfolgen (c. 1097).

Fiir das lateinische Eherecht sind folgende Fassungen interes-
sant. Der Definition der Scheinehe (c. 1015) wird die Ehe-
schlieBung ,,vor der Kirche beigefiigt. Zu den Personen, die nach
<¢. 1044 dispensieren konnen, wird auch der vicarius cooperator
gezidhlt. Bei c. 1045 werden den Hindernissen, die erst entdeckt
werden, solche beigezdhlt, die ,jetzt erst dem Ordinarius oder
dem Pfarrer bekannt werden®. Das Hindernis der Religionsver-
schiedenheit (c. 1070) besteht zwischen ungetauften und getauften
Personen (ohne jede Einschrinkung). Bei den Bedingungen der
Ehetrennung wird der Fall beigefiigt, da ein Teil vom anderen
ungerechterweise verlassen wird; jener kann dann ein Trennungs-
dekret erlangen; vgl. c. 1131 (AAS, 1949, 3, p. 88 ss.).

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg
L. Ex orbe catholico

1. Portugal

In einem Hirtenschreiben, das Kardinal Cerejeira von Lissabon
wvor etlichen Monaten personlich tiiber den Rundfunk worlas,
gewihrt er einen erschiitternden Einblick in die Probleme des
Priesternachwuchses in einem doch gemeinhin als ,katholisch®
angesehenen Patriarchate. Uberall in der Kirche kreuzen sich die
Sorgen mit den Lichtstrahlen. Nach den zugespitzten Worten des
hervorragenden Kirchenfiirsten steht Portugal vor der Entschei-
dung, ob es ,christlich® bleiben oder ,maurisch®, d. h. heidnisch
werden will. Die Einheit eines Volkes liegt mehr in der ,,Seele*
als in der Sprache. Seit Ende 1929 ist Cerejeira Patriarch von
Lissabon, wo er von Beginn an mit dem Priestermangel zu
kiampfen hatte. Den ersten weitreichenden Notschrei, um "dieser
Sachlage zu steuern, erhob er am 8. Dezember 1935: ,,Soll Por-
tugal der Friedhof seiner glorreichen katholischen und missionari-
schen Tradition werden?“ Man muB der Wahrheit ins Auge
schauen und eingestehen, daB die christliche Restauration 1m
Patriarchat Lissabon noch in den Kinderschuhen steckt.

Baulich ist der Zustand der Priesterbildungsanstalten auf der
Hohe, Die Zahl der Insassen — Knaben- und Priesterseminar —
ist seit 1930 betrdchtlich gestiegen, von 180 auf 512, mit 137 fiir das
eigentliche Priesterseminar. Von 1930 bis 1941 gab es einen j8hr-
lichen Durchschnitt von sieben Weihen. Dieser Durchschnitt
wurde in den letzten acht Jahren auf zwolf gehoben (1949: 23;
1948: 17; 1947: 15).

1935 lebten etwas mehr als 50 Ordensleute und 350 Weltprie-
ster im Patriarchat. Heute sind es 118 und 380, darunter ungefidhr
70, die aus anderen Didzesen stammen. Man sieht, daB leider die
Zahl der Weltpriester nicht besonders stark zunahm, und doch
ruht auf ihren Schultern die Last der Didzesanseelsorge. Gliick-
licherweise liegt das Alter der Hilfte des Sikularklerus unter 50.

..Theol.-prakt. Quartalsehrifts III. 1940, 17



258 Aus der Weltkirche

Spétberufe fehlen zwar nicht, aber ihre Zahl bleibt gering, eben-
so wie die Zahl der Seminaristen, die aus den staatlichen Mittel-
schulen kommen. Daraus ergibt sich, daB dem Lissaboner Klerus
ein wertvoller Erlebniskontakt mit den ibrigen Intellektuellen
abgeht. Den Lowenanteil der Gelder, die zum Aufbau, Ausbau
und Unterhalt der Seminarien benétigt werden, mufl die Kirche
aufbringen, was natiirlich die Opferwilligkeit der Gldubigen stark
beansprucht, da die meisten Seminaristen keine oder nur unge-
niigende Beitridge erlegen. Es ist mithin verstédndlich, daB wenig
gewissenhafte Familien das Knabenseminar weidlich ausniitzen.
Die Freigebigkeit der Gldubigen wiirde nicht hinreichen, wenn
keine Hilfe aus dem Auslande ké@me, vor allem aus den Vereinig-
ten Staaten, Brasilien und den portugiesischen Kolonien.

Die Bevolkerung des Patriarchats belief sich 1940 auf 1,621.400
Seelen, so daBl jeder Priester mehr als 4200 Gldubige zu betreuen
hat. Ein solcher Zustand ist wirklich besorgniserregend. In an-
deren portugiesischen Dibdzesen, z. B. Braga und Porto, ist die
Lage bedeutend besser, da jedem Priester blof 950, bzw. 1417
Seelen zufallen. Bei Vergleichen mit dem Auslande zeigt sich die
betriibliche Lage Lissabons mit derselben Schédrfe. In Madrid
kommt ein Priester auf 1880 Seelen; in Paris, ohne daBl man die
Ordensleute mitrechnet, auf 2199; in Mecheln ein Didzesanpriester
auf 976 Seelen; in Liittich ein Priester auf 755 Seelen; in Lille
auf 683; in Mailand auf rund 1000 und in Neapel auf 1250 Seelen.
Wenn also Lissabon einen Priester auf 1000 Seelen beanspruchte,
mii3te es deren 1621 im aktiven Dienst besitzen, was ein uner-
reichbarer Idealzustand wire. Einstweilen sind jedenfalls 141
Pfarren ohne Seelsorger, und in Lissabon selbst fehlen minde-
stens 70 Kaplidne. Es wiren sofort 300 neue Priester erforderlich,
um die bedenklichen Liicken zu stopfen. Ungefdhr 16.5 Prozent

~der Zoglinge des Knabenseminars haben in der letzten Zeit bis
zur Weihe durchgehalten. Infolgedessen erlaubt sich Kardinal
Cerejeira keine allzu rosigen Ausblicke auf die Zukunft. Es mufl
mit aller Kraft darauf hingearbeitet werden, innerhalb der Gren-
zen des Patriarchats gute Priesterberufe zu wecken, da die
Rekrutierung aus fremden DiGzesen stets ein letzter Notbehelf
bleibt, der {ibrigens durchwegs, gemiB den in Lissabon gemachten
Erfahrungen, den qualitativen Durchschnitt des Klerus nicht hebt.

2. Italien

Im Heimatlande des Papstes wird die Schulreform eifrig
durchgesprochen, wobei die kirchlichen Stellen nicht gleichgiiltig
bleiben diirfen, damit die christliche Erziehung und der Religions-
unterricht in den Staatsschulen auch nach den neuen Pldnen die
notige Beachtung finden. Namhafte Religionslehrer verlangen, dal
dem Religionsunterricht eine hohere Stundenzahl zugemessen
werde, ohne aber mit diesem Vorschlage in allen Fachkreisen auf
ein offenes Verstdndnis zu stoBen. Besonders in den hoheren Mit-
telschulen driangt sich eine Besserung auf. Da in den Oberklassen
Philosophie als Lehrfach figuriert, heiBt es in den Anweisungen
des Unterrichtsministeriums: ,Die Professoren sollen darauf be-
dacht sein, in der Erledigung des Programmes Gedankengénge,
Ausziige aus Werken, Diskussionen usw. zu vermeiden, die
begriindeterweise das religiose oder sittliche BewuBtsein der
Schiiler verwirren oder beunruhigen konnten.“ Solche und sogar
weitergehende SchutzmaBnahmen sind jedoch in der Praxis dehn-



Aus der Weltkirche 259

bar und fir sich allein unzuverldssig, da viele Professoren der
Philosophie im Geiste des Neuhegelianismus, Sensismus oder
Skeptizismus herangebildet wurden, und eine verstédndnisvolle
Zusammenarbeit aller Erzieher bis heute ein Wunschtraum bleibt.
Dazu kommt anderseits der Umstand, daB in Italien der Reli-
gionsunterricht an den staatlichen Mittelschulen noch in der Ver-
suchsphase steht, fester Traditionen, zielsicherer Programme und
geeigneter Handbiicher entbehrt. Alles hingt mehr oder weniger
von der Fihigkeit der einzelnen Lehrer ab. Die Einfiihrung des
Religionsunterrichtes an den genannten Anstalten datiert nicht
einmal zwei Jahrzehnte zuriick, und er wird gewohnlich von
Priestern erteilt, die nicht eigens darauf vorbereitet sind, son-
dern aus der in lateinischer Sprache und syllogistischer Form er-
lernten Theologie schépfen miissen. Wohl nennt das Konkordat
den Religionsunterricht die ,,Grundlage und die Krénung der
Jugendunterweisung®, wihrend die Praxis den Kult des mensch-
lichen Denkens betreibt und in der Religion blo8 eine unan-
genehme Grenzziehung rund um dieses autonome menschliche
Denken erblickt. Laizismus und Hegelianismus (Croce, Gentile)
haben sich zu lange in der italienischen Geisteswelt ausgewirkt.
Was kann nun in einer staatlichen Mittelschule der Religions-
lehrer wirken, wenn er sich mit einer Wochenstunde (etwas mehr
in den Lehrernormalschulen) wie bisher begniigen miiBte? Im
allgemeinen wird er im Laufe eines Jahres etwas mehr als zwan-
zig ,,Vortrige* halten; das ist kein systematischer Religionsunter-
richt. Von kirchlicher Seite wire die Auswahl der Religions-
lehrer an den Lyzeen mit stirkerer Sorgfalt vorzunehmen.

3. Frankreich

Am 30. Jinner warnte der ,Osservatore Romano“ in unmif-
verstindlicher Weise vor der ,,Einheitsbewegung der progressiven
Christen®, die in mancher Beziehung an die gegen Kriegsende in
Italien entstandene, unklare und kurzlebige Bewegung der ,kom-
munistischen Katholiken* erinnert., In dem italienischen Mani-
fest der progressiven Christen wird die ,volle und bewulite Zu-
gehorigkeit zur katholischen Rechtgliubigkeit® betont, und doch
anderseits eine Reihe von Grundsitzen und Tendenzen vertre-
ten, die den Weisungen des Heiligen Stuhles nicht entsprechen,
sowie ebenfalls eine Verbindung mit Gruppen des atheistischen
Matezialismus befiirwortet. Auch in Frankreich wird von einzel-
nen Intellektuellen, deren gute Absichten wir nicht von vorn-
herein verdichtizen wollen, demselben ,progressiven Christen-
tum* das Wort geredet, was in katholischen Kreisen zu lebhaften
Diskussionen und Ablehnungen fiihrt. Deshalb konnte Kardinal
Suhard von Paris nicht umhin, in einem Hirtenschreiben vom
31, Jinner Stellung zu nehmen. Der Kardinal ruft in demselben
Hirtenschreiben die Katholiken ganz energisch zur Sozialaktion
auf: ,Das groBte Problem unserer Zeit ist die Beseitigung der
sozialen Ungerechtigkeit. Wir schenken den gerechten Forderun-
gen und den berechtigten Anspriichen der Arbeiterklasse unsere
volle Sympathie.“ Richtschnur fiir die Katholiken “ist die papst-
liche Sozialdoktrin. Sie diirfen, um die Auswiichse und Unord-
nungen des heutigen kapitalistischen Systems auszumerzen, sich
jedoch nicht zu Wegbereitern eines totalitdren und gottesleugne-
rischen Kollektivismus machen. Es gibt franzosische Katholiken,
die zwar annehmen, daB3 die Politik der Moral untergeordnet ist

171‘:



260 Aus der Weltkirche

und daB die Kirche allgemeine Normen aufstellen darf; aber sie
leugnen, daB die Kirche in den konkreten Féllen politischer
Aktion Licht bringen und ein bestimmtes Verhalten festlegen
kann. Zweifelsohne ist der eigenen Verantwortung der Gliubigen
auf politischem Gebiete ein weites Feld gelassen unter der Lei-
tung von Gerechtigkeit und Liebe. ,,Wenn hingegen die Kirche
der Ansicht ist, daB die allgemeinen Prinzipien in konkreten Um-
stdnden eine genau bestimmte Haltung fordern, hat sie das Recht
und sogar die Pflicht, diese Haltung vorzuschreiben. Nur selten
tut sie das und nur, wenn geistige Interessen direkt und ernst-
lich auf dem Spiele stehen; aber dann tut sie es im vollen Be-
wuBtsein ihrer Sendung und richtet selbst in letzter Instanz iiber
die Opportunitdt ihrer Einmischung. Wer die gegenteilige Mei-
nung verfechten wollte, wiirde dem Gewissen des Einzelchristen
eine solche Autonomie gegeniiber der Kirche zuerkennen, daB
dies gleichbedeutend wire mit der Verkennung der Mittelstel-
lung der Kirche im Bezirke des menschlichen Handelns und mit
der praktischen Leugnung der Oberhoheit Gottes iiber die Ge-
samtheit des sozialen Lebens. Kein Katholik kann deshalb ohne
schwere Verirrung eine solche Meinung aufstellen.”

4. Vereinigte Staaten

Bei ihrer letzten jdhrlichen Zusammenkunft in Washingion
beschlossen die amerikanischen Bischofe, durch ein gemeinsames
Hirtenschreiben das Programm eines ,,Christentums der Tat” zu
umreiBen, wie es sich angesichts des noch stets weiter ausgrei-
fenden Laizismus aufdridngt. Dieser Laizismus wird als die ,be-
denklichste Bedrohung® des christlichen wund amerikanischen
Geistes gestempelt, besonders auf dem Gebiete der Erziehung
und der Arbeit sowie in der Familie. Um diesen Laizismus zu
iiberwinden, miisse jeder Christ eine Gesamischau der christ-
lichen Wahrheit besitzen, die unteilbar ist und hochst energisch
zu Taten aufruft. ,,Ein groBer Teil der sich um uns verbreitenden
chaotischen Unordnung ist eher auf das Schuldkonto der Lassig-
keit der Christen zu setzen als auf jenes der Wirksamkeit der
fieberhaften Anstrengungen der Gegner.” Daher sind alle ver-
pflichtet, die christliche Wahrheit ,ohne jeglichen Kompromi8*
zu leben. Vier Punkte werden von den Bischofen eingehender
beleuchtet: 1. Religion und Familie; 2. Religion und Erziehung;
3. Religion und Wirtschaft; 4. Religion und staatsbiirgerliche
Pflichten.

Der Christ heiligt das Heim und die Familie durch die Ubung
der hiduslichen Tugenden, das tagliche Gebet im Familienkreise
und die Ehrfurcht vor den Grundsitzen des Katechismus bei der
Losung der verwickelten Probleme, denen die Familien in der
heutigen verworrenen Gesellschaftslage begegnen. Da die Familie
Grundstock der Gesellschaft und erste religios-sittliche Erzie-
hungsanstalt fiir die Kinder ist, wird die Laizisierung des Fami-
lienlebens zur Wurzel allergroBter Ubel. — Die amerikanischen
Katholiken nehmen betrdchtliche spontane Opfer auf sich, um
ihren Kindern christliche Schulen zu sichern. Diese Opfer
wachsen von Jahr zu Jahr. — Im Wirtschaftsleben brauchen wir
von christlichem Geiste getridnkte, realistische Aufbauprinzipien,
sowie dementsprechendes Handeln in freier Zusammenarbeit von
Kapital und Arbeit, wobei der Staat bloB fordernd und iiber-
wachend eingreift, wihrend sich die eigentlichen Organe der



Aus der Weltkirche 261

planmiBigen Zusammenarbeit frei konstituieren. Wenn man in
sachlicher, leidenschaftsloser und ehrlicher Diskussion auf dem
Wege gegenseitiger Verstindigung eine Losung der verschiede-
nen Probleme sucht, 148t sich ein konstruktives Programm auf-
stellen.

Das wesenhafte Band zwischen Religion und Biirgerpflichten
wurde bereits zur Zeit des amerikanischen Freiheitskrieges ge-
schlungen. Die Staatsménner von damals waren davon iiberzeugt,
daB Religion und Sittlichkeit die besten Stiitzen der nationalen
Wohlfahrt bilden. Im Laufe des 19. Jahrhunderts 16ste der Laizis-
mus die Erziehung der zukiinftigen Bilirger von der Religion los
und zielt heute darauf hin, die Religion und das Staatswesen
noch schirfer zu trennen. An sich darf der KongreB (Kammer
und Senat) weder eine Religion bevorzugen, indem er sie z. B.
zur Staatsreligion erhebt, noch auch ihre freie Ausiibung ver-
bieten oder sich in die Beziehungen zwischen Staat und Kirche
in den einzelnen Bundesstaaten einmischen, Diese Bestimmung
der Verfassung beutet der Laizismus dahin aus, daB er den offi-
ziellen religiésen ,Indifferentismus® auf ihr begriindet und jede
Zusammenarbeit zwischen Staat und Kirche ausschaltet. Nach
der Ansicht der Bischofe widerspricht Geine solche Deutung der
Yogik und der Geschichte. Darum wére zu hoffen, daB oberste
Instanzen sich genauer am urspriinglichen Geiste der ameri-
kanischen Verfassung inspirieren, die, wenn sie Freiheit und
Gleichberechtigung der Xulte garantiert, dadurch keineswegs
eine loyale Zusammenarbeit zwischen dem Staate und den Kon-
fessionen verpdnen wollte. Die Katholiken der USA. ,sind bereit,
sachlich und in Liebe mit all denen zusammenzuarbeiten, die an
Gott glauben und in Gott die Freiheit lieben, um einem gefahr-
vollen juridischen Laizismus und einer Verbannung Gottes aus
dem offentlichen Leben den Boden zu entziehen. Der Laizismus
bedroht die religivsen Fundamente des nationalen ILebens und
ist der Wegbereiter der Staatsomnipotenz.*

Welches ist die l.age der katholischen Schulen in den Ver-
einigten Staaten? Als im vergangenen Jahrhundert die Staats-
schulen eingefiihrt wurden, besaBen die Katholiken bereits etliche
Pfarrschulen, die sie mit eigenen Mitteln unterhielten. Damals
wurde in den o6ffentlichen Schulen wenigstens noch die Bibel,
wenn auch in protestantischer Version, gelesen, wihrend heute
Bibellesung und Gebet nicht mehr gestattet sind. Gegen 1840 ver-
suchte man in Newyork, fiir die katholischen Kinder staatliche
Konfessionsschulen zu erlangen; doch der Plan stieB auf den
Widerstand der protestantischen Kirchen. Allméhlich siegte der
absolute Laizismus auf dem Gebiete der Erziehung, und die katho-
lischen Steuerzahler miissen eigene Auslagen machen, um ihren
Kindern eine christliche Schule zu sichern. Dabei ist zu beden-
ken, daB die Katholiken meistenteils zur weniger begiiterten
Schicht der Bevolkerung gehéren und iiberdies alle Kultusaus-
gaben zu tragen haben. Ohne den Opfersinn zahlreicher Schwe-
sternkongregationen hédtte das katholische Schulwesen nicht so
ausgebaut werden konnen, wie es heute besteht, obschon die
26. Millionen Katholiken im Jahre 1948 die erkleckliche Summe
von 208 Millionen Dollar sammelten. Die Kirche besitzt mehr als
200 Kollegien und Universititen, sowie 2432 ,high schools® (13
bis 17 Jahre), mit einer Gesamtzahl von 720.000 Schiilern. Die
8248 Pfarrschulen werden von zwei Millionen Kindern besucht.



262 Aus der Weltkirche

Waisenhduser gibt es 365. Etwa die Héilfte der katholischen Kin-
der und Jugendlichen wird auf diese Weise erfaBt. Neun Zehntel
des Lehrpersonals sind Ordensleute, und 80 Prozent sind Schul-
schwestern (auch in den Mittelschulen). Im allgemeinen ist man
durch die Umstinde zur Koedukation, auch in den ,high schools®,
genotigt, was natiirlich eine Reihe von Problemen mit sich bringt,
die man aber zu ldsen wei. Die Schwestern bewéhren sich glin-
zend in der Erziehung der jungen Burschen, die bis zu 17 Jahren
ihre Schulen gemeinsam mit den Miadchen besuchen. Die Zahl
der katholischen Schulen ist noch ungeniigend, und jedes Jahr
miissen Schiiler: abgewiesen werden.

II. Pius XII. lehrt und kimpft, mahnt und betet

Kurz nach Beginn seines 11. Pontifikatsjahres und sozusagen
an der Vigil seines goldenen Priesterjubiliums empfing der Papst
{am 23. Marz) die Pfarrgeistlichen und Fastenprediger seiner
rémischen Didzese zu der gemeinsamen alljdhrlichen Audienz.
Der Heilige Vater ist Bischof von Rom und Primas von Italien,
und wenn er sich auch in Rom durch einen Kardinalvikar ver-
treten 14Bf, beniitzt er trotzdem sorgféltig die sich darbietenden
Gelegenheiten, um sein anspornendes Wort an den Klerus und
die Gliubigen in Rom und Italien zu richten. Nach dem Kriege
hat sich dieser fruchtbare Kontakt verstérkt und segensreich aus-
gewirkt. Mit den rémischen Pfarrern wollte er in diesem Jahre
Fragen der Grofistadtseelsorge besprechen, denen ohne weiteres
eine universale Bedeutung zukommt. Er wiinscht, daB die zur
Belebung der Sonntagsmesse der Manner ergriffenen Initiativen
sich kriftig entwickeln. Die liturgische Predigt als Einfithrung
in den ,,Kern und Sinn der hl. Liturgie” wird empfohlen, damit
sich die Gliubigen ,bewuBt und personlich® am MeBopfer be-
teiligen und dieser Teilnahme einen Widerhall im tédglichen Leben
geben, wo die Opfer des Glaubensbekenntnisses und des christ-
lichen ILebens sich mit Christi Opfer vereinigen. So gewinnt
das MeBopfer die ihm gebiihrende Zentralstellung und wverleiht
der subjektiven Frommigkeit das beste Fundament.

In vier Punkten werden die Wirkungen einer solchen Betei-
ligung am MeBopfer geschildert: 1. Der Gebetsgeist erstarkt und
das Familiengebet wird neu aufblithen. Der Papst verweist auf
jene Lénder, die mit einer Propagandaaktion das Gebet im
Kreise der Familie fordern. 2. Der iibernatiirliche Geist wird
gepflegt: Selbstbeherrschung, Abtétung, Primat des Ewigen, Ge-
horsam gegen Gott und sein Gesetz. Heute fithrt alles den Men-
schen zum Irdischen: ,Selbst dort, wo Gott nicht geleugnet wird,
ist er sozusagen nicht vorhanden. Die Propaganda fiir ein irdi-
sches Leben ohne Gott wirkt wie eine offene und bestédndige Um-
strickung. Selbst in den Filmstreifen, die als moralisch untadel-
haft gelten, leben die Menschen, als ob es weder Gott, noch Er-
lésung, noch Kirche gébe. (Der Papst vermutet hierbei nicht
die mindeste schlechte Absicht; aber die Bedeutung Gottes ist
geschwunden). Hinzukommt die verhingnisvolle Propaganda, die
sanz bewuBt die Familie, die Gesellschaft und den Staat ohne
Gott aufbauen will.“ Viele Katholiken bleiben nicht unberiihrt.
Wir miissen diese praktische Religionslosigkeit einddmmen und
{ibernatiirliches Denken wecken. Darum drédngt sich die Predigt
iiber die Fundamentalwahrheiten des Glaubens und die Ewig-
keitshestimmung des Menschen besonders auf. Die Hollenpredigt



Aus der Weltkirche 263

ist nicht iiberholt; es bleibt unsere Pflicht, diese ernste Wahrheit
mit Wiirde zu verkiinden; Kein Priester ist von dieser Gewissens-
pflicht entbunden. 3. Der iibernatiirlich eingestellte und opfer-
bereite Mann wird sich und seine Familie entschieden gegen die
sich verbreitende Unsittlichkeit verteidigen (Zeitungen,. Illu-
strierte, Film, Schaustellungen, Biicher). Manchen Eltern fehlt es
an Gewissenhaftigkeit, und «die organisierte Arbeit der Katho-
liken kann noch glinstigere Resultate erreichen (z. B. Bekdmp-
fung der Schundschriften und Beeinflussung der Filmproduktion).
4. Die gemeinsame Messe der Minner soll aus ihnen eine geeinte
Garde machen, die treu zu Papst und Kirche steht und {iberall
die Kirche verteidigt. Die Feinde der Kirche gebrauchen alle,
sogar die ldcherlichsten Mittel, um in den Augen der Gldubigen
den Papst, die Bischife und den Klerus zu diskreditieren. Ihre
Hauptwaffe ist die Verleumdung, deren Gift unvermeidlich
irgendwie zersetzend wirkt; es entsteht der Zweifel, der Ver-
dacht und der Geist einer boshaften Kritik. Der Seelsorger hat
seine warnende Stimme zu erheben, damit die Gldubigen nicht
verwirrt, verfiihrt oder abspenstig werden. Er ermahne seine
Pfarrkinder, ,,die Schriften der Gegner nicht ohne ernsten Grund
und nur mit der nétigen Erlaubnis zu lesen, und jedenfalls blof3
dann, wenn sie hinreichend geschult sind, um die Angriffe zu
widerlegen.” Wir miissen die festgeschlossene Einheit der Katho-
liken schiitzen und retten. Ihre Fundamente sind der Fels Petri
und die Eucharistie.

Am 11. Februar — am 20. Jahrestag der Lateranvertrige —
durfte Pius XII. den italienischen Ministerprasidenten Alcide De
Gasperi in feierlicher Audienz empfangen. Das Thema der kur-
zen Ansprache des Papstes war durch den Jahrestag gegeben:
»Das Datum Ihres Besuches, welcher der offizielle Besuch des
Prasidenten des Ministerrates ist, bedeutet durch sich selbst eine
Anerkennung und ein Versprechen: eine Anerkennung des gro-
flen Friedens- und Versbhnungswerkes, das ein weitschauender
und groBziigiger Papst mit Festigkeit und Mut entwarf und ver-
wirklichte. Ein Versprechen, diesem Versohnungs- und Friedens-
werk seine segensreiche Stellung im Fortschritt und Aufstieg der
italienischen Nation zu erhalten, trotz aller Widerstéinde, die von
seiten gegensétzlicher Lehren und Tendenzen aufgetreten sind
und noch auftreten konnten.“ (Bekanntlich wurden die Lateran-
vertrdge am 26. Méarz 1947 mit 350 gegen 149 Stimmen als inte-
grierender Bestandteil in die neue italienische Verfassung aufge-
nommen.)

Sehr aufschluBreich waren die PresseduBerungen rund um das
auflergewdhnliche Geheime Konsistorium vom 14. Februar 1949.
Sie zeigten einerseits, wie stark das Menschheitsgewissen durch
den ProzeB gegen Kardinal Mindszenty aufgertittelt wurde, aber
auch anderseits, wie wenig man die heutigen Kampfmethoden der
Kirche Christi kennt sowie den Geist und die Gesinnungen des
Stellvertreters Christi. Niemand leidet stirker als er unter der
Kluft, die zwischen dem Westen und dem Osten Europas klafit.
Zu einer politischen, kriegfoérdernden Hetzrede wird sich das
Oberhaupt der katholischen Kirche unter keinen Umstidnden ver-
leiten lassen. Wir haben nicht angsterfiillf auf eine mit militéri=
schen Mitteln erfochtene Rettung zu harren; unser Heil liegt in
der Kraft eines wirklich lebendigen Christentums. Pius durfte in
dem genannten Konsistorium von der liickenlosen Ubereinstim-



264 Aus der Weltkirche

mung der Voélker im Proteste gegen die Verurteilung des ungari-
schen Kardinals sprechen. Doch beim bloBen Proteste 146t es der
Papst nicht bewenden. Er ruft uns zum heldenhaft entschlossenen
Kampf auf. Es geht nicht nur um die religiésen Rechte der Uni-
versalkirche und um deren berechtigte Freiheit, sondern einfach-
hin um die Rechte Gottes und um die in Gott verankerten Men-
schenrechte. In der Apostolica Adhortatio vom 11. Februar wer-
den die beiden Kampffronten als ,,Widerstreit der Guten und der
Boésen®, der an Gott Glaubenden und des Atheismus umrissen.
Fiir Gott und seine Rechte miissen wir kidmpfen, falls wir die
Menschenrechte sichern wollen. Darum geht der Kampf, und er
ist in allen L&ndern zu fithren.

Wir beschrinken uns darauf, einige Grundgedanken aus den
papstlichen Verlautbarungen hervorzuheben. In dem Schreiben
vom 2. Jdnmer an den ungarischen Episkopat wird die Verhaf-
tung des Kardinals als schwerer Versto3 gegen die der Religion
geschuldete Ehrfurcht und' gegen die Menschenwiirde gebrand-
markt. Der Papst muB gegen die Verletzung der kirchlichen
Rechte protestieren, und es bleibt unerlaubt, die Religion in die
Sakristei einschlieBen zu wollen. Den ungarischen Bischofen ob-
liegt die Pflicht, den gerechten Kampf in voller Einigkeit weiter-
zufithren mit dem BewufBitsein, daB man fiir die Freiheit der
Kirche und ihre heiligen Rechte nicht blo8 Miihen und Leid auf
sich nimmt, sondern auch den Tod, falls es notig sein wird. Sie
sollen sich davor hiiten, auf List und Tduschungen hereinzufallen.
Niemand kann uns die Waffe des Gebetes rauben, und die Chri-
sten beten auch fiir die Verfolger und die Irrenden. — In der
»Apostolica Adhortatio vom 11. Februar an alle Bischéfe des
Erdkreises heiB3t es, da der Kampf zwischen den Gliaubigen und
den Feinden Gottes so heftig wie noch nie entbrannt ist. Der
Atheismus, der alle verfiigbaren Mittel in seinen Dienst stellt und
uns den Teufel an der Arbeit zeigt, bekdmpit Gott und macht
den Menschen zum Sklaven der Materie. Darum verteidigen,
lieben und predigen wir in heiligem Wetteifer den Namen Gottes.
Gotteshall ist zugleich Undankbarkeit und zieht verhdngnisvolle
Folgen nach sich. Wollen wir denn tatsichlich einen neuen,
duberst schlimmen Weltbrand? Die Kirche begriit jede Initiative,
die geeignet ist, die Einigung der Nationen zu fordern. Aber das
alles gewinnt kein festes Fundament, wenn die Menschen sich
nicht als Briider betrachten und ihre gegenseitigen Vertrige ein-
halten. Ohne den Glauben an Gott als den gemeinsamen Vater
zerbricht das Gefiihl der Bruderlichkeit und weicht das in Gott
verwurzelte Recht dem Drang der Macht und der Beutegier. Dem-
nach ist die Riickkehr zu Gott das einzige Rettungsmittel fiir die
Menschheit. Die beste Pflege des Gottesgedankens ist neben einem
christlichen Leben das Gebet. Unser Vertrauen in die Kraft des
Gebetes und vorziiglich des hl. MeBopfers muBl sich wieder stei-
gern. Wir werden eine gemeinsame Front des Bittens und des
Siihnens bilden, um die durch den Atheismus herausgeforderten
Strafgerichte abzuwenden. Sinnfilligen Ausdruck sollte nach dem
Wunsche des Papstes der gemeinsame Gebetskreuzzug am dies-
jéhrigen Passionssonntag (3. April) dadurch gewinnen, daB alle
Priester eine zweite hl. Messe zur Siihne fiir die Verbrechen der
Gottlosigkeit darbringen, und zwar die Votivmesse ,Pro remis-
sione peccatorum®“. — Nachdem Pius XII. im Geheimen Konsi-
storium vom 14. Februar seinen Protest gegen die Verurteilung



Aus der Weltkirche 265

Mindszentys erhoben, die Haltung des Kardinals und den ProzeB
untersucht hatte, schloB er mit der Feststellung, dall man die
Kirche in Ungarn unterdriicken will. Es ist eine Verleumdung,
daB der Vatikan aus politischer Herrschsucht den Kardinal gegen
die ungarische Republik aufgehetzt habe, da die Kirche alle
Regierungsformen anerkennt, sofern sie nicht mit gottlichen oder
menschlichen Rechten in Widerstreit stehen. Wiederum ergeht
ein Aufruf zu instindigem Beten und alle Staatsméinner werden
daran erinnert, daB die Religion der beste Schutz der mensch-
lichen Gesellschaft ist. — Feinfilhlend hob der Papst in der
Diplomatenaudienz vom 16. Februar hervor, daB man nichf be-
stimmte Volker verurteilen, sondern lediglich unumstoBliche
Rechte betonen will. Staat und Gesellschaft miissen die Wiirde
und Freiheit des Menschen, die Gerechtigkeit und das Recht ehr-
furchtsvoll achten und schitzen. — Am 20. Februar fand in Rom
eine Sithnemesse wegen der Kirchenverfolgungen in verschiede-
nen Lindern und anschlieBend auf dem Petersplatz eine Massen-
kundgebung der Katholiken Roms statt. Bei dieser Gelegenheit
hielt Pius XII. von der Loggia von St. Peter eine kurze An-
sprache: ,Die Kirche mischt sich nicht in rein politische oder
wirtschaftliche Fragen und vermeidet es, iiber Vor- und Nachteil
der einen oder anderen Regierungsform zu diskufieren, Sie ist
immer darauf bedacht, soweit es von ihr abhingt, mit allen in
Frieden zu leben. Sie gibt dem Kaiser, was ihm von Rechts wegen
zusteht, aber sie kann nicht verraten oder aufgeben, was Goties
ist. Es ist bekannt, was der totalitdre und antireligiése Staat von
der Kirche verlangt und erwartet als Preis dafiir, daB er sie dul-
det . . . Kann der Papst schweigen, wenn in einem Staat (zum
Beispiel Ruménien) die mit Rom verbundenen Kirchen durch Ge-
walt oder List vom Zenirum der Christenheit losgerissen werden?
Wenn alle griechisch-katholischen Bischofe eingekerkert werden,
weil sie sich weigern, von ihrem Glauben abzufallen? Wenn Prie-
ster und Gliubige verfolgt und verhaftet werden, weil sie es ab-
lehnen, sich von ihrer wahren Mutterkirche zu trennen? KXann
der Papst schweigen, wenn eine Minderheitsregierung den Eltern
das Recht nimmt, ihre Kinder zu erziehen, und versucht, die
Kinder von Christus zu trennen? Kann der Papst schweigen,
wenn ein Staat, die Grenzen seiner Machtbefugnisse liberschrei-
tend, sich das Recht anmaBt, Didzesen aufzuheben, Bischofe abzu-
setzen, das MindestmaB der Erfordernisse einer wirksamen Seel-
sorge herabzudriicken?“ . . . %
Schon mehrmals streiften wir die Sozialdokirin des Papstes.
Bereits der erste Monat seines 11. Pontifikatsjahres bezeugte wie-
derum auffillig, daB das Interesse des Stellvertreters Christi fiir
die diesbeziiglichen Fragen keineswegs abflaut. Als Pius XII. am
95. Mirz die aus 21 Nationen in Rom anwesenden Delegierten der
Kommission fiir Bauten und offentliche Arbeiten vom Inter-
nationalen Arbeitsamt (BIT. empfing, stand selbstverstidndlich
das Wohnungsproblem im Vordergrund, dessen Dringlichkeit und.
dessen Schwierigkeiten der Hl. Vater erorterte. Eine gesunde Lo-
sung wird vor allem durch die aus dem Kriegsgeschehen resul-
tierende Lage der meisten Vélker erschwert, die nur dann, ihre
Schuldenlast tilgen konnen, wenn sie ihre Wirtschaft ausschlieB-
lich auf dieses Ziel hinordnen und notgedrungen den Eigenzweck
einer normalen Volkswirtschaft, das Allgemeinwohl, hintanstellen.
Dadurch werden am stirksten die Familien in Mitleidenschaft ge-



266 Aus der Weltkirche

zogen. Gerade darauf legt Pius den Nachdruck, daB wir es in der
Wohnungsfrage mit einem fundamentalen Bediirfnis zu tun
haben, und daB die Familie, damit sie sich als Familie entfalten
kann, einen dieser Bestimmung entsprechenden, hygienisch ein-
\vandfrelen und menschenwiirdigen Wohnraum fiir Eltern und
Kinder benétigt. Die Kirche ist verpflichtet, in ihrer Sozialdoktrin
entschieden fiir die Interessen der Familie einzutreten.

Die italienischen Arbeiter, soweit sie christlich organisiert sind,
fithlen trotz einer unabldssigen gegnerischen  Verdrehungspropa-
‘ganda, daB der Stellvertreter Christi mit ruhiger Vernunft ihre
gerechten Wiinsche verteidigt. Deshalb ist es bereits zur Gewohn-
heit geworden, dafl regelmiBig Tausende von Arbeitern zum Vati-
kan kemmen, um Pius XII. ihren Dank und ihren guten christ-
lichen Willen zu bekunden. Hohepunkte bildeten bis jetzt die bei-
den Riesenaudienzen vom 13. Juni 1943 und vom 29. Juni 1948
mit 20.000, bzw. 60.000 Teilnehmern. Am 27. Mirz dieses Jahres
empfing der HIl. Vater mehr als 1200 Arbeiter und Arbeiterinnen
der mittelitalienischen Keramikindustrie, die in Ifalien von jeher
die Kunst mit dem Gewerbe verbindet. Obgleich es iiberfliissig
war, von neuem die kirchliche Sozialdoktrin zu entwickeln, wies
der Papst auf seine bestdndigen Bemiihungen hin, die 1e1der auch
von denen durchkreuzt werden, die sich als Freunde des Arbei-
ters anpreisen, und vor denen die Kirche alle Arbeitenden war-
nen mufl: , Wir horen nicht auf, auch jenen, die schuldbar ihre
Verantwortung mit FiiBen treten, immer wieder durch strenge
Ermahnungen ihre Pflichten einzuschirfen. Trotzdem stéBt Unsere
gute Absicht nicht blofl auf die Lé&ssigkeit der vielen Verstindnis-
losen, sondern mehr noch auf den systematischen Widerstand der
Ausbeuter eurer Notlage, die allem Anscheine nach nichts ande-
res bezwecken, als die Notlage zu erhéhen. Sowohl die Arbeits-
willigen mochten sie niederhalten als auch jene hemmen, die be-
strebt sind, Arbeit unter ehrlichen Lohnbedingungen zu ver-
schaffen. Sie schiiren bloB die Unzufriedenheit und treiben zur
Erbitterung, wodurch den Interessen der Arbeiter selbst unheil-
volle Folgen erwachsen. Doch liegt ihre unmenschlichste und
antisozialste Taktik darin, daB sie Abneigung gegen die Arbeit
{iberhaupt heraufbeschworen®.

III. Eine neue Palistina-Enzyklika

Vom 24. Oktober 1948 datiert die Epistula Encyeclica ,,Jn multi-
plicibus®, welche offentliche Gebete fiir die Herbeifiihrung des
Friedens in Paldstina verlangte (vgl. dariiber 1. Heft 1949 dieser
Zeitschrift, S, 76 £). Nun erlie Pius XII. am diesjdhrigen Kar-
freitag (15. April) die neue Epistula Encyclica , Redemptoris
nostri“ liber die Heiligen Stitten Paldstinas.

Noch immer erfiillt uns die unsichere Lage im Heimatlande
des Gekreuzigten mit peinigender Sorge. Der Papst erinnert dar-
an, daB er die Christen bereits zweimal in einem Rundbriefe zu
«cinem Gebetskreuzzuge aufforderte. Zwar herrscht augenblicklich
Wafienruhe in Paléstina; aber es fehlen noch geordnete Zustinde.
Klagen laufen ein iiber Profanierung oder Zerstérung von Kir-
<hen und Klostern. Grof3 ist Uberdies die Zahl und die Not der
Flichtlinge. Wenn auch manches geschehen ist, um dieses Elend
zu lindern, so bleibt trotzdem das meiste zu tun, und die Gerech-
tigkeit verlangt, daB die zustéindigen Stellen eingreifen.



Aus der Weltkirche 267

Vor allem muB ein dauerhafter und echter Friedenszustand
geschaffen werden. Es ist nun durchaus notwendig, daB die
Stimme des Papstes endlich die Unterstiitzung einer offentlichen
christlichen Meinung finde, die es allen Verantwortlichen zum
BewuBtsein bringt, daB Jerusalem mit seiner Umgebung eines
suridischen Statutes bedart, das nur durch eine Zusammenarbeit
der den Frieden und die Gerechtigkeit liebenden Volker garan-
tiert werden kann.

Es ist auch Sorge zu tragen fiir die Unversehrtheit und den
Schutz der nicht in Jerusalem gelegenen Heiligen Stidtten. Das
geeignetste Mittel dazu wére ein durch internationales Abkom-
men gesichertes Recht. Angesichts des Heiligen Jahres wére es
wiinschenswert, daB man die schon lange unterbrochenen Pilger-
fahrten nach Palidstina wieder aufnehmen konne. Zu diesem
Zwecke ist es notig, alle Verfiigungen zu treffen, die den Pilgern
einen freien Zugang zu den Heiligtimern gestatten, sowie die
sffentliche und ungehinderte Bekundung ihrer Frommigkeit. Sehr
unpassend wire es, wenn die Pilger in der Heimat des Erldsers
anstéBigen Vergniigungsstitten begegnen wiirden. Das waére eine
Beleidigung Christi und des christlichen Gewissens,

SchlieBlich wiinscht der Papst sehr eindringlich, daB alle ka-
+holischen Caritas- und Erziehungsinstitute in Palastina ihre
Tétigkeit, genau so wie frither, in unbeschnittener Freiheit aus-
iiben diirfen. Seit Jahrhunderten erwarben die Katholiken eine
Reihe von Rechten auf die Heiligen Stétten, und die Unversehrt--
heit dieser Rechte ist ebenfalls zu sichern.

Die Bischofe sollen bei ihren Gldubigen ein reges Interesse
fiir die paldstinensischen Probleme wecken, damit diese den
Staatsminnern die Wiinsche und Rechte der Katholiken kraftvoll
vortragen. In erster Linie jedoch miissen wir die Hilfe des Len-
kers der Menschen und Volker erflehen.

IV. Das goldene Priesterjubilium des Papstes

Pius XIL, der am 2. Mirz 1876 in Rom geboren wurde, empfing
die Priesterweihe am 2. April 1899. Es war, wie er selbst in seiner
Erstlingsenzyklika ,,Summi Pontificatus® hervorhob, an der
Schwelle jenes Heiligen Jahres, das Leo XIII. mit der Weihe des
Menschengeschlechtes an das Heiligste Herz des Welterldsers er-
offnete: ,,Mit welcher Freude, Ergriffenheit, innerster Zustimmung
haben Wir damals — ein junger Levit, der soeben sein ,,Introibo
ad altare Dei“ hatte sprechen diirfen — das Rundschreiben
LAnnum Sanctum® gleich einer Stimme vom Himmel be-
griilft! Mit welcher Innigkeit erschlossen wir Unser Herz den
Gesinnungen und Absichten dieses wahrhaft von der Vorsehung
gefiigten Aktes eines Papstes, der die Hohen und Tiefen, die offe-
nen und verschwiegenen Note seiner Zeit beherrschend uber-
blickt!™

Am 3. April brachte der Neugeweihte sein erstes Mefiopfer in
der Borghese-Kapelle von Maria Maggiore dar, an dem von dem
uralten Gnadenbilde ,Maria Salus populi Romani® uberkronten
Prachtaltare.

Auf persdnlichen Wunsch des Heiligen Vaters sollten keine
3uBeren Feierlichkeiten die 50. Wiederkehr seines Weihetages um-
rahmen, damit das bevorstehende Heilige Jahr nicht beeintréch-
tigt werde. Gebet und Sihne waren die einzigen Geschenke, die
der Stellvertreter Christi wiinschte, und darum durften am



268 Literatur

s

3. April alle Priester eine zweite Messe, die Votivmesse »Pro
remissione peccatorum®, nach seiner Meinung lesen.

In Rom selbst fand am 1. April an der Gregorianischen Uni-
versitit ein groBer Festakt statt, an dem sich 12 Kardinile, 2 Mi-
nister, 9 Botschafter nebst einer Reihe von Gesandten sowie zahl-
reiche Erzbischofe, Bischéfe, Prilaten der Romischen Kurie,
Ordensobere und hervorragende Personlichkeiten beteiligten. Es
sprachen der Rector Magnificus der Gregoriana, P. Dezza S.J.,
und Kardinal Piazza von der Konsistorialkongregation, — Ane
5. April empfing Pius XII. den kolumbianischen Botschafter, der ihm:
als Doyen der beim HI. Stuhle beglaubigten Diplomaten die ge-
meinsamen Gliickwiinsche seiner Kollegen iiberbrachte,

Der ,Osservatore Romano“ verdffentlichte am Jubeltage das
Motupoprio ,,Quandoquidem® vom 2. April 1949: De Pontificio
S. Eugenii Instituto pro sacrorum administris a sacerdotio recen-
tibus. Der Papst verfiigt in diesem ErlaB, daB neben der ihrer
Vollendung entgegenschreitenden Pfarrkirche des hl Eugenius
dicht an der Via Flaminia ein Pépstliches Institut errichtet werde,
in dem der junge romische Dibzesanklerus ein Priesterkonvikt er-
hélt, das ihm eine auf die unmittelbare Praxis eingestellte asze-
tische und pastorale Weiterbildung vermittelt, besonders in dem
zeitgeméBen Apostolatsmethoden, in der Austibung des Predigt-
amtes, in der Katechese und in der Pfarrverwaltung. Der Papst
will durch diese Verordnung und Einrichtung einem fiihlbaren
Mangel in der Ausbildung seines Didzesanklerus abhelfen.

Ergreifend war es,’als am Abend des 2. April 60.000 Schulkin-
der den Stellvertreter Christi im Belvedere-Hofe des Vatikans be-
griiten und- umjubelten. Ihnen sprach Pius XII. in schlichten
Worten von der weltweiten und hilfsbereiten Bruderliebe, die der
Heiland den Menschen ans Herz legte.

Als der Jubilar am nichsten Morgen (Passionssonntag) zwei
Stillmessen im Petersdome las, umgaben ihn 12 Kardinile und
mehr als 50 Erzbischofe, Bischéfe und Abte; anwesend waren fer-
ner der italienische Ministerprisident De Gasperi, der romische:
Bilirgermeister Rebecchini, sowie die diplomatischen Vertreter von
35 Staaten.

Den Ausklang der intimen Feierlichkeiten bildete die durch
die Gesdnge von 3000 Singerknaben aus verschiedenen Lindern
begleitete Messe, die Pius am Sonntag nach Ostern (24. April)
wiederum im Petersdome las. Bereits in der folgenden Woche
rustete sich die Kirche des Apostelfiirsten fiir die in den Som-~
mermonaten vorgesehenen Heiligsprechungen.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden simtliche an die Redaktion zur Anzeige
und Besprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese
Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion Zums
Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare Raum und
der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlaBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Analecta Ordinis 8. Basilii Magni. Vol, I (VII), Fasc. 1. Romae
1949, Sumptibus PP. Basilianorum, Piazza della Madonna dei
Monti 3.



Literatur 269

Amobius of Sicca. The Case against the Pagans. Newly trans-
Yated and annotated by George E. McCracken, Ph. D., F. A. A. R.
“Volume one. Introduction, Books one — three. (Ancient Christian
Writers. The Works of the Fathers in Translation, No. 7). West-
minster, Maryland, 1949, The Newman Press. Dollar 3.50.

Buol, Maria von. Gillis Hobelspine. Jugenderzdhlung. Strich-
zeichnungen von Gertrude Schiebl. 8° (136). Mddling bei Wien, Mis-
sionsdruckerei St. Gabriel. Pappbd. S 11.—.

Cahiers Laénnec. Sous le Patronage de la Société Médical:
Les Amis de Laénnec. Publication trimestrielle. Huitiéme année.
No 2, Mai 1948: Psychanalyse et conscience morale. No 3 et 4,
Juillet et Octobre 1948: Les guérisons de Lourdes. — Paris, P.
Lethielleux. Un fascicule de 64 pages fr. 125.—. Deux fascicules
«de 48 pages chacun fr. 200.—.

Christ Unterwegs, Monatsschrift fiir alle Fragen der Heimat-
wertriebenen. 3. Jahrg., Nr. 1. Kirchliche Hilfsstelle Miinchen,
AuBere PrinzregentenstraBe 12/II. Klemensgemeinde, Wien, L,
‘Habsburgergasse 12. Einzelnummer DM 1.50, S 3.—.

Closen, Gustav E. Die Heilige Schrift und das Beten des Chri-
sten. 8° (30). (Kleine Texte zu Theologie und Seelsorge. Heraus-
gegeben von Domkapitular Dr. Karl Rudolf, Nr. 6.) Wien 1949,
Seelsorgerverlag im Verlag Herder. Geh. S 2.60, Sfr. 1.10.

Dander F., S.J. Summarium Tractatus Dogmatici. De Nowis-
simis. 8° (28). Oeniponte, Typis et Sumptibus Feliciani Rauch.
S 4.30.

Der Neue Herder von A bis Z. Mit vielen *Abbildungen im
Text, 64 Tafeln und einer Kartenbeilage. 1. Lieferung: A bis Far-
bensymbolik. Lex. (1056 Sp.). Freiburg im Breisgau 1948, Verlag
Herder. Brosch., Subskriptionspreis S 36.—.

Felder, Dr. P. Hilarin, O. F. M. Cap. Der Christusritter aus
Assisi. 80 (166). Ziirich-Altstetten 1941. Verlegt bei B. Gotschmann
{Schoningh in Paderborn). Geb. DM 5.80.

Felder, Dr. P. Hilarin, O. F. M. Cap. Jesus von Nazareth. Ein
CThristusbuch. Dritte Auflage. 8° (392). Paderborn 1947, Verlegt bei
Ferdinand Schoningh. Geb. DM 10.—.

Gozzo, P. Seraphinus M., O.F.M. Disquisitio critico-exegetica
in parabolam N. Testamenti de perfidis vinitoribus. 8¢ (XVI u.206).
{Studia Antoniana, cura Pontificii Athenaei Antoniani edita, 2).
Romae 1949, Pontificium Athenaeum Antonianum, Via Meru<
lana 124,

Hasenghrl, P. Pirmin, O.F. M. Betrachtungen iiber die Regel
und das Leben der Minderbriider. Dritte, verbesserte Auflage.
Zwei Bde. 8° (660 u. 615). Zu beziehen durch das Generalkommis—
sariat vom Heiligen Land, Wien, I, Franziskanerplatz 4. In Ganz-
leinen geb. S 45.—.

Hello, Ernst. Mensch und Mysterium. 8° (409). Graz-Salzburg-
Wien 1949, Verlag Anton Pustet. Halbleinwand S 35.—.

Hiebl, Joh., Dechant. Etwas iiber’s Heiraten. Praktische Winke
fiir Brautleute und Eltern. Kl. 8° (40). Hochst (Vorarlberg) 1948,
Seeverlag H. Schneider. S 1.50.

Kardinal Mindszenty. 8° (64 u. 15 Bilder). Feldkirch (Vorarl-
berg) 1949, Im Verlag der Quelle. Brosch. S 3.60.

Kern, Felix. 0.-0. Volkskredit. 8° (172). Linz a. d. Donau 1949,
Oberdsterreichischer Landesverlag. Geb. Halbleinen S 10.—.

Kosnetter, Univ.-Prof., Dr. Johannes. Die Neuheit des Christen-
tums. Ein Vortrag. 8° (38). (Kleine Texte zu Theologie und Seel-



270 Literatur

sorge. Herausgegeben von Domkapitular Dr. Karl Rudolf, Nr. 9).
Wien 1949, Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. Geh. S 4.—,
Sfr. 1.70. 5

Korrespondenz des Priestergebetsvereines ,,Associatio Perseve-
rantiae Sacerdotalis®. 62. Jg. (1948), Nr. 3/4. Wien, IX., Boltzmann-~
gasse 9. Pro Jahr S 4—.

Lercher, Ludovicus. Institutiones Theologiae Dogmaticae. Editio
tertia, retractata a Professoribus Facultatis Theologicae Oenipon-
tanae. Volumen IV/2: De Mysterio Christi in Sua Plenitudine
Perenni II. Pars prior: De Sacramentis in genere, De Baptismo et
Confirmatione, De Eucharistia. 8° (392). Oeniponte 1948, Typis et
Sumptibus Feliciani Rauch. Kart. S 27.—.

Lortz, Josef. Die Reformation als religioses Anliegen. Vier Vor-
trage im Dienste der Una Sancta. 8° (286). Trier 1948, Paulinus-
Verlag. Geb. DM 9.60.

Missong, Alfred. Heiliges Wien. Ein Fihrer durch Wiens Kir-
chen und Kapellen. 8° (392 S. Text u. 48 Bildseiten). Halbleinen geb.
S 27.50. Wien 1949, Wiener Dom-Verlag.

Motzko, Dr. Alma. P. Heinrich Giese. Ein Lebensbild nach den
Aufzeichnungen seiner Freunde. Mit 10 Bildseiten. 8° (120). Mdéd-
ling bei Wien, Missionsdruckerei St. Gabriel. Halbleinwand geb.
S 10—.

Philipon, P. Michel, O. P. Die geistliche Lehre Schwester Eli-
sabeths von der Heiligsten Dreifaltigkeit. Ubersetzung aus dem Fran-
zOsischen von Sr. Doris Zacherl. Mit einleitenden Worten von
P. Reginald Garrigou-Lagrange O.P. 8° (XX u. 316). Wien 1948,
Verlag Herder. Halbleinen geb. S 30.—, DM 10.—, Sfr. 13.—,

Revista Eclesiidstica Brasileira. Vol. 7, Dezembro 1947, Fasc. 4.
Editora Vozes Ltda., Petropolis, Estado do Rio.

Riquet, M. La Castration. (Collection ,,Centre d’ Etudes Laén-
nec’). 8° (64). Paris 1948, P. Lethielleux. Fr. 90.—.

Rubatscher, Maria Veronika. Dunkle Wege ins Licht. 8° (144).

Halbleinwand S 21.— — Maria Ward. 8° (88). Pappbd. S 8.—. —
Passion in Tirol. 8° (144). Pappbd. S 10.50. — Segel im Sturm.
8° (96). Pappbd. S 9.— — Und sie folgten ithm ... Kleine Ge-

schichten um ein groBes Geheimnis. 8° (140). Halbleinwand S 12.—.
Sé@mtliche im Verlag der Missionsdruckerei St. Gabriel, Médling
bei Wien.

Riiegg, Dr. Johann. Das Bestreitungsrecht der Ehe im kanoni-
schen Recht. 8° (XIV u. 152). St. Gallen 1948, Bischéfliche Kanzlei.
Kart.

Soubigou, L. Lumiéres sur le Sacerdoce de Jésus-Christ, Prétre
selon V'ordre de Melchisédech. 8° (144). Paris 1948, P, Lethielleux.
Fr. 190.—,

Srbik, Heinrich Ritter von. Aus Osterreichs Vergangenheit.
Von Prinz Eugen zu Franz Joseph. 8¢ (298). Salzburg 1949, Otto-
Miiller-Verlag. Halbleinwand geb.

Zur ewigen Heimat. Lebensbild des P. Alfred Fraebel S.V.D.
8° (32 u. XVI Bildseiten). Médling bei Wien, Missionsdruckerei
St. Gabriel. Kart. S 6.80.

Buchbesprechungen

Fiille und Verrat der Zeit. Zum Begriff der existentiellen
Situation. Von Annie Kraus. Graz-Salzburg-Wien 1048, Verlag
Anton Pustet. 8° (50). Geh. S 7.50.



Literatur 271

Die kleine Studie wire an sich recht geeignet, in einen Zentral-
begriff existentialphilosophischen Denkens einzufiihren, den der
sogenannten ,existentiellen Situation®. Die Verfasserin deutet ihn
echt christlich im Hinblick auf das biblische Richtbild ,Seiner
Stunde“, nimlich der Stunde Christi. Gemeint ist fir den
Christenmenschen der jeweilig einmalige, also im Zusammenhang
aller duBeren und inneren Umstinde der Person erfolgende kon-
krete Anruf zur Ent-scheidung und vorbehalflosen Hingabe aus
der Gnade und der freien Liebe heraus, im Gegensatz zu allem
bloBen Formalismus und zum d&monischen Vor-behalte. Diesen
Begriff der existentiellen Situation stellt Kraus auch treffend
heraus als einen Kernbegriff aller Philosophie der Geschichte, die
»immer transzendent* ist.

Was aber dem guten Inhalt dieser Schrift im Wege steht, ist
sein sprachliches Kleid. Die Verfasserin kommt zu wenig los von
der typischen Art fast aller existentialphilosophischen Schriften,
nidmlich einem gewissen verkrampften sprachlichen Getue. Es
unterlaufen ihr auBerdem Satzungetiime von 12 bis 18 Druckzeilen.
Welcher Leser mag da gerne mitkommen?

Linz a. d. D. Josef Knopp.

Die Kirche im Zeitalier des konfessionellen Absolutismus (1555
bis 1648). Von DDr. Karl Eder, Linz. (Kirchengeschichte. Unter
Mitwirkung von Fachgenossen herausgegeben von Johann Peter
Kirsch t. Dritter Band, 2. Hilfte) Gr. 8° (XVIII u. 460). Wien 1949,
Verlag Herder. Leinen geb. S 56.—, Sfr. 24.40.

Wer die drei Binde des Handbuches der allgemeinen Kirchen-
geschichte Joseph Kardinal Hergenrothers kennt, wer die wvon
Professor Dr. Kirsch veranstaltete Neuausgabe kennt, von der
seit 1930 mehrere Teilbinde erschienen sind, der wird eine Stei-
gerung der Leistungsmoglichkeit nicht mehr erwarten konnen.
Und dennoch tritt der neue Band Karl Eders den fritheren Bén-
den wiirdig an die Seite. Wie die ersten Bande Handbiicher ge-
worden sind, die das ganze Material aufarbeiten und zugleich
orientierende Werke sind, so nun auch der neue Band, der bei
seiner GréBe doch nur ein Jahrhundert der Kirchengeschichte
umfaBt. Der Verfasser hat die groBe Masse des Stoffes, wie sie
gich jetzt mach einschneidenden Kiirzungen darstellt — die erste
Ausarbeitung hatte drei Biande von je 600 Druckseiten ergeben —,
in zwei Hauptteile eingeteilt. Der erste behandelt die Selbst-
reform der katholischen Kirche vom Augsburger Religionsfrieden
bis zum Ende des DreiBigjdhrigen Krieges, der zweite schildert
die Kirche im Kampfe der GroBmichte um die Vorherrschaft
in Europa. Jeder Teil zerfdllt in Abschnitte, der erste in vier,
der zweite in drei. Der erste Abschnitt, der die Lage der katho-
lischen Kirche nach dem Augsburger Religionsfrieden 1555 dar-
stellt, ist als Einleitung fiir das Ganze gedacht und erklirt zu-
nichst den Begriff des ,konfessionellen Absolutismus®. Hier
beginnt bereits die Eigenart des Verfassers zu sprechen. Denn
die Erklirung des Begriffes wird durch Sentenzen gegeben, die
nicht fiir den lernenden Schiiler bestimmt, sondern gedanken-
schweres Material aus frilheren Vortrigen und Vorlesungen des
Professors sind. Das gleiche gilt fiir die Erkldrung des Be-
griffes Gegenreformation, fiir die Schilderung der geistes-
geschichtlichen Lage, die Behandlung der Rechtslage der Kirche
in Europa und die Aufgabe der katholischen Erneuerung, und



272 Literatur

zwar 1. die Idee eines Reformkonzils, 2. die Ordensreform, 3. die
miindliche und schriftliche Kritik am Stande der Kirche. b

Erst nach diesen prinzipiellen Kapiteln geht der Verfasser in
die Darstellung des historischen Stoffes ein. An die Spitze stellt
er die Reform des Ordenswesens, und zwar zuerst die Griindung
der Gesellschaft Jesu durch den hl, Ignatius. Erst wer die Bio-
graphie dieses GroBen in der Darstellung Eders liest, der lernt
seine Kunst schitzen. Was Eder — &uBerlich genommen in vier-
zig Seiten — hier bietet, gehi zwar {iiber den Rahmen eines
Handbuches weit hinaus, ist aber so groBartig, daB nur wenige
Arbeiten liber die Geschichte der Gesellschaft Jesu daran heran-
reichen. Nach der Behandlung der Schicksale der iibrigen Orden
und Vereinigungen dieser Tage folgt das zweite groBe Glanzstiick der
Arbeit: die Geschichte des Trientiner Konzils. Wie die drei Ses-
sionsperioden mit allen Sitzungen dargestellt sind, ist apologetisch
ausgezeichnet. Die Reformen in der Kirche als Folgen des Kon-
zils wvervollstdndigen das so wertvolle Bild. Die zwei letzten
Abschnitte tiber die Missionen und die Ubersicht iiber die nicht-
katholischen Gemeinschaften vervollstindigen, dem Charakter
des Handbuches entsprechend, das Ganze.

Der zweite Teil der Arbeit bietet die historischen Partien der
Kirchengeschichte im 16. und 17. Jahrhundert und schlieBt mit
einem farbenreichen Bild des Kultus und der Kultur der Zeit.
Sollen wir nun noch nach alter Kritikerweise Mingel an der
Arbeit herausstellen? Wir wollen uns die berechtigte Freude am
Glanz der Sonne nicht durch die Beobachtung einzelner Sonnen-
flecken schmilern lassen! Die ganze Arbeit ist eine der neuen
katholischen Kirchengeschichte hochst wiirdige Leistung, auf die
man lange Zeit als eine Musterleistung wird hinweisen kénnen.

Wien. Univ.-Prof. Dr. Ernst Tomek.

Kirchengeschichte Osterreichs. 2. Teil: Humanismus, Reforma-
tion und Gegenreformation. Von Ernst Tomek. 89 (692). Inns-
bruck-Wien 1949, Tyrolia-Verlag. Ganzleinen geb. S 63.—.

Der im Jahre 1937 vom gleichen Verfasser erschienene 1. Teil
der Kirchengeschichte Osterreichs hat nun seine schon lange er-
wartete Fortsetzung gefunden. Die lange Wartefrist entstand
allerdings ohne Verschulden von Seiten des Verfassers; denn
schon im Jahre 1938 war auch der 2. Teil fertiggestellt, durfte
aber nicht erscheinen.

Mit Hilfe von vielen belebenden Einzelheiten, bei deren Dar-
stellung doch die groBe Linie nicht verlorenging, werden uns in
dem vorliegenden Band die bewegten Schicksale der Kirche
Osterreichs vom Zeitalter des Humanismus angefangen bis herauf
in das der Glaubenserneuerung geschildert. Die Herrschergestalt
Friedrichs IIL tritt in ihrer Bedeutung vor uns hin. Auch die Ge-
stalt des groBen Nikolaus von Cues fesselt unsere Aufmerksam-
keit durch die Art, wie er die kirchlichen Probleme seiner Zeit zu
meistern suchte. Als letzter in der Zeit vor der Glaubensspaltung
begegnet uns Kaiser Max I. Ausfiihrlich sind seine ergotzlichen
Bemiihungen um die Erlangung des pépstlichen Stuhles berichtet.
Dann entwirft der Verfasser kurz, aber markant ein Bild iiber
das kirchliche Leben im Zeitalter des Humanismus. Dabei ver-
steht er es, durch Einflechtung interessanter Details, so z. B.
durch die Aufzihlung der zu St. Stephan verwahrten Reliquien
(S. 180 ff), unsere Aufmerksamkeif in Spannung zu halten.



N

Literatur 293

An die Zeit vor dem Sturm schlieBt sich der dramatische Ab-
Jauf der sogenannten Reformation. Wir sehen die protestantische
Bewegung in der stirksten Entfaltung (von der Mitte des 16. Jahr-
hunderts bis 1590) und beobachten mit Schrecken, wie die Not
unserer Heimat infolge der sténdigen Tiirkengefahr dazu beniitzt
wurde, um der Regierung immer grofiere , Religionsfreiheiten® ab-
zuzwingen. Welch heilloses Durcheinander damals herrschte, ent
nehmen wir daraus, daB die Grenzen zwischen Katholisch und
Evangelisch stark schwankten und oft geradezu verwischt waren.
Obwohl die Situation auBerordentlich bedrohlich war, gelang es
noch einmal, das Rad der Geschichte herumzudrehen. Der Ver-
fasser wiirdigt dabei mit Recht die unsterblichen Verdienste der
Gesellschaft Jesu und darunter wieder besonders die des Petrus
‘Canisius und des P. Georg Scherer. Bei der Schilderung der
Glaubenserneuerung im Kapitel iiber die systematische Bekamp-
fung des Abfalls konnten ebenfalls nur die grofe Linie und cha-
rakteristische Einzelheiten hervorgehoben werden (S. 482). Dies
jst aber meisterhaft durchgefiihrt. Mit Spannung lesen wir vom
Aufstieg, von der Verhaftung und den weiteren Lebensschicksalen
des Kardinals Melchior Klesl, der von sich sagte, daB er am Kai-
ser mehr hinge als am Papsttum (S. 501). Auch sonst wird im
allgemeinen in Anlehnung an die Gestalten der damaligen
Bischofe das Werk der Glaubenserneuerung dargeboten. Wir
horen von den Fiirstbischéfen Anton Wolfradt und Philipp Fried-
rich von Breuner zu Wien, vom bewegten Leben des ehemaligen
Germanikers und spidteren Erzbischofs Wolf Dietrich von Raiten-
au, von den Erzbischéfen Marcus Sitticus von Hohenems und
Paris Grafen Lodron, der die Universitdt Salzburg griindete. Die
Predigt des Fiirstbischofs Martin Brenner von Seckau ist dem
‘Verfasser besonders aus dem Herzen geschrieben (S. 599). Der
letzte Teil iiber die kirchliche Kultur in der Zeit der Glaubens-
spaltung bringt weitere interessante Ausschnitte, die dem Leser
«in farbentreues Bild der damaligen Zeit vermitteln,

Jeden, der dieses Buch in die Hand nimmt, wird die Fiille des
Materials, aber auch die Lebendigkeit der Darstellung befriedigen.
Der wissenschaftliche Wert dieser Arbeit — es handelt sich hier
ja um die Kirchengeschichte Osterreichs — beruht auf der Kennt-
nis der ganzen einschligigen Literatur, die mit dem kritischen
Auge des Historikers trefflich gesichtet ist. Fiir die allgemeinen
Zustinde, besonders aber fiir die Verhiltnisse im Lande ob der
Enns, findet durch den Verfasser ,das préachtige Musterwerk® von
Univ.-Prof. DDr. Karl Eder, Graz-Linz, verdiente Anerkennung
(siche S. 155 und 279 bis 285). Daneben aber konnten Original-
akten und -urkunden, besonders aus dem erzbischoflichen Ordi-
nariatsarchiv Wien, beniitzt werden.

Man merkt es dem Buche an, daB es dem Autor bei der Dar-
stellung dieser umfangreichen, aber auch auBerordentlich delika-
ten Materie wirklich um die sola et plena veritas geht. In der
Beurteilung, die klarerweise auch Unangenehmes, z. B. den Grift
der protestantischen Adeligen nach dem Kirchengut, bringen
muBte, finden wir die Geisteshaltung, die besonders durch Pater
Hartmann Grisar eingeleitet wurde, Wir haben allen Grund, dem
Verfasser, der schon seit 1919 an der Universitit Wien als Kir-
chenhistoriker wirkt und uns einige sehr wertvolle kirchenhisto-
rische Abhandlungen geschenkt hat fiir diesen neuen Band

.. Theol.-prakt. Quartalschrift II. 1949. 18



274 Literatur

auBerordentlich dankbar zu sein. Er fiillt eine groBe Liicke und
wird fiir viele kleinere Arbeiten richtunggebend sein. Nach Lek-
tiire dieses Bandes werden wir ihn nur mit dem Wunsche aus der
Hand legen, es moge bald der 3. Teil folgen und der 1., der zur
Zeit vergriffen ist, die bereits angekiindigte Neuauflage rasch
erleben.

Wels. DDr, Josef Lenzenweger.

Der heilige Auagustinus, Bischof von Hippo, 354 —430. Heim-~
kehr zu Gott. Einfithrung und Auswahl von Franz Jehle. Kl. 8°
(48). (1. Band der Reihe: Die Kirchenviter und wir. Zeitnahes
Viterwort. Herausgeber: P. Severin Leidinger, OSB., Lambach).
St.-Adalbero-Kalender-Verlag der Benediktinerabtei Lambach
1949. Kart. S 5.20.

Es ist als ein gliicklicher und gelungener Gedanke des Ver-
lages zu bezeichnen, wenn er sich die Verdffentlichung einer
Reihe: Die Kirchenviter und wir, Zeitnahes Viterwort, nach Art
der Tieck-Biicher (Verlag Scheuermann, Wien) zum Ziel gesetzt
hat. Der erste (Klein-)Band liegt jetzt vor uns. Nach einer allge-
meinen Einfithrung in die Bedeutung der Kirchenviter fiir unsere
Zeit sowie in das Leben des hl. Augustinus werden Texte ge-
bracht, die die Heimkehr zu Gott behandeln und Christus als den
Arzt unserer Wunden, den Heiligen Geist als Seele unserer Seele,
die Kirche als Mutter der Menschen vor uns hintreten lassen; zu-
letzt wird noch das schwierige Verhiltnis von Gottes Gnade und
des Menschen freiem Willen durch Zitate erldutert. Es gelang,
wirklich herrliche Stellen aus dem reichen Schrifttum des grofien
Heiligen auszuwihlen. So diirfen wir durch sie aufs neue erleben,
was dieser ehemalige Siinder und spatere Bischof auch fiir die
Geisteshaltung der Menschen von heute noch zu bieten hat. Wir
fithlen uns bei seinen Worten inmitten der Hast und Kurzlebig-
keit unserer Tage immer wieder doch zutiefst verstanden.

Daher konnen wir uns iiber diese Neuerscheinung freuen und
iiber die Mitteilung des Verlages, daB mit weiteren derartigen
Ausgaben aus Kirchenvitern in Kiirze zu rechnen ist. Band 2 (im
Druck) und 3 werden weitere Augustinus-, Band 4 Ambrosius-,
Band 5 Hieronymus- und Band 6 Gregor-Texte bringen. Wir
wiinschen, dafl diese Veroffentlichungen nicht nur den Weg zu
Priestern, Theologiestudierenden und Lehrern, sondern zu allen
suchenden Menschen finden und ihnen Wegweiser fiir ihre Heim-
kehr zu Gott werden.

Wels. 3 DDr. Josef Lenzenweger.

Das neue Wort iiber Maria. Die Stellung Marias in der Heils-
ordnung nach ,Mystici Corporis® Pius’ XII. Von Josef Dillersber-
ger. 8% (258). Salzburg, Otto-Miller-Verlag. Frz. brosch., S 17.—.

Dillersbergers Werk ist ein in dogmatischer, biblischer
und aszetischer Hinsicht gleich wertvoller Kommentar zum ma-
rianischen SchluBwort der groBen Kirchen-Enzyklika ,Mystici
corporis®. Das Buch umfaft vier Kapitel: Maria und die Mensch-
werdung Gottes, Maria und das Erlésungswerk des Sohnes, Maria
und die Kirche auf Erden, Maria im Himmel und die Kirche auf
Erden. Niemand wird dieses Buch lesen, ohne in der Liebe zu
Maria zu wachsen. \

Vielleicht koénnte bei einer Neuauflage der eine oder andere
kleine Schoénheitsfehler vermieden werden, Nach den Offen-



Literatur 275

barungsquellen wollte Gott; dafl Maria zur Menschwerdung ,,zu-
stimme®, und zwar ,,frei“ zustimme. Nirgends aber lesen wir, Gott
habe es in Mariens Belieben gestellt, zuzustimmen oder nicht, oder
gar, Gott hitte die Menschwerdung bei Verweigerung der Zu-
stimmung nicht eintreten lassen (S. 37—46; 123). Gewill konnen
shnliche AuBerungen irgendwie gerechtfertigt werden. Aber sollte
ein auch an Laien sich wendendes Buch nicht grofte Klarheit an-
streben? Ebenso lesen wir nichts in den Quellen, daB Maria Chri-
stus mit der Erldsung ,beauftragt®, mit dem Erlosungsauftrag ,be-
lastet’* habe. Die Quellen wissen nur von einem mandatum Pa-
tris. Von einem Auftrag der Mutter schweigen sie. Ja, sie schlie-
Ben ihn sogar aus, indem sie Christus bei allen seinen messiani-
schen Taten die Mutter geradezu von sich wegdréngen lassen
(S. 109; 117; 118).

Die Deutung des Kana-Geschehens scheint der Enzyklika nicht
ganz zu entsprechen (S. 70—84). Das Ziel des SchluBlwortes ist
doch offenbar dies, die engen Zusammenhénge zwischen Maria
und Kirche aufzudecken. Aus diesem Grund zdhlt das Rundschrei-
ben die entscheidenden Phasen im Werden des mystischen Chri-
stus auf und betont immer wieder die Mitbeteiligung Mariens:
Maria ist es, die zu Bethlehem Christus gebiert, das Haupt und
Urbild der ebenfalls gott-menschlich strukturierten Kirche. Maria
ist es, die auf Golgotha fiir den wihrend des offentlichen Lebens
vollendeten sichtbaren ,Leib* der Kirche die ,Seele“ des Leibes,
den Geist Christi, mitverdient und so an der Geburt der vollen
Kirche beteiligt ist. Maria ist es, die durch ihr Gebet zu Pfingsten
auf die schon geisterfiillte Kirche die Fille charismatischer Gei-
stesgaben herabfleht, die sie auf ihrem Gange durch die Zeiten
vor der Welt als Geisttrigerin legitimieren sollen. Maria ist es
endlich, die durch ihre Gnadenvermittlung die Kirche mit ihrer
Mutterliebe begleitet. Die Deutung von Kana darf also, soll diese
Linie nicht unterbrochen werden, nur diese sein: Maria bewirkt
durch das von ihr vermittelte Wunder den Anschluf3. der ersten
Jinger an das Haupt der Kirche, 16st so die Griindung der sicht-
baren Kirche aus und leitet damit die Hochzeit Christi mit der
Kirche ein. In diesem Sinn gedeutet, miiBte das Kana-Geschehen
sinngemdB zum zweiten Kapitel gefiigt werden.

Damit ist schon gesagt, dafl auch der Abschnitt {iber Pfingsten
einer kleinen Modifikation bedarf. Nach dem klaren Wortlaut der
Enzyklika Haben die beiden groBen Geist-Epiphanien (am Jordan
iiber dem in der Inkarnation geistgesalbten Christus historicus, im
Abendmahlsaal iiber dem am Karfreitag geistgesalbten Christus
mysticus) nicht konstitutiven, sondern , manifestierenden* Charak-
ter. Auf Mariens Flehen hin hat die vom Geiste Christi bereits er-
fiillte Kirche die Fiille der charismatischen Gaben erhalten, die sie
bei ihrem Weg durch die Jahrtausende als Geisttragerin vor aller
Welt beglaubigen und zu einem ,perpetuum credibilitatis moti-
vum‘ machen. Dies miiBte im Abschnitt iber Pfingsten mehr be-
riicksichtigt werden (S. 161 ff.).

Linz a.'d.. D. Dr. E. Schwarzbauer.

Handbuch der speziellen Pastoralmedizin, Von Dr. Albert
Niedermeyer. Erster Band: Das menschliche Sexualleben. 8° (XXII
u. 508). Wien 1949, Verlag Herder. Leinen geb. S 66.80, Sfr. 29.—;
Subskriptionspreis S 60.—, Sfr. 26.10.

18*



276 Literatur

Schon lange bestand das Bediirfnis nach einer modernen Dar-
stellung der Pastoralmedizin. Dozent Dr. Niedermeyer, der Vor-
stand des neugegriindeten Instituts fiir Pastoralmedizin an der
Universitdt Wien, war hieflir die geeignetste Personlichkeit. Er
verfiigt nicht nur Uber die medizinischen Kenntnisse, sondern ist
auch in der Rechtswissenschaft sowie in der Philosophie und
Theologie wohl bewandert. Dazu war er auf verschiedenen ein-
schldgigen Gebieten auch praktisch tédtig (Gynikologie, Ehe-
beratungs- und Schwangerenfiirsorge, Sozialhygiene). Niedermeyer
faBt nun seine jahrzehntelangen Studien, Vorarbeiten und Er-
fahrungen in einem groBangelegten ,Handbuch® zusammen.

Der vorliegende Band behandelt eines der entscheidendsten Ge-
biete des menschlichen Daseins, das Sexualleben, in folgenden
Abschnitten: I. Das normale Sexualleben (Physiologie); II. Das
normwidrige Sexualleben (Pathologia et abusus sexualis); III.
Sexualhygiene und Sexualethik (Soziologie und Metaphysik des
Geschlechtslebens). Den Schluf des Bandes bildet ein Anhang
mit thomistischen Studien zur Biologie, Soziologie und Meta-~
physik der Geschlechter. -Am Ende eines jeden Abschnittes findet
sich ein ausfiithrliches Literaturverzeichnis. Einzelfragen ‘des
Sexuallebens werden in monographischer Darstellung noch in den
folgenden BiAnden behandelt,

Schon dieser erste Band 146t die groflen Vorziige der Arbeits-
weise Dr. Niedermeyers klar erkennen, vor allem seine univer-
salistische Betrachtung. Auch die moraltheologischen und pa--
storalen Gesichtspunkte werden (meist im Anschluf an Noldin-
Schmitt) stark betont. Vielleicht wird das Sexualleben doch zu
einseitig negativ geschaut. Es sollten auch die positiven Werte
mehr beriicksichtigt werden. Sosehr ich die im Vorwort stehende
Bemerkung iibér den Wert der lateinischen Sprache unterschreibe,
bin ich doch der Ansicht, dal3 die tiber die theologischen und medi-
zinischen Fachausdriicke weit hinausgehende Verwendung des
Lateinischen nicht nur an die junge Generation der Arzte, son-
dern teilweise sogar der Theologen zu hohe Anforderungen stellf.

Im ganzen gesehen, darf man der Pastoralmedizin Nieder-
meyers schon heute den Ehrentitel eines Standardwerkes geben,
fiir das ihm nicht nur Theologen und Arzte, sondern auch Ju-
risten, Erzieher und Fiirsorger zu Dank verpflichtet sind.

anztadad Dy Dr. J. Obernhumer.

Praktische Pastoralpsychologie. Von DDr. Willibald “Demal
©O. 8. B. 8° (320). Wien 1949, Verlag Herder. Halbleinwand S 30—,
Sir. 13—

Der Verfasser will mit seinem Buch einer wissenschaftlichen
Pastoralpsychologie die Wege bereiten und begniigt sich  in-
zwischen, den vielseitig beanspruchten Seelsorgern eine ,,Prak-
tische Pastoralpsychologie fiir die unmittelbare Verwendung in
die Hand zu geben. Im ersten Teil erfahren wir vom Weg der
Seele zu Gott (Reinigung, Erleuchtung, Einigung). Im zweiten
Teil gewinnen wir einen Einblick in die Tiefenpsychologie, ge-
schieden nach Geschlechtern, Altersstufen, personlicher Veran-
lagung, Berufsstinden und Siedlungsgemeinschaften. Im dritten
Teil erhalten wir einen sehr kurzen AbriB einer pastoral-psycho-
logischen Pathologie.

Vielleicht wird nicht jedermann damit {ibereinstimmen, daB
noch keine griindliche Darstellung der Frau von Seiten der Frau



Literatur . 207

vorhanden wire (S. 97, da wir aus demselben Verlag 1932
,Seinsrhytmik“ von Thoma Angelica Walter und 1933 ,Der Auf-
stieg durch die Frau“ von Mina Weber, seither aber auch ,Macht
der Frau“ von Oda Schneider und besonders ,Die ewige Frau“
von Gertrud von le Fort haben. Auch damit wird nicht jeder
einverstanden sein, daf die vier Altersstufen den vier Tempera-
menten zugewiesen werden (S. 144); noch weniger damit, daf die
korperliche Strafe als ,,durchaus zweckentsprechend und heilsam®
angesehen wird (S. 151), wo uns Friedrich Schneider in der ,Ka-
tholischen Familienerziehung® (S. 130 ff.) vom Gegenteil zu uber-
zeugen weill, oder daB seelische Freundschaft unter Jugendlichen
als moglich hingestellt wird (S. 166). Wenn wir auch nicht in
allem die Ansichten des Verfassers teilen, miissen wir ihm doch
fiir eine Reihe fester Faustregeln fiir die Praxis der Seelsorge
dankbar sein.

Linz a. d. D. Dr. L. Prohaska.

Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Juris
Canonici. I. Band: Einleitung, Allgemeiner Teil und Personen-
recht. Begriindet von 7 Eduard Eichmann, neu bearbeitet von
Klaus Moérsdorf. Sechste Auflage. 8° (528). Paderborn 1949, Verlag
Ferdinand Schéningh. Brosch. DM 14—, geb. DM 18.—.

Mitten in der Arbeit an der Neuauflage dieses Lehrbuches
ist Eduard Eichmann, der hochverdiente Miinchner Kanonist, am
26, April 1946 von dieser Welt abberufen worden. Die Neubear-
beitung durch seinen Schiiler und Nachfolger an der Universitat
in Miinchen, Klaus Moérsdorf, sieht eine Erweiterung des Werkes
auf drei Biande vor. Der vorliegende erste Band enthélt die Ein-
leitung, die Allgemeinen Normen und das Personenrecht. Mit der
Erweiterung bot sich die Moglichkeit, die weitschichtigen Gebiete
des kanonischen Rechtes tiefer zu durchdringen und vor allem
praktische Fragen ausfiihrlicher zu behandeln. Es ist unmdoglich,
im Rahmen einer kurzen Besprechung auf Einzelheiten einzu-
gehen. Das Lehrbuch, das iiber die Grenzen Deutschlands hinaus
"~ Beachtung gefunden hat, bedarf keiner Empfehlung mehr; es
spricht filr sich. Wenn es auch, wie bisher, vorziiglich dem
Studium des Kirchenrechtes dienen will, so wird es doch auch
der in der kirchlichen Gerichts-, Verwaltungs- und Seelsorge-
praxis stehende Priester mit Nutzen zu Rate ziehen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Die christlichen Kirchen als souverine Rechtsgemeinschaften.
Von Heinrich Brandweiner. 8° (116). Graz-Wien 1948, Verlag Ulrich
Moser. Kart. S 18.60.

In der vorliegenden Habilitationsschrift hat es sich der Ka-
nonist und Volkerrechtler an der Grazer juridischen Fakultét
zur Aufgabe gestellt, die christlichen Kigchen als Vilkerrechts-
subjekte nachzuweisen. Wihrend die Wissenschaft bis in die
neuere Zeit nur Staaten als Vélkerrechtssubjekte -gelten lieB, hat
sie in den letzten Jahren auch nichtstaatlichen Rechtsgemein-
schaften Volkerrechtssubjektivitdt zuerkannt. Dies gilt vor allem
beziiglich der katholischen Kirche, deren ‘Oberhaupt, der Papst,
auch nach dem Verlust des Kirchenstaates allgemein als geist-
licher Souverdn mit aktivem und passivem Gesandtschaftsrecht
anerkannt wurde. Nicht gilt dies im gleichen MaBe von den nicht-
katholischen christlichen Religionsgemeinschaften.



278 | Literatur

Angesichts der seit drei Jahrzehnten aufstrebenden Skume-
nischen Bewegung und deren Tagungen wird man aber auch bei
den nichtkatholischen Religionsgemeinschaften eine rechtliche Be-
titigung feststellen miissen. Freilich darf, wie Rezensent be-
merken mufl, nicht {ibersehen werden, daB die jetzigen {iber-
nationalen und interkonfessionellen Betdtigungen der nicht-
katholischen Kirchen mehr aus der Not der Zeit entstanden sind,
wiahrend sie bei der katholischen Kirche auf eine ihrem Wesen
zukommende Universalitdt zurilickzufiihren sind. Ob darum dem:
auf der Amsterdamer Weltkirchenkonferenz definitiv konstituier-
ten Okumenischen Rat jemals eine der katholischen Kirche dhn-
liche volkerrechtliche Bedeutung zukommen wird, muBl angesichts
der dort zutage getretenen konfessionellen Zerrissenheit mehr als
bezweifelt werden. ;

Wenn auch Rezensent in einigen Punkten die Ansicht des
Verfassers nicht teilen kann, so muB die Schrift Brandweiners
doch als ein origineller und gelungener Versuch der Erweiterung
des klassischen Volkerrechtsbegriffes bezeichnet werden, der auch
fiir die Kirchenrechtswissenschaft befruchtend ist. ¢

Graz. ; Univ.-Prof, Dr. Josef Trummer.

Maria spricht zur Welt. Fatimas Geheimnis und weltgeschicht-
liche Sendung. Von Prof. Dr. L. Gonzaga da Fonseca. Siebente
Auflage. 8° (296 S. u. 15 Bilder auf Kunstdruck). Innsbruck 1948,
Marianischer Verlag. Vom Paulusverlag Freiburg (Schweiz) ge-
nehmigte Lizenzauflage fiir Osterreich und Deutschland. Kart.
mit- Schutzumschlag S 18.—.

Durch diese Lizenzauflage ist auch den &sterreichischen Lesern
das beriihmte Fatimabuch zugédnglich gemacht worden. Obwohl
heute bereits eine uniibersehbare Literatur iiber die Vorgédnge in
Fatima existiert, hat Fonsecas Werk noch immer den ersten
Platz zu behaupten vermocht. Wenn auch die Verehrung des Un-
befleckten Herzens Mariens von den Ereignissen in Portugal nicht
abhingig ist, so ist es doch sicher, daB diese Verehrung durch
Fatima in der Gegenwart die stdrksten Auftriebe erfahren hat.
Sollte es zu einer Neuauflage kommen und der Verfasser sein
Werk nicht selbst einer Revision unterziehen, so wird eine
Stellungnahme zur Kritik, die sich in jingster Zeit besonders
von seiten P. Dhanis S. J. gegen manche Details der Darstellung
Fonsecas erhoben hat, nicht zu umgehen sein. Denn auch die
Frommigkeit untersteht dem Gesetz der Wahrheit.

Innsbruck. Dom. Thalhammer S.J.

Im Glanze der Heiligen. Charakterbilder aus der Kirchenge-
schichte: Von Dr. Josef Weingartner. Mit 75 Holzschnitten von
Franz Stummuoll. 8° (222). Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch.
Geb. S 30.—. f

Der unermiidlich schaffende Innsbrucker Propst schenkt uns
hier ein schones Buch, das als vollwertiger Ersatz filir das be-
kannte, ldngst vergriffene Werk Hans Himmelers ,Helden und
Heilige* gelten kann. Mit guter geschichtlicher Einfiihlung werden
in 73 Einzeldarstellungen und zwei Sammelkapiteln Charakter-
bilder von Helden und Heiligen aus allen Teilen der Weltkirche
von den Tagen der Apostel bis herauf in das 19. Jahrhundert ge-
zeichnet. Zeitnahe Anwendungen schlagen wvielfach die Briicke
zum Heute, Es werden nicht ausschliefilich von der Kirche bereits



Literatur 279

kanonisierte Heilige berlicksichtigt. Auch Wilburg, Johann
Michael Sailer, Franz Josef Rudigier, Damian Deveuster, um nur
einige Namen zu nennen, wurden aufgenommen. Die Druck-
fehler sind meist leicht zu erkennen. Ich verweise besonders
auf Maximilian statt Maximinian (S. 29), Nolker statt Notker
(S. 100). Fiir eine Neuauflage mochte ich empfehlen, den kirch-
lichen Gedichtnistag des betreffenden Heiligen einzufiigen. Das
Buch ist geeignet, auch in der Jugend Begeisterung fir die Heroen
des Christentums zu wecken.
Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Der Weg zu Christus, Lese- und Arbeitsbuch zum Unterricht
in der Offenbarungsgeschichte des Alten Bundes fur die 3. Klasse
der osterreichischen Mittelschulen von Dr. Johannes Gabriel und
DDr. Claus Schedl. (Das Gottesreich. Lehr-, Lese- und Arbeits-
buch der katholischen Religion fiir die Unterstufe der Mittel-
schulen. Herausgegeben vom Erzbischoflichen Ordinariat Wien
im Namen des Episkopates von Osterreich, Bd. II). 8° (128). Inns-
bruck-Wien 1948, Tyrolia-Verlag. Kart.

Endlich wieder ein Buch fiir den Unterricht im AT. an den
Mittelschulen! Man ist anspruchsloser geworden, seit man jahre-
lang ohne Buch arbeiten muBte. Und man ist froh um jedes
halbwegs brauchbare Lehr- und Lernbuch. Das vorliegende Lese-
und Arbeitsbuch ist zweifellos besser als der alte ,,Schneider
(Fithrung und Hoffnung), besonders durch die Querverbindungen
mit der Weltgeschichte, bzw. mit der Geschichte des Alten Orients,
welche versuchen, das biblische (Heils-)Geschehen mitten in das
pulsierende Leben und Weben der benachbarten Kulturvolker
hineinzustellen. Der moderne Mensch ist immer wieder in Ge-
fahr, aus seinem positivistischen Komplex heraus die biblischen
Geschichten, voran die des AT, gefiihlsmdlig in das Gebiet der
volkstiimlichen Sage ,Es war einmal . . .* zu verweisen. Dieser
Gefahr einer Parallelisierung von Volkssage und biblischer Ge-
schichte scheint hier nicht unwirksam begegnet zu sein. Mogen
hie und da einige Ausdriicke, die sich im fliichtigen Vortrag ganz
gut ausnehmen konnen, etwas zu zeitnahe anmuten (vgl. ,,Heim-
kehrertransport”, S. 106, , Zwangsarbeiter”, S. 50), in der neuen
Art der Konzentration alttestamentlichen Unterrichts bedeutet
dieses Schulbuch einen Schritt nach vorne.

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner.

Papst Pius XII. Freunde und Feinde des Volkerfriedens.
Wichtige Ansprachen zu den weltpolitischen und religiésen Pro-
blemen des Jahres 1947. 8° (48). Luzern 1948, Rex-Verlag. Brosch:
Fr, 2:10. ‘

Der Schweizer Verlag gibt dankenswerter Weise ein schmuckes
Heft heraus mit den Ansprachen des Hl Vaters vom Jahre 1947.
Besonders gliicklich war der Gedanke, den Inhalt mit Marginalien
zu versehen, die fortlaufend den Text der Abschnitte zusammen-
fassen und ein leichtes Zurechtfinden gewihrleisten. Schon diese
kurzen Untertitel kiinden den Reichtum des hier Gebotenen. Da
bleibt nichts unerwihnt und unerortert, es wird nichts beschonigt.
Jede Gefahr wird aufgezeigt, die Lage klar gezeichnet, jedes Ubel
beim rechten Namen genannt. So ernst die Worte auch gegen-
iiber dem Ernst der Situation klingen mégen, liber allem strahlt
siegreich das Gesetz der Liebe und das Vertrauen auf die gott-
liche 'Gnade. ; S B e

Linz a. d. D. M. Giinthersberger.



280 ' Literatur

Ried im Innkreis. Geschichte des Marktes und der Stadt. Von
Dr. Franz Berger. 8° (524 S. u. 96 Bilder). Ried im Innkreis 1948,
Oberdsterreichischer Landesverlag. Halbleinen geb. S 66.—, Ganz-
leinen S 73.—. ; _

Fullend auf den Arbeiten des Propstes Konrad Meindl von
Reichersberg, hat der Altmeister der oberdsterreichischen Heimat—
kunde, Hofrat Dr. Franz Berger, mit diesem imponierenden Werke
seiner Vaterstadt ein dauerndes Denkmal gesetzt. In flinf Ab-
schnitten (Geschichtliche Entwicklung, Kirche und Karitas, Schule
und Erziehung, Kunst und Kunsthandwerk, Handel und Gewerbe}
entwirft er ein wissenschaftlich gut fundiertes, auBerordentlich
interessantes Bild der wechselvollen Geschichte der ,Hauptstadt
des Innviertels®. Das geschriebene Wort wird durch ein aus-
gezeichnetes Bildermaterial illustriert. Da Berger oft iiber den
Rahmen der Geschichte von Ried hinausgreift, ist sein Werk
auch fiir das iibrige Innviertel, ja, fiir ganz Oberdsterreich von
Bedeutung. Der Verlag verdient fiir die geradezu glidnzende Aus-
stattung besondere Anerkennung. Hoffentlich ist es bald moglich,
das Werk mit dem zweiten Band (Biirgerbuch und Hiuserchfonik)
abzuschliefen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Der Kefermarkter Fliigelaltar. Von Florian Oberchristl. (Kunsi
der Heimat. Reihe III: Kirchen und Kloster, Heft 3). K1, 8° (28).
Linz, Oberosterreichischer Landesverlag. Brosch. S 2.90. 7

An Literatur liber Kefermarkt fehlt es nicht. Aber ein so
handliches und nettes Heft war bisher nicht da und wird darum
sehr begriiBt. Es gehoért in die Hand eines jeden, der zu diesem
Schatz der Heimat pilgert, denn es beantwortet alle wichtigen
Fragen iiber die Kirche und den Fliigelaltar in aller Klarheit.
Dazu ist es mit recht guten Bildern ausgestattet und ist und bleibt
ein liebes Andenken an einen Besuch .in Kefermarkt.

Stift Wilhering. P. Amadeus Reisinger O. Cist.

UnterweiBenbach. Ein Heimatbudl des Marktes und seiner
Umgebung. Von Friedrich Schober. 8% (124 S. u. 25 Bilder).
Linz a. d. D. 1948, Oberosterreichischer Landesverlag. Geb. S 12.—.

Nach einem Geleitwort von Landeshauptmannstellvertreter
Felix Kern und dem Vorwort des Verfassers werden die all-
gemeinen Verhdltnisse im Gebiet von UnterweiBenbach im Miihl~
viertel, das bisher einer n#heren historischen Bearbeitung ent-
behrte, geschildert. Daran schlieBen sich Kapitel iiber die Herr-
schaft Ruttenstein, die Entwicklung der Pfarren UnterweiBlen-
bach und Kaltenberg, die Geschichte des Marktes, das Aufwirts—
streben der Landwirtschaft, ferner iiber die bedeutendsten Min-
ner, die aus UnterweiBlenbach hervorgegangen sind, und iiber die
Sagen aus dieser Gegend. Im Anhang finden wir eine Hiuser-
chronik und ein Ortschaftsverzeichnis sowie eine geologisch~
mineralogisch-morphologische Betrachtung.

Der Versuch des Verfassers darf als gelungen bezeichnet wer-
den. Vor allem ist die eingehende Beriicksichtigung der Wirt—
schaftsgeschichte anzuerkennen. Die Beifiigung von guten Bilderm
und Planzeichnungen erhdht den Wert des Buches. Die Beniitzung
der Quellen und die kritische Stellungnahme gegeniiber der Li-
teratur verraten den gelibten Archivar. Freilich kénnte die Ge-
nauigkeit an einigen Stellen noch erhéht werden. So erweist sich



Literatur 281

z. B. die Angabe des Jahre 1542 als Datum der Pfarrerhebung
von Schonau i. M. als unrichtig. Schonau muB schon im 14. Jahr-
hundert Pfarre gewesen sein. Trotz einiger kleiner Schonheits-
fehler ist diese Heimatgeschichte zu begriien, und wir konnen
nur wiinschen, daf Biicher dieser Art keine Einzelerscheinung
bleiben.

Wels. DDr. Josef Lenzenweger.

Markt Bad Schallerbach, Obertsterreich, Schwefeltherme. —
Geschichte der Heilquelle und des Kurortes. Ergdnzt durch 30
ausgewihlte Bilder, Orientierungsskizze, ein genaues Landschafts-
panorama und ein ebensolches Gebirgspanorama. — Geschichte
und Legende des Bergkirchleins St. Magdalena. Kl. 8° (48). Bad
Schallerbach 1949, Im Selbstverlag herausgegeben von Hans Giit-
linger. Kart. S 6.—.

Der junge aufstrebende Kurort hat in dem schmucken Biich-
lein aus der Feder Pfarrer Giitlingers einen ausgezeichneten Fiih-
rer erhalten. An die Geschichte Bad Schallerbachs reiht sich die
Beschreibung der Wirkungsweise und die Analyse der Heilquelle.
Den SchluB des Textteils bildet die Geschichte und Legende des
Wahrzeichens von Schallerbach, des Bergkirchleins St. Magdalena.
DreiBig sehr gute Bilder illustrieren den Text. Umschlag, Orien-
tierungsskizze und die beiden Panoramen stammen. von Ludwig
Schrott, Bad Schallerbach. Die gut ausgestattete Schrift sei jedem
Freund Schallerbachs und unserer schoénen Heimat warm emp-
fohlen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Das Licht der Berge. Aus dem Leben eines jungen Menschen.
Von Franz Weiser S. J. (Heilige Flamme, St. Gabrieler Jugend-
biicher 1). 8° (148). Modling bei Wien 1948, Verlag Missionsdrucke-
rei St. Gabriel, Geb. S 12.—.

' Mian muB dem Verlag danken, daB er seine Jugendbiicherreihe
.Heilige Flamme* mit der Neuauflage dieses Jugendromanes er-
éffnet hat, der immer noch zu den besten Jugendbiichern in deut-
scher Sprache zdhlt. Die hochsten, reinsten, edelsten und heilig-
sten Ideale jedes echten jungen Menschen stehen in diesem Buche
wie Berge, und wie ein frischer Bergwind weht es uns daraus ent-
gegen. Jedem um Glauben und Reinheit ringenden Jungen wird
das Buch eine Gnade sein. Es darf in keiner Jugend- und Jugend-
seelsorgerbiicherei fehlen.

Linz a. d. D. Dr. Ferdinand Klostermanmn.

Maria Regina. Gesprich einer Mutter mit ihrer Tochter. Von
Anna Kramer., (Heilige Flamme, St. Gabrieler J ugendbiicher 5).
80 (106). Mit 9 Lichtbildern und mit Zeichnungen von Gertrude
Schiebl. Médling bei Wien, Missionsdruckerei St. Gabriel. Halb-
leinen geb. S 10.—.

. Eine Mutter erzihlt warm und in edler Sprache die Schicksale
ihres einzigen Kindes. Die wichtigsten Abschnitte dieses nur sieb-
zehn Jahre wéahrenden Menschenlebens sind: Sonnige Kindheit
in der GroBstadt Berlin, Heranreifen zu einer liebenswiirdigen, an
hohen Idealen ausgerichteten jungen Christin, Bewidhrung in den
Schrecken des Berliner Luftkrieges, tragisches und zugleich glor-
reiches Ende. Maria Regina wurde am 2. September 1845 bei
Krumbach in Vorarlberg, wo sie seit Ostern dieses Jahres mif



282 Literatur

ihrer Mutter Zuflucht gefunden hatte, im Kampfe um ihre Un-
schuld grausam ermordet. Vor allem unsere Méadchenjugend wird
aus dieser ergreifenden Zwiesprache einer Mutter mit ihrem
heimgegangenen Kinde Mut und Kraft zu allem Edlen und Reinen
schopfen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Neues religioses Kleinschrifttum

Zusammengestellt vom Referenten fiir Schrifttum des Seelsorge-
amtes Linz

Lebenskunst. Von Helene Haluschka. Herausgegeben vom. Eb.
Seelsorgeamt Wien. S 1.—.

Einer, der viel mit Kleinschriften arbeitet, schrieb wvor kur-
zem: ,Eine Schrift, die keine Kapitelgliederung aufweist, ist von
vornherein verhaut“. Er 148t nur noeh die seltenen Ausnahmen
gelten, bei denen der Verfasser vom Anfang an so zu fesseln
versteht, da man nicht mehr loskommt, bis die letzte Seite ge-
lesen ist. So eine Ausnahme ist diese Schrift. Sie braucht keine
Rastpausen und keine einladenden Titel. Seite fiir Seite bietet
sie Kostlichkeiten, zeichnet sie Ziige so lebenswarm und echt
empfunden, dal man immer wieder sich selber sieht und — sehen
mochte.

Der konigliche Weg des Kreuzes. Von Nikolaus Pfeifauf. S 1.20.

Mit Maria auf den Kalvarienberg. Von P. Richard Zangerl
O.F.M. S —.90.

Zwei neue Kreuzwegandachten. Die erste ist etwas kiirzer in
der Fassung, tiefer ausholend und unpersonlicher, die zweite ein-
facher empfunden und personlich ansprechender. Beide sind emp-
fehlenswert.

In der Seilschaft Gottes. Der Weg der Offenbarung zu Gott.
Schriftenreihe fiir junge, werktitige Menschen, 3.. Heft. Von
Dr. Josef Binder. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 1.60.

In der ,,Wunderbaren StraBe®“ hat Dr. Binder die werktétige
Jugend den Weg der Vernunft zu Gott gefiihrt. In diesem Heft
zeigt er den Weg der iibernatiirlichen Offenbarung. Alles, was der
miindige Christ iiber Bibel und Uberlieferung wissen muB, ist
hier anschaulich und jugendtiimlich dargeboten. Zur Unterstiitzung
der Katechese in den Berufs- und Fortbildungsschulen sind diese
Hefte prichtige Hijlfsmittel.

Mindszenty — Held oder Verbrecher? Von J. Kreuzwieser.
Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 1.—.

Immer noch wird von einem betrédchtlichen Teil unserer Presse
die Wahrheit iiber Mindszenty verwdssert. Hier tut emdlich reine
Luft not! Diese Schrift sagt offen und eindrucksvoll die Wahr-
heit. Aufmachung und Inhalt sind fiir die Massenverbreitung be-
rechnet. Die Katholische Aktion hat es {ibernommen, sie mit der-
selben Intensitdt zu verbreiten, mit der bisher c11e Machwerke
der Gegner ins Volk gebracht wurden. Mindszenty, der Held 1n
Ketten, hat es verdient!

Frohe Botschaft an die Menschen von heute, Moderne Evan-
geliengedanken. Zwei Biandchen. Von Karl Loven. Linz, Verlag
Katholische Schriftenmission., S 1.60.



. Literatur 283

Wer fiir die Forderungen der Zeit und des Christentums ein
offenes Herz hat, dem wird die Schrift Freude machen. Den
Schlafenden und Lauen aber versetzt sie einen kriaftigen StoB,
der sie weckt und wachriittelt. Denn die Frohe Botschaft ist nicht
nur Licht, das erleuchtet und erfreut, sondern Feuer, das brennt
und Werte verwandelt und das Antlitz der Erde erneuert.

Kirche und Kindersegen. Von Ludwig Theunis. Linz, Verlag
Katholische Schriftenmission. S 1.10.

Uber viele Einzelschicksale, iiber das Gliick der Familien und
iiber die Zukunft der Volker entscheidet nicht nur das Macht-
wort der GroBen, sondern die Volker selbst und ihre Einstellung
zur grofen Alternative: fiir oder gegen die christliche Ehe. Es
muB uns gelingen, die rechte Auffassung iiber Ehe und Kinder-
segen in unserem Volke einzupflanzen und zu festigen. Diese
Schrift ist ein wertvolles Mittel dazu.

Die Schulfrage. Eine wichtige Entscheidung fiir alle Eltern.
Von Dr. A. Ehrmann. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission.
S 1.20.

Dieses Kernproblem ist viel zu wenig beachtet. Von berufener
Seite wurde dieser kurze und klare Uberblick herausgegeben. Es
liegt in unserem eigenen Interesse, diese Schrift bei allen Ge-
legenheiten zu verbreiten. So werden wir zu einer zufrieden-
stellenden Losung der Schulfrage, wie sie die Kirche anstrebt,
wesentlich beitragen.

Die Welt Gottes. 1. Heft: ,,Gott und sein Werk.” Von Dr. Pe-
ter Eder. Linz, Katholische Schriftenmission. S 1.60.

Eine prégnante und in ihrer Kiirze ausgezeichnete Uberschau
iiber die katholische Glaubenslehre. Dieses erste von drei Heften
spricht von Gott dem Einen und dem Dreieinen, dem Schopfer
der Natur und der Ubernatur. Die beiden weiteren Hefte er-
scheinen im Laufe dieses Jahres. Sie bilden eine wertvolle Hilfe
fiir den Religionsunterricht an den Mittelschulen und sind ein
préachtiges Riistzeug fiir den gebildeten Katholiken.

"Eigentimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-

theol. Ditzesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher

Redakteur: Dr. Maximihan Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7.

— Verlag und Druck: 0.-O. Landesverlag, Ges. m. b. H., Lmz,
LandstraBBe 41.

olsletyindeldacy iz

Wandverkleidungen

Geriistlose Instandsetzung an Tirmenl
Wir beraten Sie und geben bereitwilligst Auskunftl

DACHSCHINDELERZEUGUNG

fans . Grofjegger, Ling, Elilabethltrafe 5

Telephon 25 74 25




Reparaturen Orgel- .
Stimmungen Neu- und
Ventilatoren

Umbauten

ORGELBAUANSTALT

GEBRUDER MAURACHER

LINZ a.d. DONAU

STIFTERSTRASSE 21
1818 — 1948

130 Jahre Orgelbau in der Familie.

MALEREI-BETRIEB

m m
Ludwig Kdhling, Graz
il
TUMMELPLATZ 7




285

| Johann Hasenhiittl
' LEBZELTER, WACHSZIEHER

| GRAZ, STEIERMARK

| GLOCKENGIESSERMEISTER

ERNEST SZABO
GRAZ

MetallgieBerei
und Dreherei

. _
Waische- u. Modenhaus (.A. wdéa

INH. ADELE WIEFLER

| GRAZ, STEIERMARK, HAUPTPLATZ 3




286

Tiroler Glasmalerei
 und Mosaikanstalt

INNSBRUCK, Miillerstrafie 10

Gemalte Fenster, Glas- nnd Marmormosaiken
in erstklassiger, kiinstlerischer Ausfiihrung,
modern oder in historischen Stilen.

Yertretungen:
NEW YORK - Yonkers, 106 Devoe Ave.
BUENOS AIRES.
WIEN, XIX., ZehenthofstraBe 30.

Gegriindet 1861

Neue, werivolle PUSTET-BUCHER

Reinhold Schneider: MACHT UND GNADE
Gestalten — Bilder und Werte in der Geschichte
374 Seiten. Halbleinen. S 36.—
So verschiedenen Bereichen und Zeiten die Stoffe dieses
Essaybandes entnommen sind, alle stehen sie unter der
groBen Schau der geoffenbarten Wahrheit und werden vom
Historiker und Dichter bis zum Innersten des historischen
Gegenstandes durchdrungen.’

Ernest Hello: MENSCH UND MYSTERIUM
410 Seiten, Halbleinen. S 35.—
Heute sind die Biicher Hellos Offenbarungen und wir li-
cheln nicht mehr iiber sie wie seine Zeitgenossen, wenn sie
als tiefstes Menschenproblem, das vor allem von der christ-
lichen Menschheit gelost werden mub, das Problem der An-
betung aussprechen. Und um dieses kreist auch das vor-
liegende Werk.

In allen Buchhandlungen erhéltlich

Verlag ANTON PUSTET Graz / Salzburg / Wien

Dombaumeisier

ml Matthaus Scdhlager

l Linz a.d. Donau, BaumbachstraBe Nr.3




287

Vergolder und Skulpturmaler

Holler Raimund, Graz

Grieskai 14, Telephon 02 06
Gegriindet 1881
Renovierung von Altiren, Statuen usw., auch nach auswirts,

Lager von Feldkreuzen und Heiligenstatuen. Bilderrahmen, - |
Gerichtlich beeideter Sachverstindiger

Oberosterreichische

Gloden- u. Metallgie3erei
St. Florian

Ges.m. b. H: L5t Flor'ian beiLinz

KIRCHENGLOCKEN

aus bester Kupfer-, Zinn-, Bronze-, sowie aus
zinnarmer Legierung (Florianer Legierung)

Licht-, Kraft- u. Pumpeninstallationen
Elektroherde, Speicher, Kirchenluster
sowie samiliche ELEKTRO -GERATE billigst bei

FRANZ SCHWARZ

Graz, Hans-Sachs-Gasse 8 / Ruf 4149




288

/ :
merfftatte fiir relig. Plastik, Statuen, Reliefs usw.

AUSFUHRUNG: HOLZ UND STEIN

Bildhauer Bubert Daslinger

LINZ. GRUNAUERSTRASSE Nr. 18

FRANZ PAMER, WELS

OBERUOUSTERREICH
éiad*pia'z 48 |/ Freiung19 [/ Fernruf 2139 / Lagerhaus : Adlerhof 18

Hohl- u. FlachglasgroBhandel, Glasdachziegel, Glasbausteine.
Eig. Glaserei, Bauglaserei, Spiegelerzeugung, Glasschleiferei

MARMORGLAS - VERKLEIDUNGEN

Ausfiihrung von Portalverglasungen und Innen-Einrichtungen

s REPARATUREN
fivehtiepma-ROSTSCHUTZANSTRICHE
NEUEINDECKUNGEN

sorgfiltiz und fachgerecht iibernimmt -

Gebeiider Puschmann & Co., Webs o.o.

Spenglerei und Dachdeckerei — Kaiser-Josef-Platz Nr. 44
Fernruf 23 26

Mafischneiderei 661"8 ﬁomOla

Graz, Hofgasse Nr. 9

| Spezialist fiir geistliche Garderoben |

Reichhaltige Auswah!l in Reinwollstoffen




THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIIT

97. JAHRGANG 1949 4. HEFT

Bischof

Gedanken zur hochsten Weihestufe des neutestament-
lichen Priestertums

Von P. Kasimir Braun O.M.Cap., Wiirzburg

Comple in sacerdote Tuo ministerii Tui Summam, et
ornamentis totius glorificationis instructum coelestis
unguenti rore sanctifica!

(SchluBsatz der Weihepréfation der Bischofsweihe.)

Der Ordo episcopalis ist sowohl die Summa wie das
Summum sacramenti ordinis; die Summa, weil im Cres-
cendo der Befugnisiibertragung zu all den durch die vor-
ausgegangenen Weihegrade schon verlichenen Macht-
befugnissen die Bischofsweihe dem Weihling auch noch
die letzte Vollmacht hinzufiigt, namlich die Potestas
ordinandi, confirmandi und (in seiner Dibzese in Ab-
hangigkeit vom Papst) die potestas jurisdictionis et regi-
minis. Das Summum, weil die Bischofsweihe den Weih-
ling im Ascendendo der Weihestufen auf die hochste
Stufe der Geweihten und der ontischen configuratio cum
Christo erhebt.

Das Folgende will keine Exegese des herrlichen Ritus
der Bischofsweihe sein; auch kein Nachweis, dali Chri-
stus den Episkopat nicht als demokgatisches, d. h. vom
demos, der Gemeinde, dem Bischofskandidaten zu iiber-
tragendes Amt eingesetzt hat, sondern als monarchisches.
Die Tatsachenfrage des monarchischen Episkopates, d. h.
dafi von Anfang an ein monarchischer Vorsteher an der
Spitze der einzelnen Kirchen stand (in Abhéngigkeit vom
Papst), wird heutzutage auch von den nichtkatholischen
Fachgelehrten zugegeben. Die Rechtsfrage, d. h. ob diese
tatsachlich monarchischen Vorsteher ihr Amt nur auf
Grund einer vom demos, der Gemeinde, zwecks besserer
und gedeihlicherer Leitung der Kirchen erfolgten Uber-
tragung, bzw. durch Usurpation erhielten oder krait aus-



294 Braun, Bischof

driicklichen Willens Christi und seiner von ihm so unter-
wiesenen Apostel, also kraft géttlichen Rechtes, beant-
wortet (unter Zustimmung des groéBeren und noch zu-
nehmenden Teiles auch der nichtkatholischen Fach-
gelehrten) jede solide Dogmatik zugunsten der letzteren
Behauptung. Auch keine Dogmatik der Bischofsweihe
soll gegeben werden. Das alles kann in jedem Dogmatik-
lehrbuch und Kollegheft nachgelesen werden, wobei aber
Lehrbuch und Kollegheft in Einklang zu bringen sind mit
der (wohl lehramtlichen) Entscheidung Pius’ XIL in
seiner Apostolischen Konstitution ,,Sacramentum ordinis*
vom 30. November 1947 hinsichtlich der sakramentalen
Materie und Form der Diakonats-, Presbyterats- und
Episkopats-Weihe, sowie hinsichtlich der ' bei der
Bischofsweihe assistierenden Bischofe.

Anliegen der folgenden Darlegungen ist vielmehr zu
zeigen, welch herrliche, nur von Gott ersinnbare und
realisierbare, der Natur Gottes wie der des Menschen
wunderbar entsprechende Idee im Episkopat und im
Primat des Papstes von Gott Gestalt und Leben erhalten
hat. :

I. Die durch die Priesterweihe Christo, dem gott-
menschlichen Hohenpriester, konfigurierten Menschen, die
Priester, sollen Gott den Menschen gegenwiirtig setzen
durch die Predigt seines Wortes (,,Predigt das Evange-
lium* und ,,Wer euch hért, hort mich®), mehr noch
durch die Vermittlung des gottlichen Lebens in der
Taufe, bzw. dessen Wiederbelebung durch das Sakra-
ment der Bulle, mehr noch durch die Transsubstantia-
tion und am allermeisten und intimsten durch die Kom-
munion. Sie sind des Heilands Ministri et Cooperatores
in der Stillung der Sehnsucht der Menschen nach Gott
und seiner eigenen Sehnsucht nach den Menschen. Gott,
von dem der hl. Gregor von Nazianz diesbeziiglich wohl
am ergreifendsten sagt: Sitit sitiri Deus, Gott diirstet
danach, daBl man Durst nach ihm habe, hat damit seinem
eigenen, aus seinem Wesen geborenen Durst nach den
Menschen und dem den Menschen angeborenen Durst
nach ihm gottlich erhabene Befriedigung gegeben.

Aber wer spendet die Priesterweihe? Laien? Unmog-
lich! Denn wie sollen Laien andere Laien innerlich,
seinsméfig dem gottmenschlichen Hohenpriester gleich-
formig machen und sie innerlich, seinsmafiig zu uber-
natiirlichen, theandrischen Handlungen befihigen und



Braun, Bischof 295

beauftragen kénnen? Das geht ja itber ihre rein natiir-
liche Kraft hinaus. Konnen Priester anderen die Priester-
weihe spenden? Der Heiland hétte es so anordnen kon-
nen, zumal ja schon die Priester durch das signum con-
figurativum cum Christo sacerdote eine gewisse Beféhi-
gung dazu haben. Aber er hat es nicht so angeordnet.
Warum? Ich weiB es nicht. Sicherlich wohl auch des-
wegen, weil er, der alliberall in der sichtbaren Schop-
fung die Rang- und Stufenordnung durchgefithrt und
auch die unsichtbare Schopfung der Engelwelt neun-
chorig in einem Ascendendo der Herrlichkeit und Cres-
cendo der Macht und Aufgabe geschaffen hat, auch in
seiner Kirche und in seinem Heiligtum die hierarchische
Ordnung der Uber- und Unterordnung will.

So hat er ja auch seine 72 Jinger nur befahigt und
gesandt zur Predigt und Wunderheilung an Kranken und
Besessenen (Lk 10). Sie hatten von ihm nur die Missio
canonica und das persénliche Carisma der Wunderkraft
erhalten. Zwolf aber hat er eigens und mit Namen aus-
erwiahlt, zu seinen Aposteln gemacht, ihnen nicht blof3
die Missio canonica und Wunderkraft gegeben, sondern
sie geweiht, also ihnen den hohenpriesterlichen Charak-
ter verliehen, sie also durch das signum configurativum
sich selber konfiguriert, durch das signum dispositivum
sie zu den gleichen hohenpriesterlichen Handlungen dis-
poniert, durch das signum obligativum sie zu diesen
Handlungen verpflichtet und durch all das sie wesenhaft
herausgehoben aus den andern und eigens unterschieden

“von allen andern, auch von den 72 Jingern, auch von
Getauften und Gefirmten durch das signum distinctivum.
Dadurch hat er seine Apostel innerlich seinsmébig be-
fahigt, ermachtigt und beauftragt, daB auch sie, wie er,
andere nicht bloB zu einfachen Priestern, sondern auch
zu Hohenpriestern weihen und dadurch mit den gleichen
Seinsqualititen der inneren Befahigung, Ermaichiigung
und Beauftragung ausstatten, die sie selber von Christas
erhalten hatten (ausgenommen die Wunderkraft und
personliche Unfehlbarkeit, die personliches Charisma
der Apostel und darum nicht tbertragbar waren).

Diese ,,Hohenpriester” nun wurden schon im bibli-
schen und urkirchlichen Sprachgebrauch Episcopl-
Bischofe genannt und heiflen jetzt allgemein so. So hat
es Christus gewollt und angeordnet. Immer mehr erken-
nen das auch nichtkatholische Fachgelehrte an. Wie



296 Braun, Bischof

Gott iiberall in der Schopfung durch die causae secundae
wirkt und so die Geschopfe zur Ehre seiner Cooperatores
erhebt, so gibt auch Christus (der ja Gott ‘ist) den prie-
sterlichen und den nicht seinsmifBig, sondern nur grad-
méfig davon verschiedenen hohenpriesterlichen Charak-
ter indelebilis nicht personlich, sondern durch die causae
secundae, durch die Apostel, bzw. durch deren Nach-
folger im Hohenpriestertum. Die Bischofe Jesu Christi
und seiner Kirche werden weder vom Volk noch vom
»César” bestellt und beaultragt, sie sind weder Volks-
beauftragte noch Regierungsbeaufiragte. Sie sind auch
nicht geweiht vom Volk oder vom ,,Cisar”, denn wie sollen
Volk oder Casar den Charakter indelebilis, dieses signum
configurativuam cum Christo, Magno Sacerdote, signum
dispositivum, obligativum et distinctivum, verleihen
konnen? Sie kénnen nur geweiht werden von einem an-
deren Bischof, der selber wieder seine Bischofsweihe
in ununterbrochener Reihenfolge bis auf einen Apostel
und damit bis auf den gottmenschlichen Hohenpriester
selber, den Magnus Episcopus animarum, wie ihn
Petrus nennt, zuriickfithren kann. Nur das sind die
Bischofe Jesu Christi, nicht jene, die von der weltlichen
Regierung als Bischofe aufgestellt werden oder den
Namen ,.Bischof* usurpieren, ohne die giiltige Bischofs-
weihe von einem andern gultig geweihten Bischof emp-
fangen zu haben. In seinem Reich hat der ewige Hohe-
priester und Konig Jesus Christus weder der Usurpation,
noch dem Demokratismus, noch dem Céasaro-Papismus
Raum und Recht gegeben, sondern nur der von ihm so
gewollten und eingesetzten monarchischen Hierarchie.
Die potestas ordinandi episcopos et preshyteros hat
iure divino nur der Bischof, der seine Weihe von einem
anderen Bischof erhielt, der selber in nicht unterbroche-
ner Abfolge mit einem Apostel und damit mit Christus
selber verbunden ist. Darum sind die anglikanischen und
die protestantischen Bischéfe keine Bischofe im Sinn und
in der Sendung Jesu Christi.

Ohne Episkopat darum kein Presbyterat, ohne Bi-
schofe keine Priester! Und wenn die Priester die Viter
und Minister des Ubernatiirlichen sind, die Gott in der
Welt, in der Kirche und in den Menschen.mystisch (in
Taufe, Bulle, Olung) und persénlich (in der Eucharistie)
gegenwartig setzen, dann sind es die Bischofe, die durch
die Priesterweihe der Welt solche Vater und Minister



Braun, Bischof 297

des Ubernatiirlichen schenken. Ohne den Ordo Episco-
patus gibe es keine Priester, keine Transsubstantiation,
keine Kommunion und keine personliche Gegenwart
Gottes unter, bzw. in den Menschen, ja, es gibe — es ist
das kein Widerspruch — ‘ohne Episkopat keinen Epi-
skopat! Und der sehnsuchtsvolle Versikel der Menschheit:
O Emmanuel, veni et mane nobiscum, wire wiederum
ohne das Responsorium Gottes: Ecce venio et ero vobis-
cum. Ja, Gottes eigene Sehnsucht nach den Menschen
wire ungestillt und sein Wesen als Summum Bonum
summe diffusivum triige sozusagen (nicht absolut) ein
Defizit in sich. Der Episkopat ist ein notwendiger Meilen-
stein Gottes auf seinem Wege zu den Menschen.

II. Der Heiland ist im Allerheiligsten Altarssakrament
wahrhaft und wirklich mit seiner Gottheit und Mensch-
heit unter den Menschen gegenwartig, und zwar iberall
und allezeit durch die Transsubstantiation, und durch die
Kommunion sogar im Menschen. Transsubstantiation
und Kommunion aber sind nur méglich und wirklich
durch das sakramental im ordo presbyteratus geweihte
Priestertum. Dieses Priestertum aber ist nur moglich und
wirklich durch den Episkopat.

Ist nun aber diese durch Episkopat und Presbyterat
ermoglichte und verwirklichte Gegenwart Jesu Christi in
der Eucharistie die vollstandig gleiche wie jene in Pala-
stina? Besitzen wir unter dem Schleier der Brotgestalt
alles das, was er in jenen 33 Jahren den Menschen war
und wessen die Seelen und die Welt so notwendig be-
diirfen? Offenbar nein! Das erste, was uns am Heiland
auf dem Altar und im. Tabernakel auffallt, ist sein
Schweigen. Er ist hier wirklich zugegen, aber stumm!
O Jesus, wo ist Dein redender Mund? Das zweite, was
uns auffallt, ist: Jesus regiert hier nicht. Er gibt sich den
Menschen zwar als gottliche Speise. So lieb hat er uns,
daB er von uns genossen werden will. Ein solches Uber-
mal von Liebe und Freigebigkeit begliickt und entziickt.
Um so peinigender unser Staunen und Bedauern, daf er,
der Rex regum et Dominus dominantium, hier in der
Eucharistie ein Konig ist, der nicht regiert. O Jesus, wo
ist Dein Konigszepter?

Das dritte, was uns in der Eucharistie auffallt: Jesus
predigt hier nicht mehr die unfehlbare Wahrheit, ver-
dammt nicht mehr die Irrtiimer, entlarvt nicht mehr die
Heuchelei, befreit nicht mehr die Seelen von der Unwis-



298 Braun, Bischof

senheit und warnt sie nicht mehr vor den Fallstricken.
Er spricht nicht mehr das trostliche: ,,Sei getrost, deine
Siinden sind dir vergeben®, er legt nicht mehr die Hande
auf, weiht nicht mehr Menschen zu Priestern und Prie-
ster zu Bischofen und spricht nicht mehr zu ihnen: ,,Tut
dies zu meinem Andenken® und ,,Geht hinaus in alle
Welt, predigt das Evangelium, taufet sie und lehrt sie
alles halten, was ich euch geboten habe und lafit ihnen
die Siinden nach®. O Jesus, eine Halfte von Dir fehlt, sie
suche ich im Tabernakel vergebens. Und es ist geradezu
die wichtigste Halftel Wo mul} ich sie suchen? Wo kann
ich sie finden? Denn ich will und muf} sie finden, denn
ich will und muB den ganzen Christus haben!

Wir finden die andere Hailfte des Heilandes im. . .
Papst. Der Papst ist die zweite geheimnisvolle Weise der
Gegenwart Jesu unter den Menschen. Die erste Art ist
seine Gegenwart in der Eucharistie. Beide sind geheim-
nisvoll und beide erganzen einander. Es lohnt sich, auf
diese wenig beachteten und doch héchst wichtigen Ge-
danken einzugehen. :

In der Eucharistie ist der Heiland real gegenwartig,
jedoch nicht sein Wort. Durch Kruzifixe und Statuen hat
er zuweilen geheimnisvollerweise gesprochen, durch die
Hostie nie, obwohl er manchmal in der Hostie unter der
Gestalt eines Kindleins oder eines Sterbenden erschien.
Warum? Weil Christi Mund anderswo, weil sein Wort
im Papste ist. Fithlst du dich durch gewisse Lehren ver-
wirrt, durch gewisse Biicher in Zweifel gesetzt, willst du
als Zeitgenosse eines Sartre oder Heidegger oder der Ver-
fechter der Euthanasie usw. wissen, was von diesen zu
halten ist, dann gehst du umsonst zum stummen eucha-
ristischen Jesus, da mufit du zum redenden Jesus gehen,
zum Papst. Christi Gottheit und Menschheit, Fleisch und
Blut sind auf dem Altar. Christi unfehlbare Wahrheit ist
im Papst.

Wie seine unfehlbare Wahrheit hat Jesus auch seine
gottliche Gewalt der Sindennachlassung nicht in der
Eucharistie niedergelegt. Du hast schwere Siindenschuld
auf dem Gewissen. Klag’ es dem Heiland im Tabernakel!
Er wird deine Klage anhéren, deiner Bitte um Gnade und
Verzeihung voll Erbarmen sein Ohr und deinen Reue-
trinen sein Angesicht zuwenden. Aber sein trostliches
Wort zu den Siindern von Paléstina: ,,Sei getrost, deine
Stinden sind dir vergeben® wird er vom Tabernakel aus



Braun, Bischof 299

nicht mehr zu dir sprechen. Da muBt du zu einem gehen,
der von einem mit dem Papst in Verbindung ‘stehenden
und vom Papst beauftragten Bischof zum Priester ge-
weiht und mit der Cura animarum betraut ist. Das Siin-
denbekenntnis wird der Heiland im Tabernakel an-
horen, aber das Siinden nachlassende: Ego te absolvo,
spricht nicht er, sondern der Papst durch einen von
dem mit ihm in Verbindung stehenden und von ihm
beauftragten Bischof geweihten und mit der Cura ani-
marum ausgestatteten Priester.

Wo spricht Jesus heute sein Wort der Sendung: ,Mir
ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Wie
mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch”? Denn er
mull es auch heute noch sprechen; wenn er es nicht
mehr tate, hatte die Kirche keine Bischofe und Priester,
keine Wandlung und Kommunion mehr, sie ginge zu
Grunde, und die Welt ginge unter. Wo ist nun aber Chri-
stus, wenn er jenes Machtwort spricht, das dem Morgen~
land und Abendland, Nord und Siid Bischofe und Prie-
ster gibt? In der Eucharistie? Nein, sondern im Papst.
Von Altar und Kommunionbank aus wird der Heiland
jene Glut entfachen, die heldenmiitigen Opfermut er-
zeugt; wird er dich zum Opfer der natiirlichsten und
stirksten Neigung und zur Jungiraulichkeit befdhigen;
denn er ist der Kelch, aus dem jungirauliche Seelen
sprieBen. Willst du aber, nachdem du diese priesterlichen
Tugenden der glihenden Heilandsliebe, der heldenmiiti-
gen Opferliecbe, der absoluten Keuschheitsliebe vom
eucharistischen Heiland errungen hast, nun auch noch
das priesterliche Sein und Konnen erhalten, dann wen-
dest du dich umsonst an den eucharistischen Heiland, da
ist der Tabernakel machtlos. Da mufit du zum Papst, das
heiBt zu einem in Verbindung mit dem Papst stehenden
und vom Papst beauftragten Bischof. Die Eucharistie
kann Helden und Heilige schaffen, Bischofe und letzilich
auch Priester nur der Papst.

Gleichwie Christus die Vollwahrheit und die Voll-
gewalt ist, ist er auch das Felsenfundament seiner Kirche.
Aber ist er es in der Eucharistie? Nein, sondern im
Papst. Auf den Altar hat er jene geheimnisvolle Kraft ge-
legt, die uns in Stunden der Schwache, Traurigkeit und
Mutlosigkeit aufrecht halt. Jene Kraft aber, welche die
Kirche aufrecht erhalt und sie nicht eine Beute der Hére-
sie, des Schismas, des Unglaubens werden 1aft, welche



300 Braun, Bischof

die Bischofe und die Kirche unitberwindlich macht, ist
nicht in der Eucharistie, sondern im Papst. Ein nicht
hinwegzudisputierender Beweis hiefiir sind die einst
glanzenden Kirchen von Alexandrien, Antiochien, Kon-
stantinopel, deren Trennung von Rom damals den gan-
zen Orient erschiitterte. Desgleichen die Kirche von Eng-
land und Deutschland im 16. Jahrhundert. Grund ihres
Falles war nicht so fast die Trennung vom eucharisti-
schen Heiland als vielmehr die Trennung von jenem Hei-
land, der im Papste gegenwirtig ist.

Ja, der auf dem Altar gegenwirtige Heiland vermag
sozusagen nicht einmal sich selbst zu verteidigen! Oder
vermag die Eucharistie etwa Einwiirfe gegen sich zu
widerlegen, Angriffe auf sich siegreich zu tuberwinden?
Verwegenen und ncuerungssiichtigen Geistern Einhalt
und Schweigen zu gebieten? Denken wir den Papst weg,
dann ist der eucharistische Christus, méchte ich sagen,
wehrlos. Liefert nicht das 16. Jahrhundert den deutlichen
Beweis dafiir? Als Luther von der Kirche abfiel, wollte er
sich nicht von Christus trennen. Im Gegenteil, er setzte
sich sogar fiir ihn ein mit einem Mut und einer Glut,
die bewundernswert sind. Darum verwarf er auch bei
seinem Abfall noch keineswegs das Altarssakrament.
Aber ‘den Papst verwarf er. Bald jedoch entzweiten sich
die Geister, gingen die Meinungen auseinander, wurden
die Zweifel immer zahlreicher, die Behauptungen wider-
sprechender. Keine Einheit mehr im Glauben, keine un-
zweifelhafte Autoritat und Jurisdiktion mehr in Luthers
Kirche, keine unbestreitbare gottliche Sendung mehr,
kein unfehlbares Wort, das die Gewissen hitte beruhigen
konnen. Uberall Ratlosigkeit und noch groBere Neu-
erungssucht. Da versuchte Luther einzugreifen, zu eni-
scheiden und Schweigen zu gebieten. Aber von allen Sei-
ten scholl es ihm entgegen: ,In wessen Namen und Auto-
ritit redest du? Wer hat dich gesandt?* Umsonst nennt
er sich einen Propheten, unmittelbar von Golt gesandt.
Denn man verlangt von ihm den Ausweis dafiir. Und da
er keinen solchen vorzuweisen vermochte, kein Zeichen
vom Himmel, kein Wunder auf Erden, beruft er sich auf
Erscheinungen; aber an die glaubt niemand. Die Verwir-
rung wird immer arger, eine Wahrheit nach der andern
wird verworfen, keine bleibt mehr unbestritten.

Und doch war Christus auf den Altdren der pro-
testantischen Kirchen noch zugegen. Luther konsekrierte,



Braun, Bischof 301

freilich mit sindigen Handen. Die Bischéfe und Priester,
die mit ihm abfielen, hatten wie er die Gewalt zu konse-
krieren nicht verloren, sie konsekrierten, wenn auch un-
wiirdig. Der eucharistische Jesus war also unter ihnen auf
ihren Altiren gegenwirtig; aber stumm, wehrlos, hilflos,
nicht imstande, sich selbst zu verteidigen, die Einheit
und Wahrheit in der protestantischen Kirche aufrechtzu-
erhalten. Und bald verschwand er auch von den Altdren
der Protestanten, weil die Hiinde, die ihn darin festhalten
wollten, nicht mehr die Gewalt hatten, da es keine ge-
weihten Priesterhinde mehr waren, bzw. weil die, die
noch giiltig hatten konsekrieren konnen, in ihrem Un-
glauben die Feier der hl. Messe aufgegeben hatten. Und
so verlieB der Heiland auch noch ihre Altare und Kir-
chen, nach wie vor stumm, ohne je ein Wort zu seiner
Verteidigung oder auch nur der Klage zu sprechen. War-
um? Weil sie den Schleier, unter dem Jesus spricht, den
Papst, verworfen haben, haben sie den anderen Schleier,
unter dem er stumm ist, auch noch verloren, sie haben
die Gegenwart des ganzen Christus verloren, und nur im
Glauben besitzen sie ihn noch und da nicht in ailem un-

bezweilelt.

Was vollends dartut, wie innig Eucharistie und Papst
trotz ihres wesentlichen Unterschiedes zueinander geho-
ren, ist die Tatsache, daB die Andacht zum Heiland im
Sakrament und die Pietit gegen den Papst in den Herzen
der Menschen miteinander entstehen, miteinander wach-
sen, miteinander blithen und miteinander herrliche
Frichte bringen; aber auch miteinander abnehmen, mit-
einander absterben, miteinander verschwinden, um
einem infernalischen HaB Platz zu machen. Nehmen wir
irgend ein Jahrhundert her und prifen wir es auf seine
Liebe und Pietat gegen den Papst und wir werden sofort
auch seine Liebe und Andacht zum eucharistischen Hei-
land erkennen und umgekehrt. Wie verehrte das Mittel-
alter innig das hlst. Sakrament, sang ihm seine unsterb-
lichen Hymnen, baute ihm die herrlichen Dome, die
wunderbaren Sakramentshiuschen und Monstranzen,
war erfiillt von der eucharistischen Idee des Corpus-
Christi-mysticum. Aber auch welche Liebe und Pietat
zum Papst! Nicht zufrieden <damit, ihn iiber die Seelen
herrschen zu sehen, wollte es ihm auch das Imperium
iiber die Welt zugeteilt wissen. Diese Idee des Weltimpe-



302 - Braun, Bischof

riums unter Fithrung des Papstes aber erwuchs aus der
eucharistischen Idee des Corpus-Christi-mysticum.

Nehmen wir die Heiligen, so erleben wir das gleiche
Schauspiel. Man lese die alten Lebensbeschreibungen der
Heiligen, welchen ein so lieblicher Wohlgeruch eignet,
viel mehr als den modernen, wohl sehr psychologisch,
aber wenig metapsychologisch geschriebenen Hagiogra-
phien; man lese das Leben eines hl. Franz von Assisi,
dieses vir totus eucharisticus, wie ihn zwei Nichtkatho-
liken von Rang und Ruf, Sabatier und Béhmer, nennen,
dieses vir totus catholicus et apostolicus, wie ihn die
Kirche .nennt, man lese das Kapitel, welches von seiner
Liebe und Pietit gegen den Papst handelt und man hat
den Gradmesser fir seine Liebe und Andacht zum hlst.
Sakrament. Es ist bei ihm und bei allen Heiligen die
namliche Begeisterung, das gleiche Liebesfeuer.

Priifen wir hingegen andere Jahrhunderte und wir
finden: Wo die Liebe und Andacht zum Allerheiligsten
erlahmt, erschlafft auch die Liebe und Pietat gegen den
Papst. Nehmen wir das 17. und 18. Jahrhundert mit
seinem kalten Jansenismus. Vom Rex tremendae Maje-
statis et Sanctitatis hatte der Jansenismus eine hohe Vor-
stellung, die den Menschen erschrecken und zuriickbeben
lieB vor Gott, leider aber nicht auch eine ebenso hohe
Vorstellung vom Deus caritatis, der den Menschen hin-
lockt und hinzieht zu sich, und vom Summum Bonum,
das sich hinneigt zu den Menschen und sich geradezn
verschwenden will an sie. Da er vor lauter Majestat und
Unnahbarkeit Gottes kein Verstindnis mehr hatte fur die
unendlich verschwenderische Liebe Gottes, konnte er
auch die Eucharistie, dieses Wunderwerk géttlich unend-
licher Liebe, nicht mehr verstehen. Darum eiferte er
gegen die hl. Kommunion, hielt die Glaubigen von ihr
zuriick unter dem Vorwand, man sei nicht wiirdig, den
unendlich majestatischen und heiligen Gott zu empfan-
en, und die Ehrfurcht verlange die seltene Kommunion.
gelbs-t in Frauenklostern, von jungiraulichen Seelen be-
wohnt, die Gott zuliebe alles verlassen hatten, die sich
geilelten und kasteiten, unterblieb fast die jahrliche
Kommunion, weil sie ein ganzes Jahr nicht fiir geniigend °
hielten, um sich auf den Empfang des ,furchtbaren*
eucharistischen Gottes wiirdig vorzubereiten.

Aber auffallend! Sobald man anfing, sich und die
Glaubigen vom eucharistischen Heiland fernzuhalten,



Braun, Bischof 303

entfernte man sich und die Glaubigen auch immer mehr
vom Papst. Man hemmte und dimmte den Verkehr der
Seelen mit dem eucharistischen Christus ein und hemmte
und dammte dann auch den freien Verkehr der Landes-
kinder und Landeskirchen mit dem Papst ein. Unter
tausend Unwirdigkeits- und Ehrfurchtsbeteuerungen
schloB man den eucharistischen Jesus in den Tabernakel
¢in und unter tausend Ergebenheitsbetenerungen schlofl
man den Papst in den Vatikan ein. Unter dem Vorwand
der Ehrfurcht und Unwiirdigkeit sollte der eucharistische
Jesus den Seelen nicht mehr als Speise dienen und nicht
mehr in ihnen herrschen. Und unter dem Vorwand einer
das Heil der Seelen besser fordernden und darum not-
wendig groBleren Freiheit und Unabhéngigkeit vom weit
entfernten Rom sollte der Papst nicht mehr uber die
Landeskirchen unbeschrinkt herrschen. Zugleich wurde
die alte Liturgie umgemodelt und verwassert. Was dem
eucharistischen Kult Glanz und Glut, kindlich unbefan-
gene, frommfrohe Festlichkeit verlieh, wurde weithin
beseitigt. In vielen Diozesen wurde das Fronleichnams-
fest von einem Feste erster Klasse zu einem Feste zweiter
Klasse herabgewiirdigt, die Feier seiner Oklav gestrichen,
die herrlichen Schriftstellen und Vaterlesungen, die das
eucharistische Wunder preisen, wurden aus dem Brevier
beseitigt, beinahe sogar auch noch die herrliche Sequenz
des hl. Thomas v. Aquin, weil sie mit zu grofler Begei-
-sterung vom heiligsten Sakramente singt.

Aber wiederum auffallend! Gleichzeitig wurde auch
alles geschwicht oder beseitigt, was die Liebe und Pietat
zum Papste zu nihren geeignet gewesen ware. Das Fest
Peter und Paul wurde um einen Grad herabgesetzt, seine
Oktav aufgehoben, das Fest Petri Stuhlfeier abgeschafit.
All die herrlichen Viterlesungen, in denen ein.hl. Irendus,
Hieronymus, Chrysostomus, Leo der GroBe die Wiirde und
Héhe des Papsttums in heiligem Wetteifer priesen, wur-
den vielfach aus dem Brevier gestrichen, in zahlreichen
Kirchen das Gebet fiir den Papst abgeschafit, durch ein
Gebet fiir den Bischof und dann fiir den Landesiiirsten
ersetzt, der Papst behandelt, als existiere er gar nicht.
Ist das nicht auffallend? Dieses gleichzeitige und schritt-
weise Absterben der Liebe und Andacht zum Allerheilig-
sten und der Liebe und Pietat gegen den Papst? Hier
steht zu Recht: Post hoc, ergo propter hoc.

Und nun erst die andere sonderbare Tatsache in der



304 Braun, Bischof

Kirchengeschichte: beide, Liebe und Andacht zum Aller-
heiligsten und Liebe und Pietit gegen den Papst, ver-
schwinden miteinander, um einem grimmigen Hal} Plaiz
zu machen. Zwei berithmte Beispiele dafiir haben wir an
der sogenannten Reformation des 16. Jahrhunderts und
an der Revolution des ausgehenden 18. Jahrhunderts.

Die sogenannte Reformation! Vom Papst verurteilt,
leugnet Luther den Papst, lastert ihn, verwiinscht und
verflucht ihn, sinkt immer tiefer auf der abschiissigen
Bahn und verliert schlieflich auch selbst noch die Ach-
tung vor dem Allerheiligsten. Von einer geheimnisvollen
Macht getrieben, verkleinert er das eucharistische Ge-
heimnis, verspottet es, lastert es. Luther, der den Papst
ein Scheusal nannte, nennt nun die hl. Messe einen
Hokuspokus, eine Verballhornung der Konsekrations-
worte: Hoc est corpus meum. Er verwirft die Transsub-
stantiation, lehrt eine nur fliichtige Gegenwart Jesu, nim-
lich nur im Moment des Genusses des Brotes. Er erkennt,
wie unzerreilbar Eucharistie und Papst zusammenhin-
gen, und schreibt darum an die Anhinger der neuen
Lehre in Strafiburg, dafl er vor fiinf Jahren schon bereit
gewesen wire, die Gegenwart Christi im hl. Abendmahl
zu leugnen, weil er wohl sah, daBl er damit dem Papst-
tum héatte den grofiten Puff geben konnen. Und da man
auf der schiefen Bahn nicht stehenbleiben kann, geht
es immer weiter, immer tiefer. Die ndmlichen Leute, die
den Papst verfluchen, stiirmen die Kirchen, sprengen die
Tabernakel, werfen die Hostien auf den Boden oder in
das Feuer und tanzen, unschone Lieder singend, herum,
wobei schwer zu sagen ist, wer grimmiger gehafit wird:
die Eucharistie oder der Papst.

Und dann kam 200 Jahre spater die Revolution, diese
entartete Tochter der Reformation. Und die Tochter
tbertraf noch die Mutter. Die Reformation hat die Altare
zertrimmert, die Tabernakel zerbrochen und den eucha-
ristischen Heiland in den konsekrierten Hostien entfernt.
Die Revolution geht noch weiter: Sie entweiht die Kir-
chen, besudelt die Altire und stellt schamlose StraBen-
dirnen als Géttinnen darauf, um dem Brot der Engel,
dem Kelch, aus dem die Jungfrauen wachsen, die argste
Schmach anzutun. Aber auch hier wieder die unerbitt-
liche Logik der Tatsachen! Kaum hat man die Altare
entweiht, geschiandet, besudelt und Dirnen darauf er-
hoben, kommt auch sofort der Papst an die Reihe. Seine



Braun, Bischof 305

Wohnung wird zur Nachtzeit erstirmt, die Tore werden
erbrochen, der Papst gefangen und in niedertrichtigster
Weise miBhandelt. Und dieselben Republikaner, welche
die Schindung und Besudelung des Allerheiligsten und
die Altarerhebung der Dirnen mitansahen, jubelten beim
Anblick des ,,echemaligen Papstes”, wie sie triumphierend
sagten, schleppten ihn nach Frankreich, wo er durch
Krankheit, Alter und gemeine Behandlung starb. Genug
davon. Die angefithrten Tatsachen beweisen unsere Be-
hauptung.

Wer die Anwendung auf die jiingste Zeit in Ost und
West und in der Mitte machen und dadurch neue Tat-
sachenbeweise fir unsere Behauptung gewinnen will,
dem sei davon nicht abgeraten. Stets wird er finden, daB
Liebe und Andacht zum heiligsten Altarssakrament Liebe
und Pietit gegen den Papst wecken und umgekehrt. Und
stets wird die wachsende Liebe und Andacht zum heilig-
sten Altarssakrament auch die Liebe und Pietit gegen den
Papst wachsen lassen und umgekehrt. Stets wird aber
auch die Lauheit, die Kalte, die Verachtung, der Haf8
gegen den Papst die Lauheit, Kalte, Verachtung, Haf}
gegenitber dem heiligsten Altarssakrament zur Folge
haben. Eucharistie und Papst sind miteinander auf Ge-
deih und Verderb verbunden. Das ist nicht verwunder-
lich. Denn die eucharistische Brotgestalt ist der eine
Schleier, unter dem der menschgewordene Gottessohn
seine Gegenwart unter, ja in den Menschen verbirgt und
verbiirgt, der Papst aber der andere Schleier. Jeder

- dieser beiden Schleier verhillt, so grundverschieden auch
die Art und Weise des Verhiillens und des Verhiillien
jeweils ist, den Gegenstand unseres Glaubens und unserer
Liebe: namlich die anbetungswiirdige Person unseres
Herrn und Heilandes Jesus Christus.

Welch unerhoérte, einzigartige Einheit! Das ist die
GroBle des Papsttums, seine Strahlenkrone. Als Mensch
ist der Papst vielleicht klein, &rmlich und manchmal
erbarmlich, wenn auch kein Papst, auch ein Alexan-
der VI. nicht, so erbarmlich war, wie es literarische
Schmutzfinken darzustellen belieben. Ich sage, als Mensch
mag der Papst klein, drmlich und erbarmlich sein, aber
als Papst ist er groB und erhaben, nicht wegen seines
Glanzes, nicht wegen seiner Gelehrsamkeit, nicht wegen
seines Wissens, nicht wegen seiner politischen und diplo-
matischen Fahigkeit, nicht wegen seiner personlichen

wTheol.-prakt, Quartalschrifte IV. 1049. 20



306 Tylka, Zum neuen Psalterium

Tugend und Heiligkeit, ja nicht einmal wegen der hohen
Dienste, die er den einzelnen sowohl wie den Vdélkern
und der ganzen Gesellschaft leistet. Seine alles Irdische
tiberragende Grofle liegt darin, dal} er der Stellverireter
Christi ist, dal} er der andere Schleier ist, hinter dem
sich der Gottmensch verbirgt, die zweite Art und Weise
der Gegenwart des Gottmenschen unter den Menschen,
wodurch er Episkopat und Presbyterat ermoglicht, ver-
wirklicht und verewigt bis zur Endzeit der Erdenzeit, und
damit seine Gegenwart in den Menschen durch die Pre-
digt des Wortes Gottes, seine noch hohere, weil mystisch-
reale Gegenwart in den Menschen durch die Mitteilung
des consortium divinae naturae in Taufe und Bulle (und
Olung), bzw. Steigerung desselben durch die Sakramente
der Lebendigen, seine noch hohere, weil persénliche
Gegenwart unter den Menschen durch die Transsubstan-
tiation und die hochste und intimste: seine persoénliche
Gegenwart in den Menschen durch die hl. Kommunion.
Wahrhaftig! Der Summepiskopat des Papstes, der Pri-
mat, der letzte und notwendige Meilenstein auf dem
Wege Gottes zu den Menschen!

Zum neuen Psalterium
Von P. Dr. Adalbert Tylka S.J. (1), Innsbruck

I. Es sind nun mehr als vier Jahre verflossen, seit un-
ser Heiliger Vater Pius XII. durch das Motuproprio ,,In
cotidianis precibus®, also aus eigener Initiative, der latei-
nischen Kirche eine neue Psalmeniibersetzung schenkte.
Dieses Motuproprio erschien am Samstag vor Palmsonn-
tag, dem 24. Marz 1945, noch mitten im Kriegslarm und
kaum beachtet von der groflen Welt, doch um so bedeut-
samer fiir das stille innere Leben der Kirche. Der Papst
gibt damit den Priestern und allen zum Officium divinum
Verpflichteten die Freiheit, an Stelle des bisherigen
Vulgatatextes die neue lateinische Ubersetzung zu beniit-
zen, die von einer besonderen Kommission von Profes-
soren des péapstlichen Bibelinstitutes ,,e textibus primi-
geniis” hergestellt worden war?). Dieser Schritt des Pap-
stes, der von Tausenden von Priestern und Laien heil-
ersehnt war, ist von auBerordentlicher Bedeutung sowohl

1) Liber Psalmorum cum Canticis Breviarii Romani. Romae,
E Pontificio Instituto Biblico, 1945; bald folgte auch eine Ausgabe
fiir den liturgischen Gebrauch.



Tylka, Zum neuen Psalterium 307

fur die Geschichte des heiligen Textes als auch firr das
liturgische Leben der Kirche. Es ist das erste Mal seit den
Zeiten des Papstes Damasus (366—384), also seit mehr
als eineinhalb Jahrtausenden, daB die Kirche offiziell an
das schwierige und verwickelte Problem der lateinischen
Ubersetzung der Psalmen heranging. Schwierig ist diese
Aufgabe vor allem, weil die in der Vulgata enthaltene
Ubersetzung durch Jahrhunderte die Liturgie der Kirche,
die patristische und theologische Literatur, ja auch das
profane Schrifttum und die Geisteskultur verschiedener
Volker stark beeinflufit hat.

Am 19. Janner 1941 beauftragte Pius XII das Bibel-
institut, eine neue Psalmenﬁbersetzung herzustellen. Die-
ser Auftrag wurde im Geiste kindlichen Gehorsams gegen
den Stellvertreter Christi aufgenommen, und man machte
sich dort sofort an die Arbeit. Es wurde eine Kommission
von sechs Professoren gebildet, die in den wichtigsten
biblischen Fachgebieten zustindig waren. Man arbeitete
fir jeden Psalm ein Ubersetzungsschema aus, besprach
diese Schemen in den wéchentlichen Vollsitzungen drei-,
vier-, ja fanfmal, bis sie geeignet schienen. In vier Jahren,
also in verhiltnisméfig kurzer Zeit, war die Arbeit voll-
endet. Was die Aufgabe betrifft, vor die sich die Uber-
setzungskommission gestellt sah, so sei nur ktrz folgendes
bemerkt. Es geniigte beispielsweise nicht, etwa eine gute
lateinische Ubersetzung der Psalmen aus dem hebrai-
schen Texte — etwa die von Zorell — einfach zu autori-
sieren, sondern es galt, im Auftrage des Heiligen Vaters
auch gebithrend Riicksicht zu nehmen auf die ehrwiir-
dige Vulgata und die anderen alten Ubetselzungen (ver-
gleiche dazu auch Pfarrer Ignaz Hofinger, ,Die neue
Psalmeniibersetzung® im [Salzburger] ,XKlerushlatt®,
Jg. 81, Nr. 13, 26. Juni 1948). Als Grundlage fir die Uber-
setzung konnte mit Hilfe der Textkritik ein Text rekon-
struiert werden, der jedenfalls ilter ist als der heutige
masoretische Text. Er stellt im wesentlichen den hebra-
ischen Text des zweiten oder dritten vorchristlichen
Jahrhunderts dar. Was das Latein der neuen Uberset-
zung angeht, so wire das Gegenstand eines eigenen Arti-
kels. Hier kann nur kurz im allgemeinen gesagt werden:
es entfernt sich von dem dekadenten Vulgirlatein der
Vulgata (in den Psalmen) und nihert sich dem Latein
der klassischen Periode, das unseren Priesterkandidaten
von den Gymnasialstudien her bekannt ist. Im Wort-

20%



308 Tylka, Zum neuen Psalterium

schatz wurde das neue Psalterium angeglichen an den
der tbrigen Bicher des Alten und Neuen Testamentes
sowie an die Liturgie. Es ist also modernes Kirchenlatein
zu nennen (vgl. den Artikel ,,.Drei Jahre neue Psalmen-
itbersetzung” in Nr. 14 des ,Klerusblattes vom 10. Juli
1948, S. 105 f.).

Das erste Echo auf das neue Psalterium war flam-
mende Begeisterung; bald meldeten sich jedoch auch
Kritiken, ja direkt ablehnende Stimmen. Insbesondere
war es das Pariser ,,Centre de Pastorale liturgique®, das
durch seine Vertreter, Gelehrte aus dem Benediktiner-
und Dominikanerorden, in einer Reihe von Aufsitzen der
Schriftenreihe ,,La Maison-Dieu“ (Cahier 5, 1946) dem
neuen Psalter weithin offen den Kampf ansagie. Die
Grundthese dieser Gelehrten lautet: Nur keine Uber-
setzung aus dem Urtext, sondern eine Verbesserung des
Psalterium Gallicanum, das durch einen 16 Jahrhunderte
alten Gebrauch geheiligt ist! Ist es doch die Form, in der
ein hl. Augustinus, Gregor der Gr., Bernhard, Bonaven-
tura, Thomas von Aquin und Bossuet die Psalmen be-
teten. Ja, diese Gelehrten sprechen -von ,rationalisti-
schen” Stromungen, die ,jede Poesie und jedes Myste-
rium“ aushohlen. Es setzte eine Art Fliisterpropaganda
ein: die neue Ubertragung sei nicht gelungen, sie bliebe
nicht, es fehle unter anderen der Rhythmus, davon héat-
ten die guten Jesuiten am Bibelinstitut nichts verstanden,
zum Singen sei der neue Psalter schon gar nicht und
dergleichen mehr. Auch die Werkblatter ,Heiliger
Dienst* (1947, Folge 5/6, S. 24) haben ,einstweilen den
Eindruck*: frommer wirkt fir’s erste der alte Text, ver-.
stehen tun wir aber den neuen besser?).

P. Augustin Bea S.J., Rektor des Bibelinstitutes und
Leiter der Ubersetzungskommission, hat in einer eigenen
Schrift auf diese Angriffe geantwortet: ,,Jl nuovo Salterio
Latino®, Chiaramenti sull’'origine e lo spiritu della tradu-
zione (2. Aufl, Roma 1946). Im folgenden Jahre (1947)
erschien vom selben Verfasser eine franzdsische Bearbei-
tung seiner Schrift: ,.Le nouveau Psautier latin® (Paris,
Desclée), die auch die inzwischen erschienene Literatur
beriicksichtigt. Beide sind eher eine sachliche Darlegung
des Standpunktes als eine Widerlegung gegnerischer Mei-

% Vgl. ,Lebe mit der Kirche”, Blitter fiir volksliturgisches
Apostolat, 14. Jg., Nr. 4/5, Janner/Februar 1948, S. 123—125.



Tylka, Zum neuen Psalterium 309

nungen. (Wir folgen hier der franzésischen Ausgabe,
manchmal mit wortlicher Ubersetzung.)

P. Bea gibt zunichst eine Ubersicht tber die Vor-
laufer der neuen Psalmeniibersetzung, spricht sodann
von den Wegen oder Moglichkeiten, vor die sich die
Kommission gestellt sah, und endlich iiber den Geist und
Charakter der neuen Ubertragung. Die ersten Anfinge
der lateinischen Psalmeniibersetzung sind trotz aller For-
schungen noch in Dunkel gehillt. Eines jedoch ist sicher:
Die ersten lateinischen Ubertragungen sind nicht aus dem
hebriischen Urtext geflossen, sondern aus der alten grie-
chischen Ubersetzung, der sogenannten Septuaginta; sie
sind also die Ubersetzung einer Ubersetzung oder eine
Ubersetzung aus zweiter Hand und weisen daher alle
Mingel eines solchen abgeleiteten Rinnsals auf. Ahn-
liches gilt nun auch von unserem bisherigen Psalterium
der Vulgata.

Der hl. Hieronymus hat sich bekanntlich dreimal an
die Psalmeniibersetzung gemacht. In den liturgischen
Gebrauch der Kirche fand jedoch nur die zweite Uber-
setzung Eingang, das sogenannte ,Psalterium Gallica-
num“. Es wurde in den Jahren 386—387 nach dem
sogenannten hexaplarischen Texte, d. h. nach der
5. Spalte der Hexapla des Origenes, hergestellt und war
urspriinglich mehr fir Gelehrte bestimmt. Dennoch
fand es zuerst in Frankreich (daher der Name ,Gal-
licanum*) und dann in anderen Gebieten der Westkirche
Aufnahme, bis es — iber ein Jahrtausend nach seinem
" Entstehen — durch Pius V. (1566—1572) offiziell in das
romische Brevier eingefithrt wurde. Es war weder in exe-
getischer noch in sprachlicher Hinsicht vollkommen. Die
Ubersetzer der Septuaginta (=LXX) hatten ja das
Hebraische selbst schon schlecht verstanden und daher
zahlreiche Stellen sklavisch iibersetzt. So trug und tragt
das Psalterium Gallicanum mehr als andere Biicher der
Heiligen Schrift, die Hieronymus iibersetzte, das Geprige
des allen vorhieronymianischen Psalteriums. Uberdies
ist das Latein des Psalterium Gallicanum wie iiberhaupt
das der Vulgata nicht das klassische Latein eines Cicero,
sondern ein spates Vulgarlatein, das vielfach noch mit
Provinzialismen durchsetzt und daher firr Priesterkandi-
daten, die sich am Gymnasium an klassischen Autoren
gebildet haben, schwer verstandlich ist. Der gelehrie Be-
nediktiner Donatien de Bruyne z. B. bezeichnete es ge-



310 Tylka, Zum neuen Psalterium

radezu als einen Fehlgriff (,,une faute™), daB man die
zweite Psalmeniibersetzung des hl. Hieronymus und
nicht seine bessere dritte, nimlich das ,Psalterium iuxta
Hebraeos®, die er direkt aus dem Hebraischen herstellte,
in den liturgischen Gebrauch der Kirche einfiihrte®).

Nach dem Dekrete des Konzils von Trient iiber die
Verwendung der Vulgata dachte man lange Zeit — bis in
die Mitte des 18. Jahrhunderts (Oratorianer Hubigant) —
nicht an eine neue Ubertragung aus dem Urtexte. Die
Brevierreform Pius’ X. durch die Bulle ,Divino afflatu®
(vom 1. November 1911) brachte den Priester in unmittel-
baren Kontakt mit allen Psalmen, und so entstand gerade
in Priesterkreisen das Bediirfnis nach besserem Verstind-
nis dessen, was sie jede Woche beten mufBten. Auch die
wissenschaftliche Forschung der neueren Zeit trug dazu
bei, die Dunkelheiten und Ungenauigkeiten des Psalte-
rium Gallicanum immer deutlicher zu erfassen, wie das
Motuproprio bemerkt. Im besonderen waren es die Fort-
schritte in der semitischen Philologie, vor allem in der
Kenntnis des Hebraischen, ferner in der Ubersetzungs~
kunst, in der Kenntnis der orientalischen Metrik und
Rhythmik und in der Textkritik, die heutzutage eine der-
artige Préazision erreicht hat, daf} sie ein wichliges Hilfs~
mittel zur Wiederherstellung des Urtextes geworden ist).

%) La reconstitution du psautier hexaplaire latin in ,,Revue
Benedictine®, 41 (1929), 324.

4) Der hl. Hieronymus war sicher ein guter Kenner des
Hebréischen und er wurde in seiner Arbeit von jiidischen Rab-
binern unterstiitzt. Aber zur Zeit dieses Kirchenlehrers gab es
noch keine semitische Philologie. Das Arabische war kaum be-
kannt, und fiir das Hebriische selbst gab es damals weder ein
Worterbuch, noch Grammatiken, noch Konkordanzen, Gewil hat
Hieronymus als Bibeliibersetzer GroBartiges und Bahnbrechendes
geleistet, und mit Recht nennt ihn das Motuproprio den ,Doctor
Maxmus in Sacris exponendis Litteris“; doch sein Werk war
Pionierarbeit, und die moderne Forschung besonders der letzten
Jahrzehnte ist {iber ihn hinausgegangen. So kennt man heute
beispielsweise genauer als damals die Syntax der Zeiten im
hebriischen Verbum. Gerade einer der hiufigsten und bedeutend-
sten Maingel der Vulgata liegt darin, daB der Gebrauch der Zeiten
im Hebréaischen, der ja von dem im Lateinischen und Griechi-
schen vollig verschieden ist, in der Vulgata nicht erfaBt ist. An
Stelle der groBen Mannigfaltigkeit der griechisch-lateinischen
Zeiten (Praesens, Imperfektum, Futurum, Perfektum, Aorist usw.)
kennt das Hebréische nur zwei Verbalformen, um eine bestimmte
Art der Zeit auszudriicken, ndmlich das Perfektum (gatal) und
das Imperfektum (yigtol). Es wire mithin ein groBer Irrtum, jedes
hebrédische Perfektum sklavisch durch ein Perfektum im Lateini-



Tylka, Zum neuen Psalterium 311

II. Der Vorzug des neuen Psalteriums soll nun an
Hand eines Beispiels gezeigt werden, am Vergleich des
Psalmes 67 (Vg) nach alter und neuer Fassung®).

Der lange, 36 Verse zihlende Psalm gilt als einer der
schwierigsten, wir beten ihn am Donnerstag im II. Nok-
turn. Wegen der vielen Textverderbnisse hat man fast
verzweifelt, den Gedankengang des Psalmisten iberhaupt
noch zu finden — also ein Schulbeispiel fir die ,,Pas-

schen oder Griechischen wiederzugeben und jedes Futurum durch
ein Futurum oder Imperfektum, wie es in der LXX und nach ihr
in der Vulgata tatsichlich geschah. Auf diese Weise kamen wir
nie zu einem Praesens (oder Imperfektum). Fiir diese Zeiten hat
das Hebriische andere Ausdrucksmittel. Mit Recht nennt P.Joiion
in seiner ,,Grammaire de 1’ Hebreu biblique* diese Frage der
Zeiten und modi ,die zugleich wichtigste und heikelste Frage der
hebriischen Satzlehre, die von den alten Grammatikern vernach-
lassigt wurde® (1923, § 111, p. 289). Es war mithin Aufgabe der
Ubersetzer, vor allem den Sinn der Zeiten festzustellen und ihn
dann nach den Regeln der lateinischen Grammatik auszudriicken.
Als Beispiel moge Ps 64 (Vg) dienen. Die Vulgata beginnt mit
Recht mit Perfekten: ,Visitasti terram et inebriasti eam.” Auf
einmal kommen dann durch eine falsche Ubersetzung des In-
finitivus absolutus zwei Imperative: ,Rivos eius inebria®, ,mulfi-
plica genimina eius“; dann folgt wieder das Futurum in den
Versen 12 und 13. Man sieht nicht recht: handelt es sich hier
um eine Prophetie, ein Gebet oder eine Danksagung. Das neue
Psalterium iibersetzt gemidB der Syntax der Verbalformen rich-
tig: ,Rivus Dei repletus est aguis, parasti frumentum eorum.”
Die Perfekta driicken eine Reihe von Handlungen der gotflichen
Freigebigkeit aus, die Praesentia (stillant, acclamant) hingegen
die noch fortdauernden Wirkungen dieser Tétigkeiten Gottes. Es
ist also ein herrliches Danklied, nicht eine Bitte, noch weniger
- eine Zukunftsweissagung. (Diese Anmerkung 4 ist fast wortlich
iibersetzt aus ,Le nouveau Psautier latin®, p. 104—108)

5 Dieser Teil des Artikels setzt natiirlich voraus, daB die Leser
den Text des Psalmes in alter und neuer Form zur Hand haben.
Der Text des Psalmes in der neuen Fassung wurde nach der
Ausgabe des Bibelinstitutes ,Liber Psalmorum® (s. oben) oder
nach der Ausgabe von Felizian Rauch ,Psalterium Breviarii Ro-
mani cum excerptis e communi Sanctorum®, Oeniponte 1946, die
hebridischen Schriftzitate in lateinischer Transskription nach
Rudolph Kittel, Biblia Hebraica, Liber Psalmorum (praep.F. Buhl),
Stuttgart, Priv. Wirtt. Bibelanstalt 1930, die griechischen endlich
nach Alfred Rahlfs ,,Septuaginta®, Vol. II, Stuttgart, Priv. Wirtt.
_Bibelanstalt 1935, gegeben. ;

Abkiirzungen: TM bedeutet ,,Textus Masoreticus®, den masore~
tischen Text; es ist der hebridische Text in der Gestalt, wie er
uns heute vorliegt, so genannt, weil er eben in dieser Form,
besonders mit Riicksicht auf die einheitliche Vokalbezeichnung,
aus der Zeit der Masoreten, judischer Gelehrter aus dem 6. bis 9.
nachchristlichen Jahrhundert, stammt. — LXX =— Septuaginta —
G — Versio Graeca Alexandrina.



312 Tylka, Zum neuen Psalterium

sionsgeschichte® des heiligen Textes. Nach der wahr-
scheinlichsten Erklarung stellt der Psalm ein hochpoeti-
sches Siegeslied dar, das den Zug Jahwes von Agypten
bis zum Berge Sion preist. Dieser zieht als Schutzherr
seines Volkes in der Bundeslade einher. Rein &uflerlich
erleichtert die strophische Gliederung — wie bei jedem
Psalm die Erfassung des Inhaltes. (Diese Gliederung ist
freilich in den liturgischen Ausgaben nur durch einen
(Gedankenstrich ersichtlich, starker tritt sie im ,Liber
Psalmorum® durch fett gedruckte romische Ziffern zu
Beginn der Strophen sowie durch einen groferen Zeilen-
abstand zwischen den Strophen hervor.) Der Inhalt wik-
kelt sich nicht in einer logischen Gedankenfolge ab, die
Strophen enthalten vielmehr eine Reihe von lebenden
Bildern, die die einzelnen Phasen des Triumphzuges
schildern. Freilich werden hier auch gewisse geschicht- .
liche Tatsachen beriihrt, die uns wenig bekannt sind. Der
Kiirze halber sollen im folgenden meist nur die Stellen
mit groflerer Textverderbnis angefithrt werden.

Zu Strophe I (Vers 1—4): ,Exsurgat Deus, et dissi-
pentur inimici eius . . . Mit diesen Worten gab Moses
das Zeichen zum Aufbruch, so oft die Bundeslade auf
dem Wiistenzuge sich in Bewegung setzte (vgl. Num 10, 35:
»Cumgque elevaretur arca, dicebat Moyses: Surge, Do-
mine, et dissipentur inimici tui, et fugiant, qui oderunt te,
a facie tua . . .*). Dieser Einleitungsvers stammt mithin
im wesentlichen bereits aus mosaischer Zeit. — Die
Feinde fliehen, die Gerechten aber ziehen frohlockend
im Schutze Jahwes einher.

Sprachlich fallt auf, daB in der neuen Fassung das
Zeitwort im Hauptsatz durchwegs im Indikativ steht an
Stelle des bisherigen Konjunktivs: ,,Ezsurgit Deus, dis-
sipantur inimici eius”, statt ,Exsurgat . . . dissipentur®;
ebenso ,fugiunt . . . disperguntur . . . pereunt peccato-
res . . ." Diese Fassung entspricht dem masoretischen
Texte: ,,Yaqum . . . usw. und driickt so den Tatbestand
kategorischer und apodiktischer aus als die Wunschform
der LXX-Vulgata-Fassung: ,,Exsurgat Deus et dissipentur
inimici eius . . . (nach LXX: anastéto . . . phygétosan . . .:
¢klipétosan . . . hiitos apélointo . . .). Statt ,deficiant”
steht — nach dem Targum und vrss. (= Ubersetzungen) —
(mit einer kleinen Korrektur des TM: ,yinnadepha*)
~disperguntur®.

Strophe 1I' (V. 5—7) bringt mehrere Verbesserungen



Tylka, Zum neuen Psalterium 313

nach dem TM, so in V. 5b: statt ,jiter facite ei, qui
ascendit super occasum® (G: ,,épi dysmon*) ,,sternite viam
ei, qui vehitur per desertum” (,)arokeb badrabot*).

Der stark verderbte V. 7: ,.Deus, qui inhabitare facit
unius moris in domo“ — letzteres wohl durch eine
Falschlesung des ,,monotrépis® in G. Statt des zusam-
mengesetzten Wortes ,,monotrépis® sind offenbar zwei
gelesen worden, etwa ,ménu tréopa“. Der LXX-Text ist
also hier richtig. Jetzt heifit es klar: ,,Deus domum parat
derelictis* (nach TM: yechidim™). — V. 7b: ,,qui educit
vinctos in fortitudine* (nach LXX: ,.én andreia*). Jetzt
lesen wir dafur: ,,educit captivos ad prosperitatem* (TM
»bakésar6t”). — V. 7c gibt in der Vulgata sklavisch die
verderbte LXX wieder: similiter eos, qui exasperant, qui
habitant in sepuleris (LXX: , tas katoikuntas *én tphois™).
Jetzt steht dafiir nach TM: ,rebelles” (= die Israeliten,
die auf dem Wistenzuge gegen Gott widerspenstig waren,
ihm den Gehorsam verweigerten, namlich die Rotte Ko-
res, Dathans und Abirons; vgl. Num 16) tantum degunt
in torrida lerra.” [TM: , 4k sorarim $akent sehida (h)“];
sie fuhren lebendig hinab in das Totenreich.

In Strophe 111 (V. 8—11) fallt hauptsachlich die wohl-
tuende Anderung von ,Pluviam voluntariam* (— ser
vile Wiedergabe von LXX: ,brochén hekuision®) in ,,Plu-
viam copiosam (=reichlichen Regen) demisisti* auf.
(V. 10.) Im vorhergehenden V. 9 statt des Hebraismus ,,a
facie Dei” (= das hebriische ,,mipené (y) élohim*) zwei-
mal das dem Lateinischen entsprechendere ,,ante Deum®.
»Sinai* hat ein ,,tremuit“ bekommen — nach einer Text-
verbesserung (sinngemafer ,,za“ statt ,,zeh®).

Strophe IV spielt auf die Eroberungskimpfe in
Kanaan an (V. 12—15). In V. 12 schlieBt die neue Fas-
sung den ersten Halbvers frither ab: ,,Dominus profert
verbum® und zieht das verderbte ,,evangelizantibus* zum
zweiten Stichus oder Halbvers, und zwar abhingig von
smultitudo®. Statt ,,virtute multa® (G: ,,dynamei pol]é“ﬁ
heifit es: ,laeta nuntiantium multitudo est magna® (nac
TM: ,hamebaser6t saba’ rab*). — V. 13a ist gleichfalls
arg verderbt durch das ,,dilecti, dilecti“ (wortliche Wie-
dergabe des griechischen: ,ta agpeta). Nach TM heifit es
jetzt verstandlicher: ,Reges exercituum fugiunt, fugiunt*
(»malké(y) sebadt yiddodin yiddodtn“., — V. 13b: et .
incolae domus dividunt praedam®. Die Ubersetzung von
Athanas Miller O. S. B.: ,,des Hauses schoéne Herrin teilt



314 Tylka, Zum neuen Psalterium

die Beute aus™ tragt hier wohl zu hohe Poesie in die
Volkssprache der Psalmen hinein®). — Der sehr dunkle
Vers 14 findet verschiedene Erklarungen. Es scheint sich
zu handeln um jene Stiamme Israels, die sich bei der
Landnahme in Kanaan auf das Weiden ihres Viehes ver-
legten, statt gegen die Feinde zu kampfen. Jetzt sagt der
Vers: ,,Dum quiescebatis inter caulas gregum (Vg: ,inter
medios cleros” nach G ,ana méson ton kleron™), alae
columbae (wohl = Israel; vgl. Ps 73, 19) nitebant argento
(von den silberglanzenden Beutestiicken zu versiehen)
et pennae eius flavore auri“ . . . — V. 15 b: ,,nives ce-
ciderunt in Salmon®” — die Feinde fielen zahlreich wie
die Schneeflocken im Haurangebirge.

Strophe V. Gott erwiahlt zu seinem Wohnsitz nicht
die stattlichen, vielgiebeligen Berge des Hauran mit ihren
zugespitzten Kraterwanden, sondern den Berg Sion.
Erstere schauen darum gleichsam mit Neid — eine
wunderhiibsche dichterische Verpersonlichung — auf
diesen Gottesberg. — V. 16: Die neue Ubersetzung bringt
uns hier den Plural und den bestimmten, fiir den ge-
bildeten Priester berechneten Eigennamen ,,Basan® statt
des allgemein gehaltenen, wohl dem ungebildeten Volke
angepaliten ,,mons pinguis*: ,Montes excelsi sunt mon-
tes Basan, clivosi montes sunt montes Basan.* — V. 17
stellt in der neuen Fassung erst das Subjekt des Satzes
richtig heraus: ,,Cur invidiosi aspicitis, montes clivosi,
montem, in quo habitare placuit Deo* (statt des bisherigen
unverstandlichen: ,,ut quid suspicamini, montes coagula-
tos, mons, in quo...”). V. 18..19: Nach dem errungenen
Sieg wird die Bundeslade, die die Krieger bisher beglei-
tete, auf den Sionsberg gebracht, zugleich mit den Ge-
fangenen.

In Strophe VI (V. 20—24), die den Schutz Gottes in
anderen Kriegen erwiahnt, fallt besonders der verbesserte
Vers 23 b auf: ,reducam e profundo maris®“ statt des
»convertam in profundum maris* der Vulg. — LXX.

Zu Strophe VII (V. 25—28). Wir schauen den Auf-
marsch der Prozession: Die Stamme Israels, allen voran
Benjamin, der jingste, geleiten die Bundeslade auf den
Berg Sion. — In V. 27 heilit es jetzt statt ,,in ecclesiis® —
»in coetibus festivis“. Der Ausdruck ,,ecclesia* soll im
Sinne des modernen Kirchenlateins der ,Ecclesia una

%) BEr folgt hier der Ansicht jener, die ,newat® von ,nawe(h)”
(amoenus, pulcher; pulchra domus —= mulier) ableiten.



Tylka, Zum neuen Psalterium 315

sancta catholica et apostolica* reserviert bleiben. —
V. 28: Die Vulgata 148t Benjamin in Ekstase, in Ver-
ziickung geraten: ,,Jbi Benjamin . . . in mentis excessu.*
Der ,,.Liber Psalmorum® korrigiert (mit Rud. Kittel, Biblia
Hebr., Apparat zur Stelle): ,,qgiddem* (d. h. er geht ihnen
voran, zieht an der Spitze der Stimme einher) und iber-
setzt: ,,praecedens eos” — auflerdem ,princines Juda
cum turmis suis” entsprechend TM, statt des bisherigen
,duces eorum’’.

Strophe VIII (V. 29—32). Diese Strophe bietet uns
ein Gebet zu dem bereits in seinem Heiligtum auf Sion
thronenden Gott, er moge, nachdem er seine schiitzende
Hand iber sein Volk gehalten, die gottfeindlichen Machte
vollig niederwerfen. Diese — im Bilde von Krokodil,
Stieren und Kélbern — mégen vor ihm sich neigen und
ihm ihren Tribut leisten. In V. 29 bezieht der ,Liber
Psalmorum® mit Wilhelm Gesenius die Relativpartikel
»Z0" sinngemaBer auf ,,élohim®: ,,.Deus, qui operaris pro
nobis“ (TM: ,land, G: ,.hemin®) statt mit Vule., G (Ver-
sio Syriaca, Hieronymus, Symmachus) auf ein von
»uzza(h)™ = (als Imperativ) ,.confirma* abhingiges De-
monstrativpronomen: ,tito hd“ — ,,confirma hoe, Deus,
quod operatus es in nobis“ und hebt so allerdings einen
uns in der Liturgie wohlbekannten Klang auf. — In
V. 30 faBt , Liber Psalmorum® das hebraische ,min® in
»mehé(y)kaléha" in iibertragener Bedeutung und iiber-
setzt daher eindeutiger: ,,Propier templum tuum, quod
est in Jerusalem, tibi offerant reges munera!" stalt des
in Vg.-G unbestimmteren, allerdings auch in kausalem
Sinne fafibaren ,,A templo tuo* (G: ,,Apd td nau si“). —
In V. 31 a stellt die nene Ubersetzung das in der Vulgeata
im Nominativ isoliert stehende »congregatio taurorum®
(nach G: ,he synagoge ton taurdn™) erst in den richtigen
Kasus, namlich den Akkusativ, macht es also sinngemif3
von ,Increpa“ abhangig: ,Increpa feram arundims™ —
das Tier des Schilfes, das Krokodil, als Sinnbild Agyptens.
— Weiter heifit es besser: ,,cum* (das ,.be, én* der Be-
gleitung) ,.vitulis“ (wieder besser nach TM: églé(y)
»~bopulorum®) ..die Kalber* — Bilder der Kleinkénige 1m
Gegensatz zu den Slieren, d. h. den GroBkoénigen Assy-
riens und Babyloniens. — Der stark verderbte, nach G
sklavisch ubersetzte Vers 31c: ,,ut excludant eos, qui pro-
bati sunt argento“ (G: ti mé apokleisthénai tus dedoki-
masmeénus (0 argyrio) wird mit einer kleinen Korrektur



316 Tylka, Zum neuen Psalterium

(statt ,mitrappes” ,yitrappest* — ,mem” wohl aus
einer Dittographie entstanden) sinnvoll in den Zu-
sammenhang gestellt und heifit nun: ,,Prosternant se cum
laminis argenti [,berasé(y)" ist wohl status constructus
des part. plur. von ,ras* = laufen, also mit den Laufern
oder Blechplatten aus Silber.]

V. 32 a bringt uns statt des bestimmteren ,,venient..”
die bescheidenere Wunschiform ,veniant magnates ex
Aegypto®, und statt des holprigen ,,Aethiopia praeveniet
manus eius Deo” (nach G: ,,prophthései®) heilit es jetzt:
»Aethiopia extendat manus suas ad Deum®. (Lib. Psalm.
korrigiert hier ,taris* in ,yitros“ von einem Verbum
»taras™).

In Strophe IX (V. 33—36) endlich ergeht eine Ein-
ladung an alle Volker, den machtigen Gott Israels zu
preisen. V. 33 unterlafit das auch schon in der syrischen
Ubersetzung fehlende, im hexaplarischen Text des Ori-
genes mit Obelos, dem Tilgungszeichen, versehene,
wiederholende ,,psallite Deo* der Vulgata. Es folgt wohl
ein durch ,seld(h)” angedeutetes stilles Gebet oder Pro-
stration. V. 34: Der Liber Ps. tbersetzt das ,,rokeb* des
TM besser als die Vulgata (,,qui ascendit super caelum
caeli . .*) mit ,,qui vehitur per caelos ..." — es ist
Jahwe, der im Gewittersturm itber den Himmel daher-
fahrt — und gibt das ,S$emé(y)—qédem” besser mit
»caelos antiquos” wieder, wo die Vulgata ,;super caelum
caeli, ad orientem® (nach G: ,’epi ton ’uranén ta 'urani
kata anatolas™) servil iibersetzt. — V. 34 b fafit das Don-
nern Jahwes mit seiner gewaltigen Stimme in flassigeres
Latein: ,,edit vocem suam, vocem potentem®. — V. 36a
bringt uns stait des vielgebrauchten oder besser mifl-
brauchten ,Mirabilis Deus in sanctis suis“ (nach G:
»thaumastés ho theds ‘en tols haglois auta*) den ganz
anders gearteten Gedanken des Heiligen Geistes und des
Psalmisten zum Ausdruck: ,,Timendus est Deus e sancto
suo” — in richtiger Wiedergabe des TM: ,nord’™ von
,»yaré’ = firchten” ,,&lohim* (mit einer kleinen Korrek-
tur): ,,mimmiqdasé”. — V. 36 b endlich gibt die richtige
Zeit wieder: ,,ipse potentiam dat et robur populo suo” —
er selbst gibt seinem Volke Macht und Kraftfiille immer-
dar, nicht nur in der Zukunft.

So stellt sich dieser schwierige Psalm — von seinen
vielen Textverderbnissen gesdubert — in konzinner Ge-
dankenfolge dar. Wir sollten dem Heiligen Vater und



Tylka, Zum neuen Psalterium 317

der Ubersetzungskommission gerade fiir die miihevolle
Arbeit an diesem Psalm dankbar sein.

III. Fragen wir uns noch zum SchluB: Welche Wir-
kungen soll das neue Psalterium fir unser priesterliches

Beten haben?

Der Heilige Vater wollte mit der neuen Psalmeniiber-
setzung einen betbaren liturgischen Text herstellen. Wir
sollten so leichter und klarer erfassen, was der Heilige
Geist durch den Mund des Psalmisten sagen wollte, und
so wirksamer ,,ad veram genuinamque pietaiem“ (Motu-
proprio)’) angeregt werden®). Wenn das andachtige und
ehrfiirchtige Lesen und Beten der Heiligen Schrift gna-
denvermittelnd wirkt, so konnen wir wohl aufi umso
mehr und wirksamere Gnade rechnen, je besser wir
wirklich die Gedanken des Heiligen Geistes erfassen und
nicht das, was menschliche Schwiche und Unzulanglich-
keit im Laufe der Zeiten aus dem heiligen Texte an man-
chen Stellen gemacht hat; denn unmittelbar und direkt
inspiriert ist nur der Urtext in der Urform, d. h. so, wie
er aus der Feder des heiligen Schriftstellers hervorging,
nicht aber die Abschriften und Ubersetzungen. Der
Heilige Vater verspricht sich nun aus seiner Hirtensorge
heraus und .seiner viterlichen Liebe (,Ex pastorali solli-
citudine . . . Nostraque . . . paterna caritate”) gegen
die gottgeweihten Manner und Frauen, daB alle daraus
mehr Licht, Gnade und Trost schopfen. Dadurch sollen
wir ,,in diesen schwersten Zeiten der Kirche™ ermuntert
-werden, jenen Vorbildern der Heiligkeit zu folgen, die
aus den Psalmen so klar aufstrahlen. Das Motuproprio
nennt noch ausdriicklich drei Arten frommer Gefiihle,
die wir in uns beim Psalmenbeten nahren und pilegen
sollen, namlich die Gefithle der ,,Gottesliebe, der unent-
wegten Tapferkeit und frommen BufBie” (sensus ,»divini
amoris, strenuae fortitudinis piaeque paenitentiae™).

) Motuproprio ,In cotidianis precibus“; Siehe Acta Ap. Sed.
37 (1945), 65—H67.

8 Was die Betbarkeit und Singbarkeit der neuen Ubersetzung
angeht, so sei hier darauf hingewiesen, daB bei einer liturgischen
Tagung in St. Flour (Stidfrankreich) vom 29. August bis 2. Sep-
tember 1945 das Officium Divinum von etwa 700 Priestern nach
dem neuen Texte mit gutem Erfolge gesungen wurde — ein
Zeichen, daB auch der Rhythmus der neuen Ubersetzung nicht
fehlt. (Vgl. La semaine religieuse de la Suisse romande, 11 avril
1946, p. 222, zitiert in ,Le nouveau Psautier®, p. 172, Anm, 1.)



318 Perndl, Die Weihnachtskrippe -

Fir vielbeschiftigte, in der praktischen Seelsorge
stehende Priester wird es sich empfehlen, wenigstens
einen Psalm taglich langsamer, bedachtiger, etwa nach
der dritten Gebetsweise des hl. Ignatius zu beten, von Zeit
zu Zeit auch einen Psalm zu meditieren, um so 'noch
tiefer in die Gedanken des Heiligen Geistes einzudringen
und ihre ganze Kraft auf sich wirken zu lassen. In der
taglichen Bibellesung — nach einer deutschen Uber-
setzung — waren dann die historischen Hintergriinde so
mancher Psalmen aufzufrischen, etwa die Geschichte des
Wiistenzuges aus dem Buche Exodus, die Geschichte Da-
vids aus den Samuelbiichern und den Biichern der Chro-
nik usw. Im einzelnen mufB jeder selbst zusehen, wozu
ihn die Gnade anregt.

Ich schlieBe mit den Worten von Rektor Aug. Bea in
seiner Schrift: ,,Auch in unserer Zeit wird sich die neue
Ubersetzung durchsetzen und schliefilich zum allge-
meinen Gebrauch kommen. Aber dies braucht seine Zeit.
Die Idee Seiner Heiligkeit Pius’ XIL, an Stelle der seit
Jahrhunderten in der Kirche eingewurzelten Psalmen-
ibersetzung eine neue Textform zu schaffen, ist zu gran-
dios, um von allen sofort verstanden zu werden. Dies ist
eine jener flammenden Inspirationen, durch die der Hei-
lige Geist die Kirche vorantreibt, auch gegen die Beden-
ken einiger, ja sogar gegen den Willen mancher. Im tbri-
gen haben die neuen Psalmen in aller Welt enthusia-
stische Begeisterung gefunden. Ja, es mehren sich die
Stimmen, die eine Revision oder Neuiibersetzung der
ganzen Vulgata im Sinne der Psalmen fordern™).

Die Weihnachtskrippe
Von Pfarrer Josef Perndl, St. Johann am Wimberg (0.-O.)

Ein neuer Weg offnet sich dem Rompilger des Heili-
gen Jahres 1950, eine Gréaberstrafle, die fast zehn Meter
tief unter dem Niveau der heutigen Peterskirche hinfiihrt
zum Grundstein der Una sancta. Bei den 1940 unterhalb
der vatikanischen Grotten begonnenen Grabungen stief}
man zunichst auf Graber der spitkonstantinischen Zeit,
darunter fand man dann Grabkapellen auf dem Grunde
des alten Ager Vaticanus, die Konstantin der Grofie hatte

® S. Le nouveau Psautier, p. 196; Ubersetzung aus der ita-
lienischen Ausgabe nach Claus Schedl, ,Lebe mit der Xirche",
Janner-Feber 1948, S. 125.



Perndl, Die Wethnachtskrippe 319

verschiitten lassen, um den Bauplatz fiir das erste Sankt
Peter zu ebnen. Und nun sicht man, eng aneinander-
gedréngt, Heidnisches und Christliches: einen Sarkophag
mit Dionysos, trunkenen Satyrn und M#naden, einen an-
deren mit der Darstellung der Anbelung der Magier. Ein
Engel fiihrt die drei Weisen zur thronenden Gottes-
mutter, die ihnen freudig das Kind entgegenhilt; doch
hinter der Mutter hebt sich deutlich vom Reliefgrund ein
Kreuz, nicht als crux gemmata, sondern schlicht und leer
in lateinischer Form. Wir sprechen oft von Krippe
und Kreuz, doch fiigen unsere Bildner sie selten zusam-
men, denn allzu sehr suchen wir in der Krippe nur das
Liebliche. Allzu sif} ist unsere Weihnachtsstimmung ge-
worden, und in vielen Bildern dient selbst die Schilde-
rung von Armut, Kélte und Not nur erhdhtem, maleri-
schem Reiz. ;

1. Die geschichtliche Entwicklung der Weihnachisdar-
stellung

Der dliesten christlichen Kunst ist die Darstellung
der Geburt Christi unbekannt. Sie taucht erst im 4. Jahr-
hundert auf und findet dann besonders als Sarkophag-
schmuck rasche Beliebtheit, wohl auf Grund der Ein-
fuhrung des Weihnachtsfestes (354 durch Papst Liberius)
und der zu jener Zeit nicht seltenen Wallfahrten in das
Heilige Land, bei denen die Pilger die Krippe des Herrn
verehrten'). Auf dem einzigen Katakombenbild in San
Sebastiano (2. Halfte des 4. Jahrhunderts) fehlt Maria,
doch befindet sich zur Verdeutlichung oberhalb des Kin-
des ein nimbiertes Medaillonbild Christi. Bald wird das
Krippenbild unter dem EinfluB vielgelesener Apokryphen
durch typische Szenen bereichert. RegelmiBig finden
sich Ochs und Esel®). Das Kind ruht in einem Trog oder
auf einem tischartigen Gestell. Maria ist meist sitzend
dargestellt; daneben sieht man héufig St. Josef, die Hir-
ten und die Magier, manchmal auch die Badeszene. Der
Stall ist durch Dach und Balkenwerk angedeutet.

Die 6stliche Kunst zeigt die Krippenszene auf Grund
des Protoevangeliums Jacobi stets in einer Hohle. Neben
der Badeszene erblickt man oft die Hebamme Salome,

!) Hieronymus erwihnt die Krippenreliquie zu Bethlehem 386
in der Epist. 108 ad Eustoch.: ,Deosculari praesepe, in quo Do-
minus parvulus vagiit.*

®) Erwéhnt bei Pseudomatthius, aber auch schon bei Exegeten
des 3. und 4. Jahrhunderts auf Grund von Is 1, 3; Hab i



- R Perndl, Die Weihnachtskrippe

der zur Strafe fiir ihren Unglauben die Hand verdorrt.
Es scheint bezeichnend fiir den Osten, dafl er zuerst und
zumeist Maria als Wochnerin in liegender oder halb auf-
gerichteter Haltung darstellt. Dieser byzantinische Typ
wird spater auch von der abendlidndischen, besonders
von der mittelalterlichen Kunst Italiens tibernommen.
Daneben zeigt sich hier auch eine mehr symbolische Aui-
fassung in der Umwandlung der Krippe zu einer Art
Altar, die wohl mitveranlaBt ist durch die Vorliebe der
romanischen Kunst fir die ornamentale Verwendung
von Baugliedern.

Unter dem Einflul der Mystik beginnt man die erste
Anbetung zu zeigen, bei der das Kind, bevor es in die
Krippe gebettet wird, noch auf dem Erdboden ruht, auf
unterlegten Windeln, dem Mantelsaum oder einer diinnen
Strohschiitte. Neben Maria und Josef treten nun auch
verehrende Heilige oder Stifter, und jubilierende Engel
bevolkern den Raum. Mit zunehmendem Realismus der
Gofik verwandelt sich die Szene immer mehr in eine
regelrechte Wochenstubenidylle. Der landschaftliche
Rahmen wird immer reicher ausgebaut. Was friher in
einem Bilde gehauft war, wird nun in Szenenfolgen und
Bilderreihen auseinandergezogen. In den Fliigelaltiren
iibersetzt man das gemalte Bild gern in das geschnitzte
Relief. Die Anbetung der Hirten und der Aufzug der heili-
gen Dreikonige werden zu vielfigurigen Massenszenen mit
immer groBerem Form- und Farbenreichtuin. Diese Ent-
wicklung miindet schliefilich im stimmungsvollen barok-
ken Nachtstiick.

2. Die Entwicklung der Weihnachtskrippe

Das Wort Krippe stammt vom althochdeutschem
chrippa, griechisch phatne (Lk 2, 7), lateinisch praesepe,
praesepium = Futtertrog, Futterrinne. Die im Taber-
nakel der Confessio zu S. Maria Maggiore in Rom als
Reliquie der Krippe von Bethlehem aufbewahrten fiinf
schwach armlangen Brettchen scheinen unter dem aus
Jerusalem stammenden Papst Theodor (642—649) dort-
hin gebracht worden zu sein, da die Basilika zu seiner
Zeit erstmals ,beata Maria ad Praesepe” genannt wird.
Unter Weihnachtskrippe verstehen wir die riaumliche
Darstellung des Weihnachtsgeschehens mit verstellbaren
Figuren. _

In der Krippenliteratur findet sich meist die An-
nahme, daf} der Anfang der Weihnachtskrippe in jener



Pernd], Die Weihnachtskrippe 321

lieblichen Feier zu suchen ist, die der heilige Franz von
Assisi zu Weihnachten 1223 im Walde bei Greccio ver-
anstaltete, nachdem er sich dazu vom Papste die Erlaub-
nis erbeten hatte®). Die itber dieses Geschehen erhalte-
nen Berichte geben dazu keine Berechtigung?). Sie be-
sagen nur, daf der Heilige ein strohgefiilltes praesepium
herbeischaffen und einen lebenden Ochsen und Esel dazu
hinfithren lieB. Einer der Teilnehmer haite ein ,,Gesicht®,
als séhe er das Jesukind schlafend in der Krippe und der
Heilige suche es mit liebender Umarmung zu erwecken.
Doch von Figuren Mariens oder Josefs oder auch nur
des Jesukindes ist keine Rede.

Eine Krippe in unserem Sinne diirfen wir zu jener
Zeit auch gar nicht fiir méglich halten, wenn wir uns
vergegenwartigen, daf} die Plastik es erst um 1200 ver-
mochte, vom reliefhaft Schmiickenden zur freiplastischen
Figur vorzudringen. Wihrend schon lange zuvor Chri-
stus in der Mandorla als Weltenrichter auftritt, tut es
nun erstmals auch Maria als thronende Freifigur, indem
sie sich langsam vom strengen Schema der byzantini-
schen Frontalansicht 16st. Diese Entwicklung fithrt nun
rasch zur Hochblite mittelalterlicher Bildnerei. Die
plastische Freikrippe ist aber erst am Ausgang eines so
ausgesprochen plastischen Zeitalters denkbar. Denn die
Plastik hat ihre enggezogene Grenze, die aufierhalb des
Reliefs eine vielfigurige, auf ein Zentrum hingeordnete
Szene ausschlieBt. Wo diese Grenze durchbrochen wird,
ist man auch an der Grenze der Freiplastik angelangt
oder hat sie schon tiiberschritten. Man denke an den
Farnesischen Stier oder an Rodins Biirger von Calais.
Weil nun die Freikrippe das Heraustreten einer viel-
figurigen Szene aus dem Relief verlangt, wird sie erst
mdoglich in einem Zeitalter, da das plastische Formgefiithl
in eine malerische Phase der Auflockerung ftritt und
sowohl die Raumtiefe wie auch die mehrseitige Ver-
schrankung der Figuren beherrscht wird, Dies trifft nicht
vor dem Ende der Gotik zu. Darum aber auch, das sei
hier gleich bemerkt, dort, wo eine Krippe als Gesamt-

%) So auch in Wort und Bild unsere Biblische Geschichte, Wien
1930, S. 231.

*) Bonaventurae opusculorum quarta pars: Legenda S. Fran-
cisci, in: S. Bonaventurae Operum T. VI cap. X, fol. 291, Mogun-
tiae 1609; im gleichen Sinne Thomas von Celano, Leben und Wun-
dertaten des hl. Franz von Assisi, iibersetzt v. P. C. Broll OMCap.,
Miinchen 1925, Vita prima, S. 88.

»Theol.-prakt. Quartalsehriftss IV. 1949, 21



322 Perndl, Die Weihnachtskrippe

stiick kiinstlerische Hohe erreicht, das Bestreben, ihr eine
reliefhaft zusammengeschlossene Wirkung zu geben. Man
denke an die Stammelkrippe zu Admont.

Zweifellos iibten die Weihnachtsspiele auf die Weih-
nachtsdarstellung und spaterhin auf die Krippe ihren
Einfluf aus. Sie gab es schon im 11. Jahrhundert. Da
man es vorerst nicht wagte, die heiligsten Personen durch
Spieler darzustellen, bildete den Mittelpunkt der Hand-
lung ein praesepium mit daneben aufgestelltem Marien-
bild. Ich méchte vermuten, da in Fortfihrung dieser
Tradition um 1350—1400 die mancherorts noch erhal-
tenen Wochenbettgruppen solchen Zwecken dienten®).
Wie aus einer Illustration des ,.Hortus deliciarum® der
Herrad von Landsberg hervorgeht, gab es schon zu Ende
des 12. Jahrhunderts Marionetten. Wenn aber die Ver-
fasserin selber ihr Bild eines possenhaften Ritterspieles
mit dem Texte tiberschreibt: In ludo monstrorum desi-
gnatur vanitas vanitatum, so durfte man wohl noch lange
nicht wagen, solches Spiel auch auf das Weihnachts-
geschehen auszudehnen. Wohl wurden in spiterer Zeit
auch bei den Weihnachtsspielen Marionetten mitverwen-
det, und von da wire es gewill nur ein Schrilt zur Frei-
krippe gewesen, aber dieser Schritt wurde anscheinend
doch nicht getan.

Wihrend die Bliite der geistlichen Spiele im Norden
war, fanden sie im 14, Jahrhundert auch in Italien Ein-
gang. Dort gestaltete man das praesepium zur Wiege, und
das Kindelwiegen wurde weitverbreiteter Volksbrauch,
dem wir Weihnachtslieder voll herzlicher Innigkeit ver-
danken wie ,,Still, still, weil’'s Kindl schlafen will®, das
aus dem Oberinntal stammt. Dort hat sich der Brauch
des Wiegens bis in die Sechzigerjahre erhalten, ja in Silz
wurde er noch 1905 gepflegt. Als letzter Rest dieses Brau-
ches wird noch mancherorts neben der grofilen Krippe
in der Kirche das wachserne ,,Fatschenkindl® aufgestellt,
das von den Glaubigen gekiiit wird.

Auf Grund des Gesagten ist es wohl zu verneinen,
dal es sich bei der ,,dltesten Nachricht iiber eine Krippc
auf deutschem Boden* 1252 im Magnusstift zu Fissen
schon um eine Krippe in unserem Sinne handelt.®) Die
erste bestimmte Nachricht Giber eine selbstandige Krippe

®) Ein schdnes Beispiel dafiir die fast lebensgroBe Tongruppe
Maria mit dem Kinde in der Stiftsammlung von St. Florian.
) Ringler J., Deutsche Weihnachtskrippen, S. 9.



Perndl, Die Weihnachtskrippe : 323

stammt aus Neapel.”) Es ist ein Krippenbauvertrag aus
dem Jahre 1478, bei dem auch Propheten und Sibyllen
bestellt werden, was deutlich auf die Weihnachtsspiele
hinweist. Doch um diese Zeit schnitzt auch schon Michael
Pacher am Wolfgangsaltar, der eine Dreikonigsgruppe
mit losen Figuren im Staffel birgt, und um 1500 entstehen
die in vollplastischen Figuren geschnitzten Weihnachts-
darstellungen, die den Mittelschrein von eigenen Krippen-
altaren in Bozen, Brixen, Petersglaim und anderswo fiil-
len. Aus gleicher Zeit stammen auch die prichtigen Drei-
konigsfiguren der ehemaligen Sammlung Figdor aus
Atzwang. Wir brauchen solche Predellenfiguren blofB3
herauszunehmen und in einen Krippenstall zu stellen,
wie man es spater in der Pfarrkirche Kufstein getan hat,
und wir haben die vollige Weihnachtskrippe. Ich wage
aber nicht zu entscheiden, wann so etwas erstmals ge-
schah. In Italien, wo man den Fligelaltar nicht kennt
und die Gotik schon frither ausklingt, bestehen Krippen-
altare schon seit 1450 meist in Form einer Apsis, die
lebensgrofle Figuren birgt, wihrend eine gemalte Land-
schaft den Hintergrund bildet.

Mit dem Durchdringen der katholischen Erneuerung
ist-eine starke, besonders von den Jesuiten betriebene
Heranziehung einer auf Effekt berechneten Kunst eng
verbunden. Die Jesuiten férdern in ihren Spielen beson-
ders das Weihnachtsspiel, das nun auch von anderen
Orden wieder eifrig gepflegt wird. Noch einmal entstehen
riesige Krippenaltare: 1604 von H. Degler in Augsburg,
1615 von J. Ziirn in Uberlingen. Aber schon 1607 stellen
die Jesuiten in  der Michaelskirche zu Miinchen eine.
eigentliche Weihnachtskrippe auf. Sie besteht aus ver-
stellbaren, lebensgrofien, bekleideten Holzpuppen fiir
sechs verschiedene Szenen. 1608 erhilt die Jesuitenkirche
in Innsbruck und nachfolgend die Hofkirche der Fran-
ziskaner eine Krippe, 1609 die Jesuitenkirche in Hall.®)
1637 bestellt Kremsmiinster beim Garstener Bildhauer
H. Spindler eine Krippe, durch die eine 1632 aufgestellte
ersetzt wird. Von Miinchen aus ist die Bewegung rasch
auf das Land gedrungen, denn schon 1630 wird eine Kir-
chenkrippe in Hohenzell im Innviertel erwahnt.’) Die

) Kreitmaier J., Die Weihnachtskrippe, S. 8.

%) Die Daten bei Ringler, a. a. O, S. 14.

%) Kastner O., Die Kirchenkrippe in Altmiinster, 0.-0. Helmat-
blitter, Jg. 1, H. 4, 'S. 316.

21%



824 Perndl, Die Weihnachtskrippe

dlteste erhaltene Krippe dieser Art befindet sich in Neu-
stift in Sudtirol, 1. Halfte des 17. Jahrhunderts.?) Aus
gleicher Zeit stammen die aus Garsten in das Linzer Lan-
desmuseum gelangten Figuren: holzgeschnitzte Bisten
und GliedmaBen mit barocker Gewandung in halber
Lebensgrofe.

Nun findet die Krippe auch Eingang in die Privat-
hduser, zuerst in Farstenhofe, bald aber auch in Biirger-
hauser'). Damit wird die Krippe sofort verniedlicht, es ist
ja die Bliitezeit der Stoffpuppe (seit 1600) und des Klein-
krams. Einepadagogische Absichtschafft die Puppenhéuser.
Zugleich dringt aber jetzt das Volkstimliche in breiten
Wellen in den Krippenbau. Im Alpengebiet ist es der
Holzschnitzer, in der Ebene der Wachspossierer, in
Italien vor allem der Keramiker, die ihre Phantasie in
immer neuen Typen ausleben. Die Wachsfiguren sind
meist mit zartester Nadelarbeit bekleidet, wahrend die
Tonfiguren, oft nur aus Kopf und Gliedmassen bestehend,
gerne kaschiert, d. h. mit leimgetrankten Stoffen bekleidet
sind. Die eigentliche Heimat der Krippe ist der Suden,
auBerhalb Italiens vor allem Bayern und Tirol, aber auch
in protestantischer Gegend findet sie weite Verbreitung.
Bedeutende Kiinstler stellen sich in ihren Dienst, wie
Ignaz Giinther und mehrere Schwanthaler; Barockmaler
wie Troger und Knoller schaffen gemalte Iliguren. Ein
ganzes Heer von Berufsschnitzern und Dilettanten
schliefit sich ihnen an.

Die niichterne Zeit der Aufkldrung weil mit diesen
als volkstiimliche Andachtsmittel dienenden Schépiun-
gen wenig anzufangen?), doch bringt die Romantik mil
ihrer Forderung des Volksnahen von 1820 an eine Wie-
derbelebung. Besonders tragen dazu Chrisioph von
Schmid und der fromme ésterreichische Maler Josef von
Fithrich mit seiner Papierkrippe und dem Zyklus ,.Der

1) Mang H., Unsere Weihnacht, S. 87.

1) Verstindlicherweise treten die Privatkrippen etwas friiher
auf: 1577 hat man am bayerischen Hof bekleidete Krippenfiguren
(Ringler, a. a. O, S. 10); 1608 148t Erzherzogin Anna Katharina
im Schlo8 Ruhelust in Innsbruck Krippenfiguren malen (Mang,
aan 0., 8. 87).

1% 1787 Krippenverbot in Mainz, 1803 in Bamberg. Aus Ober-
dOsterreich sei ein Krippenverbot fiir die Pfarre Hargelsberg er-
wiahnt. Bischoflicher ErlaB auf Grund des Visitationsberichtes
vom Jahre 1791, Giitige Mitteilung von Hochw. Professor Johann
Zauner.



Perndl, Die Wethnachtskrippe 325

bethlehemitische Weg* bei. Die Krippe wird Sammel-
objekt und findet museale Betreuung. Besonders bekannt
ist die Sammlung Schmederer im Miinchener National-
museum mit ihrem reichen Bestand vor allem an italieni-
schen Werken, sodann die Sammlung im Brixener Di6-
zesanmuseum, darin die Probstkrippe mit ihrer fast un-
glaublichen Zahl von 3580 Figuren.

Die Vereinszeit wirkte sich auch auf unserem Gebiete
durch Griindung von Krinpenvereinen aus. Kleine Lokal-
vereine bestanden schon 1860 in Wenns in Tirol und
1894 in Oberwiesenthal im Erzgebirge. 1909 griindete
der Wiltener Chorherr Chrysostomus Mé£1 den ,,Verein
der Krippenfreunde in Innsbruck®. Ahnliche Landes-
vereine entstanden in Salzburg und Vorarlberg. 1917
folgte der ,,Verein bayerischer Krippenfreunde* und die
,Landesgemeinschaft ~rheinisch-westfalischer Krippen-
freunde. Die deutschen Verbinde schlossen sich 1931
in Passau zum ,Kartellverband deutscher Krippen-
freunde” zusammen. An Krippenzeitschriften seien er-
wahnt: Der Krippenfreund, Innsbruck, seit 1909; Der
deutsche Krippenfreund, Regensburg, seit 1908; Jahr-
buch ,,Die Weihnachtskrippe®, Kevelaer, seit 1925. Ziel
der Vereine war die Forderung der Liebe zur Krippe,
ihre Wiedereinfithrung in den Hausern, Behiitung wert-
voller Krippen und Pflege des weihnachtlichen Brauch-
tums. Vielfach wurden auch Krippenausstellungen und
Krippenbaukurse veranstaltet, die stets freudigen Zu-
spruch fanden. .

3. Der religiése Wert der Krippe

Das Gliick ist mitteilsam, und unter den vielen Arten
seiner Ubermittlung nimmt das Bild nicht die letzte
Stelle ein. Im Weihnachtsgeheimnis kleidet sich das
Gottliche ins Menschliche in seiner lieblichsten Form.
Und die Krippe entstand aus dem Bemiihen, dieses Ge-
schehen dem Auge so anschaulich als nur méglich zu
machen, dem Gefithle nahezubringen und die Liebe zur
Gegenliebe zu entziinden, so daB sich der Beschauer
unter die einfachen Hirten versetzt fithlt und in inner-
ster Teilnahme zu fragen beginnt: ,,Was geben wir Kin-
der, was schenken wir dir, du bestes und liebstes der
Kinder dafir?"

Aber das blofle Motiv der Darstellung allein ver-
mochte nicht, der Krippe einen religiosen Wert zu geben.
Diesen mufl sie schopfen aus dem Bestreben, die ganze



326 Perndl, Die Weihnachtskrippe

Tiefe des Weihnachtsgeheimnisses in verdichteter Form
S0 anschaulich zu machen, daB aus der ganzen Gestal-
tung der religidse Geist anbetenden Glaubens, begliicken-
der Hoffnung und.liebender Sehnsucht spiirbar und itber-
tragbar wird. Am besten vermochte das die noch so
ganz in das Religiose versenkte Kunst des Mittelalters.
Darum bleiben auch die Weihnachtsbilder und Reliefs
der Gotik unerreicht. Wihrend in ihnen der Jubel so
still und verhalten klingt, wird er im Barock allzu laut
und ibermiitig. Die Ubertreibung des Barocks fiithrte
denn auch bald zur Ermattung der Nazarener, bei denen
die Reinheit ihrer Kunst mehr Mangel als Tugend war.
Aber wihrend sie doch noch eine demiitige, hingebende
Frommigkeit in ihr Werk bannten, vermochte die Epoche
der blassen Nachempfindung selbst dies nicht mehr.
Wieviele aus sogenannten Kunstanstalten bezogene Kir-
chenkrippen lassen damit jeden religiosen Wert ver-
missen! Da steht gar oft hoch dariiber das unbeholfene
Werk eines Volkskiinstlers, der es schuf mit allen Re-
gungen seines Herzens, von der zitternden Ehrfurcht, die
ihn -hilflos macht in der Darstellung des Goéttlichen, bis
zum heiteren Humor, der alles, was sein Leben ergétzt,
dem Gotteskinde vorfithren will. Nur was durch ein
glaubiges Gemiit in die Krippe hineingebannt ist, ver-
mag gleiche Gefithle im Beschauer wachzurufen. Fran-
ziskanische Liebe und Verbriiderung mit allem Geschopf-
lichen, mit Mensch, Getier und Landschaft, miissen
wieder die Krippe zur Terra sancta machen, aus der der
Quell der Weihnachtsfreude ungetriibt und frohlich
sprudelt. :

Die erste und so grofie Einlésung der Verheiflung
des Protoevangeliums soll, in der Krippe dargestellt, dem
Beschauer das grofie Vertrauen geben, daB der Urquell
gottlicher Liebe auch heute unversiegbar flieBt. Und
dieses Vertrauen ist so nétig, denn der Mangel an Hoff-
nung auch bei religiosen Naturen ist die Ursache so
haufiger Freudlosigkeit und Disterkeit des religiésen
Lebens, zu der auch die Not unserer Zeit keine Berech-
tigung gibt. So soll die Krippe ein Weckruf zur Freude
sein. In kiinstlerischer Form wird sie zu einem lyrischen,
in der Wandelkrippe zum epischen Gotteslob, in der
volkstiimlichen Form wird die Krippe zum Volkslied,
das alle Regungen der Volksseele ausstrémt und in un-
serem Herzen zum Klingen bringt.



Perndl, Die Weihnachtskrippe 327

k. Der pidagogische Wert der Krippe

Der Zweck aller Piadagogik besteht in der Veredelung
des Menschen; christliche Padagogik erstrebt die immer
vollkommenere Ausprigung der gottebenbildlichen Eigen-
schaften. Da es des Menschen hochsten Adel und grofte
Wiirde bedeutet, daB Gott selber Mensch wurde und
unsere Eigenschaften annahm, damit wir die unseren
den seinen veridhnlichen, was kénnie dann einem Kinde
naher kommen und seiner religiosen und sittlichen Er-
ziehung férderlicher sein als das lebensnahe Vorbild des
liebenden, leidenden, gehorsamen Gotteskindes? Wah-
rend so manches Bild als Anschauungsmaterial den Kopf
leer, das Herz kalt und den Willen unbewegt 1aBt, wird
mit dem Bilde des gottmenschlichen Lebens im Kreise
der heiligen Familie alles erfaBt und erfullt.

Mehr noch als andere Facher ist der Religionsunter-
richt in Gefahr, sich zu sehr auf das Reden zu beschran-
ken. Hier an der Krippe kommt das schau- und freude-
hungrige Auge des Kindes am allermeisten zu seinem
Recht. Das Kind beginnt zu fragen und veranlafit seine
Mutter, katechetische Erzahlerin und Ausdeuterin zu
werden. Zugleich findet der Religionsunterricht in der
Hauskrippe beste Moglichkeit zum Werkunterricht. Wie
wichtig ist in unserer Notzeit die Brauchbarkeit der
Hand! Vielleicht hat der Schuttkaplan, falls er aus stadti-
schen Verhiltnissen stammt, sie erstmals im Bau des
kleinen Gotteshausmodelles, des Stalles von Bethlehem,
geiibt. Vor einigen Jahren haben Theologen des Linzer
Priesterseminars eine kleine interne Ausstellung selbst-
gefertigter Krippen veranstaltet. Welche Freudenbringer
werden sie sein, wenn sie als Kapline in ihrer Kinder-
oder Jugendgruppe Krippenbaukurse durchfithren, und
wieviel vermag dabei ohne aufdringliche Predigt in die
in adventlicher Stimmung aufgeschlossenen Herzen zu
dringen.

Krippenbauen ist veredelnde Freizeitgestaltung. Der
Spieltrieb des Kindes findet hier seine Betatigung. Er
mulB freilich aufgerufen werden zu behutsam-ehrfiirch-
tigem Tun, es ist ja religioses Schau-Spielzeug. Dabei
kommt die Phantasie, die im Spiel einen so grolien
Raum einnimmt, zur vollen Betatigung, im Krippenbauen
auch die schoplerische Phantasie. Diese ist oft sehr
grol und kommt am besten zur Entfaltung, wenn
man das Kind nicht in ein vorgefaBtes Baurezept zwingt,



328 Perndl, Die Weihnachtskrippe

sondern es bei der notwendigen Anregung und behut-
samen Fithrung bewenden 14Bt. Mit den vielen Moglich-
keiten schon blof der Gestaltung von Stall, Stadt und
Krippenberg entspricht diese Arbeit der kindlichen
Eigenart des sogenannten Mirchen- und Robinsonzeit-
alters und gibt die religiése Erfilllung dieses kindlichen
Welthildes.

Bleibende Eindriicke werden hier im rechten Augen-
blicke im Kinderherzen verankert, und neben Verstand
und Willen wird besonders auch das Gemiit angespro-
chen und geformt. Weihnachten, das Fest der Freude
und beinahe das einzige religiose Familienfest, soll in
der Krippe den Mittelpunkt aller Freude fiir die Familie
finden. Man gibt dem Kleinkinde nicht Kostbares, aber
doch Echtes in die Hand. Wenn es noch so einfach und
schlicht ist, das Kind weil nach einem Worte Goethes
aus allem alles zu machen, Und wenn Weihnachten oft
so sehr den Kindergaumen séattigt, die Krippe hillt mit,
dem Kinde auch geistige Bediirfnisse anzuerziehen, daf}
auch Auge und Herz hungrig werden.

Das Weihnachtsbild hatte zugleich mit dem Weih-
nachtsevangelium auch stets einen bedeutsamen er-
ziehlichen Wert in der Heiligung des Lebensgeheim-
nisses. Denn nichts vermag so sehr die Auffassung vom
Menschwerden zu veredeln als die Menschwerdung des
Gottessohnes. Wenn ein Kind tief im Religiosen mit-
lebt, vermag dies zu einem Guiteil die ausdriickliche
Aufklarung zu ersetzen. Sowie die Kirche auch heute
vor Kinderohren nicht die Worte verbirgt vom Nicht-
erkennen des Mannes, vom Getragenwerden und der
Seligpreisung der nahrenden Mutterbrust, von der
Leibesfrucht und der geheiligten Regung des Johannes-
kindes im Mutterleib, so hat man sich frither auch nicht
gescheut, dem Kinderauge das Gotteskind in seiner
Nacktheit bei der Beschneidung, beim Stillen an der
Mutterbrust zu zeigen. Ja, an den von einem Pfarrer um
1400 gestifteten wundersamen geschnitzten Turfliigeln zu
Irrsdorf sieht man sogar die ungeborenen Kinder Jesus
und Johannes auf den stark vorgewolbten Leibern der
heiligen Mitter plastisch dargestellt'”*). Wenn das Kind

%) Da man daran gewdhnt ist, ist weder bei Kindern noch
bei Erwachsenen zu bemerken, daB sie daran Ansto n#hmen.
Giitige Mitteilung des hochw. Pfarramtes StraBwalchen. In einem
dlteren Kirchenliederbuch fand ich die Strophe: ,, Aufhiipft das
Kind in ihrem SchoB, gar selig ob der Freude grofB.*



Perndl, Die Weihnachtskrippe 329

solche Bilder sicht in einem Alter, in dem das Ge-
schlechtliche noch gar nicht existiert, so nimmt es sie
in natiirlicher Unbefangenheit harmlos auf, und der spéi- -
teren fragescheuen Neugierde ist viel vorweggenommen.
Erst unsere Zeit ist etwas priide geworden, so dafi man
sich selbst das Wort genetrix nicht mehr wortlich tiber-
setzt in den Gebeten zu gebrauchen getraut.

5. Einige praktische Hinweise

Beim Krippenbauen, inshesondere beim Gestalten der
Figuren, mufi man wissen, wieviel man wagen darf. Vor-
bedingung fiir das Gelingen sind Demut und eine gewisse
Naivitat, sonst wird aus dem Werk die Eitelkeit des Her-
stellers sprechen und ein Dilettantismus im schlechten
Sinne. Das Krippenbauen beschrankt sich meist auf Stall
und Krippenberg, wihrend man die Figuren beim Kiinst-
ler bestellt. Dies kann in einem jahrlichen Zukauf ge-
schehen, der die Borse nicht auf einmal zu sehr belastet,
dem Kiinstler Zeit 1aft, sich in die Arbeit zu verliefen,
und doch seiner Not unter die Arme greift. Ob man
eine orientalische oder Heimatkrippe wahlen soll, laft
sich nicht prinzipiell 16sen, sondern hingt von den Um-
standen und der persénlichen Neigung ab. In der einen
soll man vermeiden, daB sie zum blofilen ethnographi-
schen Panorama wird, in der andern erweckt die Boden-
stindigkeit um jeden Preis sehr leicht den Eindruck
national-enger Pedanterie. Fur die einfache Hauskrippe
geniigen auch die Ausschneidefiguren, von denen uns
noch am meisten die von Fithrich und Bachlechner be-
friedigen. Es wire Sache des Katecheten, sobald wieder
Krippenbdgen zu haben sind, diese kritisch zu mustern
und sich am Geiste der genannten Papierkrippen zu
orientieren, um die Kinder beraten zu kénnen.

Zur Leitung eines Krippenbaukurses braucht man
ein warmes Herz und ein Koénnen, das man sich eher
als aus Biichern durch Schauen, Zuschauen bei andern
und viel Ubung erwirbt. Es besteht die Gefahr, da man
sich allzu leicht im blofen Basteln erschopft und auf
technische Kniffe und raffinierte Effekte beschrankt. So
entsteht ein oberflachlicher Naturalismus oder blasse,
kraftlose Symbolik.

Falls die Kirche eine Krippe von Kunst- oder Alter-
tumswert besitzt und eine Restaurierung notwendig ist,
darf diese nur dem Fachmann anvertraut werden. Auch
moge man die Aufstellung und das Wegrdumen und Ver-



330 Perndl, Die Weihnachtskrippe

packen nicht unbeholfenen Hénden iiberlassen, wieviel
geht sonst zugrunde. Es ist oft erstaunlich, wie wider-
sinnig und gefithllos in mancher Krippe die Figuren auf-
gestellt sind, so daB man merkt, dal es nur eine reine
Verrichtung ohne innere Teilnahme war. Wire es nicht
die richtige Herbergsandacht des Priesters, wenn er
solche Arbeit selbst iiberndhme? In manchem Pfarrhof
existiert noch eine alte Krippe, die nur aus Unkenntnis
durch eine neue ersetzt wurde.

Im Empfangsraum des Pfarrhofes soll eine gute
Krippe stehen, so dafl jeder Besuch zur Weihnachtszeit
zu einem Krippenschauen wird. Halten auch manche
dann den Pfarrer fiir einen ,Krippennarren® — es ist
eine ungefihrliche, schier liebwerte Narretei —, anderen
wird es zur Freude und zum anregenden Beispiel sein.
Bei Laien, 'die allzusehr vom Krippeninteresse in An-
spruch genommen sind, kénnte es allerdings geschehen,
daf} ihr Blick eingeengt und einseitig auf einen nur klei-
nen Ausschnitt des Herrenlebens hingelenkt wird. Und
wie manche Erwachsene bis in das hohe Alter nicht
iiber das Kindergebet hinauskommen, so bleiben sie
auch manchmal in ihren religiosen Empfindungen in der
Christbaumzeit stecken. Andererseits wird sich gerade
der glaubige Mensch nicht scheuen, vor der Krippe
wieder zum Kinde zu werden. Es ist bei einer Krippe
Zeichen hoher Kunst oder reifer Lebensnahe, wenn sie
jedes Lebensalter anspricht. Und wenn sie dies vermag,
so wird sie in Kirche und Haus zum wahren Sinnbild
und stillen Prediger gottlicher Liebe.

*

Krippenliteratur

Bachlechner Josef, Tiroler Krippenbuch, Innsbruck 1929; Ber-
liner Rudolf, Denkmiler der Krippenkunst (in Lieferungen),
Augsburg 1926 ff.; Gruber, P. Daniel, Krippe und Freude, Graz
1924; Hager Georg, Die Weihnachtskrippe, Minchen 1902; Hartig
Michael, Krippenkunst unserer Zeit, Sonderheft der Zeitschrift
fiir christliche Kunst, Miinchen 1927; Mang Hermann, Unsere
Weihnacht, Innsbruck 1927; Ringler Josef, Deutsche Weihnachts-
krippen, Innsbruck 1929, :

Der praktischen Unterweisung im Krippenbau dient am besten:
Weismantel Leo, Buch der Krippen, Augsburg 1930; sodann:
Diicker Franz, Krippenbastelbuch, Figurenbastelbuch, Wiesbaden
1930/31; Klassen Josef, Das Krippenbiichlein, Habelschwerdt 1925;
Plattner Ferdinand, Die gekleidete Krippe, Bressanone 1926;
Sauerland Hans, Vom frohen Krippenbauen, Wiesbaden 1930; da-
zu die schon oben genannten Zeitschriften und Jahrbiicher.



Pastoralfragen 331

Pastoralfragen

Bahnfahrt mit entlichenen Regielegitimationen., Drei Stu-
denten aus Wien beschlieflen eine mehrtigige Bergfahrt in die
Otztaler Alpen, wobei sie zur Fahrt hin und zuriick die Eisen-
bahn beniitzen. Einer von den dreien ist Eisenbahnerssohn und
als solcher Regiefahrer. Er darf 2. Klasse Schnellzug fahren und
zahlt fiir alles insgesamt kaum 5 S. Da die beiden anderen sich
die Kosten des vollen Fahrpreises unmdoglich leisten konnen,
kommen sie auf den Gedanken, sich von Mitschiilern, - die
Regiefahrer sind, zwei Legitimationen auszuleihen, um auf diese
Weise ebenfalls billig im Schnellzug 2. Klasse zu reisen. Vorher
fragen sie einen Theologen, der ihnen sagt, dies konnten sie
erlaubterweise tun, nur diirften sie sich nicht erwischen lassen,
denn die Bahnvorschriften seien nur Ponalgesetze. Die Tiroler-
fahrt wird also mit einer eigenen und zwei ausgeliechenen Legiti-
mationen gewagt und ohne Beanstandung zu Ende gefiihrt. Als
im ndchsten Schuljahr im Religionsunterricht bei der Behand-
lung des 7. Gebotes die Restitutionspflicht zur Sprache kam,
regte sich in den zwei Studenten das Gewissen. Der volle Fahr-
preis 2. Klasse Schnellzug hitte fiir jeden rund 300 S betragen.
Nach der Stunde suchen sie ihren Religionsprofessor auf und
fragen ihn, wie ihre Handlung zu beurteilen sei und ob sie
restitutionspflichtig seien,

I. Die Entscheidung dieses Falles erfordert zuerst die Klar-
stellung einiger Vorfragen.

1. Was beinhaltet die Lésung einer Fahrkarte? Wer eine
Fahrkarte 16st, schlieBt mit der Bahn einen Personentransport-
vertrag ab, den die Bahn unter Kontrahierungszwang eingeht.
Die Bahn kann den Abschluf des Vertrages nicht verweigern,
wenn die Beforderung mit den gewdhnlichen Beférderungsmitteln
moglich ist (§ 8 der Eisenbahnbetriebsordnung, § 3 der Eisen-
bahnverkehrsordnung, Art. 5 des internationalen Ubereinkommens
zu Bern von 14. Oktober 1893). Da es fiir die Bahn zu umstind-
lich wire, mit jedemn einzelnen Passagier die Vertragsbestimmun-
gen zu stipulieren, werden die Bedingungen der Personenbefér-
derung von der Bahn als Unternehmer in der Form einer Ver-
tragsschablone, wie dies bei Massenabschliissen von Verlrigen
der Fall zu sein pflegt, durch einseitige Verfiigung (durch Ge-
schiftsordnung, Betriebsreglement usw.) im voraus festgelegt
und als Fahrordnung und Fahrtarif erlassen (§ 4 der Eisenbahn-
betriebsordnung). Im Fahrpreistarif ist nicht allein der Betrag
fiir die Beforderung enthalten, sondern es sind darin auch noch
eine Reihe anderer Momente, wie z. B. die umfangreiche Hafi-



332 Pastoralfragen

pflicht, beriicksichtigt. Die Hohe des kundgemachten Tarifes ist
im allgemeinen als gerecht anzusehen. Diese Verfiigung der Bahn
gilt beim Personenbeforderungsvertrag als lex contractus. Mit der
Losung der Fahrkarte unterwirft man sich dieser Anordnung.
Im Franzosischen werden diese Unterwerfungsvertrige als ,,con-
trats d’ adhésion* bezeichnet. Die Bahn verspricht eine Lei-
stung, der Passagier nimmt dies an, und damit ist die Willens-
einigung, die Seele eines jeden Vertrages, gegeben ($ 861 ABGB.).
Alle zu einem giiltigen und erlaubten VertragsabschluB erforder-
lichen Bedingungen sind vorhanden, sowohl nach dem natiir-
lichen Sittengesetz als auch nach dem positiven Gesetz (§ 865 fT.
ABGB.). Bringt man nun diese Feststellungen in Zusammenhang
mit den Prinzipien der Moral, so ergibt sich, dafl der Personen-
beforderungsvertrag ein entgeltlicher, zweiseitiger Vertrag ist, do |
ut facias. Er beruht auf der iustitia commutativa, und daher ist
man zur Zahlung des Fahrpreises im Gewissen verpflichtet.

2. Die rechtliche Natur der Fahrkarte. Die Fahrkarte gehort
zu den Karten und Marken des téglichen Verkehrs wie Eintritts-
karten, Theaterkarten, StraBenbahnkarten, Speisemarken usw.
Sie ist das zwischen Bahn und Fahrgast vereinbarte Zeichen des
Vertragsabschlusses. Sie ist jedoch keine férmfliche Rechts-
urkunde. Sie ist ein Ausweispapier, das den Berechtigten nicht
nennt, aber auch nicht ausdriicklich auf den Inhaber lautet. Sie
hat iiberhaupt keinen zusammenhiingenden Text, Nach § 13 der
Eisenbahnverkehrsordnung muB die Fahrkarte angeben: Strecke,
Zugsgattung, Wagenklasse, Fahrpreis und Geltungsdauer. Die
Nummer dient vornehmlich der Verrechnung. Die Fahrkarte
dient zur Legitimation des Glidubigers, d. i. des Fahrgastes. Die
Babhn wird von ihrer Verpflichtung frei, wenn sie dem gegeniiber,
der dieses Zeichen vorlegt, das lhrige leislet, also den Fahrgast
befordert, der im Besitze der Fahrkarte ist und sie vorweist.
Daher sind die gewohnlichen Fahrkarten beliebig iibertraghar.
Dem Schaffner gegeniiber, einem amtlichen Organ der Bahn,
dient sie als Bestitigung der Zahlung des Fahrpreises, und dia
Lochung gilt nicht nur als Beweis der statigehabten Kontrolle,
sondern sie hat auch den Zweck, eine neuerliche Beniitzung der
Fahrkarte zu verhindern.

3. Sondertarife. § 13 der Eisenbahnverkehrsordnung besagt,
daf der Tarif Ausnahmen zulassen kann. So kennt die Bahn
besondere Tarife fiir Sonderziige, Schiilerkarten, Monatskarten,
Arbeiterwochenkarten usw. Auch diese Tarife sind gerechtfertigt.
Bei Sonderziigen z. B. kann die Bahn schon wegen der gesicher-
ten Anzahl der Fahrgiste Begiinstigungen gewihren, wihrend
bei den fahrplanmiBigen Ziigen fiir die Bahn immer ein ge-



Pastoralfragen 333

wisses Risiko besteht. Ganz besonders giinstige Befdrderungs-
bedingungen gewihrt die Bahn jenen Personen, die in einem
Dienstverhiltnis zu ihr stehen, Sie stattet diese Personen und
ihre Angehorigen mit einer speziellen Legitimation aus, die auf
den Berechtigten lautet und uniibertragbar ist. Solche Personem
sind zur Losung einer Regiekarte zu einem auBergewohnlich er-
miBigten Tarif berechtigt. Diese Legitimation gilt als dffentliche
Urkunde, soweit ihr Inhalt durch eine oOffentliche Behorde be-
statigt ist. v

4. Beurteilung des Mifibrauches der Eisenbahnerlegitimation
durch die staatlichen Gerichte. Die Beniitzung einer Eisen-
bahnerlegitimation durch hiezu nicht berechtigte Personen wird
nach einheitlicher Spruchpraxis der Strafgerichte als Betrug be-
straft. Betrug begeht nicht nur der, der sie unberechtigterweise
beniitzt, sondern auch der, der sie zu diesem Zweck hergibt. Die
Judikatur sieht in dieser Handlungsweise alle Momente des Be-
truges gegeben: Listige Schiidigung eines anderen in seinem
rechtlich geschiitzten Interesse durch vorsitzliche Erregung eines
Irrtums (§ 197 StG.). Betrug ist ein Schiidigungsdelikt (§ 1293
ABGB.). Die Merkmale des Betruges sind: (1) Irrefilhrung durch
(2) listige Handlung und (3) Ausniitzung dieses Irrtums zum
eigenen Vorteil in der (4) Absicht, jemand an seinem Eigentum
oder an anderen Rechten zu schidigen. Das Motiv der Tat ist
unerheblich.

IlI. Lésung des Falles. Die Beniitzung der ausgeliehenen
Eisenbahnerlegitimationen durch die zwei Studenten zur Losung
einer Regiekarte zum Zweck einer Vergniigungsfahrt von Wien
in das Otztal war eine ungerechte Schidigung der Bahn, eine
Verletzung der iustitia commutativa. Der etwaige Einwand, daf
die Bahn keinen Schaden erlitten hitte, da der fahrplanmiBige
Zug sowieso hitte verkehren miissen, daB durch die zwei Stu-
denten auch keine Uberfiillung des Zuges verursacht worden sei,
wodurch entweder andere Personen an der Fahrt verhindert
worden wiren oder die Anhingung eines weiteren Waggons not-
wendig geworden wire, ferner, daB wihrend dieser Zeit die zwel
berechtigten Regiefahrer ihre Legitimation nicht beniitzen konn-
ten, was sie sonst eventuell sogar in einem noch gréferen Um-
fang hiitten tun konnen, itbersieht die strikte Vertragsnatur der
Personenbeforderung durch die Bahn. Wer die Bahn beniitzen
will, hat, von besonderen Entschuldigungsgriinden abgesehen,
z. B. um sein Leben zu retten oder einer ungerechten Verfolgung
zu entgehen, keine andere Alternative als die, sich den Befér-
derungsbedingungen, der lex contractus, zu unterwerfen oder
auf die Beniitzung der Bahn zu verzichten.



334 Pastoralfragen

Sind die zwei Studenten restitutionspflichtig? Voraussetzung
fiir jede Restitutionspflicht ist Verletzung der ausgleichenden Ge-
rechtigkeit. Im Falle einer ungerechten Schiédigung ist dann Re-
stitutionspflicht im Gewissen zu statuieren, wenn die actio dam-
nificans vere, efficaciter et formaliter iniusta war. Dies alles
trifft, objektiv genommen, bei der Tirolerfahrt der beiden Stu-
denten zu. Objektiv gesehen, ist die unberechtigte Losung einer
Regiekarte fiir die Fahrt von Wien in das Otztal und zuriick
als materia gravis anzusehen, so daf unter diesem Gesichtspunkt
jeder der zwei Studenten sub gravi zum Ersatz des Schadens
verpflichtet ist.

Bei der Restitutionspflicht ist aber auch die subjektive Seite
zu beriicksichtigen. BloBe culpa iuridica, bei der Restitutions-
pflicht erst post sententiam iudicis im Gewissen bestiinde, ist aber
auf keinen Fall anzunehmen. Damit bei Schidigung von culpa
iuridica die Rede sein kann, ist ein ganz anderer Gewissens-
spruch erfordert, als ihn das Verhalten der Studenten bei diesem
Kasus an den Tag legt. Aus ihrem Verhalten ist zu schlieBen,
daB ihr Gewissen nicht ganz rein war. Sie haben das BewuSl-
sein, daBf die Tat nicht voll in Ordnung ist, und damit ist culpa
theologica gegeben. Sie haben jedoch nicht die volle Kenntnis
der Verwerflichkeit ihres Tuns. Das jugendliche Alter laft ein
allseitiges Verstindnis nicht aufkommen. Sie hegen die bei Ju-
gendlichen oft zu findende Ansicht, daB es wohl nicht so weit
gefehlt sein werde. Thr Gewihrsmann, der Theologe, ist eben-
falls im Irrtum, wenn er meint, Eisenbahnvorschriften seien
bloBe Ponalgesetze. Er .vermengt Wahres mit Falschem. Wie
weit Vorschriften der Eisenbahn, einer Unternehmung mit einem
so verzweigten und komplizierten Aufgabenkreis, verpflichien,
muB aus deren Inhalt und Zweck beurteilt werden. Es gibt Vor-
schriften, die nur den Zweck haben, die Bahn von der Haftung
zu befreien; es gibt solche, die als Ponalgesetze anzusehen sind,
und Bestimmungen, die auf der ausgleichenden Gerechtigkeii be-
ruhen und deshalb schon nach dem natiirlichen Sittengesetz im
Gewissen verbindlich sind. Es diirfte sich bei diesem Theologen
um einen Theologiestudenten in den hoéheren Semestern, elwa
um einen guten Freund der Studenten, handeln, der zwar ihr
Gewissen in der gewiinschten Richtung etwas beschwichtigen
konnte, aber sonst nicht ernst zu nehmen ist. Sollte mit dem
Theologen ein Priester in verantwortungsvoller Stellung gemeint
sein, so hitte auch er fiir sich einen Kasus zu lésen und seinem
Verschulden entsprechend zu bereinigen.

Es ist also mit gutem Grund anzunehmen, daB die Tat der
beiden Studenten nur leviter culpabilis war, Fiir diesen Fall be-



Pastoralfragen 335

steht in bezug auf Restitution des Fahrpreises auch nur eine
obligatio levis.

Steyr. ' Prof. Dr. August Bloderer.

Ein eigenartiger Ehefall. In der protestantischen Weltstadt H.
heirateten Mar'in L. und Ruth S., beide evangelischer Konfes-
sion. Die ungliickliche Ehe wurde gerichilich geschieden, und
Martin suchte daraufhin die katholische Elisabeth B. zu heiraten.
Diese sirebte eine katholische Trauung an und erkundigte sich
beim katholischen Seelsorger nach der Mdglichkeit einer kirch-
lichen Ehe. Es scheint, daB bei diesem Geislichen die Kenntnis
des katholischen Eherechtes im umgekehrten Verhiltnis stand
zu der Grofistadt, in welcher er pastorierte. Infolge dieser Un-
kenntnis erklirte er der Braut, eine katholische Trauung sci
moglich und fithrte als Grund dafiir die Behaup!ung an, die
evangelischen Taufen in H. seien ungiiltig, er sei also frei. Er-
freut iiber diese Antwort, geht Martin mit seiner Braut zum
Pfarramt und sie bitten beim Ordinariat um Dispens vom Hin-
dernis disparitatis cultus, Das Generalvikariat erkldrte: in H.
sind die Taufen giiltig, also ist auch die erste Ehe giiltig. Als die
unerfreuliche Antwort zuriickkam, war bereits die letzte Vor-
bereitung fiir die Ehe getroffen, zudem mit Riicksicht auf die
baldige Trauung die Wohnung eingeriumi worden. Fiir die
Brautleute gab es kein Zuriick mehr.

Was_machen? Es folgt die Ziviltrauung. Dann reisen die Ehe-
leute in die Heimat der katholischen Braut, erkliren, daB die
Zivilehe bereits geschlossen sei und ein Zusammenleben wie Ehe-
leute sich von selbst versiehe, auch wenn eine kirchliche Trauung
nicht folge. Es ist nicht ganz klar, wie der Pfarrer der Braut zur
Trauung schritt, Haben sich beide als ledig ausgegeben? Hat
dann der Pfarrer darauf verzichtet, nihere Erkundigungen einzu-
ziehen, wie can. 1019f. es vorschreiben? Wer hat dispensiert
vom Hindernis mixtae religionis? Der Pfarrer selbst nach
can. 1045, § 3?7 War er dazu berechtigt? Eines ist sicher: Marlin
und Elisabeth kehrten nach H. als katholisch getrautes Paar zu-
riick und fithren wie richtige Eheleute ein gemeinsames Leben.
Als aber Elisabeth wieder zur hl. Beichte ging und den ganzen
Verlauf der EheschlieBung erzihlte, trat an den Beichivater die
Frage heran: Kann Elisabeth absolviert werden? Enthaltsamkeit
kann und will sie nicht versprechen. AuBer der Frage hinsicht-
lich der Absolution wurde noch folgende gestellt: Was kann von
Seite der Kirche geschehen? Muf der Pfarrer von H. sich nach
Rom wenden?

Der Fall, so wie er vorgelegt wurde, bielet einige Unklar-
heiten, die noch gelést werden miissen. Die erste Frage wird



336 Pastoralfragen

sein: Wann haben Martin und Ruth geheiratet? Noch unter den
Bestimmungen des berithmten Caput ,,Tametsi“? Es klingt zwar
unwahrscheinlich, und doch bekam ich im Juni 1948 von der
Romischen Rota den Auf rag, das Eheband einer Verbindung zu
verteidigen, die 1898 in England von einem minderjihrigen Fran-
zosen und einer anglikanischen Englinderin eingegangen wurde.
Der ProzeB liuft seit 1903. Waren Martin und Ruth, obgleich
protestantisch, an die EheschlieBungsform des Caput ,, Tametsi®
gehalten? Oder an die Constitutio ,,Provida® (verpflich'end fiir
Deutschland) vom 15. April 1906? Oder endlich an die Form
der can. 1094 — 1099?

Nun zur eigentlichen Frage. Der Pfarrer von H. hat einen
groBen Irrtum, iiber den er nun post factum ,bestiirzt” ist, be-
gangen. Ein Pfarrer kann doch nicht eine ,,amtliche” En’schei-
dung abgeben, daB alle protestantischen Taufen in H. ungiiltig
sind, daB Martin ungiiltig getauft ist. Denn bis zum 19. Mai 1918
wurde die gespendete Taufe in ordine ad contrahendum matri-
monium als giiltig prasumiert. Vom 19. Mai 1918 an gilt can, 1070,
§ 2: ,Si pars tempore contracti matrimonii tamquam baptizata
communiter habebatur aut eius baptismus erat dubius, standum
est ad normam can. 1014 pro valore mairimonii. Auch ange-
nommen, daB Martin und Ruth nicht giiltig getauft waren, dann
war deren Ehe erst recht giiltig, da sie als Ungetaufte unabhiin-
gig von jedem kirchlichen Gesetz ein matrimonium legitimum
schlieBen konn'en (can. 1015, § 3). War aber Martin ungiiltig
getauft und Ruth giiltig oder zweifelhaft, dann war vom 19. Mai
1918 die Ehe ebenfalls giiltig; denn der Kodex hob das impedi-
- mentum disparitatis cultus fiir den Andersglaubigen auf
(can. 1070, § 1). Die Ehe Martin—Ruth konnte wegen der Taufe
eines der Brautleute nur dann fiir ,ungiiltig erkliart werden,
wenn ,,amtlich feststand, daB Martin nicht giiltig getauft war,
als er vor dem 19. Mai 1918 die Ehe schlo8, oder daB Ruth, ob-
wohl protestantisch, in der katholischen Kirche getauft war oder
einmal konverliert hatte und wieder abgefallen ist. Nach dem
Gesagten muBl also die Behauptung des Pfarrers: , Martin ist
nicht giiltig getauft, also ist er frei”, sehr vorsichtig aufgenom-
men werden.

Auch die Antwort des Ordinariats entbehrt der juristischen
Schérfe. Bei dem heutigen dogmatischen Standpunkt der prote-
stantischen Religionsdiener in Deutschland, zumal in der GroB-
stadt H., scheint mir der Satz gewagt: ,Die Taufen in H. sind
giiltig”. Auch die Folgerung aus diesem Saize ist gewagt: ,Also
ist auch die erste Ehe giiltig®. Aus der Giiltigkeit der Taufe folgt
nicht die Giiltigkeit der Ehe, manchmal eher aus der Ungiiltig-
keit (vgl. can. 1099, § 2).



Pastoralfragen : 337

Was ist nun zu tun? Es gilt can. 1069, § 2: , Quamvis prius
matrimonium sit irritum aut solutum qualibet ex causa, non
ideo licet aliud contrahere, antequam de prioris nullitate aut
solutione legitime et certo constiterit. Die Frage wird also sein:
Kann die Ehe Martin--Ruth fiir ungiiltig erklirt oder recht-
mifBig gelost werden? Um diese Frage beantworten zu kénnen,
miiBten hauptsichlich folgende Punkte beriicksichtigl werden:

al Wann wurde die Ehe Martin—Ruth geschlossen? Galt fiir
die Brautleute ,,Tametsi®, ,,Provida®, can. 1099?

b) Waren die Eltern des Martin oder der Ruth einmal katho-
lisch? Waren sie Apostaien? Wann? Wurden Martin oder Ruth
in der katholischen Kirche gelauft? Wie lange wurden sie katho-
lisch erzogen? (Vgl. can. 1099; Consi. ,,Provida®.) Galt fiir Mar-
tin—Ruth die Constitutio ,,Provida®, dann miiBte noch die
Frage beantwortet werden: Sind Martin und Ruth in Deutsch-
land geboren? Haben sie in Deutschland geheiratet?

c) War der eheliche Verkehr méglich oder nicht? (can. 1068).
Kam ehelicher Verkehr in normaler Weise vor? (can. 1119).

d) Waren Martin oder Ruth vor ihrer Ehe schon einmal ver-
heiratet? (can. 1069). Wenn ja, kommt dann can. 1075 in Frage?
Can. 1078?

e) Waren Martin oder Ruth blutsverwandt oder verschwigert?
Bis zu. welchem Grad kirchlicher Berechnung? (can. 1076 und
10771,

f) Unwissenheit in Fragen der ehelichen Gemeinschaft kommt
auch heutzulage, selbst in GroBstidten, noch vor, wie die Erfah-
rung zeigt. Kann Ruth can. 1082 fiir sich in Anspruch nehmen?
Oder can. 1083 wegen wesenllichen Irrtums?

g) Leider spielen heutzutage in den Eheprozessen can. 1081
und 1086 eine traurige, aber hervorragende Rolle, Haben Martin
oder Ruth mit festem Willensakt die Unaufldslichkeit der Ehe
oder die eheliche Treue vom Eheverirag ausgeschlossen? Haben
sie den Ausschlufl oder die Beschrinkung des Kindersegens vor
der Ehe vereinbart?

h) Haben die Brautleute irgendeine Bedingung vor der Ehe
gesetzt? Welche? (can. 1092).

Auch die Taufe der Eheleute Martin—Ruth koénnte eine Lo-
sung bieten fiir die Ehe Martin—Elisabeth. Es sind drei Fille
moglich. Das Ordinariat liefert den Beweis, daBl die Taufe so-
wohl von Martin wie von Ruth wirklich zweifelhaft ist. In die-
sem Falle kénnte die Frage der S. C. 5. O. vorgelegt werden. Ich
halte eine Auflosung der Ehe Martin—Ruth nicht fiir ausge-
schlossen (vgl. S. C. 8. O., 10. Juni 1937; A. A, S., Bd. 29, S. 305).
Wenn aber das Ordinariat sich von der Ungiiltigkeit beider Tau-
fen iiberzeugen kann, dann steht Martin das Privilegium Pauli-

~Theol.-prakt. Quartalschrifts IV. 1949, 22



338 Mitteilungen

num zur Verfiigung (can. 1120 ff.). Kann endlich eine Taufe als
ungiiltig nachgewiesen werden, dann wiire im Wege der S. C. S. O.
Lésung a vinculo naturali matrimonii vom HI. Vater zu erbitten,
Im Jahre 1948 hat die S. C. 8. O. eine protestantische Taufe fiir
ungiiltig erkliart. Daraufhin hat der Hl. Vater das nichtsakramen-
tale Eheband gelost und nach der katholischen Taufe die Ehe
mit einem katholischen Madchen gestattet.

Wie unser Fall zeigt, geniigt der falsche Rat eines Seelsor-
gers, eine ungiiltige, ja sakrilegische Ehe zu schaffen. Aber wie
viel wird erfordert, eine ungiiltige Ehe vor Gott in Ordnung zu
bringen! Was dann, wenn es keine Losung des Falles gib1? Mit
vollem Rechie ist der Seelsorger in H. ,iiber seinen Irrtum be-
stiirzt',

Rom. P. Gerard Oesierle O. S. B.

Mitteilungen

Liturgische ,Freiheiten“. Manche Priester nehmen sich die
»Freiheit”, auch wenn kein entsprechender Entschuldigungs-
grund gegeben ist, ohne Talar zu zelebrieren oder ohne Birett
an den Altar zu treten. Andere wieder pflegen bei der heiligen
Messe die Hinde nach Art der Katakomben-Oranlen auszubreiten.
GewiB gehoren die hier aufgeworfenen Fragen nicht zu den
dringenden unserer Tage. Die zahlreichen kirchlichen Vor-
schriften verbieten uns aber, diese Dinge zu bagatellisieren.
Mit der allmihlichen Normalisierung der Verhiltnisse fallen
auch mancrte Entschuldigungsgriinde beziiglich der priester-
lichen Kleidung in und auBerhalb der Kirche weg.

In dem Rundschreiben Pius’ XII. ,Mediator Dei“ iiber die
heilige Liturgie wird von neuem eingeschirft, daB das Recht,
die Art und Weise der Kultiibung zu bestimmen, einzig und allein
dem Papste zusteht (vgl. can. 1257) und daB die Bischife sorg-
faltig dariiber zu wachen haben (vigilare diligenter), daB die
kirchlichen Vorschriften iiber den Kult genau eingehalten werden
(sedulo observentur; can. 1261). Dann fiigt der Heilige Vater
hinzu: ,,Privato nemini ulla facultas est externas hoc in genere
actiones moderari, quae cum ecelesiastica disciplina et cum
Mystici Corporis ordine, unitate ac concordia ... coniunguntur.®
An den gesamten Klerus richtet der Heilige Vater die Mahnung:
»Imprimisque enitendum est, ut omnes debito obsequio debitaque
fide decretis obtemperent, quae vel Tridentina Synodus vel Ro-
mani Pontifices ac Sacrum Concilium tutandis rilibus praepo-
situm ediderint, et quae liturgici libri ad externam publici cultus
actionem quod attineat, statuerint.*



Mitteilungen 339

In diesen amtlichen Texten findet man kein Anzeichen fiir
die Gewahrung von Freiheiten fiir die Fille, welche durch be-
stehende Gesetze normiert sind. Selbst wenn man zugibt, da8
ein Unterschied zu machen ist zwischen prizeptiven und direk-
tiven Normen, so ist diese Unterscheidung fiir die hier zur Ent-
scheidung vorgelegten Fille ohne Bedeutung. Denn es handelt
sich dabei um Gesetze, die im Gewissen verpflichten; es gehi nicht
um Rite, sondern um Pflichten, die freilich an sich nicht unter
schwerer Siinde binden, um Gebote, von deren Beobachtung auch
entsprechende Griinde entpflichten koénnen, zumal wenn man
die in Frage kommenden Normen nicht zu vernachlissigen
»pflegt®,

Aber kann nicht eine den Rubriken zwar widersprechende,
aber durch lange Zeit geiibte Praxis zur rechtmiBigen, mithin
erlaubten Gewohnheit (consuetudo) werden? Die negative Ant-
wort auf diese Frage ist — ganz davon abgesehen, dafl nicht
die Praxis einzelner, sondern nur eine von Kommunititen lange
Zeit geiibte Gewohnheit rechtmiBig werden kann (can. 26) —
in den beiden canones 818 und 27 enthalten. Can. 818 lautet:
»Reprobata quavis contraria consuetudine, sacerdos celebrans —-
der Priester ist ,celebrans‘ wenigstens vom Kreuzzeichen zu Be-
ginn der Messe bis zum Ende des letzten Evangeliums — accurate
ac devote servet rubricas suorum ritualium librorum . . .* Der
Ausdruck ,,reprobata quavis contraria consuetudine“’ist von der
groBten Wichtigkeit. Dadurch wird nidmlich jede gegen die
Rubriken verstoBende Praxis des Zelebranten als ,in iure ex-
presse reprobata‘ erklirt, und von einer derartigen Praxis heifit
es im can. 27, § 2: ,,Consuetudo quae in iure expresse reprobatur,
non est rationabilis.“ Eine consuetudo ,non rationabilis’ kann
aber nie rechtmiBig werden; denn es heiBit im can. 27, § 1:
Consuetudo . . . ,neque iuri ecclesiastico praeiudicium affert,
nisi fuerit rationabilis . . .; conira legem vero ecclesiasticam
quae clausulam contineat futuras consuetudines prohibentem, —
und diese prohibitio ist im can. 818 ausgesprochen — sola
praescribere potest rationabilis consuetudo centenaria aut im-
memorabilis.*

1. Der Talar. Die Frage, ob man die heilige Messe — von
Ausnahmefiillen abgesehen — ohne Talar zelebrieren diirfe, hat
das ,,Missale Romanum® schon lédngst entschieden., Im ,Ritus
servandus in celebratione Missae* heiBt es (I, n. 2), der Priester
miisse die ihm zustehenden Kleidungsstiicke tragen, ,,quarum
exterior saltem talum pedis attingat* (das duBere Kleidungsstiick
soll wenigstens bis zum Knéchel reichen). Gegen den verpflich-
tenden Charakter dieser Weisung kann man sich nicht auf die

22*



340 Mitteilungen

Meinung berufen, die der Zelebration vorausgehenden Rubriken
verpflichten nicht unter Siinde, sondern seien nur direktive Nor-
men; denn das Tragen .des Talars bezieht ich auf die ganze MeB-
feier. Weil sich manche Priester iiber diese Rubrik hinweg-
setzen, wurde in das neue Rechtsbuch der Kirche can. 811 auf-
genommen: ,,Sacerdos, Missam celebraturus, deferat vestem con-
venientem quae ad talos pertingat...“ Kein Theologe wird hierin
nicht ein im Gewissen verbindliches Gesetz erblicken. Als der
Apostolische Stuhl erfuhr, daB manche Priester sich auch iiber
diesen Kanon hinwegsetzten, erlieB die Konzilskongregation
am 28. Juli 1931 folgendes Monitum: ,,. . . sacerdotes graviter
monet, ut religiossisime servent etiam praescriptum canonis 811
§ 1: Sacerdos, Missam celebraturus, deferat vestem convenien-
tem quae ad talos pertingat; qua quidem veste curandum est,
ut sacerdotes utantur etiam in sacramentis publice ministrandis.
Parochi et rectores ecclesiarum in sua quisque ecclesia ad cele-
brandum Missae sacrificium sacerdotes ne admittant, nisi sint. ..
ecclesiastica veste induti, veste nempe, de qua in canone 811 § 1*
(AAS XXIII, 337).

Von der Beobachtung dieser Vorschrift kann nur ein ent-
sprechend wichtiger Grund entschuldigen, z. B. die Unmdglich-
keit, auf Reisen einen Talar mitzunehmen. Nach Moglichkeit sollte
in jeder Kirche, bzw. Sakristei fiir auswirtige Priester, die zur
Zelebration *kommen, ein Talar, der sich der Griofie anpassen
1iBt, oder wenigstens ein sogenannter ,Wessenberg® (Talar ohne
Armel) zur Verfiigung stehen. Selbstverstindlich soll sich dieser
Talar in einem wiirdigen Zustande befinden.

I1. Das Birett. Fiir den Gang zum Altare und zuriick ist Be-
deckung des Hauptes vorgeschrieben, und zwar je nachdem mut
Birett, Kapuze oder bloBem Humerale. Das ,Missale Romanum®
sagt im ,Ritus servandus in celebratione Missae™: ,,. . . capite
cooperto accedit ad Altare . . . Si vero contigerit eum transire
ante Altare majus, capite cooperto faciat ad illud reverentiam*®
(I, n. 1). ,,Cum pervenerit ad Altare . . . caput defegit, biretum
ministro porrigit* (II, n. 2). Am SchluB8 der Messe: ,,. . . facta
reverentia, accipit biretum a ministro, caput cooperif, ac praece-
dente eodem ministro . . . redit ad Sacristiam . . . (XII, n. 6).

Aber ist diese Norm wirklich prizeptiv, nicht blo8 direktiv?
Das ,,Memoriale Rituum*, das Benedikt XIII. zum Gebrauch in
kleineren Kirchen fiir die wichtigeren Funktionen (wenn nicht
die geniigende Anzahl von ministri in sacris zu haben ist) vor-
geschrieben und Benedikt XV. aufs neue herausgegeben hat,
schreibt den Gebrauch des Biretts fiir die Funktionen, besonders
fiir die heilige Messe, nicht weniger als siebzehnmal vor. Ls



Mittzilungen 341

ist kaum denkbar, daBl der Gesetzgeber sooft auf die Einhaltung
einer nur direktiven Norm dringt. Dasselbe ergibt sich aus den
Dekreten der Ritenkongregation, die auf der Bedeckung des
Hauptes bestehi. Auf die Anfrage der Augustiner, ob sie beim
Gange zum Altare gleichwie andere Regularen die Kapuze iiber
den Kopf ziehen miifiten, wurde geantwortet: ,,Ut caput tegant
cum amictu® (Decr. auth, n, 693). Der Sinn dieses Dekretes wird
im Index generalis der Decr. auth. (V, S. 85) wiedergegeben mit
dem Satze: ,,Caput tegere debent cum amictu Augustiniani cele-
braturi.“ Auch andere Regularen, die nur eine kleine Kapuze
tragen, diirfen ,uti bireto, dum procedunt ad altare et in reditu
ad sacristiam, praesertim si regulae et consuetudo non obstent®
(Decr. auth. n. 4056 ad I, vom 15. Mai 1900). DaB sie das' Haupt
bedecken miissen, ist vorausgesetzt.

G. Kieffer hat darum ohne Zweifel recht, wenn er im be-
kannten und hochgeschiitzten Werk ,,Rubrizistik® (8. Aufl. {1935],
S. 136) schreibt: ,,Bei der Predigt, im Beichtstuhl (auch wihrend
der Lossprechung) ist das Birett fakultativ, in anderen Fillen,
wie beim AkzeB zum Altar usw., ist es obligatorisch”. Die an-
gesehenen Ephemerides Liturgicae (Ius et praxis liturgica, 55
[1941], 27, Nota) bemerken: ,,Ad celebrandam Missam detecto
capite ad altare procedere non licei; et ne consuefudo quidem
exsistens potest servari. Ipsi quoque Religiosi (Decr. 693 et 3697,
IX) tenentur caput cooperire cum amictu, si desit usus bireti.”
Damit ist die Frage iiber den verpflichtenden Charakter der be-
treffenden Rubrik im Missale hinreichend geklirt, und der ,hor-
ror bireti, an dem offenbar manche Priester leiden, ist unbe-
dingt zu iiberwinden.

Vom heiligmiiBigen Don Michael Rua, dem Nachfolger des
heiligen Johannes Bosco im Generalat der Salesianerkongrega-
tion, wird folgendes berichtet: ,Bei den alljdhrlich stattfinden-
den Exerzitien mahnte er jedesmal zur genauen Einhaltung der
MeBrubriken. Es war ihm lieb, wenn die Geistlichen einander
bei der heiligen Messe dienten. So konnlen sie sich gegenseilig
auf Ungenauigkeiten aufmerksam machen. Er selbst fragte auch
in seinem letzten Lebensjahr noch seinen priesterlichen MeB-
diener ganz eindringlich, welche VerstoBe gegen die Rubriken er
etwa gemacht habe. In seinen monatlichen Rundschreiben kam
er nicht selten darauf zu sprechen. So wollte er durchaus, daB
der Zelebrant mit dem Birett auf dem Haupte an den Altar trete.
Sah er einen Priester unbedeckten Hauptes an den Altar gehen,
unierlieB er es nicht, ihn unter vier Augen zu ermahnen. Ja,
man konnte sogar beobachten, wie er sein Birelt abnahm, um es
jenem Priester zu geben, der ohne Kopfbedeckung sich an den



342 ' Mitteilungen

Altar begeben wollte* (Schweizerische Kirchenzeitung 105 [1937],
226).

Auch wihrend dffentlicher Aussetzung des Allerheiligsten ist
das Birett mitzunehmen. Geht man wihrend der Aussetzung mit
dem Kelch an den Aussetzungsaltar, so nimmt man das Birett
ab, sobald man in conspectum SSi. kommt, und setzt es beim
Weggehen wieder auf, sobald man e conspectu SSi. ist. Zelebriert
man aber an einem anderen Altar, so halte man sich an folgende
Regel des Directorium Cleri Romani 1890: ,,Sacerdos celebraturus
transiens ante SS. Sacramentum publice venerationi expositum
genuflectat prius (utroque genu), deinde detegat caput, inclinei,
postea cooperiat caput, deinde surgat.” Also nicht auf dem gan-
zen Wege das Birett auf dem Kelche tragen! Die Ephemerides
Liturgicae (55 [1941], 121) bemerken: ,,Redarguendi sunt, qui ad
maiorem reverentiam, ut ipsi dicunt, capite aperto abeunt, donte
sint extira conspectum altaris, quia operantur contra rubricam
et decreta.”

lll. Die Hindehaltung. Wie die ausgebreiteten Hiinde zu halten
sind, ist im Missale ganz genau beschrieben: ,,. .. extendit manus
ante pectus, ita ut palma unius manus respiciat alteram, et digitis
— dazu gehort auch der Daumen — simul iunctis, quorum
summitas humerorum altitudinem distantiamque non excedaf,
quod in omni extensione manuum ante pectus servatur (,.Ritus
servandus in celebratione Missae®, V, n. 1). Also: 1. die Hinde
miissen vor der Brust, nichf iiber der Brust oder gar neben dem
Kopf ausgebreitet werden; 2. die Handflichen miissen parallel
gehalten werden, so daB die eine Handfliche zur anderen schaut;
3. die Fingerspitzen sollen nicht iiber die Schultern hinausragen;
4. die Hinde sollen auch nicht seitwirts iiber die Schulterbreite
hinausgehen. Das ist natiirlich nur dann méglich, wenn man die
Oberarme an den Brustkorb anlehnt. Daraus ergibt sich, duj,
wer in gerader Linie hinier dem Zelebranten steht, dessen Hinde
gar nicht sehen kann. Er kann sie nur dann sehen, wenn sie
gegen die klare Vorschrift iiber die Schulterbreite oder -hoha
hinausgehen. Hier liegt eine Rubrik vor, deren verpflichtenden
Charakter man nicht in Zweifel ziehen darf. Dazu kommti, daB
das ,,Caeremoniale Episcoporum® (lib. II, cap. 8, n. 39) dasselbe
sagt wie das Missale, ja ausdriicklich auf dieses verweist: ,,can-
tat... ,Oremus’, et iterum, extensis manibus, Orationem, et cum
dicit conclusionem ultimae Orationis, id est Per Dominum
nostrum ete., denuo iungit manus, prout plenius circa huiusmodi
junctionem et disiunctionem manuum in Rubricis Missalis
declaratur®. An einer anderen Stelle (lib. I, cap. 19, n. 3) sagt
das ,,Caeremoniale*: ,,Cum vero Orationes cantal, manus ipsas



Mitteilungen 343

elevatas, ac rectas (d. h. aufrecht) ad humerorum aequalitatem
retinet, ita ut palma palmam respiciat usque ad conclusionem
Orationis”. Angesichts dieser klaren, im Gewissen verpflichtenden
Normen ist die Verschiedenheit der Priester bei der Hindeaus-
breitung sehr schwer zu erkliren. ;

Man beruft sich darauf, daB in der alten Kirche die Haltung
der Hinde ganz anders gewesen sei, nimlich so, wie sie in den
Gestalten der Oranten auf den Katakombenbildern zu sehen ist.
Allein, es sind nicht diese geschichllichen Tatsachen mafigebend,
sondern die Vorschriften, die von der Kirche fiir die Gegenwart
erlassen sind. Bekanntlich hat sich unser Heiliger Vater ganz
klar gegen das Bestreben ausgesprochen, geltende Gesetze aus
Vorliebe fiir alte Formen und Gebrduche zu vernachlissigen. In
dem Rundschreiben ,,Mediator Dei* iiber die heilige Liturgie sagt
der Papst, es sei ausschlieBlich Sache des Apostolischen Stuhles,
Anderungen im Kult vorzunehmen, und fiahrt dann fort: ,, Temer-
arius eorum ausus omnino reprobandus est, qui novas deli-
berato consilio liturgicas consueiludines invehant, vel obsoletos
iam ritus reviviscere iubeant, qui cum vigentibus legibus ac
rubricis non concordent . . . Vetus usus, non idcirco dumtaxat
quod antiquitatem sapit ac redolet, aptior ac melior existimandus
est vel in semetipso, vel ad consequentia tempora novasque
rerum condiciones quod attinet. Recentiores etiam liturgici ritus
reverentia observantiaque digni sunt, quoniam Spiritus Sancti
afflatu, qui quovis tempore Ecclesiae adest ad consummationem
usque saeculorum, orti sunt; sunique iidem pariter opes, quibus
inclita Jesu Christi Sponsa utitur ad hominum sanctitatem exci-
tandam procurandamque . . . Qui ad antiquos redire ritus con-
suetudinesque velit, novas repudiando normas, quae ex providen-
tis Dei consilio ob mutatas rerum condiciones fuere induclae,
non is. procul dubio, ut facile cernere est, sapienti rectoque mo-
vetur studio.”

Innsbruck. J. B. Umberg S. J.

Richtigstellung. Im 3. Heft, 1949, S.222, Zeile 33 ff., soll es
richtig heiBen: ,Deutlicher als bisher erkannte man. die Zu-
sammenhiinge der einzelnen Zyklusphasen untereinander und
zog den SchluBl, da8 Konzeption ohne das Freiwerden einer
befruchtbaren (nicht: befruchteten) Eizelle (Ovulation) nicht
moglich sei.*

S. 254, drittletzte Zeile von unten ff., mul es richtig heilen:
,,Somit fallen unter die ,aliosve ecclesiarum etiam exemptarum
rectores’ des can. 1355 nicht die Regularoberen, die einer exem-
tem, mit dem Klosler verbundenen Ordenskirche vorstehen.*

Redaktion.



344 Das katholische Missionswerk

Das katholische Missionswerk

Die katholische Kirche in Hinterindien
Von Univ.-Prof. P. Dr. Johannes Thauren S.V.D., Wien

1. Aligemeine Ubersicht

AuBerhalb des Blickfeldes der katholischen Kreise unserer
Linder liegt das hinterindische Missionsfeld, wihrend die Ent-
wicklung in Afrika, Vorderindien, China und Japan weit mehr
im Vordergrund ihres Interesses steht. Und doch gehért Hinter-
indien zu den beachtenswiirdigsten Missionsgebieten der Kirche,
Dieser ostasialische Halbkontinent, der Franzésisch-Indochina
(Vietnam, Laos und Kambodja), Siam, Birma und Malakka um-
schlieBt, miBt mehr als 2 Millionen km® und hat rund 55 Mil-
lionen Einwohner. Die Bevilkerungsdichte ist, entsprechend den
geographischen Verhiltnissen, verschieden. In Franzésisch-Indo-
china leben durchschnittlich auf 1 km?® 28 Bewohner, in Siam
und Birma je 22; am diinnsten bevélkert ist das Gebiet von Laos
mit 231.400 km?* und 850.000 Bewohnern, d. s. 4 Bewohner auf
1 km®. 85 Prozent der Bevilkerung bekennen sich zum Buddhis-
mus. Der Islam zdhlt 3.2 Millionen Gliubige, und den primitiven
heidnischen Religionsformen hiingen noch eineinkalb Millionen
an, d. s. 3.8 Prozent der Gesamtbevolkerung Hinlerindiens. In
Franzosisch-Indochina ist die Mission am tiefsten in das Volkstum
hineingewachsen. Auf 100 Bewohner kommen hier sechs Katho-
liken, wihrend in Siam die Katholiken nur 0.28 Prozent der Ge-
samtbevolkerung ausmachen, Bis zum japanischen Einmarsch
(1944) wies Hinterindien trotz aller Verfolgungen ein stindiges
und gleichmiaBiges Wachstum auf. 1760 zihlte man 100.000,
1860: 1,200.000, 1940: 2,000.000 Katholiken. Besonders charakte-
ristisch ist die Stirke des einheimischen Elements. Die Zahl der
einheimischen Priester (1524) ist mehr als doppelt so hoch wie
die der europdischen (630). Das Verhiltnis der europiischen
Briider (773) zu den einheimischen (1208) ist 2:3. Auf
sechs einheimische Schwestern kommt eine europiische. (5116:
930). Dem Priesternachwuchs dienen zehn GroBe Seminarien
{Theologische Lehranstalten) mit 581 Theologiestudenten und
19 Kleine Seminarien (Knabenseminarien) mit 1537 Studenten.
Trotz des Alters der Mission haben nur vier kirchliche Bezirke
einheimische Oberhirten. Die Schuld trifft nicht die Missionare,
sondern aus kolonialpolitischen Erwigungen und aus der Furcht
vor Stirkung der Unabhéngigkeitsbestrebungen der einheimischen
Volker wuflite Frankreich die Bestellung einheimischer Bischofe
zu verhindern.

Von den 28 Missionsgebieten Hinterindiens werden verwaltet:



Das katholische Missionswerk 345

Vom Pariser Seminar 15, von Dominikanern 4, vom Mailinder
Seminar 2, je 1 von Salesianern Don Boscos, den Oblaten der Un-
befleckt Empfangenen, der Missionsgesellschaft des hl. Columban,
den Missionaren U. L. F. von Salette; drei Gebiete sind dem ein-
heimischen Sikularklerus anvertraut.

Hinterindien war im zweiten Weltkrieg einer der griBfen
Kampfriume, auf dem sich die macht-, wirtschafts- und bevélke-
rungspolitischen Spannungen von Jahrzehnten entluden. Bildet
doch Hinterindien die westliche Bastion der Festung Pazifik, die
von den Japanern im Sturm iiberrannt wurde. Vor allem wurden
die britischen Besitzungen heimgesucht, Singapur, das britische
Bollwerk, auch Sitz des Bischofs von Malakka, fiel schon bald in
die Hinde der Japaner. Erst im Mérz 1945 folgte endgiiltig Fran-
zosisch-Indochina. Birma als Ausgangspunkt der BirmastraBe, die
die Verbindung der Alliierten mit China aufrechterhielt, war
jahrelang heif umstritten.

Uberall, wohin die Japaner kamen, erklirten sie die Unab-
héingigkeit von den westlichen Kolonialmichten, die natiirlich
von der ganzen einheimischen Bevilkerung und allen asialischen
Rassen, gleichgiiltig welcher Religion, begriiBt wurde. Nach der
Niederlage der Japaner fanden sich England und Frankreich
einer ganz neuen Situation gegeniiber, die eine Wendung ihrer
Kolonialpolitik erzwang. Die nationalen Bewegungen fanden die
einheimischen Katheliken auf ihrer Seite, solange sie sich nicht
antireligios, antichristlich erwiesen. Eine grofe Enttiuschung
bildete die antichristliche Stellungnahme der Fiihrer, die schwere
Bedringnisse der Missionen im Gefolge hatte.

Il. Franzésisch-Indochina, Vietnam

Indochina blickt auf eine glorreiche und wechselvolle mis-
sionsgeschichtliche Vergangenheit zuriick. Die Anfinge des Chri-
stentums reichen in die Mitte des 16. Jahrhunderts zuriick, in die
Zeit des Abstiegs der spanischen und portugiesischen und des Auf-
stiegs der franzosischen Kolonialmacht. Als die Portugiesen zum
erstenmal sich an der Kiiste festselzten und im politischen Rinke-
spiel mit den sich befehdenden einheimischen Fiirsten ihre Ein-
fluBsphire zu sichern sich bemiihten, verkiindete als erster Glau-
bensbote ein portugiesischer Priester, Caspar de Cruz, unter den
Annamiten: das Evangelium. 1580 begleiteten Dominikaner zwei
spanische Expeditionen. Franziskaner folgten ihnen ebenfalls von
den Philippinen her. Als im Zuge der Verfolgungen in Japan die
dort wirkenden Jesuiten ausgewiesen wurden, erschlossen sie
sich in Hinterindien ein neues Arbeitsfeld. So wurde 1615 in
Cochinchina, 1617 in Kambodja, 1627 in Tongking die Missions-
arbeit begonnen, 1658 soll Tongking bereils 300.000 Katholiken



346 Das katholische Missionswerk

gezihlt haben. Fiir ihre Betreuung standen aber nur sechs Jesu-
itenpriester und 30 Laienhelfer zur Verfiigung.

Die hoffnungsvolle Entwicklung rief gebieterisch nach einer
wesentlichen Verstirkung des Missionspersonals. Aus diesem
Grunde wurde 1645 P. Alexander von Rhodes S. J. von seinen
Oberen nach Europa gesandt. Rhodes legte dem Papst und den
zustindigen kirchlichen Stellen die aus der Lage Hinlerindiens
wachsende Notwendigkeit eines guten und zahlreichen einheimi-
schen Klerus dar und forderte zugleich die Bestellung einheimi-
scher Bischofe. Dabei stieB er auf den Widerstand Spaniens und
Portugals, die sich gleichzeitig weigerten, ihren mit dem Padroado
iibernommenen Verpflichtungen nachzukommen und im Oslen
neue Dibzesen zu errichten, Zudem waren sie auBerstande, dem
Mangel an Missionaren abzuhelfen. Um durch die Haltung Spa-
niens und Portugals die Entwicklung nicht aufhalten zu lassen
und sich der Fesseln des Padroado in Ostasien zu entledigen, er-
nannte der Apostolische Stuhl 1659 Apostolische Vikare mit bi-
schoflicher Weihe, die eine rein missionarische Aufgabe hatten
und, unabhdngig von einer weltlichen Macht, nur dem Aposto-
lischen Stuhl verantwortlich waren.

Die Bemiihungen Rhodes’, eine geniigende Zahl von Missiona-
ren fiir Hinterindien zu sichern, wurden gekrént durch die Griin-
dung des Pariser Missions-Seminars fiir auswértige Missionen.
Dieses Missionsinstitut wurde fiir die Missionierung des Fernen
Ostens von ausschlaggebender Bedeutung.

Frankreich indessen strebte immer nachdriicklicher nach der
Beherrschung dieser Linder, die bis zum zweiten Weltkrieg sei-
nen wertvollsten Kolonialbesitz bilden sollten. Hierbei miB-
brauchte es die Missionare und Missionen. Im besten Glauben,
dem Reiche Gottes einen Dienst zu erweisen, haben die
Apostolischen Vikare Bischof Pigneau de Béhaine und Bischof
Pélerin Frankreich wertvollste Sekundantendienste geleislet, da-
mit jedoch nach scheinbaren Anfangserfolgen die blutigen Ver-
folgungen durch die annamitischen Herrscher heraufbeschworen.
Erst durch das Eingreifen spanischen und franzésischen Militirs
und durch den Friedensvertrag von Saigon (1862) wurde dies=
eingestellt. Frankreich sicherte sich in diesem Vertrag den Besilz
von drei hinterindischen Provinzen. Die Opfer dieser Verbindung
von Politik und Mission waren unersetzlich. Ermordet wurden
fiinf Bischofe, 116 (d. i. jeder dritte) einheimische Priester, 100
einheimische Ordensfrauen und 5000 Christen; eingekerkert wusr-
den 10.000 fithrende Minner der christlichen Gemeinden; die
Christen wurden zerstreut und ihres Eigentums beraubt. Wahr-
lich, ein trauriger Erfolg dieser franzosisch-spanischen Schutz-
aktion!



Das katholische Missionswerk 347

' Zehn Jahre spiter sollte die ungliickselige Haltung des Apo-
stolischen Vikars von West-Tongking, Bischofs Puginier, neue
Verfolgungen auslosen. Er stellle sich trotz entgegengesetzter
Stellungnahme anderer Bischiéfe 1872 auf Seite eines selbstherr-
lichen franzosischen Freibeuters und franzésischer Beamten gegen
den einheimischen Staat und bestimmte die Christen, gegen ihre
rechtméBige Obrigkeit Partei zu nehmen. Hier wurde die Mission
zur Magd der Politik erniedrigt. Frankreich wuBte sich immer
mehr Rechte zu erzwingen, bis es 1886 endgiiltig das Land okku-
pierte. Die letzten verzweifelten Kdmpfe des annamitischen Hofes
um seine Rechte fithrten zu den blutigsten Niedermeizelungen der
Christen. ' 20 Missionare, 30 einheimische Priester und zirka
50.000 Christen muBten ihr Leben lassen. Nach Louvet war ihr
einziges Verbrechen: ,,Leur dévouement A la cause francaise®
(ihre Ergebenheit an die franzosische Sache).

Es war ein teurer Preis, den die Missionare fiir die Erweite-
rung des franzosischen Kolonialreiches zahlen muBten, ohne da-
fiir Dank zu ernten. Denn besonders in Zeiten der verschiedenen
kirchenfeindlichen Regierungen in Frankreich lieBen die Kolo-
nialbehdrden ihre Gehissigkeit gegen die Kirche spiiren. Sie be-
steuerten selbst die Waisen- und Krankenhiuser der: Mission,
schlossen Missionsanstalten und vertrieben die Ordensfrauen aus
den Spitilern. Die MiBliebigkeit der franzésischen Herrschaft im
heidnischen Volke, hervorgerufen durch hohe Steuern, Regie-
rungsmonopole (Salz, Alkohol) und MiBachtung der Rechie der
in ihrem Amt belassenen Koénige, belastete auch die Mission, der
der Verlust der Unabhiingigkeit zugeschrieben wurde. Die silt-
lichen Verheerungen durch Leben und Beispiel vieler franzi-
sischer Beamten hat Louvet in die Worte gefaBt: ,,Die heid-
nischen Henker machten aus unseren Jungfrauen Mirtyier, die
Franzosen Prostituierte®,

Aus diesen kurzen geschichtlichen Hinweisen wird uns die
Lage der Kirche in Indochina und ihre schwierige Stellung in der
heutigen politischen Umgestaltung der Linder zu selbstiindigen,
unabhiingigen Staaten verstindlich.

Der Missionsstab Indochinas setzt sich zusammen aus: Domini-
kanern, die im Osten Tongkings vier Vikariate betreuen, dem
Pariser Seminar mit 12, dem einheimischen Klerus mit drei Vika-
riaten und seit 1938 den Oblaten der Unbefleckt Empfangenen
mit einem Vikariat. ;

Auf dem engen Raum von 31.000 km® haben die Dominikaner
ihre Missionsarbeit entfaltet. Sie zdihlen unter den 5.7 Millionen
Bewohnern 542.892 Katholiken, d. s. 10 Prozent der Bevolkerung.
Mehr als ein Drittel der indochinesischen Katholiken ist hier kon-
zentriert. Ganze Dorfer und Stidte sind bereits katholisch. Die an



348 Das katholische Missionswerk

China grenzende Apostolische Prifektur Langson-Caobang kimpft
noch immer mit den Anfangsschwierigkeiten, die durch zwei
Weltkriege erhéht und verlingert wurden. Als 1913 franzdsische
Dominikaner diese Mission iibernahmen, befand sich in diesem
Gebiet auBer einigen eingewanderten Annamiten und ellichen
Katechumenen vom Stamme der Thdé noch kein Christ. Nahezu
5000 Christen umfaBt das Gebiet heute. Das Apostolische Vika-
riat Buichu, an dessen Spitze ein einheimischer Dominikaner-
Bischof (gest. 1948) stand, weist von ganz Indochina den hoch-
sten Prozentsatz an Katholiken aus (24 Prozent), Die relativ hohe
Katechumenenzahl in diesen Gebieten zeigt, daB trotz der hohen
seelsorglichen Beanspruchung der Priester die eigentliche Heiden-
mission nicht in den Hintergrund getreten ist. Mit 15.000 Kate-
chumenen steht das Dominikaner-Vikariat Thai-Binh an der
Spitze aller kirchlichen Bezirke Hinterindiens.

Das Pariser Seminar hat Indochina stets als sein bevorzugtes
Missionsfeld betrachtet. In der Geschichte dieses Mirtyrerlandes
der Neuzeit hat es iiber 200 Missionare als Blutzeugen der Kirche
geschenkt. In zehn Apostolischen Vikariaten stellt es heute rund
300 Missionare. Fiinf Sechstel des Gesamtflichenraumes Indo-
chinas unterstehen dem Pariser Seminar. Das schwierigste Ar-
beitsgebiet ist das diinnbevilkerte Apostolische Vikariat Laos.
Jede Neugriindung muBte in Auseinandersetzung mit den Bonzen
erzwungen werden. Die 35 Priester werden ganz von der Seel-
sorge der rund 25.000 Christen absorbiert. Das erklirt uns auch
die geringe Zahl der Taufbewerber (512). Von Laos wurde 1938
der nordliche Teil als Apostolische Prafektur Vientiane abge-
trennt und den Oblaten der Unbefleckt Empfangenen iibergeben.
Die beiden Weltkriege haben hier eine starke Entfaltung missio-
narischer Arbeit unterbunden.

Neben diesen Orden leisien eine Anzahl anderer wertvollste
Dienste in der Leitung von Seminarien und Anstalten, so die
Redemptoristen, die Sulpicianer und die Schulbriider vom heili-
gen Gabriel. Von den weiblichen Orden haben sich die groSten
Verdienste erworben: die St.-Pauls-Schwestern von Chartres, die
Schwestern von der Gottlichen Vorsehung und die Schwestern der
hl. Kindheit. In einer Anzahil von Trappisten- und Karmeliterin-
nenkléstern wird um den Gottessegen fiir das Wirken der Glau-
bensboten gebetet und geopfert. Die einheimischen Ordensfrauen
haben sich nur zum geringsten Teil den europiischen Kongrega-
tionen angeschlossen, sondern sich in einheimischen Ordensfami-
lien vereinigt. Das gleiche gilt, wenn auch nicht im gleichen
MaBe, von den Missionsbriidern.

Unentbehrlich ist die Hilfe der Katechisten und Katechistin-
nen (2679, bzw. 421). Meist werden sie in eigenen Anstalten, den



Das katholische Missionswerk 349

Casa de Dios, besonders geschult und verpflichten sich auf die
Dauer ihrer Tétigkeit zu Ehelosigkeit, Gehorsam und Armut. Zu
ihnen gesellen sich noch 3132 Tiufe# und 3268 Tiuferinnen, die
die Aufgabe iibernommen haben, sterbende Meidenkinder zu tau-
fen, wenn dem Missionar der Zutritt zu ihnen uunmdéglich ist.

Der giinstige Stand der Kirche in Indochina trotz aller Ver-
folgungsstiirme ist vor allem dem einheimischen Klerus zu ver-
danken. Es ist das historische Verdienst des Pariser Seminars,
systematisch von Anfang an seine Arbeit auf einen priesterlichen
Nachwuchs aus dem Missionsvolk gerichtel zu haben. Jeder neue
Bischofssitz wurde naturgemiB eine Pflanzstitte fiir den einhei-
mischen Klerus. Gemifl der Pariser Missionsordnung muB jeder
Missionar jiahrlich wenigstens einen Kandidaten fiir das Knaben-
seminar stellen. Auf den Missionsstationen richten die Glaubens-
boten ein besonderes Augenmerk auf gut talentierte, fromme Knahen
aus gut katholischen Familien und geben ihnen Unterricht in Re-
ligion, Latein und anderen Schulfichern, um sie fiir die Auf-
nahmspriifung in das Knabenseminar vorzubereiten. Die Eltern
betrachten es als eine Ehre, wenn ihr Kind fiir den Priesterberuf
ausgewihlt wird. Im Knabenseminar erhalten die Knaben einen
sechsjihrigen Mittelschulunterricht. Sodann werden sie zuniichst
als Katechisten verwendet; in dieser Zeit konnen sie ihren Beruf
ernstlich priifen, ehe sie in das Priesterseminar eintreten. Bis zur
Priesterweihe kommt naturgemidB nur ein Bruchteil. Die politi-
schen Unruhen in Indochina, vor allem die Hetze und Feindselig-
keit radikal-nationaler Stromungen gegen Mission und Christen,
hemmen zur Zeit vielerorts den ruhigen Weiterbetrieb der Semi-
narien. Einige muBiten fiir lingere Zeit geschlossen werden.

Die kirchlichen Bezirke Indochinas haben ein ausgedehntes
Missionsschulwesen ausgebaut. Erst seit 1885 konnte an die Er-
richtung von Schulen gedacht werden, da bis dahin die Unsicher-
heit der Lage ein Missionsschulwesen nicht aufkommen lieS.
Fast ausschlieBlich der religiosen Unterweisung dienen die 5454
Katechismusschulen mit 193.000 Schiilern. In 1332 Elementar-
schulen. werden 66.000 Schiiler unterrichtet. Die 116 Haupt-
schulen weisen eine Schiilerzahl von 13.000 auf, die 10 Mittel-
schulen werden von 2800 Schiilern besucht. 8 Lehrerseminarien
zihlen 390 Kandidaten. Von den 17 Berufsschulen sind 16 fiir
die weibliche Jugend bestimmt. Diese zdhlen 714 Schiilerinnen.
Die hohere Schulbildung liegt nahezn ausschlieBlich in Hinden
der St.-Pauls-Schwestern und der Schulbriider. Ihre Haupt-
institute befinden sich in Pnom Penh, Saigon, Hué, Hanoi und
Haiphong. Die Schulen stehen katholischen und heidnischen Kin-
dern offen. In einigen Vikariaten fehlt noch jede hohere Schule.



350 Das katholische Missionswerk

Den katholischen Anstalten geben auch die Heiden bei weilem
den Vorzug vor den staatlichen, d. h. religionslosen. ,Das ge-
hobene liberale Schulwesen*hat arge statt gute Friichte gezeitigt

.. und sich einen Schwarm von unzufriedenen Hetzern aus-
gebriitet, die mehr Einbildung als Bildung besitzen*. Das gilt
vor allem von der franzésischen staatlichen ,,Universitdat* zu
Hanoi.

Dem katholischen Pressewesen dienen acht Missionsdruk-
kereien, die religiose Biicher, Katechismen, Schulbiicher und wis-
senschaftliche Werke in den einheimischen Sprachen, in Chine-
sisch und Franzdsisch herausgeben. In diesen Druckereien er-
scheinen acht Zeitschriften mit einer Auflage von 23.000 Exem- .
plaren.

Fiir die soziale Fiirsorge bieten die immer wiederkehrenden
Naturkatastrophen und Hungersnéte, besonders nach den jiing-
sten Revolutionen, den Missionaren ein weiles Betitigungsfeld.
Allerdings hemmt der Mangel an Mitteln eine groBziigige Ent-
faltung. Eine katholische Arbeiterbewegung wurde durch den
Krieg zum Stillstand gebracht. Als vortreffliches Mittel fiir die
Stirkung der Position der Christen erwiesen sich die von der
Mission eingerichteten Spar- und Darlehenskassen, mit denen in
Kambodja begonnen wurde,

Die caritative Tdatighkeit erstreckt sich auf eine nach den Wir-
ren stirker anwachsende Waisenfiirsorge, In den 190 Waisen-
anstalten finden 11.000 Waisen einen Ersatz fiir das verlorene
Elternhaus. Viele Kinder werden auch in christlichen Familien
untergebracht und adoptiert. Die 69 Missionsspitiler verfiigen
liber 2375 Betten. Die Missionsapotheken und Ambulatorien
wurden im leizten Berichtsjahr von mehr als 3 Millionen Kran-
ken aufgesucht. Daneben unterhiilt die Mission 8 Entbindungs-
anstalten. In den 43 Altersheimen verbringen 3442 Minner und
Frauen ihren Lebensabend. In Hinterindien tritt noch hiufig der
Aussatz auf. Die Mission schuf fiir diese Armsten der Armen
9 Aussitzigenheime, in denen 2368 Aussiitzige, von der Welt
abgeschlossen, ein menschenwiirdiges Dasein in ihrem Leid fin-
den. Von dem AusmaB des Elends und Hungers, verursacht durch
innere Wirren, zeugt die Tatsache, daB 1945 allein im Apostoli-
schen Vikariat Phat-Diem 70.000 Fliichtlinge ankamen und
1% Millionen meist bis zum Skelett abgemagerte Waisenkinder
ohne Unterkunft und Nahrung sind. Die Mission leistet hier
schier Unglaubliches. 1945 verpflegte sie durchschnittlich tiglich
50.000 Ungliickliche, und 4600 Kinder wurden in die Anstalien
der Mission aufgenommen, Alle caritativen Einrichtungen sind
im ,,Caritasbund* zusammengeschlossen, dem 120.000 Katholiken



Das katholische Missionswerk 361

angehéren. Von 1945 bhis 1948 konnten 70 Millionen Francs an
Bediirftige verteilt werden.

Die indochinesischen Missionen stehen heute am Abschlufl
einer Missionsepoche. Der zweite Weltkrieg brachte tiefgreifende
Erschiitterungen. Schon nach dem ersten Weltkrieg versuchten
auslindische Emissire in Indochina einzudringen und riefen
lokale Unruhen hervor. Thre Anhéinger segelten unter der Flagge
der Selbstindigkeitsbewegung und zogen damit viele in ihren
Bann. Eine eigene Nationalreligion, ein synkretistisches Gebilde
aus allen Religionen, Do-Ko-Kai, wurde propagiert und konnte
bisher schon mehrere Millionen Anhiinger gewinnen.

Als am 9. Mérz 1945 die Japaner die franzdsischen Truppen
iiberwilltigt hatten, erklirten sie sofort die Unabhiingigkeit des
Landes und bildeten den unabhiingigen Staat Vietnam, der
Tongking, Annam und Cochinchina umfaBt. Die franzjsische
Regierung kam der Freiheitshewegung entgegen und anerkannte
Tongking und Annam als unabhiingige Republik Vietnam. Mit
Cochinchina und Kambodja sollte sie der franzdsischen Union
angegliedert werden. Die Patrioten schlossen sich 1945 in einer
Freiheitspartei unter dem Namen ,,Viet-Nam-Cach-Manh-Dog-
Minh = Revolutionirer Bund des Siidvolkes* zusammen. (Die
erste und letzte Silbe des Namen: Viet-Minh werden als Abkiir-
zung allgemein gebraucht.) Als sich die kommunistische Parfei
aufldste, schlossen sich der Viet-Minh auch die Katholiken an,
weil sie die Autonomie des Landes erstrebten und nicht in den
Verdacht vaterlandsfeindlicher Einstellung kommen wollten.
Denn sie waren durch die enge Verkniipfung der Mission mit
der franzosischen Kolonialmacht bei den nichtkatholischen Be-
volkerungsschichten ohnehin antinationaler Gesinnung verdich-
tig. Als nach der Niederlage Japans franzésische Truppen in
Indochina landeten, wurde die Lage noch verworrener. In der
Viet-Minh trat aber der nationale Gedanke immer mehr zuriick,
und sie zeigte schon bald ein ganz kommunistisches Gepriige.
Fiihrer der Bewegung wurde Prisident Hochi-Minh, Parteiinter-
essen gewannen den Vorrang iiber Landesinteressen. So machte
bei den Katholiken die anfingliche Begeisterung einer reservier-
ten Haltung Platz, der eine feindselige Stellungnahme der Vieth-
Minh zu Katholiken und Mission folgte. Pliinderungen, Brand-
schatzungen, Verschleppungen, Ermordungen von Bischifen,
Priestern und Christen, Zerstorungen von Kirchen, grausige
Quilereien der Verhafteten folgten in ununterbrochener Kette.
So stehen in den jetzigen Wirren drei Michte einander gegen-
iiber: der Nationalismus, der Kommunismus und die franzésische
Kolonialherrschaft. Frankreichs Versuch, durch das Abkommen



352 Das katholische Missionswerk

vom 5. Juni 1948 in Bay d’Along eine wenigstens vorliufige Rege-
lung der Verhiltnisse und eine Befriedung zu erzielen, scheiterte
am Widerstand der Viet-Minh, die jede Verhandlung mit dem
nehemaligen Bedriicker* ablehnt. Zwischen den von der Viel-
Minh beherrschten Gebieten und der franzosischen Zone ist ein
eiserner Vorhang gezogen, der in der Linie: Moncay—Langson—
Cao Bang — Bac Nan—Haiphong verlduft. Von den acht bis
neun Millionen Bewohnern Vietnams stehen nur zwei Millionen
unter franzdsischer Kontrolle, Die Lage der franzosischen Mis-
sionare und Katholiken ist daher unsicher. Von den 120 Pfar-
reien der Apostolischen Vikariate Hanoi und Nam-Dinh liegen
nur zirka 20 im freien Sektor. AuBer in den beiden Siddten kon-
nen nur drei oder vier Landpfarreien frei arbeiten, 108 Christen-
dorfer, 87 Kirchen und Kapellen, 18 Pfarrhiiuser, 11 Schulen,
4 Kinderanstalten und 1 Hospital wurden in den beiden Vikaria-
ten zerstért, Auch in den Vikariaten der spanischen Dominikaner
ist das Schicksal der Mission und der Christen kein anderes.
Noch jiingstens (3. Februar 1949) wurden dort bei einem Uber-
fall auf ein christliches Dorf 30 Tote und 100 Verwundete gezihlt.
Zwolf spanische Dominikaner von Thai-Binh werden seit Novem-
ber 1948 vermiBit. Der Umfang der Opfer und Schiden ist noch
nicht iibersehbar.

Aber auch im freien Gebiet des Vietnam vollziehen sich groBie
Veranderungen, besonders auf dem Gebiet des Unterrichtswesens.
Vietnam wurde als Unterrichtssprache und Franzosisch, das bis-
her in allen Schulen obligatorisch gelehrt wurde, als erste
lebende Fremdsprache von den Sekundirschulen aufwirts ange-
ordnet. In den Priméir- und Elementarschulen wurde die vor-
militarische Erziehung eingefiithrl. Der Buddhismus gilt als Na-
tionalreligion, andere Religionen werden geduldet. Damit hat sich
auch hier die Situation der Kirche wesentlich verschlechtert.

Ob die Riickkehr des Kaisers von Annam, Dao Bai, aus der
Verbannung (April 1949) eine wesentliche Anderung der Lage
herbeifiihren kann, ist zweifelhaft. Jedenfalls verlangt er grofere
Selbstindigkeit und Eigengesetzlichkeit seines Landes.

Wird die Kirche Indochinas dem neuen Sturm gewachsen sein?
Zu hoffnungsvollem Ja berechtigen uns wohl die hunderttauserd
Opfer fiir die Kirche. Aber dabei diirfen wir nicht die Mdngel
iibersehen, die nun einmal bestehen und die aus den Verhilt-
nissen zwangsliufig geworden sind. Als ersier ist wohl die unge-
niigende Ausbildung und Auloritit der einheimischen Priester zu
nennen. Vor allem fehlt ihnen eine tiefergehende Theologie und
Kenntnis der Methodik der modernen Seelsorge, so daf nur we-
nige fiir die Leitung eines Vikariats in Frage kommen. Ebenso



Das katholische Missionswerk 353

bitter ist das Fehlen einer gebildeten Laienelite. Als es sich dar-
um handelte, katholische Minner fiir die neue Regierung zu stel-
len, konnten keine namhaft gemacht werden.

Die geringe Zahl der Katechumenen zeigt auch, da der Zuwachs
an Christen weithin auf natiirliche Fortpflanzung zuriickzufiihren
und der Stand seit Jahren mehr oder weniger unverindert ist.
Dies hat seinen Grund in der fast restlosen Beanspruchung der
Priester durch die Seelsorge der Christen. Wenn auf einen Prie-
ster rund neunhundert Christen kommen, so darf man nicht
iibersehen, dafl die Gliubigen in vielen Gebieten iiber weit aus-
gedehntes Land zerstreut, in vielen kleinen Gemeinden leben. Die
europdischen Missionare versehen vor allem die Stationen im
Inneren des Landes, und damit fillt ihnen sicherlich nicht die
leichtere Arbeit zu.

Dabei leiden die Missionen unter einem verminderten Nach-
schub aus der Heimat. Seit 1930 wird ihre Zahl immer geringer
(1930: 425, 1939: 398). Die Missionare des Pariser Seminars sind
besonders hart betroffen. Wihrend 1912 noch 380 seiner Priester
in Indochina wirkten, waren es 1939 nur noch 274. Infolge des
schwachen Nachschubs an Kriften ist der europiische Klerus
zum guten Teil iiberaltert. Es gehort in die Heldengeschichte der
Kirche, daB 70jihrige Glaubensbhoten Missionsarbeit leisten, die
selbst fiir eine junge Kraft zuviel wire. Deshalb ist es zu begrii-
Ben, daB durch den Einatz der Oblaten der Unbefleckt Empfan-
genen 1938 eine Art Missionsmonopol durchbrochen wurde. Das
bitterste Kreuz in Indochina ist heute der Mangel an ausreichen-
dem jungem, stoBkréftigem missionarischem Nachwuchs aus
christlichen Lindern gerade am Wendepunkt der Geschichte die-
ses Landes. Die politische Entwicklung wird die Frage entschei-
den, in welchem Umfang und unter welchen Bedingungen in Zu-
kunft fremde Missionskrifte hier wirken konnen. Pius XI. hat
Indochina die ,ilteste Tochter der Kirche des Oslens” genannl.
Sie hat sich bewidhrt in vielen Stiirmen. Sie wird auch diese
Periode der Umwilzung iiberstehen.

III. Siam

Siam (Thailand, Thai = frei, unabhéingig) ist ein unabhin-
giges Konigreich, das schon dem Vélkerbund in Genf als ur-
spriingliches Mitglied angehorte, Es hat -eine GroBe von 518.162
Quadratkilometern und rund 12 Millionen Bewohner. Von den
Japanern wurde 1944 vom franzésischen Laos-Gebiet das Thare-
Gebiet an Siam abgegliedert, Die siamesische Regierung verhan-
delt noch mit Frankreich um Abtretung eines Teils des nérd-
lichen. Kambodja, das sind jene Gebiete, die Frankreich in der
o»Theol.-prakt. Quartalsehrifts IV. 1949. 23



354 Das katholische Missionswerk

Zeit seiner kolonialen Ausdehnung von Siam seinen hmter-
indischen Besitzungen eingefiigt hatte.

Das Land huldigt dem Buddhismus. Seine Stirke verkiinden
16.500 Tempel, wihrend die katholische Kirche nur iiber 27 Kir-
chen und 56 Kapellen verfiigt. 116 katholische Priester stehen
133.000 Bonzen gegeniiber, Die Zahl der Bonzen in Siam ist drei-
mal so groB wie die Gesamtzahl der Katholiken dieses Landes!

Die Geschichte der katholischen Mission reicht in das 17. Jahr-
hundert zuriick. Die ersten Missionare waren Franziskaner, Jesu-
iten und Augustiner. Siam ist durch seinen Handel mit anderen
Lindern zur Toleranz erzogen. Wihrend der indochinesischen
Verfolgungen diente es als Zufluchtsort und Stiitzpunkt der gan-
zen hinterindischen Mission, 1673 wurde Siam dem Pariser Se-
minar anvertraut. Die franzosische Kolonialpolitik hat auch hier
schwere Riickschlidge gebracht und die Mission kompromittiert.
Den schwersten Schlag jedoch erlitt die Mission durch den Sieg
der Birmanen iiber Siam (1765), der die Mission nahezu ver=-

~mnichtete. Von den 13.000 Christen blieben nur rund 1000 iibrig.
1800 war Bischof Florens der einzige Missionar in Siam.

Jahrzehnte ruhte alle Missionsarbeit. Erst durch einen freund-
schaftlichen siamesisch - franzosischen Handelsvertrag (1856)
wurde auch die Missionsfreiheit gesichert. Aber erst das Jahr
1909 brachte die volle Gleichberechtigung der Katholiken, wo-
durch auch die katholischen Beamten von der Verpflichtung der
Teilnahme an buddhistischen Kulthandlungen befreit wurden.

Nach den letzten Berichten zidhlt die Mission 50.298 Katho-
liken und 642 Katechumenen. Der Hauptstock der Christen
wohnt in Bangkok und Umgebung. Die ndrdlichste Station ist
Pak Namplo am Menamstrom, Kirchlich ist Siam heute geglie-
dert in drei Apostolische Vikariate: Bangkok, Rajaburi (1930)
und Chantaburi (1944). Urspriinglich bildete Siam nur ein Vika-
riat (A. V. Siam). 1930 wurde der langgestreckte, lings des Golfs
von Siam gelegene Teil der Halbinsel Malakka abgetrennt und
den Salesianern Don Boscos iibertragen (1941: Apostolisches Vika-
riat). 1944 zweigte der Apostolische Stuhl das Apostolische Vika-
riat Chantaburi von Bangkok ab und iibertrug es dem einheimi-
schen Klerus. An seiner Spitze steht Bischof Jakob Ludwig Cheng.
Chantaburi, die alte Pfefferstadt, ist eine alte katholische Ge-
meinde, die seit 1767 besteht. Die Hilfte der Bewohner dieser
Stadt ist katholisch (6000).

Die Missionsposten im Nordosten gehdren zum Apostolischen
Vikariat Laos (Franzésisch-Indochina). Bei der Angliederung des
Thare-Gebiets an Siam kamen auch 13.000 Katholiken unter
siamesische Herrschaft. Sofort setzte eine schwere Verfolgung



‘Das katholische Missionswerk 355

von seiten der Buddhisten ein. Bischof Mazoyer und die Missio-
nare wurden verbannt, die Bischofskirche wurde zerstort, vier
junge Leute, die sich weigerten, abzufallen, zwei einheimische
Schwestern und ein Katechist wurden ermordet. Am 25. Mai 1946
kehrte der Bischof im Flugzeug durch Fallschirmabsprung in
sein Gebiet zuriick.

Das Apostolische Vikariat Bangkok umschlie8t den weitaus
groBten Teil der Missionsunternehmungen. Fiir die verschiedenen
Volksgruppen, Siamesen, Chinesen, Annamiten und Kambodjaner,
bestehen eigene Pfarrkirchen in der Hauptstadt. Hier geniefit die
Mittelschule der Schulbriider vom hl. Gabriel das gréBte Ansehen.

Von der Kirche in Siam bietet die letzte Statistik (1948) ein
eindrucksvolles Gesamtbild: Priester 116 (davon 63 einheimi-
sche), Briider 60 (6 einheimische), Schwestern 256 (183 ein-
heimische), Katechisten 25, Lehrer und Lehrerinnen 258, Das
Missionsschulwesen umfaBt: 20 Katechismusschulen (1602 Schii-
ler), 80 Elementarschulen (6385 Schiiler), 16 Mittelschulen (4351
Schiiler), 1 Lehrerseminar, Die Missionsschulen miissen Tau-
sende von Schiilern abweisen, da sie iiberfiillt sind. Die caritative
Titigkeit konzentriert sich auf 4 Hospitiler, 2 Apotheken, 14
Waisenhduser, 1 Altersheim, In zwei Druckereien erscheinen un-
ter anderem 11 Zeitschriften mit 12.000 Abonnenten.

Im Kriege war die Missionsarbeit eingeschriinkt. Wihrend
aber die Nachbarlinder dem Zugriff der Kommunisten ausgesetzt
sind, herrscht in Siam verhéltnismiB8ig Ruhe. Einzelne Revolten,
von chinesischen Elementen angezettelt (in Siam leben 350.000
Chinesen), konnten leicht niedergehalten werden. Der Reichtum
des Landes an Bodenschiitzen bietet allen Bewohnern geniigend
Erwerbsmoglichkeit. Dazu besitzt Siam ein wohl organisiertes
Heer. Die Erklirung der Gewissensfreiheit hat zur Festigung der
innerpolitischen Lage wesentlich beigetragen.

Der Kommunismus wurde 1948 als antimonarchische und
antireligiose Bewegung gesetzlich verboten, ohne dafi dadurch
seine Propaganda lahmgelegt werden konnte. Gleichzeitig wurde
auch die Religionsfreiheit erklart und fiir alle Schulen der Reli-
gionsunterricht als Pflichtfach eingefiihrt. Das bedeutet fiir den
Buddhismus eine erneute Verstirkung seiner Position, da jeder
buddhistische siamesische Knabe e€ine Zeitlang in einer Pagode
zubringen mufl, Damit wird aber auch der Religionsunterricht in
den Missionsschulen Pflichtfach und erweitert so wesentlich die
Einfluisphire der Kirche,

Das schwerste Kreuz ist auch hier der Priestermangel, der
keine intensive Heidenmissionierung ermoglicht. (648 Katechu-
menen!) Seit 1945 wurden nur finf einheimische Priester ge-

23*



356 Das katholische Missionswerk

weiht. Das Pariser Seminar konnte nur sieben neue Krifte ent-
senden. Von 1940 bis 1945 stand das Kleine Seminar leer. Vor
sieben bis acht Jahren sind hier keine einheimichen Priester zu
erwarten.

IV. Birma

Die ersten Missionsversuche in Birma gehen auf den Franzis-
kaner Petrus Bonfer (1554—1556) zuriick. Aber erst Ende des
16. Jahrhunderts konnten Franziskaner, Dominikaner und Jesu-
iten auf breiterer Basis die Mission begriinden. Ihr Werk brach
jedoch nach wenigen Jahrzehnten in blutigen Unterdriickungen
zusammen. Auch die ersten beiden Missionare des Pariser Semi-
nars fielen als Opfer ihres Berufes (1692). Alle Bemiihungen der
Propaganda, die Mission in Birma in Gang zu bringen, scheiter-
ten, bis England nach dem zweiten englisch-birmanischen Krieg
(1852) die Missionsfreiheit sicherte. Die organisierte Missions-
arbeit begann erst, als 1870 Birma, das bis dahin den angrenzen-
den Missionsbezirken eingegliedert war, in drei Apostolische
Vikariate: Nord-, Siid- und Ostbirma, geteilt wurde, und das Pa-
riser und Mailinder Seminar hier einsetzten. Heute ist Birma in
drei Apostolische Vikariate und drei Apostolische Priifekturen
geteilt. Seit 1940 wird das Gebiet der Apostolischen Prifektur
Akyab, das den schmalen Kiistenstreifen am Golf von Bengalen
umfaBt, bis dahin mit Vorderindien verbunden war und zur Dié-
zese Chittagong gehorte, kirchlich und politisch zu Birma ge-
rechnet. 1927 wurde Ostbirma in das Apostolische Vikariat Toun-
goo und die Apostolische Prifekiur Kengtung geteilt. Beide Ge-
biete unterstehen dem Mailinder Seminar. 1939 wurde von Nord-
birma (Apostolisches Vikariat Mandalay) der noérdliche Teil als
Apostolische Prafektur Bhamo abgezweigt und den Missionaren
des hl. Columban anvertraut.

Birma hat eine GroBe von 605.000 km® und eine Bevolke-
rungsziffer von 17 Millionen, 12 Millionen sind Birmanen. Vol-
kische Minderheiten bilden die Karen (2 Millionen), die Shan in
Ostbirma (1 Million), die Chin, Kachin, Padaung, Chinesen, Indo-
birmanen, Eurasier und Europier. 70 Prozent der Bevolkerung
sprechen birmanisch. Volksreligion ist der Buddhismus. Entgegen
Indochina, das keine merkenswerte protestantische Konkurrenz
spiirt, haben die Protestanten in Birma ein ausgedehntes Mis-
sionswerk aufgebaut. Sie zdhlen 200.000 Anhinger, von denen
150.000 im Apostolischen Vikariat Toungoo leben. Verhilinis-
miBig stark ist auch der Islam vertreten (700.000). Die groBten
mohammedanischen Gruppen verzeichnen die Apostolische Pri-
fektur Akyab (260.000), das Apostolische Vikariat Siidbirma
(200.000) und das Apostolische Vikariat Toungoo (100.000).



Das katholische Missionswerk 357

Die katholische Kirche zihlt 139.293 Getaufte und 17.000 Ka-
techumenen. Von den Katechumenen gehéren 11.000 dem Apo-
stolischen Vikariate Kengtung und dem Apostolischen Vikariate
Bhamo an, wihrend Sidbirma, die Wiege der birmanischen
Kirche, bei 80.000 Getauften nur 928 Taufbewerber zidhlt. Der
einheimische Klerus (77) steht zahlenmiBig hinter den euro-
piischen Missionaren (128) zuriick. Er setzt sich aus Angehéorigen
verschiedener asiatischer Vdélker zusammen, aus Birmanen,
Indern, Anglo-Indern und Chinesen; ebenso die einheimischen
Schwestern, die mit den 250 europdischen Hand in Hand ar-
beiten. Die 371 Missionsschulen aller Art buchen 8540 Schiiler.
Unter den caritativenn Werken sind hervorzuheben: 9 Spitiler,
181 Waisenhéiuser und 5 Aussiitzigenheime., Die griofite Lepro-
serie von Mandalay, fiir deren Auf- und Ausbhau die &ster-
reichischen Katholiken groBe Gaben gewidmet haben, ist das
Werk des Gsterreichischen Aussitzigen-Apostels P. Wehinger.

Unter den Kriegsauswirkungen haben die birmanischen Mis-
sionen schwer gelitten. Mandalay, die heilige Stadt des Buddhis-
mus, ging am Karfreitag 1942 bei einem japanischen Bomben-
angriff in Flammen auf. Die katholische Kathedrale und alle
Zentralanstalten der Mission brannten nieder. Die Stadt Keng-
tung wurde mit allen Missionsgebduden eingedschert. Alle Sta-
tionen dieses Vikariats wurden vernichtet. In Toungoo wurde
alles, Kirche, Schulen und Seminar, restlos zerstort. Die Sta-
tionen auf dem Lande wurden dem Erdboden gleichgemacht oder
schwer beschiidigt. Dreilig italienische Missionare wurden in
Vorderindien interniert. Als Japan die Shan-Staaten (Toungoo
und Kenglung) an Siam abirat, erreichte die Verwirrung ihren
Hoéhepunkt.

Mit der endgiiltigen Besitznahme Birmas durch England
{1923) entstand unter den Birmanen eine Unabhingigkeits-
bewegung, die schon bald in die Hinde radikaler Fiihrer geriet.
England hatte an Birma wegen seines Reichtums (Gold, Ru-
binen, Erddél, Reis, Holz) und seiner wichtigen Lage (Birma-
straBe) groBes Interesse. Mit der Verselbstindigung Vorder-
indiens war auch die Birmas gegeben. Sie wurde am 8. Jénner
1948 proklamiert. Damit stiirzte das Land in schwere innere
Wirren. Die politischen Parteien, zum groBten Teil marxistisch
orientiert, bekdmpfen einander. Die Kommunisten sind in zwei
Lager gespalten. Das eine ist nach Moskau ausgerichtet, das
andere orientiert sich mehr nach den national-kommunistischen
Ideen Mao-tse-tungs (China). Die Karen verbanden sich mit
diesen und erhoben sich im Jinner 1949 gegen die Regierung
Thakin-Nus. Sie beherrschen Nordbirma wund haben sich im



358 Das katholische Missionswerk

Irawadi-Delta festgesetzt, womit sie die wichtigsten Bahnlinien
beherrschen. Die Nachbarstaaten vex'-suchen, die innere Ruhe zu
festigen, um die fiir Malakka, Indien und Ceylon lebenswichtige
Ausfuhr von Reis zu sichern, Die Unruhen hingen mit der vom
Kommunisten-KongreB in Kalkuita (Mdrz 1948) proklamierten
Generaloffensive des Kommunismus in Siidostasien zusammen.
Jiingstens hat ein hervorragender Kenner der Verhilinisse das
Birma von heute folgendermaBen charakterisiert: ,Eine unvor-
hergesehene Unabhingigkeit, ein Staat ohne Erfahrung, eine Re-
gierung, der zur Stirke Wissen und Féhigkeit fehlen; alles auf
einem ungeheuer schwachen Geriist aufgebaut, das ist das heu-
tige Birma.*

Die innere Unruhe Birmas unterbindet die Missionsarbeit. Die
Unsicherbeit auf dem Lande rief unter den Einheimischen eine
wahre Landflucht hervor und 15.000 anglobirmanische Katho-
liken sind ausgewandert, Dadurch sind viele Gemeinden voll-
stiindig aufgelost. Kirchen, Missionsschulen und -stationen sind
enivolkert, und ein betrichtlicher Teil der Gliubigen in den Un-
ruhegebieten ist sich selbst iiberlassen. Die Einreise katholischer
Missionare von auswirts wird nur unter grofiten Schwierigkeiten
gestattet. So steht auch in Birma die katholische Kirche in ent-
scheidender Stunde.

V. Malakka

Malesien, das die Dibzese Malakka umfafit, besteht aus den
Straits-Settlements (Britische Kronkolonie), dem Malaiischen
Staatenbund (Britische Schutzherrschaft) und den dem Bunde
nicht angeschlossenen Malaiischen Staaten. Die geographische
Lage der Halbinsel als Schnittpunkt des Volker- und Handels-
verkehrs bedingt naturgem#fB ein starkes ethnisches Gemisch:
Inder, Malaien, Chinesen, Japaner, Juden. Ebenso bunt ist die
Religionskarte. Die Malaien (2.2 Millionen) sind Mohammedaner,
die Inder Hindus, die Chinesen Konfuzianer, die Stimme des In-
nern Animisten, die Stammbevblkerung (2 Millionen) Buddhisten.
Malakka hat einen Flichenraum von 134.773 km® und rund
4% Millionen Bewohner.

Die Stadt Malakka war Stitzpunkt der Missionsunterneh-
mungen des 16. und 17, Jahrhunderts fiir alle ostasiatischen
Glaubensboten. 1567 wurde sie Bistum. Das Hinterland blieb
aber von der Missionierung unberiihrt. Die Eroberung Malakkas
durch die Hollinder (1641) zerstorte Stadt und Mission. Erst
1888 wurde die Di6zese mit dem Bischofssitz in Singapur neu
errichtet und dem Pariser Seminar anvertraut. In der Zwischen-
zeit war Malakka dem Apostolischen Vikariat Siam angegliedert.



Aus der Weltkirche 359

Die volkische Zusammensetzung des einheimischen Klerus
und der Missionsschwestern spiegelt das bunte Volkerbild Ma-
lakkas wider. Von allen Missionsunternehmungen ist das Mittel-
schulwesen am giinstigsten ausgebaut (19 Anstalten mit 1500
Schiilern). Die katholische Presse ist mit fiinf Zeitschriften
(5000 Abonnenten) vertreten, Nur langsam wichst die Kirehe
(1939: Zuwachs 1141). Die Zahl der Katholiken betriigt 82.470.
Die Eroberung Singapurs und die Besetzung des Landes durch
Japan haben der Missionsarbeit groBe Schiden zugefiigt. Die
Mission befindet sich im Zeichen des Aufbaues.

Als Ganzes gesehen, steht die Kirche Hinterindiens vor groBen
Entscheidungen. Sie mufl sich den berechtigten Selbstindigkeits-
forderungen dieser Linder zukunftsmutig in &uBerlicher und
innerlicher katholischer Weite anpassen und einheimische
Volkskirchen schaffen. Die Bitte der vier einheimischen Bi-
schofe Hinterindiens an die katholische Welt (1945) um Segen
und Gebet fiir eine wahre Unabhingigkeit ihrer Linder und
freie, begnadete Aushreitung des Reiches Gottes auf diesem mit
Martyrerblut getrinkten Boden darf bei uns nicht ungehort
verhallen.

Aus der Weltkirche
Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg
1. Die Bulle ,,Jubilaeum maximum*

Am Feste der Himmelfahrt Christi — 26. Mai 1949 — wurde in
Rom das Heilige Jahr 1950 feierlich ausgerufen, Die Jubildums-
bulle wurde vormittags zunschst in der Vorhalle des Petersdomes
und anschlieBend in der Paulusbasilika verlesen. Derselbe Ritus
wiederholte sich nachmittags in Sankt Johann im Lateran und in
Maria Maggiore. Pius XII. hatte im Thronsaal des Vatikans eigen-
hindig die kunstvoll auf Pergament geschriebene Bulle dem
Dekan der Apostolischen Protonotare iiberreicht und zugleich in
einer kurzen Ansprache die Grundidee des kommenden Heiligen
Jahres dargelegt: ,,LaBt uns in Demut der gottlichen Vorsehung
danken, die nach den schauerlichen Begebenheiten, welche die
Erde wihrend des zweiten Weltkrieges und in den Nachkriegs-
jahren erschiitterten, der Menschheit eine gewisse Besserung .der
allgemeinen Lage schenkte, so daB es Uns mdoglich wurde, zur
feierlichen Veroffentlichung der Bulle zu schreiten, die das Heilige
Jahr ansagt. Trotzdem ist es wegen der Silinden der Menschen
unmoglich, das bevorstehende Jubeljahr in einem Zustand end-
giiltiger und allgemeiner Ruhe zu beginnen. Noch ist nicht jede
drohende Unsicherheit behoben. Es mogen deshalb die Gldubigen
beten und BuBe tun, um so der go6ttlichen Gerechtigkeit Genug-
tuung zu leisten und der Menschheit jene wahre Eintracht der
Herzen und jenen echten Frieden zu erlangen, den Gott allein
gewidhren kann.“



360 Aus der Weltkirche

Der Hauptzweck des Jubeljahres liegt nicht in der Pilgerfahrt
nach Rom, obschon Pius XII. auch hierzu wirmstens einlddt,
und noch weniger wird er erreicht durch bloBe touristische Aus-
flige nach der an Erinnerungen und Kunstschitzen ungemein
reichen Ewigen Stadt. GemiB der Absicht des Papstes ist das
Heilige Jahr dazu bestimmt, eine eindrucksvolle Periode wirk-
licher und auf allen Gebieten wirksamer christlicher Erneuerung
zu sein. Die gesamte Christenheit muB in den Geist dieser Jubel-
feier eindringen und durch ein intensives christliches Leben
mitmachen. Gerade der Seelsorge werden hier wesentliche Auf-
gaben gestellt. Die Sonntagsruhe erlaubt dem Menschen nach der
Hast und Last der Arbeitswoche eine Besinnung auf das Hohere,
und &hnlich will das periodisch wiederkehrende Heilige Jahr im
Laufe der oft auf Irrwegen #dchzenden geschichtlichen Entwick-
lung eine ldngere Periode der Einkehr und Umkehr, des Krifte-
sammelns und des tiefchristlichen Lebensimpulses sein. Ein
Heiliges Jahr ist etwas durchaus Religitoses; eine Quelle wird
gefaBlt, aus der sich .die Welt im christlichen Geiste und durch
Gottes Gnade harmonisch und friedvoll erneuert.

Die Bulle vom 26, Mai beginnt mit den Worten , Jubilacsum
maximum* und formuliert sofort den Zweck des Heiligen Jahres,
»alle Christen nicht nur zur Siihne fiir ihre Siinden und zur
Besserung des Lebens, sondern auch zum Streben nach Tugend
und Heiligkeit aufzurufen®, — ,,Wenn die Menschen diese Stimme
der Kirche horen und sich vom Irdischen und Verginglichen zum
Ewigen und Bleibenden hinwenden, dann werden wir zweifels-
ohne jene heiflersehnte Erneuerung der Geister erleben, die so-
wohl das private, als auch das &ffentliche Tun mit christlicher
Gesittung und christlichem Atemhauch durchtrinkt. Wenn die
richtige Lebensauffassung sich der Geister bemichtigt und sie
wirklich und wirksam lenkt, dann wird notwendigerweise eine
neue Kraft und ein neuer Impuls das ganze Gefiige der mensch-
lichen Gesellschaft beriihren und durchfluten und sie zu einer
besseren und gliicklicheren Ordnung der Verhiltnisse hinfiihren.
Nun ist es heute mehr denn je notwendig, alles in der Wahrheit
und Kraft des Evangeliums umzugestalten.” Selbst die best-
gesinnte Menschenanstrengung ist einer solchen Aufgabe ohne
Gottes Gnadenbeistand nicht gewachsen. Den Bischéfen und dem
Klerus legt der Papst ans Herz, die Gliubigen fiir die hohen
Ziele des Heiligen Jahres zu begeistern.

Das Jubildum wird von Weihnachten 1949 bis Weihnachten
1950 abgehalten. Die Bulle gibt ausfiihrlich die Bedingungen an,
unter denen der JubildumsablaB gewonnen werden kann. Ein-
gehend wird die ,Meinung des Heiligen Vaters“ erldutert. Wir
sollen beten: 1. fiir die Riickkehr der Menschen zu Christus auf
dem Wege des Gebetes, der BuBe, der Sittenbesserung und Lebens-
heiligung; 2. fir die Reinerhaltung der Treue zum Erldser und
zur Kirche; 3. fiir den Schutz der Rechte unserer Kirche; 4. fiir
die Einheit der Menschen im Glauben und die Erleuchtung der
Gottesfeinde; 5. fiir die Herstellung eines gerechten und gesicher-
ten Friedens in der ganzen Welt und besonders in Palistina;
6. fir Gerechtigkeit und Briiderlichkeit innerhalb der Vilker,
damit HaB und Zwietracht schwinden; 7. fiir die Bediirftigen,
damit sie lohnende Arbeit und werktitige Hilfe erlangen. — Zum



Aus der Weltkirche 361

Gebete miissen sich christlicher Friedensgeist, christlicher Mut,
christliche Hilfsbereitschaft und christliche Lebensfithrung
gesellen,

In den letzten Absitzen der Bulle spricht Pius XII. die Er-
wartung aus, daB im Jubeljahr zahlreiche Pilger in wahrhaft
glidubiger Gesinnung nach Rom kommen. Der Glaubensgeist kann
als Triebfeder nicht versagen. Darum muB die Romreise im
Heiligen Jahre eine echte Wallfahrt sein. Nur unter dieser Vor-
aussetzung wird das Jubildum segensreiche Friichte zeitigen.

> II, Das religise Lehramt des Papstes

Zu den Entscheidungen des Parlamentarischen Rates in Bonn
#uBerte sich Pius XII. miBbilligend in einem Brief an Kardinal
Frings: ,Mit Befremden haben Wir Kenntnis davon genommen,
mit welch nichtssagenden Begriindungen die Wortfiihrer der Ge-
genseite sich mithten, der glaubigen katholischen und christlichen
Bevolkerung Deutschlands selbst jene Rechte einzuengen, die als
Ergebnis jahrzehntelanger K&mpfe verdient hiitten, von allen als
gesicherter Besitzstand anerkannt zu werden. — Nichts wiirde
Uns, die Wir dem deutschen Volke auch in seinem gegenwirtigen
Unglick und seiner Erniedrigung mit stets gleicher Liebe zugetan
sind und es moglichst bald wieder als geachtetes gesundes und
leistungsstarkes Glied in einer friedlichen Vélkergemeinschaft
sehen michten, tiefer schmerzen, als Zeuge sein zu miissen, daB
gewisse Kreise dieses Volkes der Neuordnung ihres Staatswesens
einen kulturellen Unterbau geben, der sie ungewollt und unbe-
wulit zu Nachahmern eines zusammengebrochenen Staatssystems
machte, eines Staatssystems, das neben vielen anderen unrithm-
lichen Kennzeichen auch das der planmiBigen MiBachtung
naturgegebener religioser Rechte und offenkundiger Vertrags-
untreue an seiner Stirn trug.‘

Es war zweifelsohne fiir Kardinal von Preysing und die Teil-
nehmer am Berliner Katholikentdg eine besondere Freude. als
der Heilige Vater am 17. Juli sein anspornendes und tréstendes
Wort iiber den Rundfunk an sie richtete. Noch immer ist der
frithere Nuntius zutiefst erschiittert tiber das furchtbare mate-
rielle und moralische Leid, das die deutsche Hauptstadt getroffen
hat: ,Wenn ihr heute den Blick iiber ihre unabsehbaren Ruinen-
felder schweifen 148t, ist sie da nicht, die einst himmelstiirmende
Weltstadt, wie ein schreckvolles Mahnzeichen, in den Diesseits-
werten nicht aufzugehen, in ihnen nicht das Letzte zu suchen?
Es gibt nur ein Letztes: Gott und die restlose Hingabe an Gott.**
Der Papst kann nicht umhin, all denen, Priestern und Laien, zu
danken, die in diesen schweren Zeiten den Beweis ihres echten
Christentums lieferten. Aus den ergriffenen Worten des gemein-
samen Vaters spilirt man es heraus, wie sehr es ihn schmerzt,
dal er kein lichteres Bild der unmittelbaren Zukunft entwerfen
kan: ,Die Zukunft steht noch verschleiert und verhiillt vor euch.
Legt sie in Gottes Hand und haltet euch selbst an ihn! Sie mag
dann bringen, was sie will, immer wird sich eine gottliche Ver-
heiBung an euch erfiillen. Sie lautet: Denen, die Gott lieben,
gereicht alles zum Besten (Rom 8, 28), alles, mag es auch noch
80 schwer erscheinen. Nur an einer ungemein starken christ-
lichen Liebe kann unsere Welt der Not und Verarmung, des
Hasses und der Entfremdung genesen: ,Diese Liebe baut die



362 Aus der Weltkirche

Familien auf und sichert die eheliche Treue. Sie macht das
Denken wach und empfindsam fiir die Forderungen der sozialen
Gerechtigkeit, die immer gegolten haben, heute aber dringender
denn je Erfiillung heischen. Gemeinwesen und Staaten mogen in
den Fundamenten des Weltalls verankert erscheinen; wenn sie
nicht aufgebaut sind auf dem Glauben an Gott und nicht getra-
gen werden von Menschen tiefer Gottesliebe, sind sie mit innerer
Notwendigkeit dem Untergang geweiht.* ;

Zu Beginn Juli fand in Nancy der franzdsische Eucharistische
Nationalkongref3 statt, zu dem der Papst den Kardinal Tisserant
als seinen Legaten entsandte. Da Pius XII. mit Reden und An-
sprachen tuberladen ist, mulBten die franzosischen Katholiken
diesmal auf das Wort des Stellvertreters Christi verzichten. Doch
hatte er sich im voraus in einem Schreiben an Kardinal Tis-
serant belobigend dariiber ausgesprochen, daf man als Kongrel(3-
thema das Studium der Liturgie-Enzyklika ,Mediator Dei et
hominum® gewdhlt hatte. Eucharistie und MeBopfer sind der
Mittelpunkt der christlichen Religion. Diese Wahrheit muB3 den
Gliubigen mundgerecht gemacht werden. (Nebenbei sei bemerkt,
daB Frankreich in den Nachkriegsjahren &ufBerst fruchtbar an
liturgischen Initiativen ist. Es ist wirklich erfreulich, wie stark
der Welt- und der Ordensklerus fiir diese Fragen sowohl nach
ihrer theoretischen als auch nach ihrer praktischen Seite auf-
geschlossen ist.)

Zweimal beniitzte Pius XII. im Laufe des Sommers eine will-
kommene Gelegenheit, sich iiber den Rundfunk an die Katholiken
Lateinamerikas zu wenden, die bis heute den Heiligen Stuhl und
den lokalen Episkopat vor:gewaltige und ungeldste seelsorgliche
Probleme stellen. Mancherorts ist die seelsorgliche Not groBer
als in den eigentlichen Missionslindern. Ist etwa in Pfarreien,
deren Ausdehnung einer kleinen Didzese gleichkommt, fiir einen
einzigen Priester die pastorale Betreuung der ihm anvertrauten
Gliubigen iiberhaupt noch ein Ding der Moglichkeit? Und mul}
nicht ein solcher Priester ein in jeder Beziehung auBergewthn-
licher Mensch sein, um sein Priestertum in einer uns nicht
bekannten geistigen und geistlichen Vereinsamung zu retten? Es
ist deshalb nur zu begreiflich, daB der Papst diesen an und fiir
sich gutgesinnten Katholiken oft ein besonderes Zeichen seines
viterlichen Wohlwollens gibt.- Pius XII. unterldBt es in keiner
seiner Ansprachen an die sltidamerikanischen Katholiken, alle
Ruhmesbléitter aus der kirchlichen Vergangenheit dieser Staaten
aufzuschlagen, und dieses Feingefiihl des Stellvertreters Christi
stirkt die Anhénglichkeit jener in ihrem Empfinden schlichten
und spontanen Menschen an den Stuhl Petri.

Am 15. Mai war es der IV. Eucharistische Nationalkongref
Perus, der durch eine pipstliche Rundfunkrede beschlossen wurde.
Den Vorsitz des Kongresses fithrte der Kardinal Guevara als
Pipstlicher Legat. Der Heilige Vater sprach von der Eucharistie
als dem Sakrament der Einheit. Zweifelsohne ein aktuelles
religivses Thema in einer Zeit allseitiger Zerrissenheit: ,Innere
Zerrissenheit des Menschen durch seine Trennung von Gott; Auf-
16sung der Familie durch die Auflehnung der Kinder und das
Fehlen ehelicher Liebe; Auflosung der Gesellschaft durch den
Gegensatz der Klassen; Auflosung jeglicher Volkergemeinschaft,



Aus der Weltkirche 363

da sich die Vélker aus ungezihmter Sucht nach Reichtum und
Macht befeinden. In einem Wort: alles ist zerrissen, weil die Liebe
fehlt. Die Eucharistie hat als unmittelbares und einziges Ziel
die Liebe, wie der Englische Lehrer sagt: ,Res autem huius sacra-
menti est caritas, non solum quantum ad habitum, sed etiam
quantum ad actum‘ (S. th. III, q. 79, a. 4¢.)!* Was der Papst den
Peruanern vor allem wiinscht ist die Heiligung der Familie, die
er durch die Angriffe auf die Unaufldslichkeit der Ehe gefidhrdet
sieht; sodann die Standhaftigkeit im Glauben und eine hin-
reichende Zahl von gebildeten und heiligen, ,,vor allem heiligen®
Priestern.

Fiinf Wochen spiter, am 19. Juni, wurde der zweite Eucha-
ristische NationalkongreB von Ecuador in Quito wiederum durch
eine Radioansprache des Nachfolgers Petri, der durch seinen
Nuntius vertreten war, abgeschlossen. Der KongreB beging zu-
gleich das 75. Anniversarium der am 25. Mirz 1874 durch den
Prisidenten Garcia Moreno vollzogenen Weihe Ecuadors an das
Heiligste Herz Jesu. Deshalb war es dem Papste von selbst nahe-
gelegt, iiber die Beziehungen zwischen Eucharistie und Herz-Jesu-
Verehrung theologische Ausfiihrungen zu machen: ,Weder durch
ihr Objekt noch durch ihr Motiv, noch durch ihren Zweck oder
ihren Ursprung lassen sich diese beiden heilsamen Formen der
Frommigkeit miteinander verwechseln. Trotzdem weisen sie zahl-
reiche Beriihrungspunkte auf. Beide stellen uns denselben Herrn
mit seiner unendlichen Liebe vor Augen. Die eine der zwei An-
dachten verehrt diese Liebhe unter dem natiirlichen Symbol des
Herzens; dle andere betet jenen Leib und jenes Blut an, in denen
diese Liebe sich uns ganz schenkt. Beide besitzen den Vorzug, die
intimsten Saiten der menschlichen Seele in Schwingung zu setzen,
dieselben Gefiihle zu erregen, da sie Ausfliisse derselben identi-
schen Liebe sind. Liebet das Heiligste Herz Jesu, und ihr werdet
euch getrieben fiihlen, es dort zu suchen, wo es ist, ndmlich in
der Eucharistie! Beugt euch vor dem Gott der Tabernakel und
ihr werdet getroffen durch jenen Strahl, der euch zum Géottlichen
Herzen zieht, um Liebe mit Liebe zu vergelten! Kannte vielleicht
jemand die Liebe zum Herzen Jesu, ohne daB er auch die Liebe
zur Eucharistie gefiihlt hidtte? Noch mehr, war es nicht eben vor
dem Tabernakel, wo die Herz-Jesu-Apostel ihr Verlangen entziin-
deten und ihre Sehnsucht stillten? Zwei Wiinsche verzehrten
den groBen Apostel der Herz-Jesu-Verehrung, die hl. Margareta
Maria, wie es von dem bezeugt wird, der die Geheimnisse ihrer
Seele kannte: die hl. Kommunion und das Verlangen nach Leiden,
nach Verachtung und Selbstverleugnung.‘

Zwei Heiligsprechungen wurden in den Monaten Mai und Juni
vorgenommen. Zundchst wurde am 15. Mai die selige Johanna
de Lestonnac aus Siudirankreich, Witwe und Stifterin einer Schul-
schwesternkongregation (zu Beginn des 17. Jahrhunderts), kanoni-
siert. Es war eine Frau, die sozusagen alle Maoglichkeiten eines
christlichen Lebens ausgeschopft hatte. Was uns nach den Worten
des Papstes an einer solchen Heiligengestalt besonders anspre-
chen muf, ist jene ,flagrantissima caritas, quae omnia vincit,
guae omnia exsuperat, et quae una potest tot acerbis malis,
quibus hominum conflictatur societas, verax ac validum praebere
remedium.* — Am 12. Juni, Sonntag Trinitas, war es sodann die



364 Aus der Weltkirche

Italienerin Maria-Josefa Rossello, die Stifterin des Institutes der
Tochter Unserer Lieben Frau von der Barmherzigkeit. Thr Wahl-
spruch lautete: ,Manus indefatigabiles laborent, at mentes ani-
mique continenter ad Deum assurgant.”

Die Lage des Religionsunterrichtes in Italien bereitet dem
Papste nicht geringe Sorge. In verschiedenen Punkten stellen
sich die Probleme durchaus anders als in unseren Lindern. Die
geistlichen Beirdte der Katholischen Aktion hatten den Katechis-
musunterricht zum Thema ihrer diesjahrigen Studienwoche er-
wihlt und fanden damit den vollen Beifall des Vatikans. Im Namen
des Heiligen Vaters formulierte Msgr. Montini in einem ldngeren
Schreiben eine Reihe von Richtlinien. Den Priestern wird drin-
gend anempfohlen, sich fiir die Katechetentédtigkeit auch durch
ein griindliches Studium ~der Pidagogik vorzubereiten. Wohl
Uiberall erweist es sich als notwendig, eine bestimmte Zahl von
befdhigten Laienkriiften heranzuziehen. Dadurch wird nicht allein
ein etwaiger Priestermangel ausgeglichen, sondern es werden
iiberhaupt seeleneifrige und apostolische Laien herangebildet, die
immer besser fiir die religitse Unterweisung ihrer Mitgldubigen
geschult sind. In diesem Gedanken bekundet sich eine den Zeit-
verhéltnissen abgelauschte seelsorgliche Klugheit. Uberall kénnen
heutzutage Verhdltnisse eintreten, die den Laien schwerwiegende
Aufgaben zuweisen! Gemif den Worten des Tridentinums ist der
Religionsunterricht ,,primum et maximum officium*! Klarheit, Ge-
nauigkeit, Einfachheit, Kraft und Schénheit sind die Eigenschaf-
ten des guten Religionsunterrichtes. Lebensnahe und lebenswarm
miissen die Wahrheiten des Glaubens bereits den Kindern er-
scheinen. Der Priester muBl neben der Kenntnis der Wahrheit
die Leichtigkeit des Ausdrucks besitzen, um seinen Stoff in kon-
kreter Form und Sprache darzubieten. Fiir das Jahr 1950 ist
durch die Konzilskongregation ein Internationaler Katechetischer
Kongreffi angesagt.

Ende Juli feierte in Rom die Katholische Frauenaktion Italiens
den 40. Jahrestag ihrer Griindung. Am 24. Juli gewihrte Papst
Pius XII. eine grofie Audienz im Petersdom, wobei er folgende
Gedanken ausfiihrte: Die italienischen Frauen und Jungmaé&dchen
sind in diesen Jahrzehnten aus dem engen hiduslichen Kreise
herausgetreten; genau wie in anderen Lindern stehen sie heute
im tétigen Berufsleben, sind sie gleichberechtigt und beteiligen
sgich an der Politik. Dieser neuen Stellung entsprechen neue Ver-
pflichtungen. Die Hauptfragen, bei denen die katholischen i'rauen
mitarbeiten miissen, sind das Familien- und das Jugendproblem.
Der Krieg trédgt nicht die alleinige Schuld der Schwierigkeiten,
die hier erwachsen sind. Die Wurzel des Ubels steckt tiefer: ,,Sie
liegt in jenem Phinomen, das mit einem Gesamtausdruck Ma-
teriglismus genannt wird, d. h. Leugnung oder zum mindesten
Vernachlissigung und Geringschétzung der Religion, des Christen-
tums, des Gehorsams gegen Gott und sein Gesetz, des Glaubens
an die Ewigkeit. Wie ein Pesthauch durchzieht der Materialismus
immer stérker alle Bezirke des Lebens und zeitigt seine verderb-
lichen Friichte in der Ehe, in der Familie und bei der Jugend. Das
Urteil dariiber, daB die Sittlichkeit bei vielen Jugendlichen be-
standig abnimmt, ist einmiitig. Und zwar nicht blo8 bei der
Stadtjugend. Auf dem Lande ist der sittliche Abstieg beinahe



Aus der Weltkirche 365

ebenso groB. Das Dorf hat sich vielen Verfallserscheinungen der
Stadt erschlossen.” Der Papst z#hlt sodann eine Reihe der vom
wMaterialismus® beniitzten Propagandamittel sowie verschiedene
seiner Auflerungen auf: Radio, Kino, schlechte Biicher, Illustrierte,
Schauspiele, Ténze, ziigelloses Strandleben, die alle fiir die Ober-
flichlichkeit und Sinnlichkeit der Jugend verantwortlich sind.
(Pius XII. spricht nicht bloB von Italien.) , Aber an erster Stelle
ist verantwortlich die Zersetzung der Ehe.” (Italien wird wvom
Stellvertreter Christi zu den gesiindesten Gegenden gerechnet)}
»Wir wiiBten nicht, fiir welche Ziele die Kirche am stirksten alle
ihre Kréfte einsetzen sollte, wenn nicht fiir - die Rettung der
Familie und der Jugend.“ Auf drei Dinge lenkt der Papst die be-
sondere Aufmerksamkeit der katholischen Frauen: 1. Alles, was
eine gesunde Sozialpolitik zum Wohle der Familie und einer
christlichen Jugend unternimmt, darf stets auf die wirksame
Unterstiitzung der Kirche zdhlen. Alle Forderungen der sozialen
Gerechtigkeit werden von der Kirche entschieden befiirwortet.
Wohnraum ist notwendig, vor allem fiir jene, die an Familien-
grindung denken. Nichts ist heute dringlicher, Wieviele miissen
unter grofien sittlichen Gefahren die Ehe aufschieben, weil sie
kein Heim finden! Der Papst empfiehlt ferner alles, was die
Katholische Aktion tut, um die jungen Midchen praktisch und
geistig auf das Familienleben vorzubereiten (Haushaltungskurse
usw.). Hier fiigte der Papst einige Worte hinzu, die sehr zu be-
herzigen sind, damit die Ehe- und Familienpropaganda nicht
einem gewissen Naturalismus verfalle: , Vergesset jedoch nicht,
daB zu den Berufen der Frau auch der Beruf zum Ordensstand
gehort, der Stand des gottgeweihten jungfriulichen Lebens! Es ist
dies heutzutage um so mehr zu beachten, da es geschehen kann,
daB die Hochschitzung der apostolischen Tatigkeit in der Welt
sich zuweilen mit einem kaum merklichen naturalisierten Schim-
mer férbt, der die Schonheit und wertvolle Fruchtbarkeit der
Ganzhingabe des Herzens und der Seele an Gott verschleiert. Die
Ordensfrauen sind zur Zeit in der Heimat und in den Missions-
landern unersetzlich.

2. Doch die Sozialpolitik fiir sich allein geniigt nicht, um die
Familie zu retten; nicht selten ist ihr Zerfall noch stirker in den
wirtschaftlich besser gestellten Klassen. Das Heilmittel ist die
Neubelebung des Glaubens und das gute Beispiel der Eltern,
unterstiitzt durch eine gediegene religiose Erziehung der Kinder.

3. Diese religits-sittliche Erziehung der Kinder ist jener Punkt,
auf den der Papst immer wieder den Finger legi. ,Die Jugend
von heute ist nicht weniger als die von gestern bereit und geneigt,
Gutes zu tun und Gott zu dienen, falls sie dazu erzogen wird.®
Erzieht diese Jugend zur Ehrlichkeif und Einfachheit! ,Die
Jugend mul} es wieder lernen, sich zu beherrschen und freiwillige
Verzichte zu leisten.” Erzieht die Jugend zur Reinheit! Ein Rat
und ein kldrendes Wort sind auf diesem Gebiete zur rechten Zeit
eine wertvolle Hilfe; aber nur eine auf das ganze Gebiet des
menschlichen Lebens sich erstreckende Selbstbeherrschung wird
dieses Problem losen. Erzieht die Jugend zum Gehorsam und zur
Ehrfurcht vor der Autoritét, die in Gott verankert ist! Pius XII.
weist mit Recht darauf hin, daB seine Worte bloB elementare
Wahrheiten aussprechen, die leider zu oft wvernachlissigt und



366 Aus der Weltkirche

miBachtet werden, obschon das Heil nicht anders denn durch
die Erfiilllung dieser grundlegenden Forderungen kommif,

Wir brauchen an dieser Stelle nicht mehr eigens zu unter-
streichen, daB man sich im Vatikan ununterbrochen und ein-
gehend mit der kirchlichen Lage in Ungarn und in der Tschecho-
slowakei beschiftigt. Es sei der Vollstdndigkeit unseres Berichtes
halber an das Dekret Hes Hl. Offiziums vom 20. Juni erinnert,
durch welches die schismatische ,Katholische Aktion“ in der
Tschechoslowakei verurteilt wird. Wer ihr mit klarem Wissen
und freiwillig beigetreten ist oder noch beitreten wird, und vor
allem, wer sie fordert und propagiert, hat als Schismatiker und
Apostat zu gelten und verfillt ipso facto der in Kanon 2314 vor-
gesehenen und dem HI. Stuhle spezial reservierten Exkommuni-
kation. Der ,,Osservatore Romano* verdffentlichte dieses Dekret
sofort am 20. Juni zugleich mit einem kurzen Kommentar.

GroBes Aufsehen erregte ein zweites Dekret des Hl. Offiziums
vom 1. Juli, das eine Antwort auf vier dem Hl. Offizium beziig-
lich der Zugehorigkeit zum und der Mitarbeit mit dem Kommu-
nismus vorgelegte Fragen enthélt. Im ersten Punkte erklédrt be-
sagtes Dekret, daB es nicht erlaubt ist, Mitglied von ,kommu-
nistischen Parteien” (der Gebrauch der Mehrzahl ist wohl zu
beachten) zu sein oder sie zu unterstiitzen. Es folgt die Begriin-
dung: ,Der Kommunismus ist materialistisch und widerchrist-
lich. Selbst wenn die kommunistischen Fiihrer zuweilen mit
Worten behaupten, daB sie die Religion nicht bek@mpfen, sind sie
trotzdem in der Tat, sei es durch ihre Lehre oder ihre Tétigkeit,
Feinde Gottes, der wahren Religion und der Kirche Christi.®
Punkt zwei verbietet -die Herausgabe, Verbreitung und Lektiire
von Biichern, Zeitschriften, Zeitungen und Flugschriften, welche
die Lehre oder die Téatigkeit des Kommunismus unterstiitzen. Es
ist ferner verboten, in solchen Zeitungen und Zeitschriften
irgendwie zu ,schreiben* (in eis scribere). Dies alles ist bereits im
Kanon 1399 CIC. entschieden. Punkt drei erklirt, daB Christ-
gldubige, welche sich der in den beiden ersten Punkten verpdn-
ten Handlungen schuldig machen, und zwar ,mit klarem Wissen
und freiwillig, nicht zu den Sakramenten zugelassen werden
diirfen, da ihnen die zum Empfang der Sakramente nétige Dis-
position fehlt. Die vierte Frage lautete: ,,Sind Christgldubige, die
sich zur materialistischen und widerchristlichen Lehre der Kom-
munisten bekennen, und vor allem jene, die sie verteidigen oder
verbreiten, ipso facto als Apostaten vom katholischen Glauben
der dem HIl. Stuhle spezial reservierten Exkommunikation ver-
fallen?“ Ganz knapp und ohne weitere Erklarung wird geant-
wortet: , Affirmative.”

III. Zur sozialen Frage

Pius XII ist nicht der Ansicht, daB die Enzyklika ,Quadra-
gesimo Anno“ zum alten Eisen gehort. Er bedauert es lebhalft,
daB die von seinem Vorginger prékonisierte Lehre wvon der
berufsstindischen Organisation so wenig Anklang und Versténd-
nis fand. So sagte er am 7. Mai den 400 Delegierten der in Rom
tagenden 9. Konferenz des Internationalen Bundes der katholi-
schen Unternehmerverbinde: ,Dieser Punkt der Enzyklika wurde
die Zielscheibe heftiger Angriffe. Die einen witterten darin Kon-
zessionen an zeitgenossische politische Stromungen, die anderen



Aus der Weltkirche 367

filrchteten eine Riickkehr zum Mittelalter. Unvergleichlich kliiger
wire es gewesen, die alten unhaltbaren Vorurteile fallen zu
lassen und ehrlich und mit gutem Willen die Sache selbst in ihren
reichen praktischen Mdglichkeiten anzupacken. Heute dient uns
dieser Teil der Enzyklika leider sozusagen als Beispiel einer giin-
stigen Gelegenheit, die man sich entgehen 14B8t, weil man sie
nicht rechtzeitig ergriff. Nachtréglich plagt man sich in der Suche
nach anderen Formen einer o6ffentlich-rechtlichen Organisation
der sozialen Wirtschaft, und fiir den Augenblick genieBen die
Verstaatlichung und die Nationalisierung der Unternehmen dic
grofite Gunst.” .

Bei der Audienz, in deren Verlauf der Papst diese mahnenden
Worte sprach, waren katholische Arbeitgeber aus folgenden Lin-
dern zugegen: Belgien, Frankreich, Holland, Italien, England,
Kanada, Deutschland, Osterreich, Chile, Spanien, aus der Schweiz
und den Vereinigten Staaten. Bei aller Anerkennung, die er zollt,
ist Pius XII. nicht hundertprozentig mit der sozialen Tatigkeit
des katholischen Patronats zufrieden. Er gibt zu, daB die Ver-
wirklichung der christlichen Sozialdoktrin Zeit braucht, fordert
jedoch zugleich gréBere Uneigenniitzigkeit und #uBert unum-
wunden seine Meinung, daB die katholischen Linder sich grof3-
ziigiger dem Sozialprogramm der Kirche erschlieBen miissen,

In der besagten Audienz behandelte der Heilige Vater das
Verhéltnis von Kapital und Arbeit oder besser von Unternehmer
und Arbeitnehmer in einer wirklich geordneten Geselischaft und
Wirtschaft, sowie den Beitrag dieser beiden Faktoren zur Schaf-
fung einer sozialen, d. h. auf das Allgemeinwohl gerichteten
Volkswirtschaft. Zunichst hob er hervor, daB man endlich jenes
verhédngnisvolle Vorurteil iiberwinden miisse, das in Unterneh-
mern und Arbeitnehmern nur zwei gegensitzliche Interessen-
gruppen sieht, die um die Vorherrschaft auf dem Wirtschafts-
gebiete kdmpfen. Sind sie doch solidarisch zu einem gemeinsamen
Werke verbunden. Ihre Titigkeit ist Zusammenarbeit und ihre
Interessen sind weithin gemeinsam, da schlieBlich alle, Unter-
nehmer und Arbeiter, vom Gesamtertrag der Volkswirtschaft
leben. Durch gemeinsame Arbeit sichern sie einerseits den Ertrag
der Volkswirtschaft, und anderseits ist ihr Einkommen der ihnen
zustehende Anteil an diesem Ertrag. (Ganzwirtschaftlich oder
volkswirtschaftlich gesehen, gehort also der Arbeitslohn nicht zu
den ,Kosten*, sondern zu den FErtriigen der Wirtschaft als der
aus der Produktion den daran Beteiligten zuflieBende Teil des
wirtschaftlichen Ertrages.)

Wo nun gemeinsame Interessen vorliegen, miiBte man dieser
Tatsache einen konkret-praktischen Ausdruck verleihen, indem
man auch den Arbeitnehmer in gerechtem MaBe als mitverant-
wortlichen Tréger des volkswirtschaftlichen Geschehens zuldft,
besonders heute, wo die Kapitalknappheit und die Schwierig-
keiten des internationalen Handels lihmend auf der Produktion
lasten. Das fiihrt zur Idee von der berufsstindischen Organisa-
tion, die darin besteht, daB alle Mitglieder desselben Berufszwei~
ges sich im BewuBtsein der gemeinsamen Verantwortung und der
gemeinsamen Interessen in einer wirklichen Berufsgemeinschaft
der Unternehmer und Arbeiter organisieren, die &ffentlich-recht-
liche Befugnisse erhalten muB, um die Wirtschaft fruchtbar auf
das Allgemeinwohl auszurichten. Wihrend Arbeitgeberverband



368 Aus der Weltkirche

und Arbeitergewerkschaft den Unterschied der Interessen der
beiden Parteien markieren und die gegensétzlichen Interessen
verteidigen, sieht die Berufsgemeinschaft die hohere Interessen-
einheit, welche alle an einem bestimmten Produktionsproze
sowie an der gesamten Produktion Beteiligten verbindet. Es
ist durchaus irrig zu behaupten, Arbeiter und Kapitalbesitzer
seien gleichsam mit der Kraft eines Naturgesetzes auf die gegen-
seitige Bekdmpfung hingeordnet. Wenn sie auch auf einer
bestimmten Ebene ihre Spezialinteressen oppositionell ausfechten,
so -sind sie doch durch die hohere Einheit einer das Allgemein-
wohl und mithin ebenfalls ihr Wohl erstrebenden Volkswirtschaft
verbunden. Und diese Einheit muB das Fundament der kiinftigen
sozialen Ordnung werden. Diese Gedanken finden wir bereits in
zwei fritheren Ansprachen des Papstes vom 11. Mirz 1945 und
vom 25. Janner 1946.

Viele mochten das Heil und die gesunde Neuordnung der Wirt-
schaft einseitig in der Verstaatlichung oder in der Nationali-
sierung der GroBunternehmen suchen. Wenn Pius XII im An-
schluB an ,,Quadragesimo Anno“ zugibt, daB die ‘Verstaatlichung
in einzelnen Fillen empfehlenswert sein kann, so warnt er doch
entschieden vor dieser Tendenz und zeigt sich seit 1945 sehr
kritisch und reserviert beziiglich der Verstaatlichung. Am 7. Mal
unterstrich er wiederum, daB der Staat nicht dazu berufen ist,
das private Recht aufzusaugen und da8 die Wirtschaft eine leben-
dige Schopfung der freien Initiative des Individuums ist. Wenn
er sich dem offentlichen Recht der Wirtschaft anpaBt, soll der
Unternehmer und Eigentiimer der Produktionsmittel stets ,der
Herr seiner wirtschaftlichen Entschliisse bleiben®. Seine Téatigkeit
hat er als Dienst am sozialen Ziele der Wirtschaft aufzufassen.
Heute moge er insbesondere durch Sparen zur Erhéhung des Na-
tionalvermogens beitragen. AuBerst wiinschenswert ist es, dafl es
den Arbeitern moglich wird, durch ihre Ersparnisse ebenfalls
dieses Nationalkapital zu vermehren.

Der ,,Osservatore Romano® verdffentlichte am 20. Juli ein von
Msgr. Montini im Auftrage des Heiligen Vaters verfafites Schrei-
ben an die diesjdhrige ,,Soziale Woche“ Frankreichs, die ihre
Sitzungen Ende Juli in Lille abhielt. Das Thema der Studien-
woche lautete: ,Wirtschaftlicher Realismus und sozialer Fort-
schritt. Wahrend der Wirtschaftsliberalismus zu sehr und in
unannehmbarer Art auf die Eigengesetzlichkeit des Okonomischen
insistierte und eine totale Unabhingigkeit des Okonomischen ver-
focht, konnen manche Sozialredner vom Vorwurf nicht freige-
sprochen werden, daB sie die sachlichen Gesetze der Wirtschaft
nicht kennen und ihr soziales Programm unter MiBachtung
unumstoBlicher Forderungen der wirtschaftlichen Technik auf-
stellen. Die Kirche selbst konnte in Gefahr geraten, als einseitige
Verfechterin des Sozialen gegeniiber den Notwendigkeiten einer
an eisenharte Verhédltnisse gebundenen Wirtschaft zu erscheinen.
Im Jahre 1948 hatte Pius XII. das prachtvolle Wort von der
,sozialen Wirtschaft’ gepriagt und es seither Ofters gebraucht, Die
Soziale Woche in Lille befaBte sich nun eingehender mit dem
Verhiltnis zwischen wirtschaftlicher Realitit und konstruktiven
Sozialprogrammen, Das Ermunterungsschreiben, das ihr aus dem
Vatikan zuging, ist vollkommen damit einverstanden und wiinscht



Aus der Weltkirche 369

dringend, daB man auf katholischer Seite keine vagen und schil-
lernden Reformpldne aufstelle, die das Wirtschaftliche und seine
Notwendigkeiten nicht beriicksichtigen: ,Es kann iibrigens keine
Unvereinbarkeit bestehen zwischen einem gesunden Realismus,
der sich auf Tatsachen, Statistiken und Wirtschajtsgesetze stiitzt,
und einer Sozialordnung, die nach einer vollkommenen Gerecht-
tigkeit und Menschlichkeit strebt. Diese beiden Aspekte desselben
Problems erginzen sich, so daB man hier das Wort des Evange-
liums anwenden kann: Haec oportuit facere et illa non omittere.
Gelegentlich wird den Sozialkatholiken vorgeworfen, daBl sie ein
unverwirklichbares Wunschideal verfolgen. Die Soziale Woche
von Lille wird zeigen, daB die Katholiken keineswegs die reellen
und positiven Gegebenheiten vernachldssigen und da darum die
kirchliche Sozialdoktrin ein sowohl praktisches, als auch harmo-=
nisches Ganzes ist. Wir wollen die Wirtschaft in den Dienst des
sozialen Fortschritts stellen und sind deshalb ebenso weit von
einem zligellosen Wirtschaftsliberalismus, als auch wvon der
Tyrannei des atheistischen Materialismus entfernt. Die Wirtschaft
steht fiir uns im Dienste des Menschen, seiner Freiheit, seiner
christlichen Wiirde und zugleich im Dienste des Allgemeinwohls.*

IV. Kardinal Suhard

Unerwartet starb am 30. Mai der Kardinalerzbischof von Paris
Eminenz Colestin Suhard im Alter von 75 Jahren. Nach Vollendung
seiner Studien an der Gregorianischen Universitdt in Rom
dozierte er Philosophie und Theologie im Priesterseminar seiner
Heimatdiozese Laval bis zu seiner Erhebung auf den Bischofstuhl
von Bayeux (1928), den er zwei Jahre spiter mit der Erzdiozese
Reims vertauschte. Bereits damals bekundete er seinen ruhigen
und fortschrittlichen Weitblick und seine Aufgeschlossenheit fiir
die sozialen Probleme, die ihn besonders in den Nachkriegsjahren,
als Frankreich schwere Krisen durchlitt, zum unparteiischen
Wortfiihrer des christlichen sozialen Denkens machte. Seine dies-
beziiglichen Verlautbarungen fanden stets ein breites Echo, das
auch die Gegner der Kirche nicht {iberhoren konnten. Im Kon-
sistorium vom 16. Dezember 1935 wurde Erzbischof Suhard zur
Wiirde eines Kardinalpriesters erhoben, und im Oktober 1937
durfte er die Kathedrale von Reims neu konsekrieren. Als am
9. April 1940 Kardinal Verdier von Paris starb, wurde Kardinal
Suhard am 11. Mai sein Nachfolger in der franzosischen Haupt-
stadt, die bei seinem Einzug in der Hand der Deutschen war.
Der Erzbischof befand sich in einer heiklen Lage, die ein Maxi-
mum an Festigkeit und Klugheit erheischte. Es wéire mehr als
ein Wunder gewesen, wenn der Kardinal sich von keiner Seite
einen Vorwurf zugezogen hiitte, Die Notlage in Paris war ent-
setzlich groB, und hier griff der Erzbischof durch caritative Ini-
tiativen energisch ein. Nach der Befreiung waren es, wie schon
gesagt, die sozialpolitischen Tumulte, die der Kirche nicht geringe
Sorgen bereiteten und wiederum dem Oberhaupt der Didzese mehr
als eine Aufgabe stellten. Im Ausland wurde Suhard vor allem
durch seine letzten, zum Teil auch ins Deutsche ibertragenen
Hirtenbriefe bekannt (1947: Aufstieg oder Niedergang der Kirche;
1948: Der Sinn fiirs Gottliche; 1949: Der Priester und seine Stel-
lung in der modernen Gesellschaft). In Frankreich wurde der
Kardinal durch seine pastoralen Neuschiépfungen bahnbrechend.

»Theol.-prakt, Quartalschrifte IV. 1949. 24



370 Literatur

Um der Entchristlichung Frankreichs entgegenzuwirken, beschloB
er im Verein mit den iibrigen Bischéfen Frankreichs, in Lisieux
das Seminar der , Mission de France” zu griinden, dem spiter in
Paris ein &hnliches Institut fiir die ,Miss'on de Paris® folgte.
Opferfreudige Priester verzichten auf ihre Didzese, ihre Lebens-
weise, ihre bisherigen Gewohnheiten und Traditionen, um eine
festgefiigte Schar von Aposteln fiir die Wiederverchristlichung
ihrer Heimat zu bilden. Mit Hilfe der Katholischen Aktion ent-
stehen dann aktive Christenkreise, in denen sich die neugewon-
nenen Gléubigen nicht bloB geborgen fiihlen, sondern ihrerseits
zur Eroberung iibergehen. Stirkste Aufmerksamkeit wird der Ge-
sundung der Familie geschenkt. Natiirlich kann erst die Zukunft
zeigen, ob die Friichte der ,Mission de France“ den in sie gesetz-
ten Hoffnungen entsprechen. Jedenfalls wird niemand dem Pa-
riser Kardinal den Titel eines mutigen und schépferischen Kir-
chenfiirsten absprechen.

Literatur

Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden séimtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiigbhare Raum und

der Zweck der Zeitschrift gestatien, werden Besprechungen ver-
anlaft. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Aristoteles. Die Lehrschriften, herausgegeben, {ibertragen und in
ihrer Entstehung erldutert von Dr. Paul Gohlke. — Grofie Ethik.
8° (160). Brosch. DM 4.80. — An Konig Alexander iiber die Welt.
8° (88). Brosch. DM 3 — Paderborn 1949, Ferdinand Schoningh.

Betz, Werner. Deutsch und Lateinisch. Die Lehnbildungen der
althochdeutschen Benediktinerregel. 8° (228). Bonn 1949, Verlag
H. Bouvier u. Co. Kart.

Blumenthal, Dr. Hans Heinrich. Vergessene Klosterkunst. Ein
empfindsamer Streifzug durch das Schwarzviertel ob der Enns.
8% (72). Mit 34 Abbildungen und 2 Karten. Wien 1949, Holder-
Pichler-Tempsky. Kart. S 6 60.

Brandenstein, Béla von. Leben und Tod. Grundfragen der Exi-
stenz. 8° (180). Bonn 1949, Verlag H. Bouvier u. Co. Kart.

Braun, Heinrich Suso. Die zehn Gebote. Radiopredigten. Dritter
Band. 8° (272). Innsbruck-Wien 1949, Tyrolia-Verlag. Kart. S 18—.

Casutt, Laurentius, OFM. CAP. Das Erbe eines grofien Herzens.
Studien zum franziskanischen Ideal. 8° (222). Graz-Salzburg-Wien
1949, Verlag Anton Pustet. Halbleinenband geb. S 26.—.

Collectanea Theologica. Societatis Theologorum Poloniae Cura
edita, A. XXI, F. 1. Varsaviae 1949.

Der Mesner. Seine Stellung und sein Amt. Ein Leitfaden fir
den kirchlichen Dienst. Herausgegeben durch das Wiener erzb.
Seelsorgeamt. Bearbeitet von Ottokar Nowak, Mesner in Wien.
Brosch. S 5.20.

Der Neue Herder von A bis Z. Mit vielen Abbildungen im Text,
64 Tafeln und einer Kartenbeilage. 3. Lieferung: Klzie bis Ohn-
macht. Lex. (959 Sp.). Freiburg i. Br. 1949, Verlag Herder. Brosch.
Subskriptionspreis S 40.32.



Literatur ; 371

Die Kirche als Herrenleib. Darlegungen und Erlduterungen zur
Enzyklika Papst Pius’ XII., ,,Mystici Corporis Christi“ (29. Juni
1943). Von Dr. Carl Feckes. 8° (246). Koln 1949, Verlag J. P. Ba-
chem. Kart. DM 6.60. i

Die Quelle. Monatshefte. Juli, August, September 1949. Feld-
kirch, Verlag ,,Die Quelle*“. Je S 1.50.

Drexel, Antonius, S. J. Liturgia Sacra. Compendium Institutio-
num systematico-historicarum Liturgiae ad usum Auditorum
Theologiae ac Sacerdotum. (Facultas theologica Zikawei.) 8° (210).
Imprimerie de T‘ou-Sé-Weé (prés Zikawai), Shanghai (20), China;
aut: Catholic Truth Society. 16, Cain Road, Hongkong. Dollar 1.50.

Eberle, Dr. Joseph. Das Alte Testament. Nach dem Tode des
Verfassers bearbeitet und herausgegeben von Dr. Franz Konig.
(Die Bibel im Lichte der Weltliteratur und Weltgeschichte, 1, Bd.).
80 (XX u. 322). Wien 1949, Verlag Herder. Halbl. geb. S 3%7.20,
DM 1240, Sfr. 16.20.

Gabriel, Dr. Leo. Logik der Weltanschauung. 8° (192). Graz-
Salzburg-Wien 1949, Verlag Anton Pustet. Pappbd. S 26.—.

Hartmann, Wilhelm. Die Psalmen im Brevier. 1. Einfithrung in
das Psalmengebet. 8° (48). Geh. S 180. — 2. Psalmenspiegel zum
Wochenpsalter. 8° (32). Geh. S 1.65, Feldkirch 1949, Im Verlag der
Quelle,

Heidt, William George, O. S. B. Angelology of the Old Testament.
A Study in Biblical Theology (Dissertation). 8° (120). Washington,
D.C., 1949, The Catholic University of America Press. Dollar 1.50.

Kampmann, Theoderich. Die Methodologie der Geschlechter-
differenz und die Physiologie des Frauenwesens. 2. Auflage. 8¢
(335). Geb. DM 12.— — Die Psychologie des Frauenwesens, 2. Auf-
lage. 8° (398). Geb. DM 14.—. (Anthropologische Grundlagen ganz-
heitlicher Frauenbildung unter besonderer Beriicksichtigung des
religiosen Bereichs, I, und II. Band.) Paderborn 1947, Verlag Fer-
dinand Schoningh.

Keller, E. Salve Regina. Muttergottespredigten. 3. Auflage.
8% (112). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand Schoningh. Kart.
DM 3.30.

Kolbl, P. Johannes. Handbiichlein zur Krankenseelsorge. 8° (182).
Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch. Halbleinen geb. S 14.70.

Koster, Heinrich Maria. Neue Schopfung. Beitrage zu pastoralen
Gegenwartsfragen. 8° (720). Limburg an der Lahn 1948, Lahnver-
lag. Halbl. geb. DM 13.50.

Kusin, P. Eberhard, Kapuziner. Die Kaisergruft bei den PP, Ka-
puzinern in Wien. 8° (80). Mit 32 Abbildungen und einer Gesamt-
iibersicht. Wien 1949, Buch- und Kunstverlag Othomar Kloiber.
Kart. S 9.—.

Mohr, Heinrich. Die Botschaft in der Friihe. 8" (253). Paderborn
1949, Verlag Ferdinand Schoningh. Geb. DM 6.80, brosch. 4.80.

Miiller, Aloys. Die Stellung des Menschen im Kosmos. 8° (32).
Bonn 1948, Verlag H. Bouvier u. Co. Kart.

Niedermeyer, A. Zeitfragen der psychischen Hygiene. Sonder-
abdruck aus der ,Wiener Zeitschrift fiir praktische Psychologie®,
1. Bd.,, 1949, 2. Heft, S. 49—58. Wien, Verlag Briider Hollinek.

Noldin, Summa Theologiae Moralis. Complementum: De Poenis
Ecclesiasticis. Editio XXVI (CIC adaptata XIV), quam paravit
Godefridus Heinzel S.J. 8° (96). Oeniponte 1949, Typis et Sumpti-
‘bus Feliciani Rauch. S 8.10.

24*



372 Literatur

A

Polak, Dr. Paul. Frankls Existenzanalyse und ihre Bedeutung
Filr Anthropologie und Psychotherapie, 8° (29). (Sammlung: Juris-
prudenz — Medizin — Philosophie — Theologie. Gegriindet und
herausgegeben von Univ.-Prof. Dr. Hubert Urban. Heft 10.) Inns-
bruck-Wien 1949, Tyrolia-Verlag. Brosch. S 3.60.

Rahner, Karl, S. J. Von der Not und dem Segen des Gebetes.
8° (156). Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch. Geb. S 14.70.

Richstaetter, Carl, S. J. Christusfrommigkeit in ihrer historischen
Entfaltung. Ein quellenméBiger Beitrag zur Geschichte des Ge-
betes und des mystischen Innenlebens der Kirche. 8° (498). Kéln
1949, Verlag J. M. Bachem, Brosch. DM 9.50, in Halbl. DM 12.20.

Schneider, Reinhold. Das Spiel vom Menschen. — Belsazar. Frei
gestaltet nach Calderons ,L.a nave del Mercader” und ,,Cena del
Baltasar®. 8° (143). Graz-Salzburg-Wien 1949, Verlag Anton Pustet.
Kart, S 18.60. :

Stakemeier, Dr. Eduard. Wege in die Gegenwart. Das Erbe von
gestern, die Aufgabe von morgen. 2. Auflage. 8° (254). Paderborn
1947, Verlag Ferdinand Schoningh. Geb. DM 2.80.

Umberg, Johannes B., S. J. Exerzitien und Sakramente. Beitrige
zu wichtigen Betrachtungen des Exerzitienbiichleins. Zweite, ver-
mehrte Auflage. 8° (152). Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch.
Geb. S 18.60.

Waach, Dr. Hildegard. Theresia von Awila. Leben und Werk.
8° (496). Wien 1949, Verlag Herder., Halbleinen geb. S 39.40,
Sfr. 17.10, DM 13.20.

Buchbesprechungen

Der Urmensch und sein Weltbild. Von Wilkelm Koppers. 8° (272).
Wien 1949, Verlag Herold. Halbleinen S 21.—.

Der bekannte Ethnologe entwirft im vorliegenden Werke nach
den Ergebnissen der bisherigen Forschung das Weltbild vom Ur-
menschen. Demnach steht fest, daB die Ethnologie nur den geistig
vollwertigen, wirklichen Menschen kennt. Von alogischen oder
prilogischen Voélkern weiB sie nichts. Auch die maBgebenden Ver-
treter der Prihistorie stimmen, wie der Verfasser an namhafien
Gelehrten nachweist, darin liberein, daB schon das dlteste mensch-
liche Werkzeug von der Geistigkeit der Urmenschen unzweideutig
Zeugnis ablegt. Alle evolutionistischen Schemata in sozialer, ethi-
scher und religioser Hinsicht sind unhaltbar geworden.

Diese Tatsachen weist der Verfasser kurz an den Bhil, einem
1% Millionen starken Urvolk im Nordwesten Zentralindiens, das
der Verfasser 1938 besuchte und studierte, und an dem Stamm der
Yamana auf Feuerland, den er 1921—22 kennenlernte, nach., Da-
bei werden auch die volkerkundlichen Ergebnisse der librigen Alt-
volker herangezogen.

Ob bei der Menschwerdung irgendeine Herleitung der mensch-
lichen Korperlichkeit aus dem Tierreiche in Betracht kommt, ist
aus den uralten Menschheitsiiberlieferungen nicht zu ersehen. Vom
historisch-ethnologischen Standpunkt aus erweist sich allerdings
als dltester Menschheitsgedanke die Auffassung, daB ein hochster
Schopfergott das erste Menschenpaar ins Dasein setzte. So mahnt
der Verfasser auch betreffs der korperlichen Abstammung an Hand
der Biologen Kalin J. (,Zum Problem der Menschwerdung®,
Schweiz. Rundschau 1946) und Portmann A. (,Vom Ursprung der
Menschen®, Basel 1944) zur Vorsicht. Nur in der Zusammenarbeit



Literatur 373

von Ethnologie, Prihistorie, Anthropologie und Biologie, betont
der Verfasser, kann auch in diese Frage allmdhlich Licht gebracht
werden. Wer einen zuverldssigen, raschen Einblick in das Well-
bild des Urmenschen nach dem heutigen Stand der Forschung ge-
winnen will, der greife nach diesem gediegenen Fachwerk,

Linz a. d. D. Dr. Alois Gruber.

Jesus von Nazareth. Ein Christusbuch. Von Bischof P. Dr. Hi-
larin Felder O. M. Cap. Dritte Auflage. 8° (392). Paderborn 1947,
verlegt bei Ferdinand Schéningh. Geb. DM 10.—.

Das bereits in dritter Auflage erschienene und in acht Fremd-
sprachen {ibersetzte Christusbuch des hochbetagten Schweizer
Bischofs aus dem XKapuzinerorden ist aus Vortrigen erwachsen,
die der Verfasser vor Jahren vor interessierten Laien gehalten
hat. In ruhiger Sachlichkeit zeichnet er das Bild der Perstnlich-~
keit, Messianitit und Gottheit Christi und setzt sich mit den Geg-
nern auseinander. Dieses Christusbuch beruht groBenteils auf den
Forschungen zu dem zweibindigen Werk des Verfassers: ,Jesus
Christus. Apologie seiner Messianitdt und Gottheit gegeniiber der
neuesten ungliubigen Jecusforschung® (1911/14, 3. Auflage 1923/24),
ist aber von ihm nach - Inhalt, Aufbau und Darstellung verschie-
den. Das Buch hat auch in unserer Zeit eine hohe Aufgabe zu er-
figllen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Aus Osterreichs Vergangenheit. Von Prinz Eugen zu Franz
Joseph. Von Heinrich Ritter von Srbik. 8° (247). Salzburg 1947,
Otto-Miiller-Verlag.

Wie das Denkmal auf dem Heldenplatz in Wien kiindet uns
auch dieses Buch wirklichkeitsnahe die Gestalt des Prinzen Eugen
von Savoyen. Es bringt uns Erinnerungen des Generals Franz Frei-
herrn von John aus den Jahren 1866 bis 1870, sowie solche an den
,reaktiondren“ Erzherzog Albrecht, den Oheim des Kaisers Franz
Joseph. Der Verfasser 148t darin auch dem ungliicklichen Ludwig
von Benedek geschichtliche Gerechtigkeit widerfahren. Der talen-
tierte, aber auch starrkipfige Reichskriegsminister Franz Freiherr
von Kuhn (1868—1874) begegnet uns als Vertreter des liberalen
Biirgertums, des Fortschrittsgeistes und des konstitutionellen Staa-
tes. Eine Darlegung des Charakters und der Regierungsgrundsitze
des Kaisers Franz Joseph rundet das Bild ab, und die Besprechung
einiger gefliigelter Worte iiber Csterreichs Schicksal schliefit das
Bueh.

Der gelehrte und als Historiker hoch angesehene Verfasser ver-
6ffentlicht hier noch einmal Vortrige und Aufsitze, die schon vor
Jahren gehalten, bzw. niedergeschrieben wurden; daraus erkldren
sich auch manche Wiederholungen. Er zeigt uns Szenen aus dem
alten, zum Schaden von ganz Europa zerstorten Osterreich und
vernachliéssigt dabei nicht die Beriicksichtigung einer gesamtdeut-
schen Schau der Geschichte unserer Heimat.

Linz a. d.. D. DDr. Josef Lenzenweger.

Heiliges Wien. Ein Fuhrer durch Wiens Kirchen und Kapellen.
8° (392 S. Text u. 48 Bilderseiten). Von Alfred Missong. Wien 1949,
Wiener Domverlag. Halbleinen geb. mit Schutzumschlag S 27.50.
Es war ein gliicklicher Griff, als der bekannte Verfasser diesen
Fiihrer zum Katholikentag 1933 herausbrachte. Die allgemein gute



374 B Literatur

Aufnahme und der rasche Absatz bestétigten es. Da sich seither
aber am Antlitz des ,heiligen Wien* allerlei durch Bomben- und
Kriegseinwirkungen und durch Erneuerungen und Errichtungen
gedndert hat, erschien eine Neuauflage sehr erwiinscht. Die gar
nicht leichte Aufgabe wurde zufriedenstellend gelost. Das Werk
ist auf den neuesten Stand gebracht, wie das dreizehnseitige Lite-
raturverzeichnis beweist, und behandelt wieder die Heiligtiimer
und sakralen Kunstschitze der 21 Bezirke, also des eigentlichen
Wien, und aus der Umgebung die bekanniesten Wallfahrtsorte und
die beiden Stifte Klosterneuburg und Heiligenkreuz. Bei der Fiille
von kiinstlerischen und historischen Details werden die interessan-
ten Zusammenhénge keineswegs libersehen, was besonders Einge-
weihte anspricht, wahrend die abwechsiungsreiche und anschau-
liche Darstellung gerade die breiten Kreise fiir diese immer noch
reichen Schitze des katholischen Wien interessiert und erwirmt.
52 treffend ausgewihlte Lichtbilder geben die instruktive und
wertvolie Erginzung zum gesamien Text ab. Dieses Volksbuch
braucht nicht erst wieder empfohlen zu werden; es empfieh.t sich
selbst und erfiillt neuerdings seine besondere Mis:ion,

Wien. Univ.-Doz. Dr. Franz Loidl.

Institutiones Theologiae Dogmaticae. Ludovicus Lercher S. J. ().
Editio tertia, retractata a Professoribus Facultatis Theologicae
Oenipontanae. Volumen IV/2: De Mysterio Christi in Sua Pleni-
iudine Perenni. Pars prior: De Sacramentis in genere, Da Bap-
tismo et Confirmatione, De Eucharistia. 8° .(392). Oeniponte 1943,
Typis et Sumptibus Feliciani Rauch. Kart, S 27.—. — Pars altera:
De Paenitentia et Unctione infirmorum, De Ordine et Matrimonio,
De Sacramentalibus, De Novissimis. 8° (567). Oeniponte 1949, Typis
et Sumptibus Feliciani Rauch. Kart. S 43.56.

Der erste Teil des vorliegenden Doppelbandes (IV, 2) der neu-
herausgegebenen Dogmatik von Lercner enthélt die allgemeine Sa-
kramentenlehre (Dander), ferner die Traktate tiber Taufe und Fir-
mung (Umberg), sowie den Traktat iiber die Eucharistie (Dander).
Der zweite Teil behande.t die Sakramente der BuBe (Lakner) der
Krankenolung, der Priesterweihe und Ehe (Umberg), die Lehre von
den Sakramentfalien und den Leizten Dingen des Menschen und
der Welt (Dander).

M:it dieser stark Uberarbeiteten Neuauflage von Lerchers ,In-
stitutiones Theologiae Dogmaticae* ist uns ein theologisches Lehr-
und Lernbuch geschenkt worden, auf dessen Herausgabe die Inns-
brucker Fakultdt stolz sein darf. Die Hauptvorziige des Werkes
sind: Klare Gliederung und Ubersichtlichkeit, prizise scholastische
Formulierung und Methodik, reiche Literaturhinweise, weitgehende
Heranziehung der neuesten Dokumente des ordentlichen Lehramtes,
vorsichtig abwégende Behandlung moderner Fragen (Mysterien-
theorie, BuBpraxis der alten Kirche, Mitopfern der Laien), sachlich-
niichterne Darsteilung umstrittener Fragen (Kausalitdt der Sakra-
mente, Los der ungetauften Kinder, Heilsnotwendigkeit der Eucha-
ristie u. a.). Sehr wohltuend beriihrt auch das stellenweise sich
zeigende Bemiihen, im Geiste der Enzyklika ,Mystici Corporis® die
Sakramentenlehre enger mit der Lehre von der Kirche zu ver-
kniipfen. Ob in dieser Richtung aus wissenschaftlichen, kerygma-
tischen und traditionellen Griinden nicht noch viel weiter gegangen
werden miiite? Die patristische Theologie jedenfalls hat die Kirche



' Literatur 376

mit _den Sakramenten und beide wieder mit dem geistspendenden
Christus viel enger verbunden, als es unsere iiblichen Lehrbiicher
zu tun pflegen. ‘

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer.

j Das Hohelied der heiligen Messe. Von Maurice Zundel. (Autori-
sierte Lizenzauflage.) 8v (304). Luzern 1948, Rex-Verlag. Geb.
Sfr. 1350, brosch. Sfr. 9.80.

Das Buch ist bereits 1937 in Wien (Verlagsanstalt Tyrolia, Abtg.
Seelsorger-Veriag) erschienen; es hat von seiner Be eutung nichts
verloren. ,Das Hohelied der heiligen Messe ist kein Andachtsbuch,
obgleich es auch darauf hinzielt die hochste Andacht zu entfachen.
Es ist vielmehr die Darstellung des verklérten Universums im Licht
des alle Zeiten eritsenden Liebesopfers des gottlichen Lammes®
(aus dem Vorwort des Verfassers zur deutschen Aufiage). Die gros-
sen Fragen des menschlichen Herzens: der Philosophie, der Kunst,
der Ethik, der Politik, der Geschichte, besonders der Theologe, die
brennenden kirchlichen Gegenwartsfragen (Unionsfrage, Frieden
und Krieg, Sakrament und Leben) finden auf dem Gang durch die
einzelnen Teile der heiligen Messe Licht und Antwort.

Aus der Fiille der Gedanken und Anregungen zum Nachdenken
— was fiir geistvolle Bemerkungen liber Zeremonien, Kultsprache,
Psalmodie! — seien besonders zwei herausgehoben: die tiefe und
ernste Auffassung der Aszese, zu der die heiige Messe verpflichtet.
,Durch eine Art seelischer sittlicher Transsubstantiation (Wesens-
umwandlung), die aus dem gottlichen Ich unser Ich macht, miissen
wir unseres Se.bst entkleidet und mit dem gottlichen Selbst um-
kleidet werden. Vollbracht wird solches Wunder allerdings nur,
wenn unser ganzer Geist, unsere ganze Seele, unser ganzes Herz,
all unsere Krifte dazu ein demiitiges Ja sagen.” Das andere: die
‘Auswirkung der Messe im Leben. Das ganze Buch ist von diesen
Gedanken erfillt.

D.e Darstellung ist geistvoll, klar, ergriffen von der Grofe des
Mysteriums, die Sprache ist die eines Mystikers, eines Dichters. Die
Dichterin Paula von Preradovic hat dem Werk auch in der Uber-
setzung wiirdige Gestalt gegeben. Das Buch ist Laien und Sezl-
sorgern (Erneuerung der eucharistischen Predigt, Fuhrung der
Gldubigen zur Vertiefung eucharistischen Lebens) sshr zu emp-
fehlen. Es bewahrt die liturgische Bewegung vor VerauBerlichung,
hilft das grofte Anliegen der Enzyklika liber die heilige Liturgie,
die Verwirklichung der Liturgie im Leben zu erfiillen, zeigt das
Mysterium der Messe in dem weltumfassenden ,instaurare omnia
in Christo* (Eph 1, 10).

St. Polten. Dr. A. Stéger.

Die éftere Beicht. Pastoraltheologische Gedanken zur Verwal-
tung des Bufisakramentes. Von Josef Zorlein, Stadtpfarrer. Zweite
Auflage. 80 (154). Stuttgart 1948, Schwabenverlag. Brosch. DM 4 50.

Angesichts der Klagen iiber den vielfachen Leerlauf der soge-
nannten Devotionsbeicaten ist es begreiflich, daf die erste Auf-
lage dieses Biichleins nach wenigen Wochen vergriffen war. Die
Neuauflage ist nhaltlich unverdndert. Ein erfahrener Seelsorger
handelt hier unter reichlicher Heranziehung der einschlégigen
Literatur iiber die oftere Beichte im allgemeinen, uber Beicht-
vater und Beichtkind, einige Grupren Ofter Beichtender und iiber



376 Literatur

die Psychologie im Beichtstuhl. Die Awsfithrungen tiber die Hiue
figkeit der Devotionsbeichte (S. 54) sind zu knapp. Einige Schén-
‘heitsfehler in Zitation und Druck lassen sich bei einer weiteren
Neuauflage, die dem praktischen Biichlein zu wiinschen ist, leicht
vermeiden.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Menschenkunde im Dienste der Seelsorge und Erziehung, Her-
ausgegeben von Dr. Wilkelm Heinen und Dr. Joseph Héffner.
8° (208). Trier 1948, Paulinus-Verlag. Kart. DM 6.80.

Das Werk ist Herrn Universititsprofessor Dr. Theodor Miincker
(Freiburg i. Br.)), dem Bahnbrecher moralpsychologischer For-
schung, zur Vollendung seines 60. Lebensjahres von seinen Schii-
lern und Freunden gewidmet. Unter den Verfassern der einzelnen
Abhandiungen begegnen eine Reihe altbekannter Autoren (Fritz
Tillmann, Steinbiichel,  Hoffner, Schollgen), denen sich jilingere
Kréifte zugesellen. Sie bringen richtunggebende Stellungnahme zu
hochaktuellen Problemen der heutigen Seelsorge und Erziehung
(Verkiindigung des Gotteswortes an den modernen Menschen, Ver-
trauenskrisis im Beichistuhl, Gewissensbildung, Méinner- und
Frauenseelsorge, Eheprobleme, Familie, Akademikerseelsorge,
Krankenzeelsorge u. a.). Das Buch ist fiir eine psychologisch ver-
tiefte Seelsorge und Erziehung von hoher Bedeutung,

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Wachstum im Geiste. Ein Buch priesterlicher Betrachtung.
Von Bischof Dr. Paul Rusch. 8¢ (376). Innsbruck-Wien 1949,
‘Tyrolia-Verlag. Halbleinen geb. S 23.—.

Frneuerung der Seelsorge wichst aus der Erneuerung des Seel-
sorgers. ,,Verordnungen“, ,Weisungen der Seelsorgedmter®, Kurse
und Tagungen bleiben ohne Tiefenwirkung, wenn nicht ,,Wachstum
im Geiste* des Seelsorgers da ist. Es ist begreiflich, daB ein Bischof
aus brennender Seelsorge ,ein Buch priesterlicher Betrachtung®
schreibt. In der Betrachtung erneuert sich der Geist im Heiligen
Ceist.

Das Buch spricht iiber die Kunst des Betrachtens, gibt Be-
trachtungen aus Bibel, Missale und Leben und stellt die tigliche
Betrachtung in das Gefiige der Exerzitien, des Einkehrtages und
der tdglichen Gewissenserforschung. Der bischofliche Autor spricht
von der ,.Lebensfunktion der Betrachtung®. In ihr bricht die christ-
liche Innerlichkeit auf, entfaltet sich und kommt zur Reife, sie
ist noiwendig zur Erfilllung der priesterlichen Lebensaufgabe, in
ihr losen sich die Lebensschwierigkeiten und Lebensspannungen.
Waus tiber den Weg von der Schultheologie zur Verkiindigung ge-
sagt wird, ist ein Kompendium lebendiger Homiletik, deckt auf,
warum vieles aus der Offenbarung brach und tot liegt, warum
das geistliche Leben eines Geistlichen sehr primitiv sein kann.
Die Betrachtungsmethoden, die gegeben werden, sind in der Psy-
chologie wverankert, dem Stoff angepaBt, ins Leben und in die
eigene Seele fithrend, aus bester Uberlieferung schopfend, vor
allem einfach (,Was sagt das mir?“). Betrachten heit nach dem
Autor, ,,in die Stille gehen und sich ins Gottliche versenken®; aber
betend wversenken! Der Gebetscharakter scheint zu kurz zu kom-
men. Das Lisende und Erlosende liegt aber gerade im Beten —im



Literatur 371

Anheten, Danksagen, Bereuen, Versprechen, Bitten wihrend der
ganzen Betrachtung. ;

Das Buch will mehr sein als Anregung zur Betrachtung. Es
ist ein Versuch, die Anliegen der katholischen Erneuerungsbewe-
gung (vgl. etwa J. Jungmann, Die Frohbotschaft und unsere Glau-
bensverkiindigung, 1936) bewuBt in das priesterliche Leben ein-
zubauen: Zuriickgreifen auf die Quellen Bibel und Liturgie (weni-
ger kommen die Vater zur Sprache), katholische Aktion (der Laie
in der Kirche), Verkiindigung als Frohbotschaft von dem, was
Gott gewirkt hat und wirkt (.Frohbotschaft, nicht Drohbotschaft®),
Christozentrik im religiosen Leben, christliche Sitte als Entfaltung
dessen, was der Christ ist (.Aus dem Dogma des Ethos®; Pau-
linische Ethik). Wenn es gelingt, diese Anliegen durch Betrachtung
zum geistigen Eigentutn, in der Abgeklirtheit des Gebetes lebendig
zu machen, konnte kaum die Fruchtbarkeit ausbleiben. Die Aszese
des Buches ist tatkrédftig und froh, nirgends diister, immer lebens-
kréftig, berufsbetont, frei von jedem miiden Quietismus. Sie will
auch ,Gefahren dédmmen®, aber noch mehr ,Leistungskrifte erh-
hen”. Sie baut auf dem Dogma, dem NT, der Psychologie (Lind-
worsky), Thomas auf. Manches diirfte auf Priesterkonferenzen
~entwickelt® worden sein. Form und Ton verraten es. Die per-
sonliche Note, die das Buch trigt, wird vielleicht nicht bei allen
gleichen Anklang finden.

Priester werden mit Bereicherung das Buch beniitzen. Der Beruf
wird neu gesehen, die Fiille erweckt Freude, der geistliche Mensch,
' unsere Kraft, wird aufgebaut, der Zugang zu den unerschopflichen
Quellen geistlichen Lebens erschlossen. Das Buch weckt aber auch
Wiinsche. Nach einem Bibelkommentar, aus dem der betrachtende
Priester sich rasch liber ,konkrete Textgestalt und theologischen
Sinngehalt“ orientieren kann, nach Behelfen zum Brevier (fiir das
Missale haben wir jetzt den ,,Weg des Lebens®, , Jahr des Heils"),
besonders nach einer theologisch-psychologisch fundierten Aszetik
fiir den Seelsorgspriester.

St. Polten. Dr. A. Stdger.

Der franziskanische Weg. Lebensschule fiur die Mitglieder des
Dritten Ordens des hl. Franziskus. Herausgegeben von der Dritt-
ordenszentrale der PP. Kapuziner, Innsbruck. 8° (232). Bregenz,
Verlag von J. N. Teutsch. Geb. S 15.—; fiir Drittordensgemeinden
Sonderpreis.

Ein Blick in das Biichlein zeigt uns, dal es vom fritheren weit
abweicht, sowohl in der Einteilung und den Uberschriften als auch
in den Andachtsiibungen. Man muB nun bei Andachten, die dem
Kirchenjahr entsprechen, nicht immer zu anderen Gebetbiichern
greifen. Auch das ist lobend hervorzuheben, daB gemeinschaftliche
Gebete vorhanden sind, so daB der Priester nicht immer allein
alles beten muBl und die Tertiaren nur stumme Zuhorer sein
mussen. Wir wiinschen dem Biichlein eine weite Verbreitung, be-
sonders in den von XKapuzinern geleiteten Drittordensgemeinden.
Hoffentlich wird es so auch méglich, bei Ordensversammlungen
einen einheitlichen Text fiir die gemeinschaftlichen Gebete zu
erreichen. :

* Gauenstein (Vorarlberg). P. Benwvenut O.Cap.



378 Literatur

. Die Geschichte und Gebetsschule des Rosenkranzes. Von Franz
Michel Willam. 8° (232). Wien 1948, Verlag Herder. Halbleinwand
geb. S 2180, Sfr. 9.50.

Der Rosenkranz und das Menschenleben. Von Franz Michel
Willam. 8% (XII u. 336). Mit 16 Bildbeilagen. Wien 1949, Verlag
Herder. Halbl. geb. S 31.40, Sfr. 13 60; brosch. S 26 40, Sfr. 11.50.

Im ersten Werk bietet der bekannte Verfasser die erste ge-
schlossene Darstellung der Entstehung des Rosenkranzpsalters und
sucht dann die Schitze der alten tidtigen Gebetserfahrung an das
Licht zu heben. Mit groBem FleiB und ebenso grofler Liebe hat
er aus allen Jahrhunderten reiches Material zusammengetragen.
Vieles wirki kidrend und lidB8t auch begreifen, warum die Wege
des Kirchenvolkes vom Opferaltar und der Liturgie weg in die
Privatandacht gefithrt haben. Der eifrige Rdsenkranzbeter wird in
dem Buch viel Anresung finden. VermiBt wird eine gute Anwei-
sung zum vertieften, betrachtenden Rosenkranzgebet.

Das zweite Buch will den Rosenkranz denen, die ihn schon
liecben, noch Lieber und denen, die ihn noch nicht lieben, eben-
falls lieb machen. Die guten Betrachtungen sind stark historisch
Lnterbaut. Die Kluft zwischen Betrachtung und miindiichem Gebet
ist auch hier nicht tberbriickt. Es bleibt dem einzelnen Beter
iiberlassen, hier den Bogen zu wdélben.

Linz a. d. D, M. Gﬁnthersberger.'

Von der Wahrheit zur Liebe. Von Joseph Diebolt. 8° (112).
Mulhouse, Edition Salvator.

Wenn der einfache Leser dieses Buch zur Hand nimmt, wird
er sich bei der Lektiire der ersten Kapitel nur schwer zurechi-
finden. Es ist die Wahrheit, die hier rein verstandesgemiB dos
Wort hat.

Wer sich aber die Mithe nimmt, von hier aus weiter vorzu-
stoBen, dem enthiillt sich auch von dieser ungewohnten Seite her
das Mysterium der Liebe, wie es so wunderbar schon im Kapitel
von der helfenden Gnade dargestellt ist. ,Man glaubt nicht, um
zu wissen, sondern um zu lieben und sich in Werken der Liebe
zu betdtigen®. Darin liegt das ganze Geheimnis eines Christen-
lebens und das groBe Glick der Berufung zum Glauben verborgen.

So miindet wirklich, wie es der Verfasser dartun wollte, die
verstandesmiBige Wahrheit in die Liebe ein, die Sinn und Inhalt
jedes Lebens sein muB, das auf Gott ausgerichtet ist.

Tanz.a. do D, M. Giinthersberger.

Der ewige Ruf. Ein junger Mensch erlebt Afrika. Von Paul
Schebesta — Frédéric Chevin, 8° (352). Modling bei Wien 1948,
Verlag der Missionsdruckerei St. Gabriel. Geb. S 24—,

Ein neues Buch von dem bekannten Ethnologen, Forscher und
Missiondr Paul Schebesta! Das allein besagt schon, daf seine
Lektiire einen hohen GenuB und reiche Belehrung bietet. Aber
diesmal liegt ein wirkliches ,,Novum® vor, ein Roman. Ein junger,
fiir alles Gute aufgeschlossener Mann wird nach Afrika enfsandt,
um sich dort kaufminnisch auszubilden und zu betétigen. Aber
was er in diesem ,dunklen Erdieil“ beobachfet und erlebt, wird
fiir thn zu einem Ruf, der immer stirker wird, der ihn alle
lockenden Angebote ausschlagen, ihn heifie Liebe zu einem braven
Miadchen iiberwinden und schlieBlich Missiondr wenrden 148t.



Literatur 379

Dieser recht anziehend geschriebene Roman gibt nun dem Ver-
fasser Gelegenheit, unaufdringlich den Leser in die Landschaft
und die Menschen groBer Teile des afrikanischen Kontinentes ein-
zufithren, diese und die WeiBen in ihrem ILeben, Streben und
Denken zu verfolgen und so Einblicke gew:innen zu lassen, die
auch dem neu sind, der sich viel mit dem missionarischen Problem
beschéftigt hat.

Nur einige Erkenntnisse seien angefiihrt: ,Die Mission will die
Eingeborenen nicht entwurzeln®; vielfach stehen diese moralisch
hoher als Weille; sie sind kulturarm, aber nicht kulturlos (S. 50).
Man muB sie zum richtigen Afrikanertum, nicht zum Europier-
tum erziehen (S. 197). Auch Afrika hat seine Geschichte, wenn
sie auch noch wenig bekannt ist (S. 224{). Wie interessant sind
die Mythen z. B. tiber die Entstehung der Affen aus dem Men-
schen (S. 117), oder iiber die erste Siinde unid die Stellung der
Frau (S. 132 ff.). Keine Seite des Buches ist ochne intereszante Ein-
zeiheiten. Es gehort in die Hénde der Priester, der Theologen. ja
der Jugend iiberhaupt. Es ist imstande, eine latente Neigung fiir
die Missionsarbeit zur glithenden Begeisterung zu bringen. Nur
einen Wunsch hitte ich: Lichtbilder, womdglich einige kolorierte,
wie manche andere Afrikabiicher sie zeigen.

Linz a. d. D. Dr, Ferd. Spiesberger.

Mensch und Mysterium, Von Ernest Hello. 8 (409). Graz-Salz-
burg-Wien 1949, Verlag Pustet, Halbleinen geb. S 35.—. ;

GroB ist der Mensch, der seiner eigenen Zeit Wesentliches zu
sagen vermag. Noch griofer aber ist der, der auch fiir die spateren
Generationen giultige Worte und Erkenntnisse ausspricht. Beides
ist bei Ernest Hello, diesem Manne voll sprithenden Geistes, tiefer
Religiositdt und angeborener Abneigung gegen alles Oberfldchliche
und Halbe der Fall. Wir danken daher Dr. W. Reinermann, da8 er
uns diese formvollendete Ubersetzung geistsprithender und tiefan-
regender Essais geschenkf und uns so den Zugang zu den Reich-
tiimern dieses einzigartigen Kulturkritikers des vergangenen und
prophetischen Sehers des gegenwirtigen Jahrhunderts erschlossen
hat. Die Lektiire dieses Buches bedeutet Gewinn und Freude.

Linz a. d. Donau. Dr. E. Schwarzbauer.

Vorbereitungspredigten auf die Volksmission. Von P. Martin
Schweighofer O.F.M. und P. Herkulan Baldauf O.F.M. 8° (55).
Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch. Kart. S 5.10.

Zwei erfahrene Volksmissiondre bieten mit zwei Reihen Pre-
digten, bzw. Skizzen fiir die Vorbereitung der Volksmission dem
Seelsorger einen wertvollen Behelf. Die Predigten sind zeitnah,
frisch und packend und werden daher ohne Zweifel ihren Zweck
erreichen. Sie seien darum wirmstens empfohlen. y

Wien. P. Alois Bogsrucker S.J.

Nikodemus. Von Franz Jentsch. Ein Pfarrer erzdhlt. Dreiund-
dreiBig Kurzgeschichten. 8° (216). Wien 1948, Verlag Ferdinand
Baumgartner. Kart. S 19.50.

Schon in verschiedenen Zeitungen und Zeitschriften sind uns
Kurzgeschichten aus der Feder des Verfassers aufgefallen. Sie
haben uns irgendwie michtiger beeindruckt als die iiblichen, wir
haben sie, wenn sie uns spater wieder in die Hinde fielen, mit
doppelter Freude wieder gelesen.



380 Literatur

Im vorliegenden Buch finden wir dreiunddreiBig solcher Kurz-
geschichten zu einem kostlichen StrauBl zusammengebunden. Es
werden keine besonders hervorstechenden Personlichkeiten ge-
zeichnet, sondern Menschen der alltdglichen Wirklichkeit. Kein
groBartiges Drama lauft vor uns ab, sondern das Leben, wie wir
es tausendfach selbst erleben. Keine hochgespannten Gefiihle
werden uns vorgezaubert, sondern natiirliche Realistik ist der
Grundton dieser Erzdhlungen. Und doch werden wir von den ge-
schilderten Personen und Ereignissen zu tiefst gepackt. Denn hin-
ter der Fassade der Sachlichkeit spricht ein empfindender und
wigender Geist, der in allem einen tiefen Sinn, eine grund-
legende Wirklichkeit aufblitzen 148t.

Gerade dem Seelsorger wird dieses Buch wertvoll werden,
nicht nur zu seiner eigenen Anregung, sondern auch zur Verwer-
tung in Heimstunden usw. Dariiber hinaus aber wird jeder, der
diese Kurzgeschichten liest, Freude und Gewinn daraus schopfen.

Linz a. d. D. Dr. F. Mittermayr.

Zwischen Wien und Basel. Roman. Von Franz Jantsch. 8° (164).
Wien 1948, Fahrmann-Verlag. Kart. S 12.80, Pappbd. S 15.20.

Ein junger GroBstidter begegnet zwischen Wien und Basel
einem lebensfrischen Maidel, dessen echte, saubere und in letzter
Tiefe verankerte Haltung ihn zu einem brauchbaren Menschen
umwandelt. Abenteuer und Liebe sind der Inhalt dieses Romans.
Es handelt sich gewiB um kein Kunstwerk, aber trotzdem miiiien
noch sehr viele solcher Biicher geschrieben werden.

Linz a. d. D. Dr. Ferdinand Klostermann.

Menschenfischer. Roman von Maxence van der Meersch. 8°
(263). Feldkirch (Vorarlberg) 1948. Im Verlag der Quelle. Kart.
S 18—

Selten hat mich ein Buch so gepackt wie der ,Menschen-
fischer”. Das Buch lenkt den Blick auf die brennendste aller
Fragen: Wird der Arbeiterstand und die Arbeiterjugend den
Weg zur Kirche finden oder wird es einmal eine Kirche ohne
Arbeiter geben?

Vorhandene Tatsachenberichte aus den Anfiéngen der J.0O.C.
(Jeunesse ouvriére chretienne) dirften dem Verfasser als Grund-
lage fiir sein Buch gedient haben. ,;Menschenfischer® iibt nament-
lich auf die Jungarbeiter, ob sie nun weltanschaulich positiv oder
negativ eingestellt sind, einen nachhaltigen Einfluf aus. Wenn
das Evangelium dem katholischen Jungarbeiter klare Grundsitze
vermittelt, so vermag der ,Menschenfischer” Schwung zu geben
und die Begeisterung fiir die KAJ. zu wecken. Es ist ein Lehr-
buch des Apostolates unter den Arbeitern. Der ,,Menschenfischer
darf in keiner KAJ.-Gruppe fehlen, er soll in allen Pfarr-
biichereien zu finden sein. Selbst Priester werden vielfdltige An-
regung fiir die Arbeiterseelsorge und fiir das Studium der
Arbeiterfrage erhalten.

Linz a. d. D. KAJ.-Kaplan Alois Leitner ().

Neues religioses Kleinschrifttum
Zusammengestellf vom Referenten fiir Schrifttum des Seelsorge-
amtes Linz

Die Totenmesse, Abdruck aus dem MeBbuch ,,Weg des Lebens®.

Vertont von Hermann und Josef Kronsteiner. Linz, Verlag Katho-
lische Schriftenmission. S 1.20.



Literatur 381

Zu den beachtenswerten Behelfen, die im AnschluB an das
MeBbuch ,,Weg des Lebens® fiir die Seelsorge bereitgestellt wurden,
ist nun auch die Gemeinschaftsfeier der Totenmesse herausge-
bracht worden. Diese Feierform ist kein neuer Vorschlag und kein
neuer Versuch; sie ist in verschiedenen Kreisen jahrelang be-
wiéhrt und erprobt und fiihrt die liturgischen Bestimmungen durch,
die fiir alle Osterreichischen Dibzesen fiir die Feier der Gemein-
schaftsmesse veroflichtend sind.

Siez und Retftung. Familienweihe .an das Unbefleckte Herz
Mariens. Zusammengestellt im Aufirag des Seelsorgeamtes Linz
von P. Norbert Schachinger O.S.B. Linz, Verlag Katholische
Schriftenmission. S 1.—.

In der Enzyklika , Auspicia quaedam* vom 1. Mai 1948 wiinscht
Papst Pius XII. ausdriicklich die Familienweihe an das Unbefleckte
Herz Mariens. Diese Kleinschrift zeigt den Weg und gibt Anlei-
tungen fiir ihre Verwirklichung.

Herr, da bin ich! Unser Ministrantenbiichlein. 2. Auflage. Be-
arbeitet von einer Arbeitsgemeinschaft. Herausgegeben vom Seel-
sorgeamt der Didzese Linz. Linz, Verlag Kathohsche Schriften-
mission. S 1.60.

Das Biichlein, dessen erste Auflage so schnell vergriffen war,
ist nun in einem neuen, schmucken Kleid wieder erschienen. Es
bringt die Gebete und Anweisungen fiir den Ministrantendienst.
Dariiber hinaus aber vermittel{ es dem Ministranten die rechte
innere Einstellung und Seelenhaltung fiir sein heiliges Amt.

Der grofie Markgraf. Herausgegeben von Kaplan Josef Franzl.
Wien, Stephanus-Verlag Josef Aumann. S 1.30.

Eine Schrift fiir die Kinder. In ansprechender Art erzdhlt sie
das Leben des heiligen Leopold. Kindertiimliche Bilder unterstiit-
zen das Verstindnis und erhthen die Freude. Kénnte man nicht
iilber andere Heilige, die unserem Volke nahestehen, &hnliche
Schriften herausbringen? Sie konnten viel Gutes wirken.

Angela Merici. Gedanken um Leben und Werk der hl. Angela,
Griinderin der Ursulinen. Von Martha Giinthersberger, Linz, Ver-
lag Katholische Schriftenmission. S 1.20.

Der Unterricht der weiblichen Jugend, ihre Erziehung in reli-
giosem Geist muB den Bediirfnissen der Zeit angepalit sein. Das,
was den Orden der Ursulinen und sein Wirken heute so zeitge-
mial macht wie in den vergangenen Jahrhunderten, ist der Geist
seiner Griinderin: Sie hat keine Grenzen gesetzt fiir die Weite
ihrer Téatigkeit und hat die Liebe zur Regentin ihres Ordens er-
hoben. Dies leuchtet aus diesem modernen Lebensbild.

Maria Theresia Scherer. Mitbegriinderin der Barmherzigen
Schwestern vom heiligen Kreuz. Von Sr. Leontine Witimann.
Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 1.60.

Das Lebensbild einer groBen, miitterlichen Frau, die durch
ihre Ordensgriindung nicht nur der Schweiz, sondern auch un-
serem Volke und der ganzen Welt viel Gutes getan hat.

Kleine osterreichische Kirchengeschichte. Von Dr. Ernst Josef
Gorlich. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission, S 2.—.

Ein wertvoller Behelf fiir Katecheten und Schiiler, ein kdst-
liches Biichlein fiir jeden, der iiber das Zusammenwirken von
Kirche und Heimat im Laufe der Jahrhunderte einen kurzen Uber-
blick sucht.



382 Literatur

Der katholische Mensch, Von Johannes Parizek. Linz, Verlag
Katholische Schriftenmission. S 1.20.

Vielfach hat die Welt vom katholischen Menschen verschwom-
mene und verzeichnete Ansichten. Man wiinscht oft gar nicht,
diesem Menschentyp anzugehdren. Darum begriiBen wir freudig
diese neue Darstellung, die mit schneidigen Strichen das Bild
herausarbeitet, in dem wir uns staunend selber erkennen.

Eigentimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-

theol. Dibzesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher

Redakteur: Dr. Maximihan Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7.

— Verlagund Druck: 0-0. Landesverlag, Linz, Landstr. 41. —
Printed in Awustria.

GLOCKENGIESSEREI

§. 0beralder

Salzburg / Kasern

Gegriindet 1670

lieferte die gréBten und schwersten nach 1945 in Osterreich
gegossenen Geliute.

Wir liefern:

Elektrische Liutemaschinen,
Kirchenglocken in jeder Grdéfe in Kupfer-Zinn-Bronze
u. unserer hervorragend bewihrten Oberascher-Spezial-Bronze

ARCHITEKTURBURO

fir kirchliche Bauten und karitative Anstalten

Architekt

Hans Feichtelbauer

Linz a.d. Donau, Auf der Gugl 4 — Fernruf 2 47 59

TG



383

l Gegriindet 1900 l

KARL HOFER

PARARENTIK

LINZ/DONAU, HOFGASSE 9 / TELEPHON 25 89 45

Eigene Kunstwerksiatte fir Paramente
jeder Art. % Alle Reparaturen

STEININDUSTRIE

ALBERT FRIEPESS

LINZ, FRIEDHOFSTR. 18
TELEPHON: 2-30 01

STEINPORTALE, GRABDENKMALER

AUS SCHWARZEM SCHWEDISCHEM GRANIT,
MARMOR,
WEISSER NAGELFLUH
UND ANDEREN NATURSTEINEN

Bl G BN E SiTEDUIN B R D.CHIE
ZWEIGBETRIEB URFAHR * FILIALE STEYR

Altestes Spezialgeschiift fir alle RAUCHERARTIKEL

Porzellanmalerei — Porzellanphotographie

Josef Engler, Inh. Eduard Schille

LINZ, MELICHARGASSE 4a / NIEDERLAGE: HAUPTPLATZ 22

Reiches Lager aller Pfeifen und Zubehore. Ubernahme von Bernstein-

und Meerschaumreparaturen




384

Friedridh) Gangl
AKAD. ARCHITEKT UND BAUMAEISTEB

LINZ an der DONAU
BURO: SCHILLERSTRASSE 50

'TELEPHON 22225

GLASEREI

Feauz Hibauee

LINZ /1 DONAU, Baumbachstrabe 2

EMPFIEHLT SICH FUR ALLE EINSCHLAGIGEN ARBEITEN

Engelbert Daringer

AKADEMISCHER MALER

KIRCHENMALEREI
FIGURALE MALERE!] IN FRESKO UNT TEMPERA
SORGHALTIGE RESTAURIERUNG ALTER MALEREIEN

Wildenan im Innkreis
OBERUSTERREICH

LIKOR-FABRIK

Spirituosen- und Fruchtsédfte-Erzeugung
Tee- und Mate Import

R. PFUSTERWIMMER

LINZ-URFAHR, HauptstraBe 63
Fernrut 377




Bezugsbedingungen

Der Bezugspreis fiir den ganzen Jahrgang 97/1949 betragt
S 18.—, fiir den halben Jahrgang S 9.—. Er kann ganzjahrig
oder auch halbjahrig eingezahlt werden.

Die Quartalschrift kann auch im Wege des Buchhandels
bezogen werden, doch sind dann allfallige Reklamationen nicht
an unsere Administration, sondern an die betreffende Buch-
handlung zu richten.

Das Abonnement gilt als fortgesetzt, wenn nicht bis 1. De-
zember die Abbestellung erfolgt ist. Bei Bestellungen wahrend
des Kalenderjahres werden die bereits erschienenen Quartal-
hefte nachgeliefert.

Bestelladresse

Oberosterreichischer Landesverlag
Linz a. d. Donau, LandstraBe 41 (Osterreich).

Schriftenreihe ,Kunst dec Heimat”

Bisher erschienen:

Die Pfarrkirche von Hallstatt.

24 Seiten, 30 Textabbildungen, broschiert . . . S 2.—
Oberchristl: Der Dom in Linz.
64 Seiten, 62 Textabbildungen, broschiert . . . S 450

Krause: Die Stiftsbibliothek in Admont.
40 Seiten, 13 Textabbildungen, broschiert (dzt.

A 1 e A ol oy s S S i AR S 3.60
Luger: Dreifaltigkeitskirche in Stadl=-Paura.

28 Seiten, 18 Textabbildungen, broschiert . . . S 2.80
Kastner: Heimische Weihnachtskrippen.

30 Seiten, 18 Textabbildungen, broschiert . . . S 3.50
Oberchristl: Der Kefermarkter Fliigelaltar.

28 Seiten, 18 Textabbildungen, broschiert . . . S 2.90
Krause: Frauenberg bei Admont.

48 Seiten, 17 Textabbildungen, broschiert . . . . S 4.60

Bezug durch jede Buchhandliung

0.0. LANDESYERLAG LINZ/DONAU




Reparaturen Orgel-
Stimmungen Neu- und
Ventilatoren Umbauten

ORGELBAUANSTALT

GEBRUDER MAURACHER

LINZa.d DONAU

STIFTERSTRASSE 21
1818 — 1948

130 Jahre.Orgelbau in der Familie.

%"‘:;

—

Dombaumeister

Hll jﬂﬂatthéusxgcblaget

I Linz a.d. Donau, BaumbachstraBe Nr.3

Wis

Druck: 0.-0. Landesverlag, Linz, LandstraBe 41,
4z &g










e



	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Heft 1
	Priester [1]
	Die menschlichen Züge des alten Testaments
	Laie in der Kirche [1]
	Volksmission
	Gedanken zu einem Jesusleben
	Botschaft des Deutschen Katholikentages in Mainz 1948 Wort an die Brüder in aller Welt
	Das katholische Missionswerk
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Brugger, Walter: Philosophisches Wörterbuch
	Mayrhofer, Petrus: Grundfragen christlicher Anthropologie ein Versuch
	Schneider, Friedrich: Einführung in die Erziehungswissenschaft mit besonderer Berücksichtigung der Lehre vom Erziehen und Unterrichten
	Würbel, Werner: Der Helfer Handbuch für Helfer in der katholischen Jugend
	Soboda, Robert: Die Liebe höret nimmer auf... das Wirken unserer Ordensschwestern für Kranke, Arme und Kinder
	Neubauer, Vinzenz der Weg zur Persönlichkeit in der Psychologie und in der Psychiatrie
	Burgstaller, Ernst: Lebendiges Jahresbrauchtum in Oberösterreich
	Luger, Walter: Die Dreifaltigkeitskirche in Stadl-Paura
	Budik, P. A.: Leuchten auf dem Lebenswege das Heiligenleben in Beispielen
	Friard, A.: Loudes und seine Wunder
	Kugler, Stephan: Besinnliche Reise
	Pichler, Anton M.: Elternweihe eine Brautlehre

	Werbung
	Heft 2
	Priester [2]
	Alttestamentliches Priestertum, Hervorragende Gestalten des
	Laie in der Kirche [2]
	Seelsorge aus dem Wissen um die Letzten Dinge
	Verweigerung des kirchlichen Begräbnis [1]
	Glockengeläute katholischer Kirchen bei Begräbnissen von Protestanten
	Taufe von Erwachsenen, Notwendigkeit der bischöflichen Erlaubnis
	Bildungsstufe der hauptamtlichen Seelsorgehelferin
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Mitterer, Albert: Die Zeugung der Organismen, insbesondere des Menschen
	Fischl, Johann: Was ist der Mensch? Versuch einer Sinndeutung des Lebens und der Geschichte
	Obersteiner, Jakob: Die Christusbotschaft des Alten Testaments kurze Darlegung und Erklärung der wichtigsten messianischen Weissagungen
	Fruhstorfer, Karl: Die Wunder des Propheten Eliseus
	Pölzl, Franz X., Innitzer, Theodor: Kommentar zur Leidens- und Verklärungsgeschichte Jesu Christi
	Hundstorfer, Rudolf: Die Adressaten des ersten Korintherbriefes ein Versuch, die Empfänger dieses Briefes näher zu bestimmen
	Ludwig, Vinzenz Oskar: Kleine Kirchengeschichte für Bildungsbeflissene und zum Selbststudium
	Russmann, Josef: Franz von Sales ein Heiliger des christlichen Humanismus
	Perl, Carl Johann: Augustinus, Aurelius der christliche Kampf...
	Schraner, Anton: Welt ohne Glauben apologetisch-geschichtliche Fragen aus alter und neuer Zeit
	Sträter, Paul: Katholische Marienkunde
	Rudolf, Karl: Kleine Texte zu Theologie und Seelsorge
	Miller, Raymond J.: Forty years after Pius XI and the social order : a commentary
	Schneider, Reinhold: Die sieben Worte am Kreuz
	Braun, Heinrich Suso: Radiopredigten
	Reisinger, Franz: Franz von Sales, Anleitung zum frommen Leben
	Schmitt, Albert: Heilige Würde - heiliges Wirken Besinnliches zum Priesterideal
	Steinbock, Johann: Das Ende von Dachau

	Werbung
	Heft 3
	Buch des Seelsorgers
	Zur Geschichte des "Angelus Domini"
	Fakultative Sterilität und periodische Enthaltung
	Andachtsbeichte und häufige Kommunion
	Verweigerung des kirchlichen Begräbnis [2]
	Diözesansammlungen in den Klosterkirchen
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Kraus, Annie: Fülle und Verrat der Zeit zum Begriff der existentiellen Situation
	Eder, Karl: Die Kirche im Zeitalter des konfessionellen Absolutismus
	Tomek, Ernst: Kirchengeschichte Österreichs 2. Teil: Humanismus, Reformation und Gegenreformation
	Leidinger, Severin: Der heilige Augustinus
	Dillersberger, Josef: Das neue Wort über Maria die Stellung Marias in der Heilsordnung nach "Mystici Corporis" Pius'XII
	Niedermeyer, Albert: Handbuch der speziellen Pastoralmedizin
	Demal, Willibald: Praktische Pastoralpsychologie
	Eichmann, Eduard, Mörsdorf, Klaus: Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Juris Canonici I. Band: Einleitung, allgemeiner Teil und Personenrecht
	Brandweiner, Heinrich: Die christlichen Kirchen als souveräne Rechtsgemeinschaften
	Gonzaga da Fonseca, L.: Maria spricht zur Welt Fatimas Geheimnis und weltgeschichtliche Sendung
	Weingartner, Josef: Im Glanze der Heiligen Charakterbilder aus der Kirchengeschichte
	Papst Pius XII Freunde und Feinde des Völkerfriedens : wichtige Ansprachen zu den weltpolitischen und religiösen Problemen des Jahres 1947
	Gabriel, Johannes, Schedl, Claus: Der Weg zu Christus
	Oberchristl, Florian: Der Kefermarkter Flügelaltar
	Berger, Franz: Ried im Innkreis Geschichte des Marktes und der Stadt
	Schober, Friedrich: Unterweißenbach ein Heimatbuch des Marktes und seiner Umgebung
	Gütlinger, Hans: Markt Bad Schallerbach, Oberösterreich, Schwefeltherme Geschichte der Heilquelle und des Kurortes
	Weiser, Franz: Das Licht der Berge aus dem Leben eines jungen Menschen
	Kramer, Anna: Maria Regina Gespräch einer Mutter mit ihrer Tochter

	Werbung
	Heft 4
	Bischof
	Zum neuen Psalterium
	Weihnachtskrippe
	Bahnfahrt mit entliehenen Regielegitimationen
	Ein eigenartiger Ehefall
	Liturgische „Freiheiten"
	Richtigstellung
	Das katholische Missionswerk
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Koppers, Wilhelm: Der Urmensch und sein Weltbild
	Felder, Hilarin: Jesus von Nazareth ein Christusbuch
	Ritter von Srbik, Heinrich: Aus Österreichs Vergangenheit von Prinz Eugen zu Franz Joseph
	Missong, Alfred: Heiliges Wien ein Führer durch Wiens Kirchen und Kapellen
	Lercher, Ludovicus: Institutiones Theologiae Dogmaticae
	Zundel, Maurice: Das Hohelied der heiligen Messe
	Zörlein, Josef: Die öftere Beicht pastoraltheologische Gedanken zur Verwaltung des Bußsakramentes
	Heinen, Wilhelm: Menschenkunde im Dienste der Seelsorge und Erziehung
	Rusch, Paul: Wachstum im Geiste en Buch priesterlicher Betrachtung
	Drittordenszentrale der PP. Kapuziner: Der franziskanische Weg Lebensschule für die Mitglieder des Dritten Ordens des heiligen Franziskus
	Diebolt, Joseph: Von der Wahrheit zur Liebe
	Willam, Franz Michel: die Geschichte und Gebetsschule des Rosenkranzes...
	Schebesta-Frédéric Chevin, Paul: Der ewige Ruf ein junger Mensch erlebt Afrika
	Schweighofer, Martin: Vorbereitungspredigten auf die Volksmission
	Hello, Ernest: Mensch und Mysterium
	Jantsch, Franz: Nikodemus
	Van der Meersch, Maxence: Menschenfischer
	Jantsch, Franz: Zwischen Wien und Basel

	Back matter

