Pastoraifragen 145

heiraten. Tatsachlich fehlt den Menschen weithin das
Verstindnis fiir die Segensgiiter der christlichen Ehe.
Diirfen wir uns da wundern, wenn namentlich in der
Stadt manche darauf verzichten und sich mit der stan-
desamtlichen EheschlieBung begniigen? Die Leute stofen
sich. vielfach nicht mehr daran. ,,Wer standesamtlich
getraut ist, ich auch verheiratet”, kann man nicht selten
horen. Die nationalsozialistische Zeit hat auch in der
Einstellung zur Ehe Wirkungen hervorgebracht, die
schwer zu beseitigen sind.

Schon im Religionsunterricht sollten diese Fragen
groBere Beachtung finden. Besonders aber sollte der
heranwachsenden Jugend bei sich bietender Gelegenheit
(Glaubensstunden, Einkehrtage, Standeslehren, Ehevor-
bereitungskurse u. d.) die hohe Bedeutung des christ-
lichen Ehesakramentes fir den einzelnen und fir die
Gemeinschaft dargelegt werden. Dann wird man sich
nicht so leicht diese Gnadenquelle verschiitten. Auch bei
der Predigt wird das Thema ,,Ehe* allzuoft stiefmiitter-
lich behandelt. Wir miissen auch auf der Kanzel dic
Fragen um die Ehe gelegentlich anschneiden und beson-
ders auch die gnadenvollen Wirkungen der Ehe behan-
deln. Von den Eigenschaften der Ehe ist besonders die
Unaufloslichkeit zu besprechen. Durch Ungiltigkeits-
erklarungen von Ehen oder Dispensen von nichtvoll-
zogenen Ehen kann hier manche Unsicherheit entstehen,
die durch Aufklarung beseitigt werden mufBl. Auch iiber
Zivilehe und kirchliche Ehe soll manchmal gesprochen
werden. Die Tatsache, daB sich die Brautleute selbst das
Ehesakrament spenden, sollte bei den heutigen Verhalt-
nissen nicht ohne nahere Erklarung unter das Volk ge-
bracht werden. Sonst entsteht allzuleicht die falsche
Auffassung: Wenn wir uns ohnedies selbst das Ehesakra-
ment spenden, brauchen wir die Kirche und den Pflarrer
nicht. Dall eine Ehe von Katholiken, die nicht vor dem
Forum der Kirche geschlossen wird, ungiiltig und daher
auch kein Sakrament ist, wird dabei iibersehen.

Pastoralfragen

Empfang der heiligen Kommunion und Wegzehrung auf
kiinstliche Weise, In einer Pfarre tritt ein Kranker, der Speise-
rohrenkrebs hat und nur auf kiinstliche Weise erndhrt werden
kann, immer wieder mit der Bitte an seinen Pfarrer heran, ihm
die heilige Kommunion zu reichen. Der Pfarrer selber weifl nicht,
was er tun soll, und hat auch bisher, trotz hiufiger Befragung

. Theol.-prakt. Quartalsehrifte IL 1950, 10



146 Pastoralfragen

anderer, keine zufriedenstellende Antwort bekommen. Selber
hat er bis jetzt dem Kranken schweren Herzens die Bitte abge-
schlagen, weil nach seiner Meinung bei der Kommunionspen-
dung auf kiinstliche Weise die eucharistische Gnadenwirkung
ex opere operato nicht zustande kommt und weil auBerdem
Griinde der Ehrfurcht und Schicklichkeit ihn davon abhielten.
Da nun der Kranke unter dem abschliagigen Bescheid leidet,
kommt der Pfarrer selber ebenfalls nicht zur Ruhe und meint,
fiir diesen Kranken kénne die Ernihrung nur auf kiinstliche Art
und Weise erfolgen. Daraus kénne man doch wohl schliefen,
daBl ebenso die sakramentale Speise fiir einen solchen auff diese
kiinstliche Weise moglich sein miisse, da das unter den obwal-
tenden Umstinden die dem Kranken natiirliche Ernahrungs-
form sei.

Bereits mehrmals ist dieser Fall in der ,,Quartalschrift be-
handelt worden., (Vgl. J. Gféliner, Kiinstliche Ernihrung und
Viaticum, 68 [1915] 127—137; Ott, Empfang der heiligen Kom-
munion auf kiinstlichem Wege, 70 [1923] 684—688.) Aber sowohl
die zunehmende Hiufigkeit dieser Fille, wie die herrschende Un-
klarheit und auch Schwierigkeit in der Beurteilung und der
Mangel an entsprechender theologischer Literatur infolge der
Ereignisse der letzten Jahre rechtfertigen ein erneutes Eingehen
darauf.

Wir denken im folgenden ganz allgemein an Kranke, bei
denen die Speise nicht den gewdhnlichen natiirlichen Weg vom
Mund durch die Speiserdhre in den Magen nehmen kann, son-
dern wegen hochgradiger Verengung der Speiserdhre oder krank-
hafter Verengung des Magenmundes nur vom Arzt oder der
Krankenpflegerin durch eine kiinstliche Speiserdhren- (Oesopha-
gostomie) oder Magenfistel (Gastrotomie) in fliissiger Form direkt
in die Speiserdhre, in den Magen oder auf einem anderen Weg
in den Darm gebracht wird. Den gleichen Weg wiirden in einem
solchen Fall kleine Teilchen der Hostie in Milc¢h oder einer an-
deren Fliissigkeit nehmen kénnen,

Wie nicht anders zu erwarten, gehen die Autoren in der Be-
urteilung der Erlaubtheit einer solchen kiinstlichen Spendung
der Eucharistie weit auseinander und zum Teil in den neuesten
Auflagen ihrer Handbiicher kaum noch darauf ein. Marc (Insti-
tutiones morales Alphonsianae *°II, 1934, 99) antwortet auf die
Frage z. B. einfachhin mit dem Hinweis auf die Entscheidung
des Heiligen Offiziums vom 27. Jinner 1886, es sei nicht erlaubt,
ohne sich iiber die inneren Griinde dieser Entscheidung weiter
Rechenschaft zu geben. Gury-Ferreres (Compendium theologiae
moralis ®II, 1913, 204) macht, wie die meisten, die diesen Frage-
punkt berithren, den Unterschied zwischen einer Verpflichtung
zum Empfang der heiligen Kommunion oder Wegzehrung und



Pastoralfragen 147

seiner Erlaubtheit. Alle Autoren gehen darin einig, daB eine Ver-
pflichtung sicher nicht besteht wegen der ungewdhnlichen Art
und Weise des Empfanges, sowie wegen der fraglichen Gnaden-
wirkung ex opere operato. Die Autoritit De Lugos veranlaBit
Gury, mit Lehmkuhl, Génicot und Berardi die Spendung der
Kommunion und Wegzehrung in dieser Form fiir erlaubt zu
halten, weil immerhin die Ansicht von dem Zustandekommen
der Sakramentsgnaden beachtliche Griinde fiir sich habe und
andererseits die Art der Sakramentenspendung nicht notwendig
unwiirdig zu sein brauche. Gfdliner und Ott schlieBen sich im
Grunde, wenn auch zégernd, dieser Ansicht an. Lediglich die Art
- der praktischen Ausfithrung gibt ihnen zu denken und veranlaBt
Ott schlieBlich zur Ablehnung. Gféllner kommt, namentlich in
der Erwigung der romischen Entscheidung, zu fast ablehnenden
Bedenken. Nichtsdestoweniger dringen die Umstinde dahin, sich
doch weitere Gedanken iiber die eucharistische Gnadenwirkung
bei der kiinstlichen Sakramentspendung zu machen, wie auch
iiber deren Schicklichkeit,

1. Kommt die eucharistische sakramentale Gnadenwirkung
tatsichlich zustande? Klar und deutlich spricht die Heilige
Schrift von einer Speise und Nahrung der Seele, die, um jhre
Wirkung zu entfalten, gegessen werden muB: ,Nehmet hin und
esset!” (Mt 26, 26). ,,Wie kann uns dieser sein Fleisch zu essen
geben?” (Jo 6, 52). So konnte Stelle fiir Stelle aneinandergereiht
werden. Immer ist die Rede von einem Essen, unter dem der
Mensch das Aufnehmen der Speise in den Mund versteht, aus
dem sie dann durch einen Schluckakt in den Magen gebracht
wird. Gféliner sagt dazu: ,Ist nun der natiirliche Sehluckakt...
ausgeschaltet und durch die kiinstliche Fistel ersetzt, so fehlt
allerdings das wesentliche Moment der trajectio, des Verschlin-
gens und Schluckens; auch der gewdhnliche Sprachgebrauch
deutet dies an, indem man von einem solchen Kranken sagt: ,Er
kann die Nahrung nicht zu sich nehmen, nichts essen und hin-
unterschlucken; darum muB er kiinstlich ernidhrt werden, die
Nahrung wird ihm kiinstlich in .den Magen eingefithrt’. Es ist
darum wohl begreiflich, warum u. a. auch Lehmkuhl (Theologia
moralis *II, n. 193) zweifelt, ob man in diesem Falle mit Sicher-
heit von einem sakramentalen Empfang der heiligen Kommunion
reden kénne“ (a. a. O. 131). :

Es bleibt indessen zu iiberlegen, ob Christus mit Essen und
Trinken diesen erwiithnten Teilproze8 angeben wollte, eine An-
nahme, zu der wir heute infolge Kenntnis von kiinstlichen Er-
nihrungsformen neigen, oder ob er in volkstiimlicher Sprech-
weise und, ohne weitere Unterscheidungen im Auge zu haben,
den ganzen Erndhrungsvorgang meint. Es werden auch sonst in
der Schrift manchmal Teilvorginge fiir das Ganze gesetzt. Man

10*



148 Pastoralfragen

denke nur an das ,,Brotbrechen®. Positiv beweisen 148t sich
natiirlich weder das eine noch das andere, zumal damals kiinst-
diche Erndhrungsformen unbekannt waren und genaue Unter-
scheidungen iiberfliissig machten., Wenn wir allerdings heute im
kirchlichen Leben und in der Theologie von Essen und Trinken
sprechen, etwa in Verbindung mit dem Niichternheitsgebot, dann
bekommen diese Ausdriicke unter dem Einfluff der Rechtssprache
einen ganz formellen Sinn, obwohl die Volkssprache auch heute
noch mit Essen den ganzen Ernéhrungsvorgang bezeichnet.

Uns schwebt in diesem Zusammenhang ein Vergleieh zwi-
schen Taufe und Eucharistie vor, der immerhin beachtet werden
will. Zwischen heiden Sakramenten besteht ein deutlicher Unter-
schied. Das Aufgiefen des Wassers gehort als materia proxima
zum Wesen der Taufe und damit zur Ursache der Gnade, wo-
gegen das Essen der iibernatiirlichen Speise nach der iiberein-
stimmenden Lehre der Theologen nur .den Charakter einer
Bedingung hat, damit die lebensvolle innere Verbindung der
Eucharistie mit dem Empfinger herbeigefiihrt wird. Wahrend
das Opfermahl genossen und damit die Bedingung des Essens
und Trinkens erfiillt wird, wirken die species consecratae als
Ursache der Gnade. Ob aber die Bedingung in unserem heutigen
formellen Sinn verstanden werden muf und eine andere lebens-
volle Verbindung der Spezies mit dem Menschen nicht ebenso
die von Christus angegebene Bedingung erfiillt, kann nicht ein-
deutig entschieden werden, da die Gnade nicht durch das Essen,
sondern durch das Sakrament, das bei der Eucharistie schon
vorher als Sacramentum permanens besteht, in der Seele hervor-
gebracht wird. So gesehen, wéire nicht einzusehen, wieso man
nicht dann auch noch vom Empfang der Eucharistie sprechen
kann, wenn das Essen infolge Krankheit unmdéglich wird und
durch ein kiinsiliches Ernahrtwerden ersetzt wird. Andererseits
setzt die Erndhrung beim natiirlichen Essen bereits mit der
Tatigkeit des Mundes und damit der Speicheldriisen ein, so daB
das Essen als solches organisch zum Erndhrungsproze gehort
und eine kiinstliche Ernihrung nicht das erfiillt, was die Natur
erwartet, Selbstverstindlich wird bei der kiinstlichen Erndhrung
irgendwie eine innere Verbindung der Spezies mit dem Empfin-
ger hergestellt, aber nur mangelhaft und nicht vollkommen wie
durch wirkliches Essen und Trinken. Sicher nimumt Christus unter
der Gestalt des Brotes wie im Tabernakel materiell Wohnung
im Kranken fiir die Dauer der Spezies und wird so irgendwie
heiligend wirken. Ob indessen das eucharistische Brot zur gna-
denspendenden eucharistischen Seelenspeise wird?

Trotz dieser Erwigungen gibt es Theologen, von denen De
Lugo und Cappello ausdriicklich erwihnt seien, die entschieden
fiir die eucharistische Gnadenwirkung ex opere operato bei der



Pagstoralfragen 149

kiinstlichen Kommunionspendung eintreten. Berichte iiber wun-
derbare Kommunionen aus dem Leben von Heiligen, sowie die
brennende Sorge, den Kranken zu helfen, haben sie u. a. stark
beeindruckt und in ihren Gedankengingen geleitet, aber auch der
Gedanke, daB Essen im Volksgebrauch damals wie heute ais
Erndhrung verstanden wird. !
Zusammenfassend meinen wir: Obwohl man unseres Er-
achtens nicht mit Sicherheit sagen kann, daB die eucharistische
Gnadenwirkung ex opere operato zusiande kommt, behilt die
gegenteilige Ansicht, die von anerkannten Theologen vertreten
wird, ebenfalls ihre Wahrscheinlichkeit. Aus der romischen Ent-
scheidung vom 27. I. 1886 selbst kann man dariiber nichts ent-
nehmen, wie Noldin-Schmift (Summa theologiae moralis, *°III,
1945, 103) mit andern ausdriicklich hervorhebt. Daraus ergibt
sich nach den Grundsitzen: Sacramenta propter homines und
In extremis extrema tentanda sunt fiir die Seelsorgspraxis, daB
eine kiinstliche Spendung der Eucharistie und Wegzehrung zwar
‘nicht zur Pflicht gemacht werden kann, wohl aber erlaubterweise
vollzogen wird., Wegen der Gegenwart Christi in diesem Sakra-
ment und wegen der Tatsache, daB durch die Vorbereitung auf
den Empfang durch den Kranken die Kommunion sicher geistig-
empfangen wird, sollte der Seelsorger, wenn der Kranke lebhaft
darnach verlangt, anch von der Moglichkeit Gebrauch machen.
2. Wir kommen zu einer neuen Erwigung. Verst6Bt die
Spendung der heiligen Kommunion auf kiinstliche Weise nicht
gegen die der Eucharistie schuldige Ehrfurcht? Wir ersparen uns
hier die Schilderung .des praktischen Vorgehens bei solchen Ge-
legenheiten und verweisen zur niheren Orientierung auf Gféllner
und Ott, Allerdings kénnen wir uns des Eindruckes nicht er-
wehren, daBl der Schritt vom Erhabenen zum Gegenteil nur ganz
klein ist und es der erleuchteten Klugheit des Seelsorgers bedarf,
da zu urteilen. Gewil, wenn lebendiger Glaube und-ein lebhafies
Verlangen nach dem Empfang der Eucharistie vorhanden sind,
braucht ein VerstoB gegen die der Eucharistie schuldige Ehr-
furcht nicht notwendig vorzuliegen, wie etwa in unserem ein-
gangs bezeichneten Fall. Es sei aber noch einmal betont: der
Schritt vom Erhabenen zum Unschicklichen ist schnell gemacht.
Die romische Entscheidung hat sicher die Schicklichkeit der
Spendungsart im Auge und sagt allgemein: Non expedire. Mit
Noldin (a. a. 0.) kann man schlieBen: Wenn die rémische Ent-
scheidung nur VerstéBe gegen die FEhrfurcht gegeniiber = der
Eucharistie vermeiden will, dann diirfte in einem Einzelfalle, in
dem solche VerstdoBe nicht vorliegen, doch auf kiinstliche Weise
die Kommunion oder Wegzehrung gespendet werden. Man muB
aber klug sein. Denn wie schnell kénnte unerleuchteter Eifer
gerade hier schaden. Cappello (Tractatus canonico-moralis de



150 Pastoralfragen

sacramentis juxta codicem juris canonici, Taurinorum Augustae
1921/23, I, n. 421), der entschieden fiir die eucharistische Gna-
denwirkung ex opere operato eintritt, rit doch wegen der mit
der Sakramentenspendung verbundenen Unehrerbietigkeit oder
Unschicklichkeit von der Spendung ab, In solchen Fillen miiBte
der Seelsorger einen anderen Weg beschreiten und die Kranken
zum geisligen Kommunionempfang anleiten, worauf Alfons von
Liguori iiberhaupt groBlen Wert legt. Man kann sich dafiir auf
das Tridentinum berufen (Sess. XIII, De Euch., c. 8), das mit
Nachdruck darauf hinweist, dal die geistige Kommunion ,,simil-
limos effectus™ wie der wirkliche Empfang der Eucharistie her-
vorbringt. Mit dem Gesagten diirfte die Antwort auf den ein-
gangs geschilderten Fall klar sein.

Hennef (Sieg). P. Dr, Bernh, Ziermann C. Ss. R

Sakramentenempfang vor der Trauung. Nach can. 1033
(Satz 2) soll der Pfarrer die Brautleute eindringlichst (vehemen-
ter) ermahnen, vor der Trauung die Sakramente der BuBe und
des Altares zu empfangen. Da das Ehesakrament ein Sakrament
der Lebendigen ist, so wirkt es die ihm eigene Gnade nicht,
wenn der Empfinger nicht im Stande der heiligmachenden
Gnade ist. Die Kirche wiinscht aber als gnte Mutter, daB die
Brautleute die ihnen vom Herrn verdienten Gnaden erhalten.
Darum 148t sie gemidB can. 900, n. 1, jede bischofliche Reser-
vation von Siinden aufhoren, wenn die Brautleute entsprechend
can. 1033 beichten. In diesem Sinne wird auch durch partiku-
Yires Recht, z. B. in der Didzese Seckau, den Brautleuten eine
doppelte Beichte nahegelegt: eine Generalbeichte vor dem ersten
Aufgebot und eine gewohnliche Beichte unmittelbar vor der
Trauung (Kirchl. V.-BlL, 1834, Nr. 4; 1874, S. 34; vgl. Haring,
Kiirchenrecht, S. 469, A. 6). Der Nichtempfang der heiligen
Sakramente zieht aber keine rechtlichen Wirkungen nach sich.
Denn weder nach dem Kirchenrecht, noch nach dem gottlichen
Recht sind die Brautleute sub gravi verpflichtet, vor der Ehe-
schlieBung zu beichten. Denn es ist ja moglich, daB sie iiber-
haupt keine schwere Siinde auf dem Gewissen haben oder daB
sie diese durch die iibernatiirliche vollkommene Reue bereits
gelilgt haben. Daher sind alle partikuliren Geselze, welche den
Nichtempfang der heiligen Sakramente mit Aufschiebung der
Tranung, Verweigerung des Segens usw. bedrohen, nichtig (vgl.
SCC. 28. VIIIL. 1852). Der beim unwiirdigen Empfang des Sakra-
mentes der Ehe assistierende Priester macht sich nicht der
Beihilfe zu einem Sakrileg schuldig, da er nur als testis autori-
zatus, nicht als Spender des Sakramentes fungiert. Wohl aber
kann der Pfarrer die Beichte der Brautleute verlangen, wenn
" aus ihrer Unterlassung ein offentliches Argernis entstiinde.



