Aus der Weltkirche 159

versammelten sich abermals alle Trauergiiste zur Abhaltung eines
Totenoffiziums. Um 9 Uhr vormittags des 22. Mérz hielt ein
Franziskanerpater eine Lobrede auf den Verstorbenen; hieranf
wurde die letzte feierliche Messe des Domdechants fiir den Ober-
hirten zelebriert und bei der Tumba die Absolution wiederholt.
Dann ‘wohnte der Domdechant, nachdem er Mitra und Pluviale
abgelegt und die Kapitelkappa angelegi hatte, im Chore mit den
tibrigen Kapitularen der Feier einer gesungenen Votivmesse zu
Ehren Unserer Lieben Frau bei; wihrend dieser heiligen Hand-
lung legten die drei Damen vom Ehrendienst ihre Schleier und
die drei Herren jhren Trauerflor ab.

Der Holzsarg Graf Firmians war durch acht Tage in der
Bischofsgruft den Gebeten fiir sein Seelenheil ausgesetzt; nach
der im Chor gesungenen Vesper wurde téglich in der Krypta die
Totenvesper vom Priester angestimmt und von den Kaplanen
gesungen. Nachher wurde die Bischofsgruft geschlossen und der
groBe Stein dariiber gewitzi. Nach der Fertigstellung des Kupifer-
sarges am 29. Mirz muBte die Gruft abermals gedffnet und der
Holzsarg in diesen Ubersarg gelegt werden,

Die Kosten fiir das Begribnis waren sehr hoch. Fiir die
Wachskerzen, die zu gleichen Teilen die Passauer Lebzelter
Michael Schober und Matthias Mayr lieferten, und fiir das
schwarze Tuch wurden mehr als 1000 Gulden bendétigt. An Na-
turalien wurden 16 Eimer Wein fiir die Leichenfeierlichkeiten
ausgeschenkt. Insgesamt beliefen sich die Kosten fiir das Begrib-
nis des Passauer Kardinals Leopold Ernst Grafen von Finmian
auf ungefiahr 12.000 Gulden.

Schirding am Inn. Dr. Heinrich Ferihumer.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg
I. Die pipstliche Weihnachtsbotschaft 1949/50

Wegen der stets am 24. Dezember stattfindenden Erdffnung des
Heiligen Jahres las Pius XII. seine Rundfunkbotschaft zu Weih-
nachten bereits am Tage vorher in Gegenwart von 14 Kardindlen.
Ihr Inhalt war durch die Umstdnde, unter denen diese Aus-
sprache des Oberhauptes der Kirche mit der gesamten Christen-
heit erfolgte, ohne weiteres festgelegt. Der Stellvertreter Christi
mubBte die geistig-religitse Bedeutung des Heiligen Jahres be-
leuchten. Es ist das groBe ,, Jahr Gottes* und darum eine sehr
ernste Angelegenheit. Der Wert dieses jetzt laufenden Heiligen
Jahres wird zu bemessen sein nach der Intensitat unserer Riick-
kehr zu Christus und zum ganzen Gehalt seiner Lehre. In diesem
Sinne sind der auBergewodhnliche Jubildumsabla und die etwaige
Pilgerfahrt nach Rom nur Mittel zum eigentlichen Hauptzwecke.
Der Gesamtkirche und dem Weltkatholizismus ist eine immense
Aufgabe gestellt, und es ware dulBerst bedauerlich, wenn wir uns



160 Aus der Weltkirche

dieser Aufgabe nicht gewachsen zeigten. Eine historische Verant-
wortung fiir Gegenwart und Zukunft lastet in den nichsten Me-
naten auf unseren Schultern. Wird es uns gelingen, den christ-
lichen Geist méichtig zu wecken, damit er sich zu Taten religios=
sittlicher Erneuerung und menschlich-sozialer Reform in der Ge-
rechtigkeit und Liebe aufraffe? Jedenfalls wollte Pius XII., daB
" seine Weihnachtsbotschaft sofort in allen Sprachen verbreitet
werde, so daB kein Katholik iiber die Natur des Heiligen Jahres
im Unklaren bleibe. In erster Linie wird eine Kréftigung der
Religion und der Religiositit erstrebt; doch will diese religiose
Erneuerung zugleich das irdische Wohl der Menschheit férdern.

Der Papst kniipft starke Hoffnungen an das Heilige Jahr: , Wir
fiihlen eine Vorahnung seiner Bedeutung flir das kommende
Halbjahrhundert.“ In mehrfacher Weise soll es entscheidend sein;
entscheidend zun#chst fiir die religiose Erneuerung und die
Losung der geistigen Krisis, die uns be#ngstigt, da sie sich als
soziale und allgemein menschliche Krisis auswirkt. Entscheidend
aber nicht minder fiir die Zukunft der Kirche, sowohl fiir ihre
innere Heiligung, als auch fiir die Ausstrahlungskraft ihres Gei-
stes in alle Bezirke des Lebens.

Diese Ziele lassen sich verwirklichen, wenn das Jubilium e
,Gottesjahr® wird. Gott verurteilt die Siinde; Gott gewdhrt Ver-
zeihung und Gnade; Gott will dem Menschen nahe sein. Vor dem
wahren Gott hat der Mensch in Ehrlichkeit seine Schuld und
Siindigkeit anzuerkennen, und den einen wahren Gott, vor dem
alle Idole weichen, will das Heilige Jahr den Menschen in seiner
unverminderten GroBe, Heiligkeit und Giite vor Augen stellen,
damit aus einem echten GottesbewuBtsein heraus dem Allerhéch-
sten wiederum jene Ehre werde, die einzig ihm gebiihrt.

In einer Periode des Abfalles und der Schuld will das Heilige
Jahr sich kennzeichnen als Jahr der groBen Riickkehr und als
Jahr der groBen Verzeihung und Entsithnung.

Das Jahr der grofien Riickkehr! Wer soll zu Gott zuriick-
kehren? In erster Linie jene, die ihren Schopfer vergessen, den
Glauben an Gott verloren haben, seien sie nun Agnostiker, ober-
fidchliche Gottvergesser oder erklirte Gottesfeinde, denen eine
mit Demut verbundene Einsicht zur Uberwindung des Atheismus
verhelfen kann. Wir denken sodann an die Heidenvolker, bei
denen die Kirche seit dem Jubildum wvon 1925 eine erfolgreiche
Missionsarbeit geleistet hat. Leider hat in manchen Lindern der
Kampf gegen die Religion in diesen Jahren groBes Unheil ange-
richtet.

Ferner ist eine Riickkehr zu Christus bei sehr vielen Gliau-
bigen und Katholiken notwendig, deren christliches Leben durch
die Ubertretung der gottlichen Gesetze erschlafft und befleckt ist.

Besonders eindringlich ergeht der Ruf des Papstes an die
Dissidenten, Hiretiker und Schismatiker, zur Einheit der wahren
Kirche zuriickzukehren. Fir alle Anbeter Christi offnet sich die
Heilige Pforte, selbst fiir die Juden, unter denen viele den ,ver-
heiBenen’ Messias vergeblich erwarten, als ob er nicht schon er-
schienen wadre.

Recht ausfiihrlich sind die an dieser Stelle der Papstrede ein-
geschalteten Erorterungen iiber die Riickkehr der gesamten
Menschheit zu den Plinen Gottes. Der Versuch einer vom Ewigen
Gesetze losgelosten Ordnung hat nicht weniger auf sozialem -Ge-
biete als in den internationalen Beziehungen die traurigsten



Aus der Weltkirche 161

Friichte gezeitigt. Ein falsches Menschenbild entstand. Der Mensch
wurde zum autonomen, sich selbst Gesetz seienden, ftotal
‘individualistischen Diesseitswesen erklidrt, und auf dieser indivi-
‘dualistischen Basis wollte man eine Gesellschaftsordnung bauen,
die heute in einer argen Krise liegt. Nicht besser ist das von den
jetzigen Reformatoren ausgedachie Heilmittel, das Gottes Gesetz
radikal leugnet, die Wiirde der menschlichen Person miBachtet,
die heiligsten Freiheiten zerstort, die Diktatur einer einzigen
Klasse predigt, sowie alles der Willkiir des totalitiren, atheisti-
schen Staates iiberantwortet. Drangt sich da nicht eine Riickkehr
zu den Grundlehren des natiirlichen und christlichen Sitien-
‘gesetzes auf, damit Freiheit und Gerechtigkeit, Gleichheit unan-
tastbarer Rechte und ein Geist der Verséhnlichkeit wiederum Gel-
tung finden? Moégen jene zur Einsicht kommen, die mit unbe-
grenzter Zuversicht alles von einer materialistisch-atheistischen
Bewegung erwarten! Ihre Rechte diirfen sie verfechten, ohne
jedoch dabei ihre ewige Bestimmung zu vergessen. Ubrigens
finden die Arbeiter energische Verteidiger in andern Lagern.
Niemals ist es erlaubt, fiir eine irdische Hoffnung, besonders wenn
sie mit triigerischen Versprechen genidhrt wird, die Seele zu ver-
‘kaufen. Wahre und dauernde irdische Gerechtigkeit kann nur auf
dem sicheren Felsen des Christentums Bestand haben. Ohne Gott
wird kein zeitlicher Wert sich segensreich auswirken.

Auf internationalem Gebiet fordert Gottes Wille, ,daB alle
Volker die groBe Menschheitsfamilie bilden, im Frieden und nicht
im Krieg, in der Zusammenarbeit und nicht in der Absonderung,
in der Gerechtigkeit und nicht im 6 nationalen Egoismus, zum
Zwecke gemeinsamer Vollendung und gegenseitiger Hilfe, bei
einer der Billigkeit entsprechenden Verteillung jener Gdiiter, die
als Gottes Schatz den Menschen anvertraut wurden®., Friede und
Volkerversohnung sind der Ruf des Heiligen Jahres. In Rom, dec
gemeinsamen Heimat, werden sich die Menschen aller Lénder
und Sprachen begegnen, auch jene, die sich noch vor kurzem als
Feinde gegeniiberstanden. Diese Pilger werden die treue Vorhut
im Kreuzzug fiir den Frieden bilden, den Gedanken und die Kraft
des Friedens Christi verbreiten und fiir diese’ groBe Sache neue
Anhidnger gewinnen. Eine Schandtat und ein Sakrileg wire es,
wollte jemand das Heilige Jahr durch friedensstorende Ent-
schliisse, selbst innerhalb der Grenzen eines Staates, entweihen.
Soweit lUber das ,,Jahr der grofen Riickkehr®.

In genau demselben weiten AusmaBe soll das Jubildum wvon
1950 als ,.Jahr der grofien Verzeihung® die Menschheit retten und
heilen. Wer zu Gott zuriickkehrt, wird Aufnahme finden beim
Vater der Barmherzigkeit, der jede Siinde verzeiht und jede
Schuld nachlédBt. In der Parabel vom verlorenen Sohne hat uns
Christus das wahre Antlitz Gottes enthiillt.

Alle Menschen haben Gottes Verzeihung notig und miissen
sich dieser durch aufrichtige Reue, sowie eine entsprechende
Siihne wiirdig machen. Diese Haltung ist zudem die unerldBliche
Voraussetzung jeder sittlichen Erneuerung. Die freiwillig geleistete
‘Sithne stiitzt sich auf das Siithnungswerk des Erlosers und ge-
winnt an Wert, wenn sie kollektive Slihne ist. Unsere Generation
wurde so hart geziichtigt, und zwar mit Zuchtruten, die sie selbst
anfertigte, weil sie bewuBter und stolzer siindigte. Soll die Not,
die sich in tausend Bildern unseren Blicken darbietet, nicht ein

»Theol,-prakt, Quartalschrift* II. 1950, 11



162 Aus der Weltkirche

unwiderstehlicher Ansporn sein, endlich die heilbringende Siihne
zu vollziehen?

Anderseits ist Gottes Bereitschaft, uns die Siindenschuld zu
verzeihen, zugleich eine Mahnung, auch in den Beziehungen von
Mensch zu Mensch die Verzeihung walten zu lassen. In ungeahn-
tem AusmaBe hat sich nach dem Kriege ein unchristlicher Geist
richender Vergeltung entfesselt, unter dessen Folgen nicht zuletzt
Tausende von oft unschuldigen Familien zu leiden haben. (NB.
Pius XII. hat noch stets das Recht der Bestrafung aller wirklich
Verantwortlichen und eines jeden Verbrechens, das im Xriege,
sowie durch den Krieg begangen wurde, anerkannt. Um diese
prinzipielle Frage geht es hier nicht) Im Gegensatz zu einer
rechten Verwaltung der Gerechtigkeit steht nicht eine Barm-
herzigkeit, die sich auf solide Grilinde stiitzt, wohl aber ,eine
unkluge Intoleranz, sowie der Geist der Wiedervergeltung, beson-
ders, wenn die offentliche Gewalt Rache nimmt an jenen, die eher
geirrt als personlich gesiindigt haben, oder, wenn die rechtmiBig
verhidngte Strafe iiber jedes verniinftige Mal hinaus verldngert
wird“. Man suche deshalb staatlicherseits einen Ausgleich zwi-
schen dem Offentlichen Wohle ,und jenen noch bestehenden Aus-
nahmegesetzen, die sich nicht auf gerechterweise strafbare
gemeinrechtliche Delikte beziehen und noch lange Jahre mnach
Beendigung des Waffenstreites in vielen Familien und Einzel-
personen Erbitterung gegen eine Gesellschaft hervorrufen, in der
sie zum Leiden gezwungen sind“. Deshalb bittet der Papst die
staatlichen Autoritidten, vor allem die christlichen, sie mochten
wihrend des Heiligen Jahres hochherzig von ihrem Begnadi-
gungsrecht Gebrauch machen, das in allen gesitteten Lindern
Strafmilderungen erlaubt. Wenn das in der richtigen Weise ge-
schieht, erleidet durch solche MaBnahmen die Achtung vor den
Gesetzen nicht die mindeste EinbuBe. Den Regierungen, die die-
‘'sem Wunsche des Stellvertreters Christi bereits entsprachen oder
dahinzielende Versicherungen gaben, gebithrt ein inniger Dank.

An dieser Stelle der Weihnachtsbotschaft waren die grund-
satzlichen Darlegungen iiber die Ziele des Heiligen Jahres abge-
schlossen. Selbstverstdndlich konnte jedoch Pius XII. seine Rede
nicht abbrechen, ehe er ein letztes Mal die Christenheit zur Pilger-
fahrt nach Rom in begeisternden Worten eingeladen hatte: ,,Jeder
Christ darf und muBl sagen: Roma mihi patria.“ In Rom atmen
wir ,eine Luft der Heiligkeit, des Friedens und der Universali-
tét, deren Kraft unser Leben zu einer tiefgreifenden christlichen
Erneuerung fiihrt.*

Was die dufieren Feierlichkeiten des Heiligen Jahres betrifft,
darf unser Bericht sich mif der fiir eine Dokumentation erforder-
lichen knappen Ubersicht begniigen. Am 24. Dezember wurde das
Heilige Jahr ertffnet durch die Offnung der sogenannten ,Hei-
ligen Pforte* in den wvier Patriarchalbasiliken Roms, deren Be-
such fiir die Gewinnung des Jubildumsablasses vorgeschrieben ist.
Im Petersdom nahm der Papst selbst nach altem Brauche die
Funktion vor, die durch den Rundfunk in alle Welt tbertragen
wurde. Zugegen waren zwolf Kardindle, wihrend drei andere
Purpurtriger zu gleicher Zeit (am spidten Vormittag) die Heilige
Pforte in Sankt Johann im Lateran, Sankt Paul und Santa Maria
Maggiore 6ffneten. Uber hundert Erzbischéfe und Bischéfe wurden
in Sankt Peter gezdhlt. Von italienischen und auslédndischen Per-
sonlichkeiten seien erwéahnt: die Koniginmutter Elisabeth von Bel-



‘Aus der Weltkirche 163

gien, die Gattin des italienischen Prisidenten, Ministerprasident
De Gasperi, die Auflfenminister von Spanien und Irland, der Ver-
treter des Prisidenten der Philippinen. Von den beim Heiligen
Stuhle akkreditierten Diplomaten vertraten 36 Botschafter, Ge-
sandte oder Geschéftstriger ihre Heimatlinder. In der Heiligen
Nacht zelebrierte Pius XII. im Petersdome die Mitternachtsmesse,
bei welcher Rompilger aus 23 verschiedenen Nationen zusammen
mit dem Stellvertreter des Erlosers beteten. Der ,,Osservatore
Romano® hebt in seinem offiziellen Bericht hervor, dal die deut-
schen und 6sterreichischen Pilger vor Beginn der Messe gemein-
sam das ,,Stille Nacht“ sangen. Am 26. Dezember machte der
Papst zusammen mit dem romischen Welt- und Ordensklerus,
sowie den in der Ewigen Stadt studierenden Seminaristen (8hn-
lich wie 1933 Pius XI.) den zur Gewinnung des Jubildumsablasses
vorgeschriebenen Besuch der vatikanischen Basilika.

Bisher wurde das Heilige Jahr durch zwei Seligsprechungen
ausgezeichnet, die des Vincenzo Pallotti am 22. Janner und jene
der Spanierin Maria Desolata Torres Acosta am 5. Februar. Eine
weitere Seligsprechung ist vorgesehen fiir den 19. Mérz, wihrend
bis Ende Mai mehrere Kanonisationen statthaben sollen. Durch
die Zahl der Pilger zeichnete sich bei Beginn des Jubildumsjahres
das ferne Argentinien mit einer kompakten Gruppe von 1830
(zldubigen aus. AuBerst lobende Nachrichten hérte man in den
Wintermonaten aus Rom iber den guten Eindruck, den die echt
religiose Haltung der deutschen Pilgergruppen — oft einfache
Menschen — bei den Italienern und den Fremden hervorrief.
Beherzigen wir, um das Heilige Jahr doch ja nicht als eine
Summe von gldnzenden Manifestationen aufzufassen, das kriftige
Wort, das Pius XII. am 12. Jinner der stadtromischen Aristokratie
sagte: ,,Die Segenskraft, die vom Heiligen Jahr iiber die Mensch-
heit ausstrahlen soll, wird zum groBen Teile von der immer
starkeren Mitarbeit der Katholiken, vor allem durch Gebet und
Stihne, abhingig sein.“ Ahnlich hatte Seine Heiligkeit im Ge-
heimen XKonsistorium vom 12, Dezember und bei verschiedenen
anderen Gelegenheiten gesprochen: Christliche Erneuerung aller
Katholiken ist der Hauptzweck des Jubildums.

II. Aus werschiedenen Ldndern
1. Die katholische Kirche in Norwegen

Vor kurzem lieB Se. Exzellenz Dr. Jacques Mangers, seit 1932
Apostolischer Vikar von Oslo, dem ,Osservatore Romano“ einen
langeren Bericht liber die Lage des Katholizismus in Norwegen
zugehen. Bischof Mangers ist wie seine Vorganger ein Auslander,
dessen loyales Wirken jedoch stets freundliche Anerkennung fand.
Jedenfalls ist es fiir das Nationalgefiihl eines hochstehenden
Kulturvolkes' eine heikle Sache, in geistlichen Dingen sozusagen
vom Ausland abhidngig zu sein. Bis jetzt besitzt nur eines der
skandinavischen Léander, n&dmlich Dé&nemark, einen einheimischen
Bischof in der Person des Benediktiners Theodor Suhr, der eben-
falls das Amt eines Apostolischen Vikars bekleidet. Die norwe-
gische Mission wurde 1868 begriindet und ein Jahr spédter zur
Apostolischen Préifektur erhoben. Leo XIII. wandelte 1892 die
Priafektur in ein Vikariat um und ernannte zum ersten Titular
den Luxemburger J. B. Olaf Fallize. Auch Msgr. Mangers ist
Luxemburger. Seit 1931 besteht der Kurialname des Apostolischen
Vikariates von Oslo.

11



164 Aus der Weltkirche

Der von Bischof Mangers geschriebene Artikel atmet den
Geist der Zuversicht und des Optimismus, was doppelt anzuer-
kennen ist, da sich der Katholizismus in Norwegen als kleine
Minoritét (ein Promille der Bevdlkerung) unter durchaus schlich-
ten und unscheinbaren Formen entfalten muf. Niemals 148t sicn
eine imposante kirchliche Manifestation aufziehen, die den Katho-
lizismus vor den Augen der Offentlichkeit in einem eindrucks-
vollen Bilde darstellt. In dieser Beziehung befindet sich mancher
indische Bischof oder mancher Missionsobere des afrikanischen
Uganda oder Urundi in ener bedeutend besseren Lage. Dasselbe
gilt fur Schweden, dessen kirchliche Verhiltnisse denen des
nachbarlichen Norwegen in vielen Punkten gleichen. D:e 4000
Katholiken Norwegens wohnen fast ausschlieflich in rund zwan-
zig Stddten, in denen — meist von fremden Priestern — Missions-
arbeit geleistet werden konnte.

Das Luthertum genieBt alle Vorrechte der offiziellen Staats-
religion, die von der o6ffentlichen Gewalt geférdert wird, wahrend
die Katholiken, genau so wie di =zahlreichen kleineren oder
groBeren protestantischen und sonstigen Sekten, auf keine Unler-
stlitzung zdhlen diirfen., Weil jedoch in Norwegen Religionsfreiheit
besteht, konnte sich der Katholizismus ein2 Position erringen, die
auf der geistigen Ebene solider ist, als die geringe Zahl seiner
Anhinger, sowie deren Stellung im Offentlichen Leben der Nation
erwarten lieBe. Unter den Parlamentariern finden wir zur Zeit
einen einzigen Katholiken, und blof sechs Mitgliedern der romi-
schen Kirche begegnen wir im mittleren, bzw. hoheren Schulwesen.

Bischof Mangers hofft auf die EinfluBmoglichkeiten der selbst-
versténdlich sehr spérlichen katholischen Presse und eines be-
scheidenen apologetischen Schrifttums, das trotzdem in einzelnen
protestantischen Kreisen Beachtung fand. Die groBen mittelalter-
lichen Romane der Konvertitin Sigrid Undset, die einen ehren-
haften Platz in der Weltliteratur eroberie, haben die Achtung
vor der Kirche, die auch in Norwegen als Vorkdmpferin gegen
den Materialismus gewertet wird, nicht wenig gesteigert. Sigrid
Undset wirkte gleichfalls durch katholische Propagandaschriften.

Im allgemeinen begegnet-man den Geistlichen tiberall mit Hof-
lichkeit und Freundlichkeit, und der liturgische Gottesdienst in-
teressiert regelmiBig eine kleine Zahl protestantischer Intellelk-
tueller. Einzelne ergreifen sogar die Feder, um gelegentlich in der
Presse die moralische Bedeutung der romischen Kirche als einer
Verteidigerin der Menschenrechte und der Demokratie zu wiirdi-
gen. Man kann die Tatsache nicht iibersehen, daBl in unserer
Zeit keine Kirche durch die verschiedenen Schattierungen des
Totalitarismus: mehr zu erdulden hatte und noch bestdndig er-
duldet als die katholische., Vorlaufig sind es iibrigens nur
achtunggebietende Leistungen der Papstkirche auf rein mensch-
lichen und ethischen Gebieten, die in Lindern wie Norwegen und
Schweden eine -tiefergreifende Hinbewegung zu Rom ausldsen
konnen. Ehe man sich zu einer ernsten. Auseinandersetzung mit
dem dogmatischen Gehalt und der Kirchenauffassung des Katho-
lizismus wveranlaBt fiihlt, muB sich dieser von den genannten
ethisch-sozialen Auswirkungen her der Bewunderung aufdringen.
Menschlich gesprochen, ist es also einzig und allein ein vitaler
Weltkatholizismus, durch dessen Taten und Leiden die Skandina-
vier eventuell angeregt wiirden, ihre Augen nach Rom zu richten.
Es kdme mithin in erster Linie darauf an, dall unsere Kirche als



-Aus der Weltkirche 165

solche einen erheblichen Beitrag zur Losung der sozialen und
internationalen Probleme leiste, dal wir uns auf diesen Gebieten
in jedem Lande des Orbis Catholicus hervorragend betédtigen, wie
_es Pius XIIL unermidlich von uns fordert.

Viel Dankbarkeit splirt man aus den Zeilen des norwegischen
Oberhirten fiir die Ordensfrauen, die in 22 modernen Kranken-
hiusern und anderen Anstalten eine schone Wirksamkeit entfal-
ten, die als gute Sozialarbeit Anerkennung findet. AuBerst korrekt
war die patriotische Haltung der Katholiken wihrend des Welt-
krieges, was der Konig selbst dadurech ehrte, daB er unm'ttelbar
nach seiner Riickkehr aus dem Exil dem fiir die gefallenen
Katholiken in der Osloer Qlafskirche zelebrierten Requiem bei-
wohnte.

Mit folgenden Erwégungen beschlieft Bischof Mangers seinen
interessanten Bericht:, Der Hauptgrund, weswegen die katholische
Kirche heute in Norwegen eine starke Position erlangt, mull in
der Haltung der Kirche gegeniiber den Michten der Zerstorung
gesucht werden. Nicht wenige sind davon iiberzeugt, daff nur
Rom einen Damm vor dem Andringen des Materialismus und des
atheistischen Kommunismus aufzurichten vermag. Das pépstliche
Kommunismusdekret wurde zwar vor allem unter politischen
Gesichtspunkten gewertet, was jedoch mehrere Zeitungen nicht
davon abhielt. seine religiose Bedeutung, sowie die Unverein-
barkeit von Christentum und Kommunismus zu unterstreichen.
All das Gesagte zeigt, daB die katholische Kirche auch in Nor-
wegen eine segensreiche Tiatigkeit zum Wohle eines edlen, fried-
fertigen und fre‘heitsliebenden Volkes auszuiiben in der Lage ist.
Moge sich das Wort des Herrn erfiilllen: Es wird nur einen Hirten
und eine Herde geben!“

2. Paldstina

Im Heimatlande des Erlosers verfolgt der Vatikan nicht blof
mit aufmerksamem Auge die Entwicklung der politischen Lage,
fiir die der Papst nun schon lange, wenn auch oft vergeblich,
das Interesse der Katholiken vom Religiésen her zu wecken sucht.
Wir berichteten regelmiBig iiber die verschiedenen diesbeziig-
lichen Rundschreiben mit ihren Aufforderungen zu einem méch-
tigen Gebetskreuzzug und zur RBildung einer d¥ katholischen
Rechtsanspriiche betonenden &6ffentlichen Meinung. Leider sehen
wir nur zu gut, wie wenig Anklang bei gewissen ausschlaggeben-
den Mich'en das Projekt einer Internationalisierung Jerusalems
findet und auf welch hartnickigen Widerstand es bei dem zu-
néchst beteiligten Staate Israel stoBt, so dafl seine praktische Ver-

irklichung allem Anscheine nach sozusagen aussichtslos er-
scheint. Als nichste Folge des Kriegsgeschehens reifte in Pald-
stina noch ein zweites, eminent karitativ-soziales Problem, das
der Fliichtlingsbetreuung, wo der Vatikan und die katholische
Kirche aus menschlichen und religitsen Erwigungen heraus
wiederum nicht miiig sein diirfen. Seit dem Aufhoren des eng-
lischen Mandates wurden ungefihr 800000 Personen genétigt, ihre
paléstinensische Heimstitte zu verlassen. Davon befinden sich
120 000 im Libanon, 120000 in Svrien, 101.000 in Transjordan‘en,
420 000 in Zisjordanien, 15.000 in Agypten und die restlichen 25.000
auf der Wanderung. Auf Wunsch der UNO sollen sich mehrere
Verbidnde des Roten Kreuzes dieser entwurzzlten Menschenmasse
annehmen,



166 Aus der Weltkirche

¢ Traurig ist auch der moralische Zustand dieser Fliichtlinge,
denen Hunger, Untédtigkeit und Unsicherheit der Zukunft jeden
Lebensmut ldhmen. Gliicklicherweise traten bisher keine Epi-
demien in groBerem AusmalBe auf.

Im Libanon und in Syrien entfaltet die Pé#pstliche Mission
.Pro Palaestina“ eine intensive karitative T&itigkeit durch Errich-
tung von Volkskiichen, tigliche Verteilung von Lebensmitteln und
Betreuung der Kinder, von denen 1800 Schulunterricht genieBen.
Zu Weihnachten wurden 3000 Kinder gekleidet. Die Betreuung
-erstreckt sich auf Katholiken und Nichtkatholiken. In Syrien leitet
die Péapstliche Mission auBerdem die Verteilung der Hilfsmittel
des Roten Kreuzes und der Hilfsorganisation der Vereinten Natio-
nen, die vor allem auch die fiir die Kinder nbtige Milch reichlich
beschafft. Insbesondere werden die Schulen unterstiitzt, in denen
die Fliichtlingskinder Aufnahme finden.

Erschreckend ist das Elend in Bethlehem. Ein GroBteil der Be-
volkerung hat alle Erwerbsmoglichkeiten verloren. Wer vom Tou-
rismus lebte — rund ein Drittel der Einwohner — ist seit zwei-
einhalb Jahren erwerbslos. Unter der englischen Verwaltung hat-
ten zahlreiche Christen eine Anstellung in Jerusalem erhalten, wo
sie jetzt allm#hlich von den Arabern durch Mohammedaner in
den offentlichen Verwaltungen ersetzt werden. g

Einstweilen ist das Rote Kreuz rihrig titig bei den Fliicht-
lingen im arabischen Teile Paldstinas und in Transjordanien, so
daB es vorldufig nicht notig ist, von kirchlicher Seite ein Neben-
werk zu organisieren. Aber man darf deshalb die Zukunft nicht
aus dem Auge- verlieren, da auch in diesen Gebieten die Unter-
stiitzung durch das Rote Kreuz einmal aufhoren koénnte. Wohl
am besten wéare es, die schon bestehenden katholischen Werke
in einen Hilfsplan einzubauen und eine Verbindung zur Pipst-
lichen Mission ,,Pro Palaestina®“ herzustellen. So hat z. B. die
hl. Keongregation fir die Orientalische Kirche in einem Schreiben
an den franzésischen Kanonikus Rodhain den Vorschlag einer Zu-
sammenarbeit zwischen dem franzésischen und dem pipstlichen
Hilfswerke unterbreitet. Vor allem isy die Frage der Arbeits-
beschaffung fiir den Handwerkerstand zu l6ésen, was wiederum
voraussetzen wiirde, dafl in Bethlehem oder sonstwo verfertigte
Produkte (in erster Linie die sogenannten Andenken) in Europa
und Amerika Absatz finden und {iberhaupt ausgefiihrt werden
koénnten. :

Die hier erlduterten Tatsachen und Erwigungen entstammen
einer Dokumentation, die eine vom franzosischen ,,Secours Catho-
lique” entsandte Untersuchungskommission vercffentlichte. Es
wird darauf hingewiesen, daB die wirtschaftliche Lage an den
heiligen Stéitten selbst, Bethlehem, Nazareth usw., sich erst dann
normalisieren kann, wenn der nicht erloschene Sinn der katho-
lischen Lénder fiir Paldstina sich wieder durch zahlreiche Pilger-
fahrten zu bekunden vermag. Auch in dieser Hinsicht — alsa
wirtschaftlich — wiirde eine Internationalisierung Jerusalems und
seiner Umgegend manche Schwierigkeit beheben helfen. Nach
den zu Beginn des Winters erfolgten Palistinadebatten liegt bis
heute (Mitte Februar) noch keine neue vatikanische ‘Verlautbarung
VOor. ’ i :

: 3. Frankreich

Mehrmals durften wir in der Vergangenheit die hoffnungs-

frohen pastoralen Initiativen im Nachkriegsfrankreich erwihnen.



Aus der Weltkirche 167

Zweifelsohne verdient unter diesen aus diisteren Verhilinissen
geborenen Versuchen die sogenannte ,Mission de France” (Frank-
reichmission) das Interesse aller weltaufgeschlossenen Kreise des
Klerus. Sie hat ihren Kernpunkt oder vielmehr ihre Pflanzschule
im ,;Séminaire de la Mission de France® von Lisieux, wo sie unter
dem Schutz der hl. Theresia zu apostolischen Unternehmungen
heranreift. 3 .

Schon vor dem Kriege war der Gedanke aufgetaucht, ein
Seminar fiir die Innenmission zu erdffnen, das spezialisierte Prie-
ster zum Eroberungsapostolat heranbilden sollte. Zunéchst war es
die Entchristlichung des flachen Landes und der Priestermangel,
die einen solchen Plan nahelegten. Im Juli 1941 faBten die Kar-
dindle und Bischofe den BeschluB, das Seminar von Lisieux zu
griinden und es den Sulpizianern anzuvertrauen, damit sie ,,Apo-
stolatsgemeinschaften” fiir die Land- und Industriebezirke erzie-
hen konnten. Man brauchte starke Priesterpersonlichkeiten, die
eine fiir ihre neuartige Missionsarbeit notige Initiative und An-
passungsfihigkeit aufbringen. Durch ein und dasselbe Mittel
wollte man ein dreifaches Ubel beheben: die durch den Priester-
mangel stets fortschreitende Entchristlichung der Landgemeinden,
die Entchristlichung der Arbeiterwelt und die schlechte Verteilung
des Klerus, der in manchen Gegenden tberaltert ist und trotzdem
in der Person eines einzigen Priesters zuweilen bis zu sieben
Pfarreien verwalten muB. Wenn nun einsatzbereite und bewegliche
Priestergruppen vorhanden sind, die keinem begrenzten Terri-
torium verpflichtet bleiben, lassen sich Kréfte zur Missionsarbeit
dort einsetzen, wo die Not am bedenklichsten wird. So haben
wir zum ersten Male einen Gesamiplan interdibzesaner Zusam-
menarbeit auf seelsorglichem Gebiet.

Wenn die Katholische Aktion die Religion mit der neuen
Zivilisation verbinden will, da sich die Religion in der wirklichen
Welt auswirken muB, so hat sie durchaus das Gebot der Stunde
begriffen. Auch die ,Mission de France“ verfolgt ein &hnliches
Ziel; sie will die moderne Welt ,taufen®, d. h, die Zivilisation vom
Religiésen her durchtrinken, die Kirche in die irdische Weit
hineinsetzen, religios und zugleich kulturell missionarisch werden
wie im frithen Mittelalter, damit das Religitse die neuen Formen
des Zeitlichen wiederum durchforme und beseele. Das erheischt
selbstverstindlich eine entsprechende Form pastoraler Geistigkeit
und neue Wege der Priesterbildung, die den Geistlichen mitten
unter die Laien stellt und die religiose Praxis aus dem uberholten
Rahmen weiner nie zurilickkehrenden Vergangenheit lost. Die Reli-
gion hat sich in die menschlichen Werte und Formen der Neuzeit
einzubauen, die von der ewigen Botschaft Christi ebenso reich-
lich Licht und Kraft empfangen konnen wie die Strukturen ver-
flossener Jahrhunderte. Dafiir mull dem zukunftigen Priester als
dem ,,Propheten” seiner Jetztzeit der Blick erschlossen werden. Er
wird stets ibernatiirlich bleiben und ein Bote des Himmels,
der aber gleich den Propheten Israels im aktuellen Strome seines
Volkes lebt.

In vielen Punkten unterscheidet sich das Seminar in Lisieux
keineswegs von anderen Anstalten, Stark werden Selbstlosigkeit,
Einsatzbereitschaft und Armut unterstrichen. Die Bibel als das
Wort Gottes und die biblische Theologie stehen am Vorzugsplatze;
eifrig werden Gemeinschaftsgeist und Gemeinschaftsarbeit ge-
pflegt, da man ja spiter in Gruppen oder Equipen. arbeiten wird.



168 Aus der Weltkirche

Einfachheit der Lebenshaltung und Vertrautheit mit manueller
Arbeit bereiten ebenfalls die Zukunft vor. Der Priester muB allen
alles sein und nicht der ,,Abbé‘ einer privilegierten Klasse. Selbst-
verstdndlich werden im Seminar von Lisieux die Zeitprobleme
lebhaft erdrtert. Wiahrend der Ausbildungszeit sendet man die
Seminaristen wéihrend einer bestimmten Zeit (ein oder zwei
Jahre) in das Milieu, wo sie spéter wirken sollen, damit sie durch
personliche Erprobung die Liebe zu diesem Milieu, dessen Leben
sie teilen, vertiefen.

Bis jetzt sind etwa 130 Priester aus dem Seminar von Lisieux
hervorgegangen. Augenblicklich z#hlt es 150 Seminaristen, von
denen die Hilfte aus priesterreicheren Didzesen stammt. Natiir-
lich ist es erst ein Anfang, wenn mehr als 20 dieser beweglichen
Priestergruppen iiber Gesamtfrankreich verteilt sind. Nicht alle
Gruppen haben eine Pfarrei als Ansatzpunkt, obschon dies vor-
laufig die bevorzugte Versuchsformel bleibt. In Rouen und Nantes
funktioniert das Seeapostolat. Worauf es ankommt, ist einzig und
allein, daB das Zeugnis Gottes in einer laisierten Welt aufleuch-
tet. Nicht zum Zwecke soziologischer Forschungen, die ihren Nie=
derschlag in Zeitschriftenartikeln finden wiirden, suchan diese
Priester eine personliche Berithrung mit den sonst der Kirche
Frankreichs verschlossenen Schichten des Volkes.

‘Das Seminar von Lisieux erhidlt auf mehrfache Weise den
Kontakt mit den aus ihm hervorgegangenen Priestern. Jedes
Jahr wird u. a. eine Zentralstudientagung einberufen. Natiirlich
wire es verfriiht, nach wenigen Jahren ausfiihrliche Statistiken
der erzielten Resultate zu verlangen. Wo Laizismus, Rationalis-
mus und Freidenkertum allmihlich das religiose Gefiihl erstickt
haben, kann selbst die beste missionarische Titigkeit nicht im
Handumdrehen Wunder wirken. Jedenfalls darf der franzésische
Landklerus schon heute ahnen, daB er nicht mehr auf einem end-
giiltig verlorenen Posten den Tod erwartet. Ferner bereitet sich
in der Stille ein neues Verhiltnis zwischen den Geistlichen und
den entchristlichten Menschen vor. Rom hat das Werk im ver-
gangenen Jahre dadurch anerkannt, dal es der ,Mission de
France” ein kanonisches Statut gab. Ihr Geist wurde gebilligt,
sie ist ,persona moralis“ und untersteht als solche einer aus
Bischoéfen zusammengesetzten Kommission. Die Priesterkandida-
ten werden ,,ad titulum Missionis Galliae“ geweiht.

ITII. Das Wort des Papstes zu den Zeitproblemen: Katholische
Aktion — Grundlagen des Rechtes

Pius XII. verdffentlichte am 25. Jéinner eine an den italieni-
schen Episkopat gerichtete ,Exhortation” tiber die Katholische
Aktion. Uns AuBenstehenden sind nicht alle Griinde bekannt, die
den Papst zur Promulgation dieses Dokumentes bewogen. Jeden-
falls soll die ,Katholische Aktion Italiens“ durch diesen neuen
ErlaB zu einer intensiven Tatigkeit angespornt werden. Dariiber
hinaus besitzt das gehaltvolle Schriftstiick eine wirkliche Bedeu-
tung fiir die Gesamtkirche und widerlegt zugleich die Ansicht,
daB der jetzige Papst der Katholischen Aktion weniger Gunst
erweise als sein unmittelbarer Vorgénger, den man oft den ,Papst
der Katholischen Aktion“ nannte.

Die thematischen Ausfithrungen der Exhortation fiithren zu
der konkreten Ermahnung, die wir alle beherzigen miissen: , Wir
erachten es als eine Pflicht Unseres Apostolischen Amtes, noch



Aus der Weltkirche : 169

einmal mit véterlicher Eindringlichkeit den Seelsorgsklerus ein-
zuladen, in allen Pfarreien, sowohl in den verlorensten Land-
und Gebirgsdorfern als auch in den Stddten, die vier Funda-
mentalvereinigungen der Katholischen Aktion aufzubauen.”

Seit der apostolischen Zeit gehort die Katholische Aktion zum
Leben der Kirche und muB gerade heute auf jede Art und Weise
gefordert werden: ,Die wohlgeordnete Zusammenarbeit der Laien
mit dem hierarchischen Apostolat hat sich in diesen letzten Zeiten
als einzigartige und dringende Notwendigkeit enthiillt. Das kirch-
liche Leben muB sich aller jener Energien und Hilfskrifte bedie-
nen, iiber die es verfiigen kann.“ Wenn wir die Geschichte unserer
Tage durchblittern, finden wir zahllose Bezeugungen der wert-
vollen Hilfe, die dem Klerus von den Laien geleistet wird. Ge-
meinsam treten sie fiir die Erhaltung des von der Vergangenheit
ererbten geistlichen Patrimoniums ein. Gemeinsam wverbreiten sie
mit zeitangepaBten Methoden das Licht des Evangeliums. Eine
auserlesene Schar von erprobten und hochherzigen Laien ist dazu
berufen, in der Kirche eine Funktion auszuiiben, die sich der
Titigkeit des Klerus unterordnet und diese ergénzt. (Vgl. iiber
diese Titigkeit der Laien in der Kirche die Ansprachen des
Papstes an die Katholikentage in Bochum und Luzern, in Heft 1.
1950, dieser Zeitschrift, S. 671, 69.)

Natiirlicherweise entwickelt sich die Zusammenarbeit von
Klerus und Laien im Rahmen einer Organisation, die sogar inter-
nationale Ausweitungen erfihrt. Diese ,organisierte” Zusammen-
arbeit wirft nun ohne weiteres mehrere praktische Probleme auf.
Einerseits sollen sich die Laien als Laien mit einer gewissen Selb-
stindigkeit betitigen, und anderseits soll sich ihre Aktion dem
Wirken der Geistlichkeit eingliedern, wodurch Spannungen ent-
stehen konnen. Bei der Verflechtung der Laienaktion mit dem
Wirken der kirchlichen Hierarchie .ist sorgfiltig dariiber zu
wachen, daB jede Triibung der kirchlichen Disziplin vermieden
werde. Ein lebendiges und ehrerbietiges Gefiihl fiir die kirchliche
Autoritit und eine rationelle Gruppierung der Laienapostel sind
zwei Grunderfordernisse.

Die moderne Zeit versteht die Notwendigkeit der Solidaritat
und der Zusammenarbeit, und gerade die Gegner der Kirche hand-
haben die ,Organisation” nach meuen und kiihnen Methoden als
eine ihrer besten Waffen. Sollen allein die Katholiken diese Er-
scheinungen des Zeitgeistes nicht ausniitzen? Zweifelsohne konnen
wir nicht mit den Lockmitteln unmittelbar irdischer Vorteile fiir
die Katholische Aktion werben, die sich auch nicht als biiro-
kratischer Apparat einfachhin aufdridngt oder gleichsam mecha-
nisch infolge der Anwendung #uBleren Zwanges entsteht und
wichst. Unsere Kriftevereinigung beruht unbedingt auf freien
Entscheidungen, damit die Mitglieder unserer Organisationen sich
zu menschlicher Grofe und geistlicher Entfaltung aufzuschwingen
vermogen. Der Laienapostel erlebt seine Wiirde als Glied am
Mystischen Leibe Christi und in der Liebe zum Erloser will er
innerlich reifen sowie nach auBlen Neuland fiir das Gottesreich
erobern. Mag also die Katholische Aktion als Organisation iiber-
haupt das Geprige unserer Zeit tragen, so ist sie trotzdem in
ihrem Geist, ihrer inneren Form und ihrer Kraft ein einzig-
artiges Gebilde. Sie stiitzt sich auf die Personlichkeit jedes ein-
zelnen Mitgliedes, dessen Initiative sie durch den dulBeren organi-
satorischen Rahmen niemals erdriicken wird, so daf3 alle sich als



170 Aus der Weltkirche

am gemeinsamen Werk beteiligte Bruder und Freunde betrachten.
Deshalb bietet auch die kleinste und bescheidenste Pfarrei ein
fruchtbares Erdreich fiir die KXatholische Aktion. ,Bei den
heiligen Eroberungen der Kirche ist nicht die Zahl das entschei-
dende Element; ausschlaggebend ist die Kraft der Liebe und die
aus dem Glauben an die Wirksamkeit des treuen Gehorsams und
der gottlichen Gnade erstrémende Sicherheit.” Jeder Christ ver-
mag die Kirche innerlich zu bereichern und durch die umwan-
delnde Macht seines Beispiels auf die Mitmenschen einzuwirken,
die sich eher durch das Leben als durch die Worte der Chmstua-
junger gewinnen lassen.

Pius XII. wiinscht, daB der Klerus seine ,,Exhortation® als eine
Ermutigung auf dem harten Wege der Seelsorgsarbeit empfinde
und daB die Laien einen dringenden Anruf darin erblicken sowie
einen Beweis des Vertrauens, das die Kirche ihnen schenkt, wenn
sie von ihr eingeladen werden, sich der Hierarchie zur Seite zu
stellen und deren apostolische Tétigkeit zu unterstiitzen und aus-
zuweiten.

Jedem Beobachter fillt das Bediirfnis des Stellvertreters
Christi auf, immer wieder die letzten Fragen rechtswissenschaft-
licher Theome anzuschneiden. Er fithrte nicht blo8 am 6. Novem-
ber die katholischen Juristen vor den Spiegel des christlichen
Denkens und des christlichen Gewissens (vgl. Heft 1, 1950, dieser
Zeitschrift, S. 74—76), sondern behandelte von neuem am 13. No-
vember beim Empfang der Mitglieder der Heiligen Rota, des ober-
sten kirchlichen Tribunals, das Thema ,,Recht und Gewissen®, und
zwar als ein erstes Kapltel ,Die objektiven Normen des Rechtes.”
Diese Rede war eine Fortsetzung der Diskussion mit dem Rechts-
positivismus., Man kann nicht mehr sagen, daB .die christliche
Ethik heute allein dasteht, um auf die Schwichen und die in-
neren Widerspriiche eines radikalen Rechtspositivismus hinzu-
weisen. Die blutigen Erfahrungen der letzten Jahrzehnte haben
uns zur Besinnung iiber die objektiven Grundlagen des Rechtes
genotigt. Ist wirklich alles das ,,Recht”, was der Staat verfiigt und
als vom Staat stammendes ,,Gesetz” veroffentlicht? Die heute
offene Frage iiber das Verhiltnis von geschriebenem Recht und
Gewissen, von Jurisprudenz und sittlicher Verantwortung will:
eine Losung haben und kann von niemandem totgeschwiegen
werden. Wir wollen die durch den Rechtspositivismus und
Staatsabsolutismus heraufbeschworene Krise der Jurisprudenz
iiberwinden. Sobald man dem Recht seine unverénderliche gott-
liche und naturrechtliche Grundlage entzieht, verfallt es dem will-
kiirlichen utilitaristischen Entscheid des absolutistischen Staates.

Eine gesunde Rechtsphilosophie muf3 daran festhalten, daf der
einfache BeschluB eines menschlichen Gesetzgebers weder die
letzte Grundlage des Rechtes ist noch sich in allen Fillen prak-
tisch bewihrt, um ein wahres Recht zu schaffen. Wenn sich der
Rechtspositivismus des 19. Jahrhunderts nicht in allen seinen
Folgerungen durchsetzte, so lag dies daran, daB unsere Kultur
noch mit christlichem Gut durchtrédnkt war und daB in den Parla-
menten die Stimme des Christentums fast iiberall vorhanden war.
Doch es kam der totalitdre Staat, der uns das erschreckende Ant-
litz eines konsequenten Rechtspositivismus enthiillte, als er mit
dem ,legalen’ Recht die Personswiirde des Menschen zertrat und
die unantastbarsten Rechte zerbrach, die Unordnung zur neuen
Ordnung erhob, die Tyrannei Autoritdt nannte, die Versklavung



Aus der Weltkirche 1575

Freiheit und das Verbrechen patriotische Tugend. Da beginnt das
Gewissen zu reklamieren und vom sittlichen Empfinden her Ein-
spruch zu erheben. Sollen etwa deshalb die wihrend des Krieges
begangenen Verbrechen ungesithnt bleiben, weil sie zur Zeit der
Tat durch keine geschriebenen Strafverfligungen bedroht wurden
oder weil sie in vielen Fillen dem vom totalitiren Staate einge-
fiihrten ,legalen“ Recht entsprachen? Ein' folgerichtiger Rechts-
positivismus muBte sich fiir Straflosigkeit aussprechen, wodurch
nur um so deutlicher die Unhaltbarkeit eines solchen Systems
zutage tritt. GewiB hat das ,legale” Recht mehr als einen staat-
lichen Funktionir, der sonst ein ehrlicher Mensch geblieben wére,
auf die schiefe Bahn gebracht. Das verhindert jedoch nicht, daB3
Handlungen, die dem wahren Recht widersprechen, Verbrechen
sind, selbst wenn staatliche Gesetze sie decken oder befehlen.
Niemand kann zugeben, daB abscheuliche Delikte deshalb unge-
sithnt bleiben sollen, weil sie nach dem ,geltenden Recht® ge-
schahen und dieses ausfiihrten. Hier verweigert jeder recht den-
kende Mensch den aus den Prinzipien des Rechispositivismus
logisch sich ergebenden Folgerungen die Zustimmung. Packen wir
das Ubel an der Wurzel an, indem wir den Rechtspositivismus,
den Forderer des untragbaren Staatsabsolutismus, ablehnen und
die richtige Rechtsphilosophie erneut pflegen. Der Positivismus
ist hauptverantwortlich fiir die Rechtsverwirrung.

,Die juridische Ordnung muB wiederum ihre Bindung an die
Sittenordnung anerkennen, deren Grenzen sie erlaubterweise
nicht iiberschreiten darf. Die Sittenordnung ihrerseits ist wesent-
lich auf Gott gegriindet, auf dessen Willen, dessen Heiligkeit, des-
sen Sein. Auch die tiefste oder subtilste Rechtswissenschaft ver-
mochte kein anderes Kriterium anzugeben, um ungerechte und
gerechte Gesetze, einfaches legales Recht und wahres Recht zu
unterscheiden, als jenen MaBstab, den schon das bloBe Licht der
Vernunft aus der Natur der Dinge und der Menschen selbst ge-
winnt, den MaBstab jenes durch den Schopfer in das Menschen-
herz eingeschriebenen und ausdriicklich durch die Offenbarung
bestitigten Gesetzes. Wenn Recht und Rechtswissenschaft nicht
auf die einzige Leitschnur verzichten wollen, die imstande ist, sie
auf dem richtigen Wege zu halten, miissen sie die ethischen Ver-
pflichtungen als objektiv giiltige Normen auch fiir die Rechtsord-
nung anerkennen.*

Das kanonische Recht und die kirchliche Jurisprudenz, kennen
selbstverstiindlich kein legales Recht, das nicht zugleich wahres,
d. h. in dem von Christus empfangenen Heilsauftrag der Kirche
fundiertes Recht wire. Zum Heile der Seelen dient das gottliche
Recht, und auf dasselbe Ziel muB in méglichster Vollkommenheit
auch das kanonische Recht ausgerichtet sein. ;

Das waren die Hauptgedanken, die Pius XII. zur Frage des
,wahren oder gerechten® und des ,falschen“ Rechtes darlegte. Er
versprach, bei einer anderen Gelegenheit die subjektive Anwen-
dung der letzten objektiven Normen zu erdrtern.

IV. Verschiedenes. — Kurznachrichten

Zum Nachfolger des am 3. November 1949 gestorbenen Kar-
dinals Marmaggi im Amte des Prifekten der Konzilskongregation
wurde Mitte November Kardinal Joseph Bruno ernannt. Kardinal
Bruno steht im Alter von 75 Jahren, ist Kardinaldiakon und ge-
hort zu der groBen Promotion vom 18. Februar 1946. ;



172 Aus der Weltkirche

Am 18, Dezember wurde im Petersdom das Monument fiir
Pius XI. enthiillt, und bei dieser Gelegenheit schenkte Pius XII.
seinem Vorganger eine herrliche Gedenkrede, die wir am besten
in das Stichwort ,,Pius XI. der GroBle“ zusammenfassen. Eugenic
Pacelli hatte als Staatssekretdr in langen und ereignisschweren
Jahren mit dem Ratti-Papst engstens zusammengearbeitet, und
niemand kannte besser als er die Kraft, die bis ins hohe Alfer
den friitheren Gelehrien und zdhen Lombarden durchpulste. Eine
Kraft, die in ihrem Gebaren mehr denn einmal autoritdr wurde,
was in harten Zeiten vielleicht die einzige Moglichkeit ist, selbst
wenn kleinere Menschen aus der Umgebung eines Papstes sich
nicht mit dieser Wucht werséhnen Lkonnen. ,Von Geschlecht
zu Geschlecht®, sagte Pius XII., ,,wird das Werk des elften Pius
stets groBer und michtiger erscheinen.. Wir haben die unver-
gleichliche Grifie dieses Mannes gekannt. Die GréBe; ja, das ist
es. Er war immerwihrend groB; groB durch die Kraft und die
Klarheit seines Geistes, groB durch sein Herz und seine Tugend,
groB durch seine grandiosen Auffassungen und hochfliegenden
Pléne, grof durch die Prizision und Kraft der praktischen Ver-
wirklichung.” Mit der Stirke verband Achilles Ratti die Giite,
eine unerschopfliche Giite, die aber niemals einer weichherzigen
Mittelmé&Bigkeit verfiel. Selbst nachdem die Krankheit heftig an
ihm geriittelt hatte, blieb er jener feste Mann, den sein hohes
Amt erforderte. ,,Seine Unnachgiebigkeit, wenn der Kompromif
ein Verrat gewesen wire, brachte sogar die Unverschimtesten
zum Zittern.“

Mitte Dezember erfolgte ein Briefwechsel zwischen dem Prd-
sidenten Truman und dem Papste. Der amerikanische Prisident
unterstreicht, dal das Christentum den echten Friedenswillen der
Menschheit stets aktiviert und beseelt und sich somit als eine
Aufbaukraft erweist, gem#f3 deren Grundsidtzen die Vereinigten
Staaten sich um die Schaffung einer Weltordnung des Fortschrit-
tes und des Friedens bemiihen. In seinem dankenden Antwort-
schreiben hebt Pius XII. mehrmals hervor, daB alle Menschen als
Kinder desselben Vaters untereinander Briider und darum gleich-
berechtigte und freie Trédger der Menschenwiirde sind. Deshalb
wird ein wahres Christentum Unterdriickung und Gewalt ab-
lehnen, sich iiber jeden persénlichen und nationalen Egoismus
emporschwingen und energisch fiir das Allgemeinwohl titig sein.
Von den Vereinigten Staaten erwartet der Heilige Stuhl eine bei-
spielhafte spontane und weltweite Hochherzigkeit.

Am 18. Jinner wurde dem Oberhaupt der Kirche das erste
Exemplar des ,,Pdpstlichen Jahrbuches 1950“ (Annuario Pontificio)
ilberreicht. Zu Beginn dieses Jahres belief sich die Zahl der Kar-
dinéle auf 54, darunter drei aus der Zeit Benedikts XV. (Ascalesi
von Neapel, Faulhaber von Miinchen und Dougherty von Philadel-
phia), sowie 24 aus der Zeit Pius’ XI. Es sind bereits fiinf der am
18. Februar 1946 kreierten und publizierten Purpurtridgsr gestor-
ben. Mehr als 30 Erzbischife, Bischofe und Generalvikare befinden
sich im Gefingnis, sind deportiert oder verbannt oder diirfen
sonstwie ihr Amt nicht ausiiben. Die katholische Kirche zdhlt zehn
Residenzialpatriarchen (vier Titularpatriarchen), 257 - Metropoli-
tansitze, 41 sonstige Erzbistlimer und 1062 Residenzialbistiimer.
Titularsitze ‘gibt es im ganzen 798. Pralaturen und Abteien ,nul-
lius* haben wir 57, Apostolische Administraturen 11, Apostolische
Vikariate 251 und Apostolische Priafekturen 132. Die Nuntiaturen



Literatur 173

belaufen sich auf 36, von denen drei durch einen Regenfen ver-
waltet werden; dazu kommen noch in vier Lindern Geschifts-
triger; vier Nuntiaturen sind zur Zeit unbesetzt (Estland, Lett-
land, Litauen und Ungarn). In 18 Lindern fungiert ein Apostoli-
scher Delegat. Derzeit sind beim Heiligen Stuhle akkreditiert:
19 Botschafter, 15 Gesandte und vier Geschéaftstriger.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden samtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare Raum und

der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlaBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Betschart, Univ.-Prof. Dr. P. Ildefons, O.S.B. Ein Weg zur
Verinnerlichung. Anleitung zu einer téglichen Kurzbetrachtung.
8" (32). 1 Abbildung. Lizenzausgabe mit Bewilligung des Rex-Ver-
lages, Luzern. St. Peter-Salzburg, Verlag Rupertuswerk. Kart.
S 3 60.

Brinktrine, Dr. Johannes. Offenbarung und Kirche. Funda-
mental-Theologie. Zweiter Band: Existenz der Offenbarung. Die
Kirche. 2. Aufl. 8° (394). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand Scho-
ningh. Leinen geb. DM 12.50,

Brocke, DDr. Karl. Die Apostelgeschichte in der Bibelstunde.
Praktische Anleitung und Erlduterung fiir die Bibellesung in
Pfarrei und Schule, Zweite, verbesserte Auflage. 8° (104). Pader-
born 1949, Verlag Ferdinand Schoningh. Kart. DM 2.80.

Capelle, Dom Bernard, O.S.B. Um das Wesensverstindnis der
Messe. Aus dem Franzosischren iibertragen von Dr. Hans Kromler.
(In viam " salutis. - Schriftenreihe, herausgegeben vom Institutum
Liturgicum Salzburg, Erzabtei St. Peter, Bd. II.) 8° (72). St. Peter-
Salzburg, Verlag Rupertuswerk, Kart. S 8.40. :

Claudel, Paul. Der Kreuzweg. Ubertragen von Klara Marie
FaBbinder. 7. Auflage. 8° (32). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand
Schoningh. Kart. DM 1.20.

Dander F., S.J. Summarium Tractatus Dogmatici. De Christo
Salvatore. 8° (60). Oeniponte, Typis et Sumptibus Feliciani Rauch.
Kart. S 840. ;

DCV-Dienst. Nachrichten des deutschen Caritasverbandes Frei-
burg i. Br. (Werthmannhaus). Jg. 1 (1950), Nr. 2 ff.

Der Neue Herder von A bis Z. Mit vielen Abbildungen im
Text, 64 Tafeln und einer Kartenbeilage. 2. Lieferung: Farben-
wahl bis Kleidung. Lex. (1056 Sp.) — 4. Lieferung: Ohr bis Silbe.
Lex. (960 Sp.). — 5. Lieferung: Silber bis z. Z. Lex. (1073 Sp.).
Freiburg, Verlag Herder. Brosch. je Lieferung S 40.32.

Egenter, Richard. Das Edle und der Christ. Zweite, neubear-
beitete Auflage. 8° (214). Westheim bei Augsburg o. J., Gangolf-
Rost-Verlag., Ganzleinen geb. DM 4 80.

Eichmann, E. Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des
Codex Iuris Canonici. Neu bearbeitet von Klaus Morsdorf. II. Bd.:
Sachenrecht. Vollig veridnderte, ‘sechste Auflage. 8" (504). Pader-
born 1950, Verlag Ferdinand Schoningh. Leinen geb. DM 18.—. :



