531083062 021

MU RFAR AR

Universitat Tabingen |

d

#l Willy Beuerle ;

| Buchbinderei 5
Tibingen  JHS

g










| %w[ogiscﬁt ]/wakhscf@

’ Herausgegeben von den Professoren

der Philosophisch-theologischen Ditzesan-Lehranstalt
| Linz a. d. Donau

L

|

|

98. Jahr 1950 1. Heft




Die ,, Theol.-prakt. Quartalschrift“ erscheint jahrlich vier-
mal im Laufe der Monate Janner, April, Juli und Oktober.

Redaktion: Dr. Maximilian Hollnsteiner und Dr. Johann Obernhumer,
Linz a. d. Donau, Harrachstr. 7, Priesterseminar (Osterreich).

Verlag und Administration: 0.-O. Landesverlag, Linz a. d. Donau,
LandstraBe 41 (Osterreich).

Wir bitten, Manuskripte, Besprechungsstiicke und Tauschexemplare
sowie alle Zuschriften, die den Inhalt der Zeitschrift betreffen, an die
Redaktion, Bestellungen und geschéftliche Mitteilungen aber an den
Verlag (Administration) zu richten.

Bezugsbedingungen auf der vierten Umschlagseite.

Inhaltsverzeichnis
des ersten Heftes 1950

Abhandlungen Seite
Die Nachfolge Jesu. Von P. Albert Strobel OMI., Hiinfeld
(Westdeutschland) . . . . . . . . . . R e B :

Hirte und Grausamkeit im Alten Testament. Von Dr. Hermann
Stieglecker, Stift St. Florian . . . . . AR R Sl o 9
Kirche und Staat in Osterreich. Von Universititsprofessor
DBy, CKar] Bdey; (Graz: v vl et e e A e R R el 30

Pastoralfragen ;

Der Sakramentenempfang Zivilgetrauter, Von P. Dr. Leopold
Liebhart C.Ss.R., Mautern (Steiermark) . . . . . . . . . . . . 47
Wenn Konkubinarier beichten kommen. Von P. Alois Bogs-
raeker S R en S e e S e e SR e S < -9&

Mitteilungen

Warum so wenig weibliche Ordensberufe? Von Anton Schraner,
Riemenstalden ob Sisikon (SChweiz) . « « « » « « o ¢ « ¢« « » » 86
Ein Gedenken an Bischof Sailer. Von Dr. Josef Rufwurm,
Mitterfels (Bayern) . . . . « « . i s R e S SRR 1]

Kann der Ortsordinarius eine Dismembration einer Ordensgeist-
lichen-Pfarre vornehmen? Von Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer,

(oo ey Sty e e i e S R R i O R Sl L
Riomisehe Erlisse und Entscheidungen, Zusammengestellt von

Dr. Karl Bécklinger, Linz a. 4. D. . . . . « « « o o« o ks 7 X
Aus der Weltkirche, Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxem-

DAL e, R e R TR e R s e W G Gl e 66
Literatur

Eingesandte Werke und Schriften . . . . . . . . . . - . . . .. 79

Buchbesprechungen . . - « .« « . . - . et DR R F U T 82

Neues religioses Kleinschriftentum . . . . . . . o o o 0 00 v 94

Inserate



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

Herausgegeben von den Professoren
der Philosophisch-theologischen Diézesan-Lehranstalt
Linz a. d. Donau

Redaktion:

Dr. Maximilian Hollnsteiner
Professor des alttestamentlichen Bibelstudiums

und

Dr. Johann Obernhumer
Professor der Pastoraltheologie

98. Jahrgang / 1950

Oberdsterreichischer Landesverlag, Linz

st S Eatean ] S S






Alphabetisches Sachregister

des

98. Jahrganges (1950) der , Theol.-prakt. Quartalschrift*

Abhandlungen
Seite

Altes Testament, Hirte und Grausamkeit im.

Dr; Hermann Stieglecker . . .. .+ . . 9— 30; 105—128
Alttestamentliches Priestertum, Hervorragende

Gestalten des. Dr. Karl Fruhstorfer . . . 201—209
Ave Maria, Aus der Geschichte des. Dr. Otto Etl 305—317
Goethe und die Bibel. Dr. Joh. Kosnetter . . 293—304

Kirche und Staat in Osterreich. DDr. Karl Eder 30— 47
Maria — Sitz der Weisheit. Dr. Matthias Premm  97—105
Nachfolge Jesu. P. Albert Strobel O.M.I. . . 1— 8
Ordensreform, Zur Diskussion iiber die. Pater

P Robert Svoboda: @, S C v . 209—224
~Renovamini . . . spiritu mentis vestrae® (Eph

4. 23y P Pranw Takner S.J. . 0. 5l - 193—201
Zivil getraute Katholiken, Die seelsorgliche

Behandlung der. Dr. J. Obernhumer . . . 128—145
Zwangssterilisation als moraltheologisches Pro-

blem. Br. Franz Koénig: . . . . . . . .. . 317—332
Pastoralfragen
Grabansprachen. Heinrich Mayrhuber . . . . 333—341

Kommunion und Wegzehrung, Empfang auf
kiinstliche Weise. P. Dr. Bernh. Ziermann

C.SsiR. RIS i e e Gl g 145—150
Konkubinarier kommen beichten. P. Alois

Boosrueker S Je L ik RISl S 54— 56
Sakramentenempfang vor der Trauung. Doktor

JoseftFepumpler: e G s se T s e 150—151
Sakramentenempfang Zivilgetrauter. P. Doktor

Leopold Liebhart C.Ss.R. . . . . . RO
Trauungsansprachen. Heinrich Mayrhuber . . 224239

Mitteilungen

Heiliges Jahr, Zur Aufhebung von Ablissen

und Vollmachten im. Dr. J. Obernhumer . 151—152
Heiliges Jahr, Gewinnung des Jubelablasses

1950 auBerhalb Roms. Dr. J. Obernhumer . 240—243
Jungfriulichkeit und Ehelosigkeit, Predigen

wir genug dariiber? P. Dr. Clemens M.

Henze/€ISsUR 0 T e ey 243—244

19*



Leichenfeierlichkeiten fiir den Passauer Bischof
Leopold Ernst Grafen von Firmian im
Jahre 1783. Dr. Heinrich Ferihumer s

Ordensberufe, Warum so wenig weibliche?
SANTIESCHBANET: s o e e s el

Ordensgeistlichen-Pfarre, Kann der Ortsordi-
narius eine Dismembration wvornehmen?
B - Josel Prammmer s h s e e e

Sailer, Gedenken an Bischof. Dr. Josef Ruli-
P EITA s o T oo s e R e

Theologische Dlozesanlehranstalt Linz, Hun-
dert Jahre. DDr. Josef Lenzenweger

Berichte

Das katholische Missionswerk. Dr. Joh. Thau-
Ten: SN s el e

Romische Erldsse und Entschemfungen Dokt{n
farl Bocklinger s on R it e e e

Aus der Weltkirche. Dr. Joh Peter Fischbach

Literatur

Eingesandte Werke und Schriften . . . . . .
BUChBESPTeCHUNEEN - - & vioh il aih s e
Neues religioses Kleinsehrifttum . . . . . . .

Zeltsehiiffen s on a0 D i T s e T e
dREerate = s e e R s e e

Seite

152—159

56— 60

63
60— 63

342—351 -

245—258

64— 66;
66—-709:
259—271;

79— 82;
272—274;
82— 93;
274—282;
94— 95;

380—382
191—192

95— 96;
282—288;

351—352
159—173
352—363

173—175
364—366
175—190
366—380
190—191

192
382—384



THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

98. JAHRGANG 1950 1. HEFT

Die Nachfolge Jesu
Theologische Besinnung zu Lukas 9, 57—62

Von P. Albert Strobel OMI., Hiinfeld (Westdeutschland)

Wie Jesus mit seinen Jiingern dahinzog, sprach einer
“zu ithm: ,Ich will dir folgen, wohin immer du gehst.” Da
sagte Jesus zu ihm: ,,Die Fiichse haben Hohlen und die
Vogel des Himmels Nester, der Menschensohn aber hat
nichts, wo er sein Haupt hinlegen kann.* Zu einem anderen
aber sprach Jesus: ,Folge mir nach!“ Dieser entgegnete:
»~Erlaube mir, zuerst hinzugehen und meinen Vater zu
begraben!” Jesus aber sprach zu ihm: ,,LaB die Toten ihre
Toten begraben; du aber gehe hin und verkinde das
Reich Gottes!” Und ein anderer sprach: ,JIch will dir
nachfolgen, Herr. Zuerst aber -erlaube mir, von den
Leuten in meinem Hause Abschied zu nehmen.” Jesus
aber erwiderte ihm: ,,Niemand, der die Hand an den
Pflug legt und zuriickschaut, ist tauglich fiir das Reich
Gottes.

Diese wie so viele andere Worte, die Christus vor
zweitausend Jahren auf dem Boden Palistinas gesprochen
hatte, waren Worte von solch unerhérter Neuheit und
verbliffender Wirkung, dall sie sich tief in die Herzen
der Jiunger eingegraben haben. Zeugnis dafiir sind die
programmatischen Forderungen fir das sittliche Leben
des Christen, wie sie so zahlreich in den Evangelien ent-
halten sind. Zeugen dafir sind die Apostel, die, als
Semiten an die orientalische Uberschwenglichkeit ge-
wohnt, trotzdem oft genug vor unheimlich entscheidend
klingenden Worten Jesu wie auch heutige Leser des
Evangeliums zuriickschreckten und sie als ,,hart” bezeich-
nen mochten.

Christus hat eben einen anderen sittlichen MafBstab als
den bisher iiblichen in Anwendung gebracht, den Mafistab



2 Strobel, Die Nachfolge Jesu

der Liebe. Und die absolute Liebe laft den Durch-
schnittsmenschen weit hinter sich zuriick, sie ist ein Ar-
gernis fiir ,.feine” Leute, ein Schrecken fiir die Empfind-
samen. Auch heute gibt es noch allzuviele, die gerne den
stets auf klare Entscheidungen dringenden Christus-
charakter durch ein kitschiges und allgemein »iragbares®
Christusbild ersetzen méchten. Wie grell leuchtendes
Metall verfehlen auch die Antworten Jesu an die Bewer-
ber um seine Nachfolge ihre Wirkung nicht. Fest und
hart stellen sie den Menschen vor eine kompromifBlose
Entscheidung und dréngen zu einem entscheidenden Ent-
schluB. i : :

Im Laufe der Geschichte hat es immer Menschen gege-
ben, die Christi Worte buchstablich aufgefafit und buch-
stablich verwirklicht haben. Darum scheint es manchem
Eiferer, die mildernden Auslegungen dieser Texte hatten
den leuchtenden Glanz der Herrenlehren im Laufe der
Jahrhunderte verdunkelt, Aber gerade darum, weil es um
Forderungen geht, die das Leben des Menschen entschel-
dend gestalten fiir Zeit und Ewigkeit, ist es so wichtig,
zuerst den Sinn des Textes iiberhaupt zu verstehen, sonst
ist die Auslegung nur Menschenwort, nicht Gotteswort.
Sodann ist eine theologische Besinnung von Wichtigkeit,
denn sonst ist die einseitige Auffassung eines Wortes Jesu
nichts weiter als eine theologische Besinnungslosigkeit.
Es sind auch diese Worte, die Jesus an die Bewerber um
seine Nachfolge gerichtet hat, zuerst nach ihrem exe-
getischen Sinne zu untersuchen. Dann ist es moglich, im
Lichte einer theologischen Besinnung, ihre Bedeutung ab-
zugrenzen.

I. Diedrei Falle der Nachfolge Jesu

1. Der erste der drei Fille betrifft einen Mann (nach
Matthéus einen Schriftgelehrten), der selbst nach der
Nachfolge begehrt. Jesu Antwort ist zunédchst ein Worl
iiber sich selbst, aber sie bezweckt, den Bewerber auf die
Folgen seines Begehrens aufmerksam zu machen. Diese
sind eine unvorstellbare Armut! Was sogar die Tiere
haben, eine Stitte, wo sie schlafen konnen, das hat der
Menschensohn nicht. Er ist unter den Menschen ein
Fremdling, ein ruheloser Arbeiter. Seine Sendung zwingt
ihn, standig bereit zu sein, wenn Menschen zu ihm kom-
men, um Rettung zu suchen, selbst in der Nacht. Er
konnte keine trennenden Winde aufrichten zwischen sich



Strobel, Die Nachfolge Jesu 3

und den Menschen, was er hitte tun miissen, um ein fir
ungestérten Schlaf notwendiges Heim zu errichten.

Ein Nikodemus darf ihn des Nachts um ein beleh-
rendes Gespriach angehen (Jo 3, 1—21). Mide von einer
langen Reise, belehrt er am Jakobsbrunnen die Sama-
riterin und verschmiaht die von den Jingern herbei-
gebrachte Speise: ,,Ich habe eine Speise zu essen, die ihr
nicht kennt... Fir mich ist Speise, den Willen dessen
zu tun, der mich gesandt hat” (Jo 4, 1—42). Hat er auch
den ganzen Tag gearbeitet, so 148t er sich noch von Miii-
tern belagern, die ihre Kinder zu ihm bringen, und wehrt
den Aposteln, die aus Mitleid mit dem Meister die Leute
abweisen (Lk 18, 15—17). Wahrlich, er hat keine Stitte,
wo er sein Haupt zu mungestértem Schlafe hinlegen
konnte! Zur Sendung kommen noch die Verfolgungen
hinzu. Aus Nazareth verstofien, gab er auch das Heim in
Galilaa auf (Lk 4, 29). Nun ist er auf dem Wege nach
Jerusalem. Soeben wurde ihm von den Samaritern eine
Herberge verweigert (Lk 9, 51—53), und er weil}, daB der
Empfang in Jerusalem feindselig sein wird. Wahrhattig,
Jesus konnte dem angehenden Jiinger eine unvorstellbare
Armut in Aussicht stellen. Selbst das streifende Wild und
der flichtige Vogel haben eine Unterkunft, die sie ihr
eigen nennen koénnen. Der Menschensohn mufi das ent-
behren.

Zu dieser Belehrung des Bewerbers kommt aber auch
ein Wort iher Jesus selbst, das in der Bezeichnung seiner
selbst als des ,Menschensohnes“ gipfelt. Bekanntlich ist
diese Bezeichnung im 7. Kapitel des Buches Daniel be-
grindet, wo die Rede ist vom »Menschensohn®, der auf
den Wolken des Himmels kommt, um die Macht einzu-
nehmen, die soeben den Tieren, welche die Machthaber
der Erde versinnbildlichen, genommen worden ist. Der
danielische Menschensohn ist also eine himmlische Herr-
schergestalt. Dies ist wesenhaft in der Selbstbezeichnung
Jesu, wenngleich Jesus selbst diesen Titel in Verbindung
bringt mit der tiefsten Niedrigkeit, die aus Daniel nicht
herauszulesen ist. Die Antwort Jesu ist daher zugleich mit
der Mahnung an den Bewerber beziiglich der Folgen sei-
nes Antrags ein Selbstzeugnis itber seine Niedrigkeit. Der
heimatlose, der obdachlose, der anderen dienende
»Mensch® ist in Wahrheit der »Menschensohn®, von dem
Daniel redet, dem alle Herrschaft iiber die Welt und iiber
die Menschen gegeben werden wird. Somit ist schon hier
die christologische Spitze dieser Perikope sichtbar. Die

,1*



4 Strobel, Die Nachfolge Jesu

Antwort Jesu ist nicht nur ein Hinweis auf die Armut der
Nachfolge, sondern auch eine Klarstellung: Wer in Jesu
Nachfolge treten will, mufl wissen, mit wem er es zu tun
hat, mul} wissen, wen er vor sich hat, damit er auch die
notwendige Einsatzbereitschaft in die Waagschale wer-
fen kann, um sich dem Schicksal des Weges Jesu auszu-
setzen (vgl. dazu auch Lk 14, 25—33). _

2. Lukas berichtet wie Matth&aus von einem zweiten
Fall. Diesmal geht die Aufforderung zur Nachfolge von
Jesus selbst aus. Im Gegensatz zum ersten aber macht der
Aufgeforderte, der zudem schon ein Jinger Jesu zu sein
scheint, zur Bedingung seiner Nachfolge, dall er zuvor
zum Begrdbnis seines Vaters heimkehren darf. Die Ant-
wort lautet: ,Lal die Toten ihre Toten begraben; du
aber gehe hin und kiinde das Reich Gottes®™.

Diese Antwort, die von den Toten im geistigen Sinne
und von den Toten im Literalsinne spricht, gibt zu ver-
stehen, dalBl, wer zu Hoherem berufen ist, andere findet,
die an seiner Stelle sonstige Verpflichtungen erfiillen wer-
den. Die Toten, d. h. jene, die keine Besorgnis um das Gott-
liche haben (Lk 15, 32), werden die, die zu ihnen gehorten
und von ihnen weggenommen sind, schon begraben. Was
der Heiland nach Lukas betonen will, ist nicht so sehr die
Notwendigkeit einer augenblicklichen Nachfolge, die kei-
nen Verzug zulaBt, als die Notwendigkeit fiir den Jiinger,
von jeglichem an die Familie Gebundensein befreit und
ganz den neuen Obliegenheiten hingegeben zu sein.
Gewil war das Begribnis eine der heiligsten Liebes-
pflichten, fiir die Tobias im Alten Testament als Beispiel
hingestellt wurde (Tob 1, 20). Und doch ist das Begrébnis
im Vergleich zur Verkiindigung des Reiches Gottes das
Werk geistig ,,toter” Menschen. Mt 9, 23 vermittelt uns
ein Bild eines solchen Begrabnisses, und wirklich ist die
Gegenwart des Jiingers, der Wichtigeres zu tun hat, dabei
nicht notwendig. Vielleicht hat auch noch ein anderer
Grund bei der Weigerung Jesu mitgespielt. Nach Johan-
nes Chrysostomus gehérte der Tote zu den Unglaubigen.
»Mit den Worten ,ihre eigenen Toten® deutet der Herr
an, daB dieser Tote nicht sein Toter war. Der Verstor-
bene gehorte eben nach meiner Meinung zu den Ungliu-
bigen®. Daher wire das Weggehen des Jingers nicht nur
eine Unterbrechung in der Verkiindigung des Reiches
Gottes, sondern auch eine Gefahr fiir seine Berufung. Um
diese sicherzustellen, verlangt Jesus eine radikale Tren-
nung. Zuletzt aber diirfen wir bemerken, dafi dieses Los-



Strobel, Die Nachfolge Jesu 5

lésen von der Familie auch die treue Freundschaft Jesu
offenbart. Ein jeder, der in seine Nachfolge tritt, emp-
fangt eine neue Familie. Und iber diese wacht der Hei-
land wie iiber seinen Augapfel, damit niemand verloren-
gehe. Es ist der engere Kreis jener, von denen er in sei-
nem hohenpriesterlichen Gebete gesagt hat: ,,Ich habe sie
behiitet, und keiner von ihnen ist verlorengegangen aufler
dem Sohne des Verderbens“ (Jo 17, 12). Wer um Jesu
willen arm wird, erhilt das Verlorene auf eine neue
Weise wieder.

3. Lukas weill noch von einem dritten Fall zu berich-
ten. Ein anderer sprach: ,Ich will dir nachfolgen, Herr.
Zuerst aber erlaube mir, von den Leuten in meinem
Hause Abschied zu nehmen®. Jesus antwortete: ,Nie-
mand, der die Hand an den Pflug legt und zuriickschaut,
ist tauglich fiir das Reich Gottes®.

Wie der erste, kommt auch dieser Jiinger aus eigenem
Antrieb. Die Bedingung, die er sogleich hinzufiigt, gleicht
der vorhergehenden auf ein Haar. Jesu Antwort, die wie-
der auf eine kompromifilose Entscheidung dringt, hat das
Bild des Pfliigers vor Augen, der, wenn er in der Arbeit
zuriickschaut, krumme Furchen zieht. Eindeutig ist die
Anwendung, die Jesus bezweckt: LaBit sich der Apostel
durch die Lockungen fritherer Bindungen und Verpflich-
tungen anziehen, wird er seinem neuen Amte nicht voll-
kommen gerecht werden. Da kann nur die kompromi8-
lose Hingabe in den Augen Christi zihlen, wie Paulus
von sich gesagt hat: ,,Was hinter mir liegt, das vergesse
ich, ich strecke mich aus nach dem, was vor mir licgt“
(Phil 3, 13). Die Begriindung des Bewerbers fiir die Nach-
folge erinnert an eine dhnliche Berufung im Alten Testa-
ment, jene des Elisdus durch Elias (3 Kg 19, 20). Dieser
legte seinen Mantel auf Elisdus und hatte ihn damit mit
Beschlag belegt. Elisaus jedoch sagte: ,LaB mich noch
von Vater und Mutter Abschied nehmen; dann will ich
dir nachfolgen”. Der Prophet konnte ihm die Bitte nicht
abschlagen und lieB ihn gewahren. Christus hingegen
zeigt durch seine Handlungsweise, daB er eine grofere
Macht und ein gréBeres Recht besitzt, Menschen zu be-
rufen und mit Beschlag zu belegen, dafl also ,hier mehr
ist als Jonas..., daB hier mehr ist als Salomon"* (Mt 12,
41ff). Also ist auch hier wieder die christologische
Spitze sichtbar, die ja diese ganze Perikope der Nach-
folge Jesu beherrscht,



6 Strobel, Die Nachfolge Jesu

IIL. Theologische Besinnung

~ Es gilt nun, einige theologische Wahrheiten in dieser
Perikope hervorzuheben und zu betonen, dann aber auch
die Grenzen anzudeuten, die durch andere Worte Jesn
gegeben sind oder die den Sinn genauer bestimmen
kénnen.

Hier ruft Gott selbst

Nicht jeder kann berufen wie Christus beruft. Keiner
hat wie er die Macht oder das Recht dazu. Je grofler die
Entscheidung ist, vor die der Berufene gestellt wird, de:to
groffer muB auch die Macht und das Recht dazu sein.
Wenn Christus die Entschiedenheit seines Rufes derart
zuspitzen konnte, wie es ein Elias nicht gewagt hat, so
einzig und allein deshalb, weil er der Sohn Gottes ist, der
»Menschensohn“. Die Perikope im Lukasevangelium
steht nicht nur vor der Aussendung der Jiinger, was auf
die Notwendigkeilen der Verkiindigung des Reiches Got-
tes hinweist, sie ist die logische Folgerung aus dem Be-
kenntnis des Petrus und aus dem Wunderwirken des
Heilandes im selben Kapitel. Es drangt sich da die Wahz-
heit auf: Hier ist mehr als ein Prophet, hier ruft Gott
selbst. Nein, es ist nicht so einfach, eine derartig kom-
promiBlose Entscheidung im Leben eines Menschen zu
verlangen. Nur wenn Gott ruft, ist sie angebracht. Nur
wenn Gott ruft, darf man sich den Folgen einer adufler-
sten Armut preisgeben, Nur wenn Gott ruft, ist es er-
laubt, auch die heiligsten Liebespflichten einem hoéheren
Dienste zu opfern. Nur wenn Gott ruft, darf man ohne
weitere Uberlegung die Wagnisse der Ubergebiithr auf
sich nehmen. Ein Mensch, der anderen solche Forderun-
gen stellt, maBt sich gottliches Recht an und ein Mensch,
der blindlings diesem Rufe folgt, siindigt gegen jede Klug-
heit und folgt nicht dem Geiste Gottes,

Der Ruf Gottes gilt hier und heute

Es wire falsch, solche Forderungen als allgemeines
Gesetz aufzufassen, giiltig fiir alle Menschen. Was Gott
von dem einen fordert, verlangt er nicht vom anderen.
Was er dort fordert, fordert er nicht auch hier und jetzt;
denn er kann von uns ganz andere Dinge fordern, als
man es sich wiinscht. Vielleicht fordert er von dem einen,
dal} er reich-bleibe, um das Gute in einem Kreise zu for-
dern; nicht alle haben-das Evangelium den Armen zu ver-
kiinden. Vielleicht fordert er von dem anderen, dali er bei



Strobel, Die Nachfolge Jesu 1

seinen alten Eltern bleibe, sie zu pflegen bis zum Tode,
um die Kindespflichten zu erfallen, wiewohl er lieber
weglaufen méchte, um neue Wege zu gehen, die seinem
Verlangen mehr entsprechen.

Der Ruf Gottes gilt immer hic et nunc. Er hat Gegen-
wartsbedeutung; denn wie er in einem Falle kompromil-
los an den Menschen ergehen kann, ebenso kompromiB-
los vermag er in einer anderen Lage, wenn ein anderer
Gegenwartswert in Frage gestellt ist, das Gewissen zu
binden. Der Ruf Gottes zur besonderen Nachfolge ergeht
an den Menschen personlich, niemals ist er absolutes Ge-
setz. Von diesem Menschen allerdings verlangt er eine
kompromifilose Entscheidung. Die Fille, die Lukas aul-
zahlt, sind keine Schablone, in die man die Rufe Gottes
restlos einfiigen kann. Auch Nikodemus gilt als Jiinger
Jesu, obwohl er nie den Ruf vernommen hat, Reichtum
und Familie zu verlassen, um das Reich Gottes zu ver-
kiinden.

Die Berufung — ein Rat

Die schon erwihnte christologische Spitze dieser Peri-
kope hat auch ihren Ausdruck in der dringenden Art der
Berufung gefunden, in der imperativen Form: Folge mir
nach! Anderswo hat Christus zu verstehen gegeben, daf
er diesen absoluten Ruf nicht als Gesetz verstanden haben
will, sondern als Rat: Willst du vollkommen sein, gehe
hin, verkaufe deine Giiter und gib den Erlés den Armer
und du wirst einen Schatz im Himmel haben; dann
komme und folge mir nach. Oder auch: Will jemand mir
nachfolgen, so verleugne er sich selbst, nehme sein Kreuz
auf sich und so folge er mir nach. Diese Berufung zur
Nachfolge Jesu wendet sich an Freiwillige; es geht eben
um eine kompromifilose Entscheidung (Mt 19, 21). Und
hat nicht Christus selbst zur Besinnung und zum Nach-
denken vor dem entscheidenden Schritt geraten? Wer
einen Turm bauen will, sagt er im Gleichnis, setzt sich
zuerst hin und berechnet die Kosten, und ein Kénig, der
Krieg fithren will, setzt sich zuerst hin und itberlegt, ob
er imstande ist, den Krieg zu gewinnen (Lk 14, 25—33).
Deutlich genug also geht daraus hervor, daB eine Beru-
fung, wie sie in unserer Perikope beschrieben ist, eine
auflergewohnliche Tat Gottes und eine ganz persénliche
Angelegenheit des auf diese Art berufenen Menschen ist.
Absolut gilt nur, daB, wer sich fir die Nachfolge ent-
schieden hat, ihr auch kompromifilos treu bleiben muB.



8 Strobel, Die Nachfolge Jesu

Gott nimmt nie — ohne zugleich zu geben

Die Auslegung des Textes hat uns noch eine andere
Wahrheit zu erkennen gegeben: Jesus nimmt nie, ohne zu-
gleich zu geben. In der glaubigen Hingabe kennt er kei-
nen KompromiB: ,Wenn jemand zu mir kommt und
nicht Vater und Mutter und Weib und Kinder und Bri-
der und Schwestern und dazu sein eigenes Leben hafit,
so kann er nicht mein Jinger sein® (Lk 14, 26 f.). Dafur
aber gibt er seinem Jinger eine neue Familie: ,,Wer is!
meine Mutter und wer sind meine Briider? - Und er
streckte die Hand aus und sprach: Siehe, das ist meine
Mutter und das sind meine Briwder” (Mt 12, 49). Der
hl. Hieronymus sagt dazu: ,Isti sint mater mea qui me
quotidie in credentium animis generant (PL 26, 84).
Ahnlich auBerten sich Hilarius (PL 9, 993) und Johannes
Chrysostomus (PG 67, 466). Jesus will damit sagen, dal
im Vergleich zu der natiirlichen Familie diese geistlichen
Familienbande viel erhabener und enger gekniipit sind
als die fleischliche Verwandtschaft. ,,Um ein Beispiel fir
die Jinger zu sein, iibt der Herr der Sittlichkeit zuerst,
was er ihnen vorschreibt; er unterwirft sich selbst dem
Gebote, das er aufstellt. Nicht, daB er die Kindespflichtex
verwerfe, aber er weifl, daB er mehr dem Dienste des
Vaters geben muB als der Liebe seiner Mutter. Fiir seine
Verwandten hat er keine beleidigende MiBachtung, aber
er will lehren, daB die Bande des Geistes heiliger sind als
die Bande des Blutes* (Ambrosius, PL 15, 1678). Auch
Paulus denkt an diese neue Familie, in die der Jiinger
Christi tritt, wenn er schreibt: ,Filioli mei, quos iteruin
parturio, donec formetur Christus in vobis® (Gal 4, 19).
Es ist das die geistige Zeugung, von der auch Hieronymus
oben gesprochen hat. Jesus nimmt nie, ohne zugleich zu
geben. Feierlich hat er sich dazu verpflichtet: ,» Wahrlich,
ich sage euch: Ihr, die ihr mir nachgefolgt seid, wendet
bei der Welterneuerung, wenn der Menschensohn aul
dem Thron seiner Herrlichkeit sitzt, ebenfalls auf zwoll
Thronen sitzen... Ja, jeder, der Haus, Bruder, Schwe-
ster, Vater, Mutter, Kind und Acker um meines Namens
willen verlaft, wird das Hundertfache dafiir empfangei
und das ewige Leben erben” (Mt 19, 28—29; siehe Lk 18,
28—30; Mk 10, 28—31).



Stieglecker, I—Iérté und Grausamkeit im A. T. 9

Harte und Grausamkeit

im Alten Testament
Von Dr. Hermann Stieglecker, Stift St. Florian

I. Die Schwierigkeit

-Sehr schweren Anstof erregen die Grausamkeiten,
die im Alten Testament an besiegten Feinden begangen
werden, schweren Anstof§ nicht nur bei solchen, die den
alttestamentlichen Biichern schon im vorhinein ab-
lehnend, feindlich gegeniibertreten, sondern auch bei
solchen, die an die Lesung dieser Biicher mit glaubigem
Gemiit herangehen; fiir sie sind diese Grausamkeiten
eine driickende Belastung ihrer glaubigen Uberzeugung.

DaB die gefangenen Feinde verstimmelt wurden, daf
man ihnen die Daumen und die grofien Zehen abschnitt,
um sie kampfunfahig zu machen (Richt 1, 6), dall man
in gewissen Féallen Gefangene totete, 146t sich immerhin
noch verstehen. Was uns aber erschaudern macht, ist
der sogenannte Cherem, der Blutbann, der am besiegten
Feind ohne Schonung vollzogen wird. So werden nach
Nm 31, 7f., alle mannlichen Madianiter getotet. Dt 20,
16 f., werden die Israeliten angewiesen, in den eroberten
Stadten Kanaans niemand am Leben zu lassen. Und tat-
sachlich lesen wir im Josuebuch wiederholt den schauer-
lichen Vollzug dieses Befehles, z. B. nach dem Fall von
Jericho: ,,... So nahmen sie die Stadt ein. Dann vollzo-
gen sie mit der Schirfe des Schwertes den Bann an
allem, was sich in der Stadt befand, an Mann und Weib,
jung und alt, an Rindern, Schafen und Eseln* (Jos 6, 20 £.).

Aber auch ohne Zusammenhang mit dem Krieg
finden wir im Alten Testament nach unserem Empfin-
den widerlich grausame Handlungen, z. B. die Hinrich-
tung von sieben Nachkommen Sauls, die nach unse-
ren Begriffen ein Hohn auf alle Rechtsprechung ist
(2 Sam 21), oder den Mordbefehl, den David gegen
seinen tiichtigen, verdienstvollen Feldherrn Joab, den
Retter seiner Dynastie, erlie. Als Beweis dafiir, dafi im
Alten Testament ein ganz ungoéttlicher, dem Offenbarungs-
charakter durchaus widersprechender Geist herrscht,
werden haufig auch die sogenannten Fluch- oder Rache-
psalmen angefithrt. Man sagt, in allen diesen Tatsachen
offenbare sich eine ganz unglaubliche Niedrigkeit der
Gesinnung, gemeinste Rachgier und Blutgier, die sich
am liebsten auf Wehrlose stiirzt und nicht einmal vor



10 Stieglecker, Hiirte und Grausamkeit im A. T.

unschuldigen Kindern Halt macht. Das sei nicht der
gottliche Geist, sondern der echt jiidische; er allein sei
einer derart niedrigen Denkweise fahig.

Mit diesen Beispielen, die leicht vermehrt werden
konnten, ist der Tatbestand gegeben. Das Ziel unserer
Darlegung ist die Beantwortung der Frage: Wie vertra-
gen sich diese Grausamkeiten mit dem Offenbarungs-
charakter des Alten Testamentes?

Die richtige Beantwortung dieser Frage ist nur dann
moglich, wenn wir jene Gedanken und Uberzeugungen
richtig erfassen und verstehen, von denen sich die Israe-
liten bei Veritbung dieser Grausamkeiten bestimmen und
leiten liefen. Ohne griindliche Kenntnis dieser Gedanken
und Uberzeugungen, mégen sie nun wahr oder falsch
sein, ist eine richtige Schau und ein . zutreffendes Urteil
unmdoglich. Sehen wir namlich die angedeuteten Grausam-
keiten nicht im Rahmen der Gedankenwelt der damali-
gen Menschen, sondern mit dem Auge und dem Empfin-
den des heutigen Menschen, dann sehen wir das ganze
Problem mit allem, was drum und dran ist, in einem
vollig falschen Licht. So kénnten wir an das Thema iiber-
haupt nicht herankommen, wir stiinden da vor einem
unentwirrbaren Ratsel. Wenn wir es auf dieser verfehl-
ten Grundlage versuchten, unseren Gegenstand zu behan-
deln. und die dabei auftauchenden Fragen zu beant-
worten, wiirden wir zu ganzlich falschen Ergebnissen
gelangen.

Wir diirfen also nur die Gedanken jener fernen Zeit
sprechen lassen und miissen unsere eigenen Vorstellun-
gen und Uberzeugungen, die uns ganz in Fleisch und
Blut tibergegangen sind, vollstindig zum Schweigen ver-
urteilen. Vollstandig! Denn wie wir ihnen auch nur fiw
einen Augenblick gestatten dareinzureden, erhilt das
Bild sofort eine unreine Fiarbung, und ein schiefes Urteil
ist dann die unausbleibliche Folge. Dieses ganzliche Ab-
sehen von unseren eigenen Vorstellungen und dieses vol-
lige Sichhineinleben in die Denkwelt jener fernen Zeit ist
vielleicht die schwierigste Arbeit, die wir bei Bewiltigung
unseres Problems zu leisten haben.

- Dabei diirfen wir auf dem Boden Israels nicht stehen
bleiben, sondern miissen auch bei ndher und ferner
stehenden Vélkern beziiglich unserer Frage Nachschau
halten. Es ware ja falsch anzunehmen, daf die Israeliten,
weil sie Offenbarungsvolk sind, mit der Gedankenwelt
der verwandten und benachbarten Heidenvolker wber-



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 11

haupt nichts gemein haben. Wir haben frither einmal
dargelegt, dafl Israel als Offenbarungsvolk mit seinem
Monotheismus und mit allem, was damit zusammenhéngt,
zwar unter allen Volkern eine Sonderstellung einnimmt,
die es zum ,,Sonderling unter den Voélkern“ macht, dafi
es aber trotzdem im ubrigen den — oft falschen, uner-
hért riickstindigen — Vorstellungen und Anschauungen
der verwandten und benachbarten Volker verhaftet ist
oder wenigstens lange Jahrhunderte verhaftet bleibt, und
zwar nicht blo8 in bezug auf das Weltbild, auf die Geo-
graphie, auf die Naturgeschichte, auf die Lehre vom
Staat, von der Gesellschaft, sondern auch in bezug aui
das, was in das sittliche Gebiet hineinreicht: in bezug auf
das Frauenrecht und das Eherecht. Daher ist es notwen-
dig, zur Loésung unserer Frage auch die Denkart und
Handlungsweise der verwandten, benachbarten und auch
fernerstehenden Volker heranzuziehen. Das Ergebnis
dieser Ausschau auBerhalb Israels wird im Zusammen-
halt mit dem, was wir tiber unseren Gegenstand aus der
Bibel erfahren, iiber vieles AufschluBl geben und unsere
Feststellungen, die uns das Alte Testament an die Hand
gibt, stiitzen und bestitigen. Auflerdem macht es fir die
zutreffende Beurteilung einer Erscheinung im Volker-
leben sehr viel aus, ob sie nur als Eigenart eines einzigen
Volkes nachgewiesen werden kann oder ob sie auch
anderen, vielen oder sehr vielen, verwandten oder auch
nicht verwandten Volkern gemeinsam ist. Eine Umschau
bei verschiedenen nichtisraelitischen Volkern zeigt, dald
ahnliche Grausamkeiten gegen besiegte Feinde wie in
Israel auch dort anzutreffen sind. So berichtet Mesha,
der Kénig von Moab (um 840), daBl er nach der Erobe-
rung der Stadt und des Gebietes Nebo alles getotet habe:
7000 Minner, Knaben, Frauen und Miadchen (Mesha-
Inschrift, Zeile 16). Dieselbe Harte finden wir in zahl-
reichen Fallen auch bei den Assyrern. So schreibt Assur-
nassirpal II. (884—860) von einem Feldzug in der Oron-
tesgegend: ,.Ich eroberte die Stadte des Landes Luhuti,
richtete unter ihnen ein grofies Gemetzel an, zerstorte,
verbrannte. Lebende Krieger nahm ich gefangen, an
Pfahlen vor ihren Stadten spiefite ich sie auf* (Gref-
mann, Altorient. Texte zum AT., S. 339). An einer ande-
ren Stelle meldet derselbe Konig: ,,Viele Gefangene ver-
brannte ich, viele sperrte ich lebendig ein; den einen
schnitt ich Hinde und Arme ab, anderen Nasen und
Ohren, vielen stach ich die Augen aus“ (Landersdorfer,



12 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

Die Kultur der Babylonier und Assyrier, S. 115). Assur-
nassirpals Nachfolger, Salmanassar IIL. (860—825), be-
‘richtet von seinem Feldzug nach Urartu (das biblische
Ararat, ein Reich in der Gegend desVansees): ,,In meiner
mannhaften Kraft trat ich sein Land nieder wie ein Wild-
stier. Ich lieB seine Stidte zu Ruinen werden. Arzashku
(die Hauptstadt) samt den Stadten seines Gebietes ver-
heerte, zerstorte und verbrannte ich. Pfeiler von Kopfen
richtete ich gegeniiber seinem Stadttor auf. Die einen
hiangte ich lebendig an den Pfeiler auf, die anderen
spieBte ich rings um die Pfeiler auf Pfahlen auf* (ebd.).

Gefangenen Fiirsten wurde bisweilen ein Strick durch
die Wangen gezogen und so wurden sie zusammen mif
Hunden und Schweinen in einen Kafig gesperrt. Grausan:
ist auch der letzte grofle assyrische Konig Assurbanipal
(668—626) mit unterlegenen Feinden verfahren. Er ist
ein hochgebildeter Mann, ein Forderer der Kunst, der
Griinder der groflen Keilschrifthibliothek in Ninive, der
wir einen bedeutenden Teil unserer Kenntnisse in der
babylonisch-assyrischen Kultur verdanken, also ein
durchaus ,,moderner” Mann. Allein gegen besiegte Feinde
ist er kaum milder als seine Vorganger. Er erobert das
abtriinnige Usu, Palai-Tyros, das auf dem Festland dem
eigentlichen Inseltyros gegeniiberliegt, und schreibt dar-
iiber: ,,Auf meiner Riickkehr eroberte ich Usu, das an
der Kiiste des Meeres liegt. Die Einwohner von Usu, die
ihrem Statthalter nicht untertan waren, die den Tribut
als Abgabe ihres Landes nicht gezahlt hatten, totete ich

.. ihre Gotter, ihre Leute fithrte ich gefangen nach
Assyrien ab“. Dann schildert der Konig die Ziichtigung
der unbotméaBigen Stadt Akko: ,Die unbotmifligen Ein-
wohner von Akko warf ich nieder, ihre Leichen hangte
ich rings um die Stadt an Pfahlen auf; die iibrigen
brachte ich nach Assyrien* (Winckler, Keilschr. Textbch.
zum A. Test., S. 54). Die stehende Formel: ,,alme, aksud,
abbul, akkur, ina girri akmu = ich belagerte, eroberte,
zerstorte, vernichtete, verbrannte” kann jeder, der assy-
rische Kriegsberichte liest, bald auswendig, weil sie im-
mer wiederkehren.

Man sagt, diese Grausamkeit sei semitische Art. Nun
aber finden wir auch bei unseren arischen Verwandten,
bei den Persern, dhnliche Dinge. Sogar der als edel und
mafivoll bekannte Dareus 1. erinnert in seinem Vorgehen
gegen seine besiegten Feinde vielfach an assyrische, se-
mitische Art. Dafl Dareus genau so wie die assyrischen



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 13

Kénige Aufrithrer totete, wird uns nicht sehr wundern.
Aber in der grofilen dreisprachigen Kénigsinschrift von
Behistun, in der er seinen schwierigen, aber siegreichen
Kampf gegen die Aufstandischen mit ihrem Anhang
schildert, hat man wirklich oft den Eindruck, es spreche
ein assyrischer Konig. So berichtet Dareus von seinem
Sieg itber den aufstéindischen Frawartish von Medien
und fahrt dann fort: ,Darauf floh jener Frawartish mit
wenigen Reitern. Er wurde ergriffen und zu mir gefithrt.
Ich schnitt ihm die Nase, die Ohren, die Zunge ab und
stach ihm die Augen aus. An meinem Tor wurde er ge-
fesselt gehalten, alles Volk sah ihn. Dann wurde er in
Hagmatana gekreuzigt. Und die Ménner, welche seine
erste Gefolgschaft waren, lieB ich innerhalb der Burg
von Hagmatana aufhangen™ (Hoffmann-Kutschke, Die -
altpers. Keilinschriften des Grofikonigs Darajawausch L,
S. 18, Kol. 1, 73—77). Ein ahnlich schauriges Geschick
ereilte Tschitrantachma, der sich ebenfalls empért hatte
(A a. 0, 8. 20, Kol. 85—91). Andere Aufstiandische wur-
den gekreuzigt. Nach diesen Vorbemerkungen wollen wir
an die Beantwortung unserer Frage herantreten, um ein
gerechtes Urteil iiber die erwahnten Grausamkeiten zu

gewinnen.
1. Welche Gedanken liegen diesen Hirten zugrunde?
1, Kriegsrecht

Zunachst sei festgestellt, dali die Veruber dieser Grau-
samkeiten dariiber ausfithrlich, ohne den geringsten Ver-
such etwas zu verhiillen, berichten. Im Gegenteil, man
hat den Eindruck, daf sie diese Untaten absichtlich stark
hervorkehren. Sie sehen demnach in ihnen offenbar
nichts Arges, nichts, was ihren Ruhm beflecken konnte.
Es lieBe sich denken, dafi sie diese Grausamkeiten des-
halb so ausfithrlich schildern, weil sie dadurch andere
von der Empérung zuriickschrecken wollten. Das mag
auch bei dem einen Konig mehr, bei dem anderen weni-
ger mit im Spiele sein. Aber es bleibt zu bedenken, dali
diese Menschen auch sonst durchaus darauf bedacht
sind, dabei den Willen ihres Gottes zu vollziehen und
seinen Absichien zu enisprechen. Man merkt es beim
Lesen dieser Abschnitte: sie fithlten sich bei Veribung
dieser Greueltaten mit der Gottheit eins. Ja, aus diesen
Berichten hért man laut und drohend die Entristung
iiber die besiegten Feinde herausgrollen, und es schwingt



14 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

die Genugtuung dariiber mit, daB sie ihrem reichlich ver-
dienten Geschick iibergeben werden konnten. o

Stark tritt diese Uberzeugung von der Berechtigung
dieser grausamen Taten im Bericht des Persers Dareus
zu Tage. Auch er berichtet iber diese Harten ohne Scheu,
ohne Zuriickhaltung, mit einem starken Unterton des
Abscheus vor den Handlungen seiner Gegner und der
festen Uberzeugung, daB sie diese Strafe vollauf verdie-
nen. Der Perserkonig hitte diese Taten sicher in seiner
groflen Inschrift nicht verewigt, wenn er in ihnen etwas
Boses gesehen hatte, Bei ihm hat man tatséchlich den
Eindruck, dafl er Ehrfurcht vor der Gottheit hat. In der
ganzen Inschrift kann man wahrnehmen, dafl er ein un-
tadeliger Herrscher sein will, um der Gewogenheit und
Hilfe seines Gottes Ahuramazda sicher zu sein, da er
dessen Gnade seine Siege zuschreibt. Ubrigens sieht -
Dareus — wenigstens nach dem, was er selber berichtet
— in einem viel giinstigeren Lichte da als die assyrischen
Herrscher. Er totet nur die Anstifter und nachsten Ge-
folgsmannen des Aufstandes und laft die nicht Beteilig-
ten, wie es scheint, ungekrinkt, wihrend die assyrischen
Konige wahre Massentétungen durchfithren lassen. Aber
das hat Dareus mit den assyrischen Konigen gemein, dafi
er bei der Tétung seiner Feinde ebenso grausam verfahrt
wie sie und dafi er sich zu diesen unnoétigen Grausam-
keiten ebenso berechtigt, ja verpflichtet fithlt wie seine
semitischen Nachbarn.

Aber auch beziiglich der assyrischen Kénige wollen
wir nicht iibersehen, daB} sie ihre geschlagenen Feinde
nicht immer so grausam behandelten, sondern aus gewis-
sen Grinden ofter Milde walten liefen. Doch das andert
nichts an der Rechisauffassung als solcher. Diese war,
wie man aus den Berichten sieht, in Israel, Moab und
Assur gleich: Wurde ein Volk, ein Land besiegt, so gal-
ten nicht nur die einzelnen Krieger, sondern das ganze
Volk, jung und alt, auch Weiber und Kinder, als Besiegte
und als solche hatten sie dem Sieger gegeniiber jedes
Recht, auch das Recht auf das Leben, ja sogar das Rechi
auf irgend eine Schonung bei der Hinrichtung verwirkt.
Das war in diesem Kulturkreis eine so selbstverstind-
liche Sache wie in unserer Zeit das Festhalten der Kriegs-
gefangenen in Lagern. Darin sah kaum jemand ein Un-
recht, schon deshalb nicht, weil jeder nach diesem
Grundsatz handelte, der obenauf kam.



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 15

- Damit ist uns klar geworden: Jene Grausamkeiten be-
rubhten auf dem damaligen Kriegsrecht, auf dem Recht
des Siegers. Mit dieser Erkenntnis haben wir aber erst
die Oberfliche des Problems ertastet. Es 1afit sich ndm-
lich zeigen, dal} dieses harte Recht aus der Gedankenwelt
der damaligen Menschheit herauswichst. Hauptsichlich
sind es zwei Begriffe, zwei Vorstellungskreise, die den
Untergrund und die Erklarung fiir diese in Rede stehen-
den Grausamkeiten hilden: der Herrscherbegriff und der
Gottesbegrifl.

2. Der Herrscherbhegriif- — Das Golles-
e gnadentum

Wir wissen, dal z. B. die Herrscher von Agypten,
Babylonien, Assyrien und auch von anderen Lindern
thre kénigliche Macht von der Gottheit herleiten. So war
der dgyptische Konig nach den Lehren der #dgyptischen
Staatswissenschaft und Theologie der leibliche Sohn sei-
ner koniglichen Mutter und der leibliche Sohn des Son-
nengottes Re. In Babel tibt der Koénig seine Herrschaft
im Namen des Reichsgottes Marduk aus, der als Besieger
der alten Gotter, wie die offizielle babylonische Theolo-
gie lehrt, die Herrschaft nicht blof3 iiber Babel, sondern
iber die ganze Welt innehat. Der Anfang des Prologs,
den Hamurapi seinem Gesetzeskodex vorangestellt hat,
enthalt die Stiftungsurkunde des babylonischen Konig-
tums. Der Sinn dieser Urkunde ist folgender: Der Gott
Marduk ist der Beherrscher der Menschheit, Babel ist
sein Herrschaftszentrum, und Hamurapi bt nach dem
RatschluBl der Goétter im Namen Marduks die Herrscher-
rechte iiber Babel aus. Die wahrhaft ideale Auffassung
von den Pflichten eines Herrschers, die in diesem Prolog
zum Ausdruck kommt, kann eine Warnung davor sein,
in den uns oft abstofienden Handlungen dieser Konige
ohne nihere Prifung ,jungeschaut” gemeinste Bestialitat
zu sehen.

Auch die assyrischen Herrscher betrachten sich als
Stellvertreter der Gottheit, als Vollzieher des géttlichen
Willens bei ihren Regierungstaten und auf ihren Kriegs-
ziigen. So lesen wir z. B. im Kriegsbericht Assurbanipals
iiber seinen Feldzug gegen das Land Mannai im Norden
Assyriens: ,,Auf Befehl der Gotter Assur, Shin, Shamash,
Adad, Enlil drang ich in das Land Mannai ein und
durchzog es siegreich.” Immer wieder begegnet uns
diese Berufung auf den géttlichen Willen in den assyri-



16 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

schen Kriegsberichten. Auch der Konig Mesha von
Meab behauptet, dal er im Auftrag des Reichsgottes
Kemosh seine Kriegshandlungen gegen Israel vollzogen
habe. Dieselbe enge Beziehung zur Gottheit bringt auch
der Perserkoénig Dareus zum Ausdruck. So heifit es in
der Konigsinschrift von Behistun: ,,Ahuramazda iiber-
trug mir die Herrschaft, Ahuramazda brachte mir Hilfe,
bis ich die Herrschaft erhielt, nach dem Willen Ahura-
mazdas besitze ich diese Herrschaft® (Kol. I, 24—26).
Immer wieder hebt er hervor, dall er seine Kriege nach
dem Willen Ahuramazdas unternehme und siegreich zu
Ende fithre (Kol. IV, 2—6).

In den iltesten Zeiten hatte man in Babylonien und
anderwirts das Priesterkénigium. Durch dieses wurde
der Konig ebenfalls ganz nahe an die Gottheit heran-
geriickt und mit groBer Machtvollkommenheit ausge-
stattet; der Konig ist zugleich der oberste Priester. Das
griilndet sich auf die Rechtsauffassung, daB der Gott der
Stadt oder des Landes Eigentiimer des Bodens ist; in-
folgedessen ist der Priester als der Wahrer der gottlichen
Rechte nicht nur Verwalter des Tempels und der Tem-
pelgiiter des betreffenden Gottes, sondern auch Verwalter
der Stadt, des Landes im Namen des Gottes, also Priester
. und Kénig zugleich. So erscheint z. B. Lugalzaggisi, der

Schépfer des ersten uns bekannten sumerischen Grofi-
reiches, anfanglich als Priesterkénig von Umma. Hier
kénnen wir auch den Melchisedech der Abraham-
geschichte einreihen. Wenn von ihm Gn 14, 18, gesagl
wird, daB er Priester und Koénig zugleich war, so berich-
tet hier die Schrift von einer uralten Rechtsauffassung,
deren Tatsichlichkeit wir jetzt von profangeschichtlicher
Seite her vollauf bestatigt finden.

Das Priesterkénigtum kannten unter anderen auch
die Germanen. Die Goten haben dafir den Ausdruck
Gudja, das in .der Wulfilabibel ,,Priester” bedeutet. Es ist
abgeleitet von Guth = Gott. Gudja bedeutet also: ein zu
Gott Gehériger, ein Gottesmann. Der Priesterkonig galt
ofter als Inkarnation der Gottheit.

Folgerungen

Wenn nun der Konig, der in so naher Beziehung zu
Gott steht, im Auftrag (seines) Gottes seine Kriege unter-
nimmt, ergibt sich daraus mit Denknotwendigkeit, daBi
die Feinde als Frevler gegen die Gottheit betrachtet wer-
den, weil sie sich dem gottgewollten Kriegsziel widersetz-



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 17

ten, sei es, dafl dieses von der Gottheit gesetzte Kriegsziel
die Verteidigung des eigenen Landes oder eine Erobe-
rung ist. Der siegreiche Konig hat demzufolge das Recht,
ja die Pflicht, diese Frevler als Widersacher der gott-
lichen Plane zu strafen.

Die Grausamkeiten also, die ein siegreicher assyri-
scher Konig, ein Konig Mesha von Moab, ein Dareus an
den besiegten Feinden veriibte, waren in ihren Augen
nichts anderes als der Vollzug des géttlichen Strafgerich-
tes. Und darum waren sie erst recht weit davon entfernt,
darin etwas Verwerfliches zu sehen. Im Gegenteil, es
waren dies pflichtgemale, gottgefallige Werke, die von
der verletzten gottlichen Gerechtigkeit gefordert wurden.
Ein Grund mehr, daf diese Menschen nicht das leiseste
Bestreben zeigen, diese Taten zu bemaénteln, ja dafB} sie
sich ihrer wie anderer grofier Herrschertaten sogar rith-
men. So verstanden, ist Dareus sicher kein Heuchler,
wenn er sich selber das folgende glinzende Zeugnis aus-
stellt: ,,Es spricht Dareus der Kénig. Deshalb brachte mir
Ahuramazda Hilfe und die anderen Gotter, die es gibt,
weil ich nicht feindselig war, nicht ein Liigner, nicht ein
Ubeltater, weder ich noch meine Familie. In Aufrichtig-
keit lebte ich, weder einem Knecht noch einem Herrn tat
ich Gewalt an. Den Mann, der meinem Hause beistand,
habe ich wohl behiitet; wer schadete, den habe ich streng
bestraft.” Zu diesen bestraften Schadlingen gehéren auch
die “nach unseren Begriffen grausam hingerichteten
Feinde. Dareus betrachtet diese harte Strenge wohl ge-
nau so als seine Herrscherpflicht wie die Ubung der
Wahrhaftigkeit und der Gerechtigkeit, deren er sich im
selben Texte rithmt (Kol. IV, 62—66).

3. DerGottesbegriff

Wehe mir, ich habe Gott gesehen!

Daraus allein, daB sich diese Menschen als Vollzieher
der gotilichen Strafgerechtigkeit betrachteten, erklart
sich ibr grausames Vorgehen gegen besiegte Feinde noch
nicht vollig. Klarer wird die Sache noch, wenn man sici
vor Augen halt, wie sich diese alten Volker den Gott, der
hinter diesen Ko6nigen stand, und sein Verhiltnis zum
Menschen dachten. Wie sich der alte Mensch wenigstens
dieses Kulturkreises Gott und sein Verhiltnis zu ihm
zurechtlegte, 146t schon irgendwie der entsetzte Schrei
erahnen, der da und dort im Alten Testament aufschrillt:

.Theol.-prakt. Quartalschrift** 1. 1950. 2



18 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T,

.,Wehe mir, ich muBl sterben, denn ich habe Gott gese-
hen!“ An verschiedenen Stellen des Alten Testamentes
kehrt der Gedanke wieder, daBl der, der Gott irgendwie
sinnlich wahrgenommen hat, dem Tod verfallen ist. So ver-
hiillt Moses sein Angesicht, da er die Gotteserscheinung
auf dem Horeb hat: ,,Und Moses verhiillte sein Ange-
sicht; denn er fiirchtete sich, auf Gott hinzuschauen®
(Ex 3, 6). Dasselbe fiirchtet Manoach, da er zu seiner
Frau sagt: ,,Sicher miissen wir sterben, denn wir haben
Gott gesehen* (Richt 13, 22). Die Frau weill ihn aller-
dings zu beruhigen. Das Haupt verhiillt auch Elias, da
sich ihm ebenfalls auf dem Horeb der Herr im Sauseln
des Windes offenbart (3 Kg 19, 13). Und Ex 33, 20, sagt
Gott selber zu Moses: ,Kein Mensch sieht mich und
bleibt dabei am®Leben.” Isaias ruft nach der majestati-
schen Gotteserscheinung im Kap. 6 entsetzt aus: ,,Weh
mir, denn ich bin verloren, ich habe ja den Konig ge-
schaut, den Herrn der Heerscharen mit meinen Augen!”
Aus dem Ruf des Propheten klingt eine Hauptursache
dieses Schauders vor der Gottheit heraus, namlich der
Menschheit schwere Schuld: ,,Denn ein Mann mit unrei-
nen Lippen bin ich und wohne bei einem Volk mit un-
reinen Lippen!* (6, 6). Das Bewulitsein der Sundhaftig-
keit, der driickenden Schuld tritt allerdings bei verschie-
denen Vélkern stark in den Hintergrund; es bleibt von
diesem SchuldbewuBtsein oft nur der drohende Schatten
eines unheimlichen Etwas zuriick, und von diesem #ro-
henden Schatten umdiistert, sehen viele Volker die Gott- -
heit und — erschaudern vor ihr.

Diese Voélker — Semiten und andere — sind ganz
durchdrungen von der erdriickenden, zermalmenden
Macht des gottlichen Wesens. Das bedeutet der Schrek-
kensruf des Alten Testamentes: Wehe mir, ich habe Gott
gesehen. Mit dieser Vorstellung von der Furchtbarkeit
Gottes hingt die Uberzeugung zusammen: Der Wille die-
ses gottlichen Wesens mul} geschehen, ob es sich nun um
eine Leistung handelt, die der Mensch Gott iiberhaupt
schuldig ist, oder um eine Sithne fiir ein Vergehen oder
um Abwendung eines drohenden oder schon herein-
brechenden Ungliicks, das nach der Ansicht dieser Men-
schen nur durch ein schweres Opfer (im rituellen oder
nichtrituellen Sinn) beschworen werden kann. Der Wille
dieses furchtbaren gottlichen Wesens muli geschehen
und wir er auch noch so hart, noch so sehr gegen jedes
menschliche Empfinden und Fiihlen.



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 19

Dieser furchtbare Gott ist ganz nahe!

Wir diirfen, diesem Gottesbegriff entsprechend, sagen
— entsetzlich, unheimlich nahe! Wie bekannt, dachte
man sich ja das Wirken Gottes vielfach ohne Mittelursa-
chen. So kam es, dafl eine Gemeinschaft, in deren Mitte
sich etwas Ungewohnliches ereignete, z. B. ein erschrek-
kender Todesfall, in #&uferste Bestiirzung geriet: Die
Gottheit ist mit ihrer unheimlichen Macht plotzlich zwi-
schen sie getreten und hat den todlichen Schlag gefithrt!

Weil der Mensch auf dieser Entwicklungsstufe weni-
ger an Mittelursachen denkt, die die gottgewollte Strafe
fir ein begangenes Verbrechen im Laufe der Jahre lang-
sam heranreifen lassen, sondern sich vorstellt, dafl der
beleidigte Gott unmittelbar selbst den rachenden Schlag
fithrt, darum erwartet er die Strafe bald, vielleicht sofort
nach der Ubeltat und sucht sie deshalb so schnell als nur
moglich durch eine entsprechende Sithne abzuwenden.
Wir fihlen hie und da im Leben, wie sich die leitende
Hand Gottes sachte zwischen uns und ein von uns er-
strebtes Ziel schiebt mit dem wohlwollenden Bedeuten:
»Lal das, das ist nichts fiir dich!” Der alte Mensch aber
sah und horte in ahnlichen Fallen die eiserne, unwider-
stehliche Riesenfaust der Gottheit drohnend vor sich
niedersausen, so dafl er mit Entsetzen von dannen floh
und sein verfehltes Vorhaben aufgab.

Der heutige Mensch nimmt seinen Gott wahr, wie ein
Elias am Horeb im sanften Siuseln des Windes. Der alte
Mensch lieB ihn zu sich sprechen im wiitenden Sturm-
wind, der die Berge zerreifit und die Felsen spaltet (3 Kg
19, 11 f1.). /

Man wird vielleicht einwerfen: Wenn diese Menschen
eine solche Angst vor der Gottheit hatten und ihre stra-
fende Gerechtigkeit immer in nichster Niahe fithlten, wie
sollen wir es dann verstehen, daB ebendiese Menschen
— wie es wenigstens uns scheint — die gottliche Welt-
ordnung mit Fillen traten und dadurch die von ihnen
sosehr gefiirchtete gottliche Strafgerechtigkeit heraus-
forderten?

Vor allem darf nicht iibersehen werden, dafl diese
Menschen in vielen Dingen, die in Wahrheit simdhaft
sind, nichts Boses sahen. Dazu gehort so manches, was
im 5. und noch mehr, was im 6. Gebot verboten ist. Fer:
ner verstehen es diese uralten Menschen, genau so wie
die Neuzeitmenschen, wunderbar, auch bei bewuBiten

2*



20. Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

VerstoBen gegen das Sittengesetz, das aufgepeitschte Ge-
wissen so lange zu driicken, zu zerren und zu kneten, bis
es sich darein gibt und keine oder fast keine Schuld
mehr festzustellen weil. Und wie sich «der Mensch auch
sonst an die Gefahr, die seine stindige Nachbarin gewor-
den ist, gewohnt, so hat sich auch der Mensch jener fer-
nen Zeiten mit der Gefahr, die ihm vom beleidigten Gott
her drohte, vielfach abgefunden und sie weniger drohend
gefiihlt.

Endlich frall sich der Zweifel, der heute in den Seelen
frift, bis er den Glauben vollig zerstort hat, auch damals
tief in die Seelen hinein, bis die Furcht vor der Gottheit
erstorben und auch der letzte sittliche Halt dahin war.
\Wo aber in jenen Menschen der Glaube an den fordern-
den und strafenden Gott lebendig ist oder durch ein Er-
eignis wieder wachgerufen wird, ist auch der geschil-
derte Schreck vor der Gottheit wirksam und der unbeug-
same Wille titig, ihrem Gebot, ihrer Forderung nachzu-
kommen auch dann, wenn das Schwerste und das
Hochste zu leisten ist. ;

Verblafite Ewigkeitsvorstellung

Die Angst vor der strafenden Gerechtigkeit Gottes im
Diesseits ist ganz besonders bei jenen Volkern verstind-
lich, bei denen der Glaube an die Jenseitsvergeltung im
Laufe der Jahrhunderte stark verblafit oder fast génzlich
geschwunden ist. Das ist eben bei den semitischen Vol-
kern, auch bei den Israeliten, der Fall. Wenn diese Men-
schen nach und nach soweit in das Diesseits zuriick-
gewandert waren, dafl sie infolge der grolen Entfernung
die Gestade der Ewigkeit, der kommenden Welt und der
kommenden Vergeltung kaum mehr wahrzunehmen ver-
mochten und kaum mehr damit rechneten, so mulite
demselben Mafle, wie die Vorstellung von der Jenseits-
vergeltung verdammerte, beim Aufrechtbleiben des Got-
tesglaubens die Uberzeugung von einer unbedingt siche-
ren Diesseitsvergeltung in den Vordergrund treten.

Nun ist es aber, worauf wir schon einmal hingewiesen
haben, psychologische Tatsache, dafl sich viele Men-
schen, vielleicht die meisten, vor Dingen, die in ferner
oder fernster Zukunft zu erwarten sind, mégen sie auch
noch so schrecklich sein, weniger fiirchten als vor Din-
gen, die mit Sicherheit in der nichsten Zeit eintreten,
und mogen diese auch gar nicht so schrecklich sein. Die
Erfahrung lehrt: So unlogisch diese Tatsache ist, so all-



T T TP T

Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 21

gemein menschlich ist sie; sie ist ja zu allen Zeiten eines
der groften Hemmnisse einer erfolgreichen Seelsorge —
im eigenen Bereich und im Bereich der Anvertrauten.
Wire es anderseits nicht so, so wiirde der Mensqh aus
der Todesqual und Todesangst das ganze Leben niemals
herauskommen, und das wiirde — der Mensch ist nun
einmal so — die tatfrohe Arbeitslust vieler in verhéngnis-
voller Weise hemmen (vgl. 2 Thess 2 und 3).

So kommt es, dafl die Menschen jener fernen Zeit, die
nur oder fast nur mit der Diesseitsstrafe rechneten, die
irdische Strafe der gottlichen Gerechtigkeit, die sie schon
in der allernachsten Zeit erwarteten, oft mehr fiirchteten
als viele Menschen von heute die fernen Jenseitsstrafen
fiirchten, obwohl sie ernstlich an sie glauben. So kommt
es, daB} diese Menschen in ihrer unheimlichen Angst vor
der unmittelbar hier auf Erden eintretenden gottlichen
Strafe zu den hartesten Opfern, z. B. zur Aufgabe eines
siindhaften Vorhabens, bereit waren, um dieser nahe be-
vorstehenden irdischen Strafe zu entgehen. Sie waren
dazu eher bereit als Menschen, die mit einer irdischen
Strafe nicht rechnen und sich wie Millionen und Mil-
lionen mit dem Gedanken trdsten: Die Ewigkeit ist noch
weit weg!

Gewonnene Erkenntnisse

Der Mensch des altorientalischen Kulturkreises sieht
sich einem gottlichen Wesen gegeniiber, das unbeugsam
und unerbittlich seinen oft harten Willen durchsetzt,
einen Willen, der nicht etwa durch eingeschaltete Mittel-
ursachen sozusagen elastisch erscheint, sondern unab-
dnderlich starr ist. Dieser Mensch sieht sich einer Gott-
heit gegeniiber, die im gegebenen Fall die bitterste Sithne
far ein Vergehen verlangt; denn nur durch eine solche
kann dieses unheimliche Wesen befriedigt werden. Er
sieht sich einer Gottheit gegeniiber, die keine Frist ge-
wihrt, einer Gottheit, deren Strafgericht bald, vielleicht
sofort hereinbricht, einer Gottheit, die in ihrem Wirken
so nahe ist, wie wir es zu schildern versuchten. Da ver-
stehen wir das harte Vorgehen jener morgenlandischen
Herrscher gegen die Besiegten, die als Frevler gegen die

‘Gottheit betrachtet wurden; da verstehen wir ahnliche

Hirten, denen wir auch sonst in Vorderasien begegnen.
Da verstehen wir jetzt noch besser, warum sich niemand
iiber diese Taten wunderte, warum sie niemand als Un-
geheuerlichkeiten brandmarkte. Alle diese Hiarten nahm



22 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

der damalige Mensch, so schwer sie ihn auch trafen, als
bittere Selbstverstindlichkeiten hin, so ahnlich wie
irgendwelche ,,Schicksalsschlage” oder auch den natiir-
lichen Tod. Das ist die Gedankenwelt, die hinter diesen
Greueln und Harten steht.

Wir wollen nicht verkennen, daB so mancher Herr-
scher, der solche Grausamkeiten veriibte, seine Rach-
sucht befriedigen wollte, seiner hemmungslosen Wut
iiber die besiegten Feinde freien Lauf lie, dal} vielleicht
auch sadistische Triebe dabei im Spiele waren, denen
jenes Herrscher- und Kriegsrecht als willkommene mora-
lische Deckung diente.

Der Fall Jephteh

'Wiie sich der Mensch jener Kulturwelt sein Verhaltnis
zu Gott dachte und wie sehr er gewohnt war, die sich
daraus ergebenden Harten ohne jede Schwachlichkeit zu
Ende zu denken, bis zum Ende auf sich zu nehmen und
bis zum Ende zu tragen, zeigt klar die biblische Erzah-
* lung von Jephteh, der durch ein ibereiltes Geliitbde seine
einzige Tochter dem Opfertod weihte. Er hatte namlich
vor einem Feldzug dem Herrn gelobt: ,,Wenn du mir
den Sieg uber die Ammoniter verleihst, so soll der, der
mir aus der Tir meines Hauses entgegenkommlt, wenn
ich siegreich von den Ammonitern heimkehre, dem
Herrn gehéren, und ich will thn zum Brandopfer dar-
bringen.” Er kehrt tatsiachlich als Sieger heim, und die
erste, die ihm aus dem Haus entgegeneilt, ist — seine
Tochter, sein einziges Kind. Der ungliickliche Vater
bricht begreiflicherweise in bittere Klage aus, aber kei-
nen Augenblick zweifelt er daran, dali er sein Gelibde
(in das er sicher sein Kind nicht eingeschlossen hatte,
wenn er beim Geldbnis daran gedacht héatte) erfillen
und seine Tochter blutig opfern misse.

Ebenso betrachtet das Madchen die Erfallung des Ge-
lithdes als selbstverstindliche Pflicht und offenbart dabei
eine wahrhaft stihlerne Entschlossenheit und Harte.
»svater”, so sagt sie, ,wenn du dem Herrn das Gelitbde
gemacht hast, so tu mit mir, wie es dein Mund ausge-
sprochen hat; denn der Herr hat dir den Sieg iiber deine
Feinde, itber die Ammoniter, verliehen.” Das Opfer wird
wirklich vollzogen. Wir wissen, dafl das Gelobnis Jeph-
tehs und der Vollzug des Menschenopfers ganz gegen den
Geist des Alten Testamentes ist, weil dieses solche
Opfer mit aller Strenge verbietet und sie als heidnische



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 23

Greuel achtet (Lv 18, 21; 20, 2ff; Dt 12, 31 und 18, 10).
Dem Feldherrn Jephteh hat es eben an den notigen reli-
giosen Kenntnissen gefehlt; sein religioses Empfinden
und Handeln ist wohl auch aus der Beeinflussung durch
das im Lande immer noch wuchernde Heidentum zu
erkléaren,

Mit dem Opfer Jephtehs haben wir eine der furcht-
barsten Auswirkungen dieses eben beschriebenen diiste-
ren Gottesbegriffes gestreift, namlich die Menschenopfer.
Wir treffen sie auf jenem alten Kulturboden bei den
kanaanitischen Volkern. Dort waren Kindesopfer nach
dem wiederholten Zeugnis der Heiligen Schrift, das
durch die Ausgrabungen bestatigt wird, durchaus nichts
Aufiergewohnliches. Aus Babylonien selber liegen keine
Nachrichten vor, die mit Sicherheit auf Menschenopfer
hinweisen. Die Menschenopfer verraten letzten Endes
wieder nichts anderes als die unbeschreibliche Angst vor
der zermalmenden Macht der Gottheit, deren Zorn man
durch diese Hochstleistung — die Opferung des eigenen
Kindes — um jeden Preis zu besinftigen und deren
Gunst man dadurch zu erwerben trachtete, weil man
eben nichts mehr fiirchtete als die Strafe der Gottheit
und nichts fiir notwendiger erachtete als ihre Gunst.

Bufibereiischaft bei den Siidarabern

Dieselbe zitternde Unterwiirfigkeit der Gottheit gegen-
iber finden wir bei den Suidarabern. Bei Medinat al
Haram hat man Inschriften gefunden, die mit Grund als
,»Bull- und Beichtinschriften bezeichnet werden kénnen.
Man hore und staune: Menschen bekennen auf diesen
Tafeln unter Angabe ihres Namens, ihrer Familie in aller
Offentlichkeit, was sie gegen die Gottheit gesiindigt haben.
Da gesteht der reuige Siinder z. B. eine groBere Zahl von
peinlichen Vergehen gegen unser sechstes Gebot und
gegen Reinheitsvorschriften, deren er sich schuldig ge-
macht hat, und bekundet am Schlufl seine Reue und die
Bereitwilligkeit, BuBile zu leisten. 'Wir lassen hier eine
solche offentliche Beichte folgen:

»HRM, der Sohn des TUBN, hat gebeichtet und
BuBe getan dem du— SMUI dafir, daB er genaht ist
einem Weib in der verbotenen Zeit und lebkost hat eine
Menstruierende und dafi er mit einer Wéchnerin Un:-
gang gepflogen und daB er gekommen ist in unreinernu
Zustand und daB er berithrt hat Weiber, menstruierende,
und sich hernach nicht gewaschen hat; und daB er be-



24 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

spritzt hat seine Kleider mit Ergui. Und er unterwari
sich und demiitigte sich. Und (Gott) moge es. (ihm)
lohpen!” -

D. H. Miiller bemerkt dazu: ,,Wenn diese Tafein
offentlich in Tempeln ausgestellt waren und von jeder-
mann gelesen werden konnten, so gehort zu ihrer Setzung
ein groBer moralischer Mut oder eine unségliche Angst
vor der Strafe der Gotter."

Ahnliche Vorstellungen von der Gottheit bei nichtsemi-
tischen Vélkern

Wir wollen nun aus der engeren Verwandtschalt oder
Nachbarschaft der Israeliten heraustreten und bei ihnen
fernerstehenden Voélkern nachsehen, ob sich auch dort
Vorstellungen von einer solch absolutistischen Gottheit
finden, welcher sich. der Mensch nur mit Zittern nahen
kann und der gegeniiber er bereit ist, auch die schwer-
sten Opfer ohne jede Widerrede zu bringen.

Bei den Griechen treffen wir tatsdchlich einen #hn-
lichen Gottesbegriff, eine #hnliche sklavische Unterwiir-
figkeit der Gottheit gegeniiber. Man wagt kein ,,Warum”,
wenn es sich um den Willen Gottes handelt. Auch nach
griechischer Auffassung hat der Mensch von der Gottheit
alles, auch das Harteste, das Ungerechteste (wenigstens
wie es dem Menschen scheint) ohne Widerrede, ohne
auBeres und inneres Widerstreben hinzunehmen. Die
Griechen hatten ein eigenes Wort, welches die Auileh-
nung des menschlichen Willens gegen die géttlichen Be-
schliisse bezeichnet: hybris. Wie wenig es dem Griechen
eingefallen wire, auch die hértesten gottlichen Verfiigun-
gen einer Kritik zu unterziehen, wie selbstverstandlich es
ihm war, auch das Bitterste aus der Hand der Goétter ent-
gegenzunehmen, ersieht man klar aus dem Odipus des
Sophokles. Die Fabel dieser groBen Tragddie ist kurz
folgende: Die Gotter haben es gewollt, dafi Odipus, der
Sohn des Laios und der Iokaste, seinen eigenen Vater
+téte und mit seiner eigenen Mutter Iokaste ehelich lebe.
Alle beteiligten Personen tun ihr mégliches, um dem
drohenden Geschick zu entgehen, aber umsonst. Es voll-
zieht sich mit unheimlicher Sicherheit Schritt fir Schritt.
Odipus wird ohne sein Wissen wirklich zum Morder sei-
nes Vaters und zum Ehegatten seiner eigenen Mutter, und
so treibt die gottliche Bestimmung den Helden des Stiik-
kes hinein in die bekannte schauerliche Katastrophe.

Das Bezeichnende ist: Kein bedachter oder vom Geist



Stieglecker, Hérte und Grausamkeit im A. T. 25

des Stiickes gebilligter Vorwurf gegen den bitter harten
BeschluB der Gottheit wird laut, sondern alles beugt sich
vor ihm, vor allem Odipus selber, nicht blof mit Wor-
ten, sondern auch in seiner letzten grauenvollen Tat, da
er sich selbst blendet, um als blinder Bettler zu biiflen
und die beleidigte Gottheit zu verséhnen. Auch Sophok-
~les, der glaubige, fromme Mann, sieht die grausigen Ge-
schehnisse im selben Licht, sonst hatte er wohl seine
Tragodie anders gestaltet.

So sehen wir, daBf die alten Griechen, solange sie
glaubig waren, den Zorn der Gottheit iiber alles firch-
‘teten und wie die Volker des vorderasiatischen Raumes
zum Schwersten und zum Hirtesten entschlossen waren,
wenn es galt, die fordernde oder riachende Hand Gottes
zu besénftigen. Mit dieser Vorstellung von der Gottheit
hingt zusammen, daB sie, wie die semitischen Voélker,
auch Menschenopfer darbrachten. Derselbe Geist, der den
israelitischen Feldherrn Jephteh bestimmte, sein ver-
hangnisvolles Gelithde zu erfiillen und seine Tochter zu
opfern, ist auch bei den Griechen zu Hause.

Grofle Angst vor der fordernden oder beleidigten
Gottheit hatten auch die Romer. Wenn sie irgendein
schweres Ungliick traf, wenn sie im Kriege Niederlagen
erlitten, sahen sie darin eine Strafe der Gottheit und
suchten mit allem Eifer dem Vergehen auf die Spur zu
kommen, das das Ungliick heraufbeschworen hatte.
Auch sie scheuten vor Menschenopfern nicht zuriick, um
im Krieg die Gunst der Gotter und damit den Sieg zu
erringen. So wurden nach Livius (22, 57) nach der
Schlacht bei Cannae auf dem Forum bovarium vier Per-
sonen den Gottern geopfert, um dadurch den Sieg zu er-
flehen, weil man eben iberzeugt war, dafi vom Zorn der
Gotter alles Unheil und von ihrer Gunst alles Heil
komme. Der gleichen Auffassung entspricht es, wenn
eine Vestalin, die ihr Gelobnis der Enthaltsamkeit gebro-
chen hatte, der grausamen Todesstrafe des Lebendig-
begrabenwerdens anheimfiel. Nur dadurch hoffte man,
der Rache der beleidigten Gottheit zu entgehen.

Noch stirker als bei Griechen und Romern scheint
bei den Kelien die Furcht vor der fordernden und stra-
fenden Gottheit verbreitet gewesen zu sein. Menschen-
opfer zu dem angegebenen Zweck waren bei ihnen be-
sonders haufig. Sie haben, wie es scheint, noch unbeirrter
und riicksichtsloser die harten Folgerungen aus ihrer
disteren Vorstellung von der Gottheit und ihrem Ver-



26 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

haltnis zum Menschen gezogen als andere Indogermanen.
Leider sind wir itber ihre Gedankenwelt nur sehr diirftig
unterrichtet, so daBl ein allseits richtiges Verstandnis
ihrer oft recht blutigen religivsen Handlungen nicht er-
reichbar ist.

Nach Tacitus (Germania 40) wurde bei den Ger-
manen das verhiillte Bild einer Gottin im festlichen Zug
auf einem Wagen ‘durch die Gaue gefahren. Die Sklaven,
die nach der Prozession das Bild der Goéttin waschen
mufiten, wurden getétet; denn niemand durfte das Bild
der Gottin schauen. ,.Servi ministrant; quos idem lacus
haurit. Arcanus hinc ille terror sanctaque ignorantia, quid
sit illud, quod tantum perituri vident.” ,,Sklaven besorgen
(das Waschen des Bildes), die sogleich der See ver-
schlingt. Daher herrscht ein geheimes Grauen (vor dieser
Gottin), ein ehrfiirchtiges Nichtwissen dariiber, was wohl
das sein mag, was nur dem Tode Geweihte zu sehen be-
kommen.”“ Also auch bei den Germanen sowie im vor-
derasiatischen Kulturkreis gilt das Wort: Wer Gott ge-
sehen hat, muB sterben. Auch die Germanen verstanden
sich zum Hartesten, wenn es galt, die Gunst der Goétter
zu gewinnen oder ihre Strafe fernzuhalten. Sie brachten
in dieser Absicht zahlreiche Opfer dar, nicht selten auch
Menschenopfer, wenn ein Krieg drohte, wenn Krankheit
oder Hungersnot das Land heimsuchten. Bisweilen ver-
langte das befragte Orakel den Konig selbst als Opfer.
So wurde der Konig Vikarr dem Odhinn geopfert, indem
er an einen Baumast gehangt und mit den Worten: ,,Ich
weihe dich dem Odhinn®, mit einem Speer durchbohrt
wurde. '

Auch der schwedische Kénig Olaf Tretelgja wurde
von seinen Untertanen in seinem Hause verbrannt und
so der Gottheit geopfert, weil er die Opfer vernachlassigt
und dadurch nach der Meinung der Schweden Miflwachs
itber das Land gebracht hatte (vgl. Mogk, Germ. Mytho-
logie, S. 114).

Wenn wir es in diesen Fillen nicht durchaus mit Ge-
schichte, sondern mit Sage zu tun haben sollten, so be-
weisen auch die Sagen immerhin, daf sich auch die
Germanen ihr Verhiltnis zur Gottheit in der geschilderten
Weise dachten. Zu all dem stimmt auch die Nachrich!,
daB die Sachsen vor der Heimkehr von ihren Kriegsziigen
jeden zehnten Gefangenen zu opfern pflegten, um eine
gliickliche Heimkehr zu erlangen. Auch die heidnischen
Normannen brachten vor ihren Fahrten dem Thor Men-



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 27

schenopfer dar. Die Franken opferten nach ihrem Ein-
bruch in Italien unter Theudobert am Po gotische Frauen
und Kinder, um sich auf diese Weise die gottliche Hilfe
zur Eroberung des Landes zu sichern.

Ergebnis

Die Umschau bei nichtsemitischen, nichtvorderasia-
tischen Voélkern hat gezeigt, daf die in Rede stehenden
grausamen Handlungen, sagen wir, hirtesten Leistungen
an die Gottheit, auch bei Griechen, Romern, Kelten und
Germanen vorkommen und dem gleichen Zwecke dienen
wie bei den Semiten in Vorderasien, namlich dem Fern-
halten der géttlichen Strafe und der Erlangung der géti-
lichen Huld. Diese Tatsache reicht aus zur Feststellung.
dal man sich nicht damit zufrieden geben darf, jene
orientalischen Grausamkeiten aus der Eigenart der er-
wihnten vorderasiatischen Volker allein zu erklaren.

Auch kann man sich nicht mit der Erklirung be-
gniigen, dall jene Grausamkeiten, soweit sie bei nichi-
semitischen Voélkern anzutreffen sind, auf Beeinflussung
durch irgendwelche semitische oder vorderasiatische Vol-
ker zuriickzufithren seien. Denn es ist nicht sehr denk-
gerecht, bei jedem Anlafl und ungeschaut eine ungiinstige
Beeinflussung der einen Menschenart durch die andere
anzunehmen, um iber unerwiinschte Wahrnehmungen
heil hinwegzukommen. Dies darf am allerwenigsten dann
geschehen, wenn die angeblich von einer anderen ungiin-
stig beeinflufiten Art die tubrigen an innerem Wert, an
Tiuchtigkeit, wie man meint, iibertrifit; denn zum inneren
‘Wert und zur Kraftiitberlegenheit einer Menschenart ge-
hort sicher auch die Fahigkeit, gegen eine ungiinstige Be-
einflussung durch (vermeintlich) tieferstehende, weniger
tiichtige Arten gefeit zu sein. Demnach werden wir also
annehmen miissen, dafl dieselbe Gottesvorstellung und
dieselbe Vorstellung vom Verhiltnis des Menschen zur
Gottheit, welche wir bei Semiten und Indogermanen an-
treffen, auch den erwihnten indogermanischen Volkeérn
von Haus aus zu eigen war.

Aber angenommen, die Indogermanen hétten das alles
auf irgendeinem Weg von aullen her, von semitischen,
vorderasiatischen Volkern ibernommen, dann miiliten
wir sagen, dall diese Gedanken den indogermanischen
Voélkern nicht vollig fremd, mit ihrer indogermanischen
Art nicht unvertriglich waren. Sonst hatten sie diese Vor-



28 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

stellungen als Fremdgut empfunden und sie ihrer krai-
‘tigen, gesunden Eigenart entsprechend umgestaltet.

Nicht aus der vélkischen, rassischen Eigenart der
Semiten oder Vorderasiaten kann man die besprochenen
Héarten deuten, sondern aus der beschriebenen Vorstel-
lung von Gott und seinem Verhiltnis zum Menschen, die
nicht nur bei Semiten und Vorderasiaten, sondern auch
‘bei indogermanischen Volkern heimisch ist und eine ge-
eignete seelische Voraussetzung fiir die erwihnten Harten
‘und Grausamkeiten abgibt. Und wenn wir diese den
Semiten und Indogermanen gemeinsame Vorstellung von
Gott und seinem Verhiltnis zum Menschen auf eine vol-
kische Eigenart zurickfithren wollten, so mufiten wir
sagen: Sie erklart sich aus einer rassischen Eigenart, die
den Semiten, Vorderasiaten und Indogermanen gemein-
sam ist. _

Die Israeliten hatten diese primitive Gottesvorstel-
lung, als sie in den Bannkreis der Offenbarung gezogen
wurden, und sie hat sich auch in der Offenbarungszeit
immer wieder stark bemerkbar gemacht. Dagegen be-
steht keine theologische Schwierigkeit, denn wir wissen'),
daB durch die Offenbarung das isralitische Volk nicht
mit einem Male iiber die Hohe des damaligen profanen
und zum Teil auch religios-sittlichen Erkennens empor-
gehoben wurde. Wie in der anfangs sehr unvollkom-
menen Jenseitsvorstellung, so setzt sich auch hier in der
Vorstellung von Gott und seinem Verhiltnis zum Men-
schen erst allmihlich die wachsende Erkenntnis und die
hohere sittliche Erfassung durch. -

Zusammenfassend

sagen wir also: Das in Rede stehende grausame Verfahren
‘héngt letzten Endes ursiachlich mit dem Gottesbegriff aller
dieser Volker zusammen und mit dem Verhélinis, in
welchem sie sich der Gottheit gegeniibergestellt sehen.
Diese ihre Vorstellung vom gottlichen Wesen gibt uns
den Schliissel zur Beantwortung unserer Frage: Wie
sahen jene Menschen diese Grausamkeiten? Die Antwort
lautet: In ihren Augen sind sie keine Grausamkeiten, son-
‘dern pflichtgeméfle oder doch lobliche Handlungen, die
sie der Gottheit in Anbetracht ihres vermeintlichen Ver-
haltnisses zu ihr schulden oder durch die sie sich der
Gottheit wohlgefillig machen wollen. Es sind Handlun-

1) Vgl diese Zeitschrift, 1947, Heft 4, S. 295 ff.



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 29

gen, durch die sie Gottes Strafgericht vollziehen, um sich
selbst, ihre Familie oder das Volk vor einem grofen Un-
gliick zu bewahren, Handlungen, durch die sie sich oder
der Gemeinschaft ein wichtiges, lebensnotwendiges Gut
sichern wollen. Daher diirfen auch wir diese Handlungen,
so wie sie von diesen Menschen gemeint und beabsichtigt
sind, nicht einfachhin als Grausamkeiten bezeichnen, ob-
wohl dabei, wie schon angedeutet, menschliche Leiden-
schaften schlimmster Art oft genug auf ihre Rechnung
gekommen sein mogen.

‘Wohl aber handelt es sich hier um eine auflergewo6hn-
lich starke Hervorkehrung einer hart und fristlos walten-
den gottlichen Strafgerechtigkeit, der gegeniiber Gottes
Liebe und zuwartende Barmherzigkeit ganz in den Hinter-
grund treten. Das ist das Bild vom grofen, allméchtigen,
gerechten und strafenden Gott, aber ohne die mildern-
den, trostvollen Ziige, die das Geschehen auf Golgatha
jenem Gottesbild hinzufiigt und die uns in Gott nicht
blofB den unerbittlichen Richter, sondern auch den giitigen,
verzeihenden Vater erschauen lassen. Dementsprechend
haben die Menschen ihren Gott und ihr Verhiltnis za
ihm gesehen und dementsprechend haben sie gehandelt.
Und — lassen wir die Steine liegen! — auch nach der
Opfertat auf Golgatha wirkten die harten Ziige des alten
Gottesbildes Jahrhunderte hindurch in vielen Menschen
nach, Man schlof} die Augen vor dem giitig verzeihenden
Antlitz Gottes, man hielt sich die Ohren zu, um das Wort
nicht horen zu miissen: Vater, vergib ihnen, denn sie
wissen nicht, was sie tun. Man lieB, wie man sich em-
redete, die Gerechtigkeit sprechen: Folter, Kerker, Tod,
wo auch die Liebe oder nur sie das Wort gehabt hétte.

Darf man in diesen erbarmungslosen Ziigen, die die
Menschen in das Gottesbild hineingezeichnet haben, in
ihrem Schreck vor der Gottheit einen Beweis fur die
Erbschuld erblicken? Das wohl nicht; denn wer die Erb-
siinde ablehnt, erklart diesen Schauder vor der Goltheit
ausreichend aus der Gréfe und Furchtbarkeit Gottes, die
sich dem Menschen Schritt auf Schritt offenbart, z. B. im
Gewitter, in wiederholt hereinbrechenden Katastrophen,
hinter denen der Mensch die zermalmende Macht der
erziirnten und strafenden gottlichen Gerechtigkeit sieht.
Man erblickt in diesem finsteren Gottesbild auch den
Widerschein des irdischen Herrschafts- und Herrscher-
bildes, das ahnlich harte, unbarmherzige Ziige aufweisl.

Immerhin aber kénnen wir sagen: Wer um die Erb-



30 Eder, Kirche und Staat in Osterreich

schuld weill, fiir den ist dieser Schauder vor der Gottheit
um so verstandlicher. Nach dem Bruch der Menschheit
mit Gott war das letzte, was sie von Gott zu schauen
bekam, sein ziirnendes Angesicht. Dieses hat sich in ihre
Seele hineingegraben und dieses haben Menschen mit
hinausgenommen in die Verbannung, und in seinem
Widerschein sehen sie von nun an alles: Gott, sich selber
und die Welt. Darum sehen sie auch dort Schrecken, wo
keine Schrecken drohen, und lesen Gebote des Grauens,
- wo keine solchen geschrieben stehen.

Aber da sie nun einmal die Dinge in diesem Lichte
sehen und dementsprechend nach ihrer Meinung nicht
anders handeln kénnen, miissen wir die Folgerichtigkeit
ihres Tuns, die GroBSe ihrer Gesinnung und ihren Opfer-
mut bewundern in Fillen, in denen sich diese Anschau-
ungen gegen sie selbst oder gegen ihre Lieben schmerz-
voll auswirken, ob es sich nun um Semiten oder Indo-
germanen handelt. Wir denken da z. B. an Jephteh und
seine heldenhafte Tochter oder an Odipus mit seinem sitt-
lichen Ernst. Gerade dieser Opfermut 1aft schliefen, dafi
die Berufung dieser Menschen auf den goéttlichen Willen
— wenigstens oft — auch dann ehrlich gemeint ist, wenn
diese diistere Gottesvorstellung nicht ihnen selbst, son-
dern anderen, z. B. besiegten Feinden, zum qualvollen
Verhangnis wurde. (Schluf3 folgt.)

Kirche und Staat in Osterreich
Riickblick und -i\usblickl)

Von Universititsprofessor DDr. Karl Eder, Graz

Auf der Historischen Ausstellung des Landes Ober-
osterreich zu Linz anlafilich der 950-Jahr-Feier Oster-
reichs (1946) mufiten unter den gezeigten Schitzen einige
Gegenstinde die besondere Aufmerksamkeit des Histo-
rikers erregen®). Man sah ein Bronzefragment des rémi-
schen Stadtrechtes fiir Lauriacum (212), das die Erinne-
rung an diesen ersten Bischofsitz Ufernorikums, den die
Vita Severini bezeugt, heraufbeschwor. In einer Glas-
vitrine thronte wie ein heiliges Symbol Osterreichs der
Tassilokelch von Kremsmimnster, der an die Zeit ge-

1) Vortrag im Katholischen Bildungswerk Innsbruck.

%) Vgl. den Katalog ,Die Historische Ausstellung des Landes
Oberdsterreich 1946“ wvon Dr. Alfred Hoffmann und Dr, Franz
Pfeffer.



Eder, Kirche und Staat in Osterreich 31

mahnte, da Osterreich noch zu Bayern gehorte?). Das
hohe Mittelalter verkorperte der Adalberokelch von
Lambach und kiindete von einer Zeit, in der die Eigen-
existenz Osterreichs sich schon schiarfer am Horizonte
der Geschichte abzeichnete. Diese allem Streite entriick-
ten Sinnbilder sind uns Heutigen Verméchtnis und Mah-
nung zugleich und sollen wie brennende Fackeln beim
Gang durch die Vergangenheit leuchten.

1. Osterreich?)

Seine geographische Lage weist Osterreich eine
Doppelrolle zu. Von Mitteleuropa aus gesehen, befindet
es sich in einer Randlage, von Gesamteuropa aus be-
trachtet, in der Zentrallage. Glick und Ungliick Oster-
reichs liegen in dieser Doppelrolle beschlossen. Durch
seine Lage iiberschneiden sich in Osterreich die Koordi-
naten zweier ganz verschiedener Kraftfelder. Ob diese
Krafte miteinander, nebeneinander oder gegeneinander
wirken, entscheidet itber Wohl und Wehe des Landes.
Nur eines ist kaum denkbar: daBl dieses L.and im Faden-
kreuze Europas von den Vorgangen ringsum als Eiland
des Friedens unberiihrt bliebe. Dagegen 1afit sich Oster-
reichs Geschichte nach dem Gesichtspunkt verfolgen, ob
seine Rand- oder seine Zentrallage vorherrschte.

Als Damm und als Bracke ist Osterreich im siidost-
europaischen Raume hingelagert. Am Schnittpunkte
seiner Hauptlinien, des Ostalpenbogens und der Donau,
liegt Wien. Formlich vorherbestimmt, unter dem Ge-
sichtswinkel der Randlage Hauptstadt Osterreichs und
unter dem Sehwinkel der europiischen Zentrallage Welt-
stadt zu werden. Antlitz und Rang dieser Stadt sind
unabhingig von der Grofie oder Kleinheit Osterreichs.
Sie bewegt sich unter den beriihmten internationalen
GrofBstadten mit vollendeter Sicherheit, wie sie nur alte
Kultur ihren Tragern verleiht.

In dieser Doppelrolle wurzeln auch die Grundlagen
der Eigenstaatlichkeit Osterreichs. Seine Randlage pragt
eine scharf profilierte Sonderentwicklung aus. Land und

3) Eine hochkiinstlerische Abbildung in der Schweizer Monats-
schrift ,,Du“ Nr. 2 vom Februar 1947. Vgl. die neueste Monogra-
phie {iiber den Tassilokelch wvon P. Dr. Pankraz Stollenmayer
0. 8. B.,, Kremsmiinster.

%) Die wichtigeren netien Werke iiber Osterreich von Huber-
Redlich, Mayer, Krones, Uhlirz, Kralik, Hantsch, Kaindl-Pirch-
egger, Nadler-Srbik, Kretschmayr, Winkler, Gsteu, Reiter,



32 Eder, Kirche und Staat in Osterreich

Volk sehen sich staatlich, politisch und kulturell in die
vorderste Linie gedringt. Wachstumsrhythmus und Le-
bensgesetze verlaufen anders als bei staatlicher Binnen-
lage. Werbung und Abwehr, Austausch und AbschlieBung,
Straffung der Volkskraft und Schwichung durch Blut-
verluste, Betonung eigener Rechte und Gebrauche und
Ubernahme fremder Lebensart und Gewohnheiten bedin-
gen mit der Zeit eine andere Struktur. Ganz anders,
wenn bei gesamteuropaischen Vorgéingen die Zentrallage
Osterreichs in den Vordergrund tritt. Dann kommt es
nicht auf Umfang, Quadratkilometer, Volkszahl, Nutz-
boden und Bodenschitze, sondern einzig auf die Zentral-
lage an. Danemark, Holland oder die Schweiz koénnen
nie in eine dhnliche Lage kommen. Zu ihrem Gliicke. Da-
gegen ist Osterreich in kritischen Zeiten die Drehscheibe
Europas (1914! 1938!).

Entsprechend dieser “seiner Doppelrolle kann die
Geschichte Osterreichs nur im Zusammenhange mit
der mittel- und gesamteuropiischen Geschichte verstan-
den werden. Die Vorstadien seiner Eigenstaatlichkeit
bilden die karolingische und die ottonische Ostmark. Die
karolingische Ostmark bestand nach Zibermayr®) aus
den zwei frankischen Provinzen Karantanien und Pan-
nonien und dem baierischen Dreigrafschaftsgebiete: der
Grafschaft im Traungau (Wels), der Grafschaft im Enns-
wald (Lorch) ud der Grafschaft Mautern. Die ihnen ent-
sprechenden Altpfarren wiren Ovilava, Lauriacum und
Favianae. Am 4. Juli 907 vernichteten die Ungarn den
baierischen Heerbann bei Prefburg. Pannonien ging ver-
loren, und das Zeitalter der Ungarneinfille nach Stidost-
deutschland begann. Nach dem Siege iiber die Ungarn
am Lechfelde (955) erstand die kleine ottonische Ost-
mark, die aus der Grafschaft Lorch und der Mark 6stlich
der Ybbs bestand. Der iiber sie gesetzte Markgraf unter-
stand unmittelbar dem Herzog von Bayern. 976 gediek
Osterreich an den Babenberger Liutpold 1. Offenbar
hief damals das Land schon Ostarrichi, denn in der
Schenkungsurkunde Ottos III. an Freising (1. November
996) steht, daB das Land im Volksmunde Ostarrichi ge-
nannt wurde. Schon damals also bildete Osterreich eine
irgendwie von Bayern abgegrenzte Einheit. Der Ver-
selbstindigungsprozefl endete 1156, mit der Erhebung

®) Norikum, Baiern und Osterreich, S. 287.



Eder, Kirche und Staat in Osterreich 33

Osterreichs zum Herzogtume, wodurch das Land dauernd
aus Bayern ausschied. Das Privilegium minus, das erste
Staatsgrundgesetz Osterreichs, verpflichtete den Herzog
nur zum Besuche der kaiserlichen Hoftage in Bayern
und zur Heeresfolge an die Grenzen Osterreichs.

Nach dem Aussterben der Babenberger, die sich Wien
zur Residenz erwihlten und ihren Hof zu einem gefeier-
ten Firstenhof erhoben hatten, setzte neuerdings der
Kampf um den Donauraum ein. Als 1282 die babenbergi-
schen und spanheimischen Léander an die Habsburger
ibergingen, betrat ein Geschlecht die Bithne der Ge-
schichte, das bis 1918 mit Osterreichs Geschichte auf das
engste verflochten blieb. Liangst hatte eine durch die
Randlage begiinstigte Anreicherung von Landern an das
osterreichische Kerngebiet eingesetzt. Schon 1192, noch
zur Babenbergerzeit, war die Steiermark angefallen. Es
folgten Kéarnten, Stidtirol und Krain (1335), Tirol (1363),
Istrien und die Windische Mark (1374), Triest (1382),
Gorz (1500). Zusammen mit der habsburgischen Haus-
macht in der Ostschweiz und im Elsafl stehen um 1500
die alten habsburgischen Erblander vor uns. Sie um-
fafiten die finf niederosterreichischen Lander: Osterreich
(Land unter und ob der Enns) und Innerdsterreich
(Steiermark, Karnten, Krain); die oberosterreichischen
Lander: Tirol und Vorderosterreich. Entsprechend ihrem
Werdegange und dem verschiedenen Heimfall eignete
diesen Landern eine starke Individualitit, die durch den
gemeinsamen Schicksalsweg und durch die Zentralregie-
rung nur iberhoht, nicht ausgeléscht wurde. Diese histo-
rischen Landerrechte und der verschiedene Volks-
charakter in den einzelnen Landern erzeugten immer
wieder innerdsterreichische Spannungen, die jedoch bei
einer verstindigen Zentralregierung durchaus gesund, ja
lebenssteigernd sind. Dagegen muf sich jede Stérung der
normalen Beziehungen — wie gegenwartig durch die
Vierzoneneinteilung — in einem derartig strukturierten
Gebilde unheilvoller auswirken als in einem einheit-
lichen Territorium.

Uber Osterreich wuchs endlich das Haus Habsburg
zur europdischen Groffmacht empor. Innerhalb eines
halben Jahrhunderts (von 1477 — 1526) fielen an die
Habsburger: die Deutsche Kaiserkrone, Burgund, Spa-
nien mit seinen Kolonien, Ungarn und Béhmen. Der Sieg
des Hauses Habsburg uber die standisch-protestantische

.,Theol.-prakt. Quartalschrift: I, 1950. 3



34 Eder, Kirche und Staat in Osterreich

Bewegung und der siegreiche Doppelkrieg gegen Frank-
reich und das Osmanische Reich fithrten Osterreichs
Glanzzeitalter herauf, Osterreich war seit dem Riicktritte
Karls V. aus einer Art kaiserlicher Statthalterschalt eine
mit der Kaiserkrone verbundene Eigenmacht geworden,
die durch die Person des Herrschers und durch den Aus-
bau der Zentralverwaltung die drei Léndergruppen zu-
sammenhielt,

Auf der Hohe setzte jedoch der Umschwung ein. Mit
dem Schicksalsfrieden von Hubertusburg (1762) nahm
der deutsche Dualismus, d. h. das Gegeneinander der
zwei groBlen deutschen Machte Osterreich und Preufien,
seinen Anfang. ,,Hubertusburg, Koniggratz und Ausgleich
stehen in einem unmittelbaren Zusammenhang'*). Dieser
deutsche Dualismus im Gefolge der Schlesischen Kriege
lieferte Deutschland und Europa der franzosischen Re-
volution aus”) und fithrte mit dem Regensburger Rezel)
von 1803 zur Sterbeurkunde des Heiligen Romischen
Reiches Deutscher Nation. Am 11. August 1804 kam es
zur Proklamation des erblichen Kaisertums Osterreich,
und am 6. August 1806 legte Franz II. die deutsche
Kaiserwiirde nieder. Nach Koniggratz (1866) drangte
Bismarck Osterreich aus dem Deutschen Bunde, der an
die Stelle des Heiligen Reiches getreten war. Es folgte
der Ausgleich mit Ungarn (1867), der die Irredenta der
verschiedenen Nationen der Donaumonarchie herauf-
beschwor. Nach dem ersten Weltkriege zerbrach das
»Reich der funf Irredenten*®), die Osterreichisch-
ungarische Monarchie, und an ihre Stelle traten die
Nachfolgestaaten. i

Osterreich sah sich auf die alten Erblander zuriick-
geworfen, die freilich durch die Abirennung Siidtirols,
Siidsteiermarks und Krains verkleinert, durch Salzburg
und das Burgenland vergrofiert waren. Das Erzstiit Salz-
burg, in dem die Herzoge von Osterreich erst seit dem
letzten Drittel des fiinfzehnten Jahrhunderts als Erbvogte
auftraten®), war 1803 an Osterreich gefallen. Das Burgen-

) H. Kretschmayr, Geschichte von Osterreich, S. 159. Dazu
R. Fr. Kaindl, Osterreich, PreuBen, Deutschland. Deutsche Ge-
schichte in groBdeutscher Beleuchtung (1926).

% Kretschmayr, a. a. O. 178.

8 Der Tschechen, Polen, Ukrainer, Stidslawen, Italiener.

%) Franz Martin, Die kirchliche Vogtei im Erzstifte Salzburg,
S. 358. : ]



Edeér, Kirche und Staat in Osterreich 35

land, ,,das osterreichischeste Bundesland?), das schon
in der Pannonischen Mark Karls des Grofen enthalten
war, kam 1919 zuriick. Der ersten Republik (1918—1938)
* folgte die staatsrechtliche Ausléschung Osterreichs durch
das Dritte Reich. Mit 1945 begann die zweite Republik
ihren schwierigen Weg. Das alte Kerngebiet Osterreichs
stand in den verschiedenen Perioden der Geschichte un-
ter verschiedenen Krafteinfliissen. Gleich blieben nur die
Problematik der Rand-, bzw. der Zentrallage und das
innere Spannungsgesetz Zentralregierung — Léander.

2. Kirche im Raume Osterreichs™)

Bei der Beurteilung der Kirche im Osterreichischen
Raume hat man von der Tatsache auszugehen, dall die
Kirche frither da war als der Staat. Die Bistumsorganisa-
tion im altbaierischen Gebiete stand bereits vor der
karolingischen Ostmark, denn schon 739 teilte Bonifatius
das Land in die vier Sprengel Regensburg, Freising, Salz-
burg und Passau. Das Baiernrecht und die Reisbacher
Synode (799) zeigen bereits die Durchgliederung nach
Pfarren. Man unterscheidet Urpfarren (alteste Plarren),
Altpfarren (Pfarren vor 1000)™*), Mutterpfarren (durch
Filiation verkleinerte Pfarren) und Tochterpfarren (Aus-
briiche aus einer Mutterpfarre). Daneben kennt die
ilteste Zeit noch ein Netz von Taufkirchen, das mog-
licherweise mit der Grafschaftseinteilung zusammenhéngt.

Neben Bistum und Pfarre erweist sich als dritter
kirchlicher Organisationsfaktor das Klosier. Es repra-
sentiert sich mit seiner Anlage, mit der Grundausstat-
tung und mit einer bestimmten Lebensiorm seiner In-
sassen als das geistliche Gegenstiick zur Burg des Ade-
ligen. Besonders Ober- und Niederdsterreich waren
Bauernland und geistliches Land. Jedes Land hat seine
Namen von Klang, die dem Kenner osterreichischer
Kultur ein fester Begriff sind. Die monastische Auspra-

1y 1, Leser, Unser Burgenland. O.-O. Nachrichten 2 (1946),
Nr. 255. ]

1) Neuere Arbeiten von Wolfsgruber, Tomek, Hudal, Borodaj-
kewycz.

12) So gab es z. B. am Ende des 8. Jahrhunderts in vier Gauen
(Salzburg-, Chiem-, Isengau und Inntal) 67 dem Hochstifte Salz-
burg__ gehorige Kirchen. S. Riezler, Geschichte Baierns, 1, Bd,
1. Halfte, 2. Auflage (1927), 194. Vgl. auch K. Eder, Einfiihrung
und Friithzeit des Christentums im Raume des heutigen Ober-
osterreichs (1935). d :

3*



36 Eder, Kirche und Staat in Osterreich

gung des Christentums bildet einen charakteristischen
Zug mittelalterlicher Frommigkeit. Trotz des Ineinander
entwickelte sich jede der drei Verwaltungs- und Organi-
sationseinheiten nach gewissen immanenten Gesetzen.
Es sei nur an die Bistumsneugritndungen, die Pfarr-
teilungen, die Landkloster als Grundherrschalten und an
die Stadtkléster der Mendikanten erinnert. Diese traten
auf den Plan, als sich das Schwergewicht der Entwick-
lung von der Burg und dem Landkloster in die Stadte
verlagerte, wobei die &ltere Landkultur der Stadtkultur
weichen mulfite.

Samtliche Linder, die durch Heimfall oder Heirat
mit Kernosterreich zusammenwuchsen, brachten bereits
eine feste kirchliche Organisation mit, die dann freilich
eine Weiterentwicklung erfuhr. Diese tritt am auffallig-
sten in der Enffaliung der Bistumsorganisation zutage.
Die altere baierische Zeit ist beherrscht vom Wettkampfe
der zwei Bischofsitze Salzburg und Passau untereinander
und um die Vorherrschaft im Osten.

In ersterer Hinsicht zog Passau den kiirzeren. Unter
dem groBien Arno (781—821) wurde Salzburg zum Erz-
bistum erhoben (798), dem Passau, Freising, Regensburg
und Saben (um 994 nach Brixen iibertragen) als Sufira-
gane unterstellt waren. Brixen hatte schon Karl d. Gr.
Salzburg zugewiesen. Die Salzburger Bistumskarte weist
bedeutende Verinderungen auf. Es kamen hinzu: Gurk
(1072), Chiemsee (1215), Seckau (1218), Lavant (1228),
Generalvikariat Feldkirch (1819), Trient (1825) und die
Apostolische Administratur Innsbruck (1921). Es kamen
durch den RezeB von 1803 weg: Passau, Regensburg,
Freising und Chiemsee; infolge des ersten Weltkrieges:
Trient (1920), Brixen (1921) und Lavant (1924). Im
Kampfe um die Vorhand im Osten tberfliigelte Passau
Salzburg. Es iiberspannte Osterreich mit einem Netz von
Herrschaften, errichtete 1315 Offizialate fiir die Lander
unter und ob der Enns und durchkreuzte die Bemithun-
gen der osterreichischen Herzoge um ein Landesbistum?).
Erst Kaiser Friedrich III. gelang die Errichtung der
Kleinbistiimer Wien (1469) und Wiener Neustadt (1477).
Im Jahre 1722 stieg Wien zum Erzbistume empor, und
1729 mufite Passau die Pfarren unter dem Wienerwalde
abtreten. 1783 hob Joseph I die passauische Jurisdiktion
ither den ganzen osterreichischen Anteil auf, und es

13) K. Eder, Osterreichs Kampf um ein Landesbistum (1935).



Eder, Kirche und Staat in Osterreich 37

kam zur Errichtung der Bistiimer Linz und St. Polten.
Das Bistum Wiener Neustadt wurde nach St. Pélten itber-
tragen. Nach dem ersten Weltkriege kam die Aposto-
lische Administratur Burgenland zu Wien.

Das Ergebnis dieser Entwicklung ist die Beseitigung
der grofBartigen Vormacht der Salzburger Kirche im
Raume Osterreichs und die Bildung eines zweiten kirch-
lichen Zentrums in Wien. Der Regensburger Rezel} von
1803 und der Ausgang des ersten Weltkrieges haben zu
dieser Entwicklung ebenso beigetragen wie die Machtstel-
lung Wiens und Osterreichs. Geblieben ist Salzburg der
aus Natur, Geschichte und Kunst gespeiste Glanz seiner
Vergangenheit. So folgte Osterreich mit der Teilung in
zwel Kirchenprovinzen letzten Endes seinen geographi-
schen Grundgegebenheiten, dem Ostalpenbogen und dem
Donauland. Die Anpassung der Bistiimer an die Linder
bestatigt von der kirchlichen Seite her, daf die Lander
Osterreichs nicht einfach mit den Verwaltungseinheiten
anderer Linder verglichen werden diirfen. Es springt in
die Augen, dafi und in welchem Ausmafle auch die Kirche
Osterreichs von der Doppelrolle Randlage und Zentral-
lage beherrscht wird. AbschlieBend darf auf den stark
verbindenden Charakter der kirchlichen Organisation
Osterreichs hingewiesen werden. Die Kirche hat dem
Zusamamenwachsen der alten Erblinder vorgearbeitet,
dieses erleichtert und vertieft. Thre dullere Organisation
allein schon stellt eine machtige Klammer der Einheit
Osterreichs dar.

3. Die Beziehungen zwischen Kirche und Staat
A.Die Rechtsbeziehungen

Die sachgerechte Erfassung der Rechtsbeziehungen
setzt ein Mitgehen von unten voraus. Es wire grundver-
kehrt, in die alteste und A&ltere Zeit jetztzeitliche Ge-
sichtspunkte hineinzutragen. Das Rechtsdenken der
Kirche und des Staates bewegte sich frither in anderen
Kategorien als in der neuesten Zeit. Wenn z. B. ein
Rudolf IV. manche #hnliche Verfiigungen triflt wie
Josef II., so gilt der Satz: Wenn zwei dasselbe tun, ist es
nicht dasselbe. Staatsrechtliche Grundbegriffe wie Staat.
Gesellschaft, Herrschaft, Land, Landrecht, Landherr-
schaft u. a. sind entweder noch im Werdezustand oder
sie entziehen sich infolge der bestindig wechselnden Zu-



38 . Eder, Kirche und Staat in Osterreich

stainde der Einordnung in bestimmte Kategorien!). Wie
meist, liegen die Anfiange im Dunkel. Sicher ist, daf der
Weg der Volkwerdung tiber einzelne Fiithrergestalten
geht, die Ordnungen mit der Kraft ihrer Personlichkeit
aufrichten und mit der Scharfe des Schwertes behaupten.
Die deutsche Friihzeit und das Mittelalter kennen keinen
Staat im modernen Sinne, noch weniger die Uniformitat
einer Verfassung. Diesem Sachverhalte entspringen eine
wahre Buntscheckigkeit der Zustinde und eine verwir-
rende Fiille von Rechtszustanden.

Dem stufenférmigen Aufbau der germanischen Volks-
koérper pafite sich auch die Kirche an. Ihre Mission war
Konigsmission und ging von oben nach unten. Das ger-
manische Gefolgschaftsprinzip beginstigte, ja bedingte
formlich Massenbekehrungen. Die Licht- und Schatten-
seiten dieser Methode liegen auf der Hand. Es geht rasch,
allzu rasch und fast immer verbandsférmig. Man darf
auch in den Bekehrungsvorgang keine modernen Ge-
sichtspunkte hineintragen. Sicher ist, dafl der gesinnungs-
malige Ausbau dieser Haltungsinderung erst in einem
jahrhundertelangen Prozesse nachfolgen konnte, wenn
iiberhaupt die Missionierung eines einzelnen erfolgte. Es
liegt ein Meer zwischen dieser Methode und der eines
Paulus im Philemonbriefe. Der Mangel der personlichen
Durchformung des einzelnen erklart auch die gerade fir
Menschen, die eine bauerliche Umwelt verlassen haben,
so haufig beobachtete Haltungsanderung. Mit Brauch und
Sitte fallt der Halt. AuBlerdem mufite bei einem sol-
chen Christianisierungsvorgange weitgehend heidnisches
Brauchtum beibehalten werden, das, wenn iiberhaupt,
nur allméhlich ausgeschieden oder verchristlicht werden
konnte. .

Auch im altbaierischen Raume war die Mission Her-
zogsmission, und nach der Einverleibung in das Franken-
reich standen die Glaubensboten unter Konigsschutz. Die
Gunst der Groflen und eine reiche Grundausstattung der
Kathedralen und Kloster forderten die Arbeit der Kirche,
legten aber auch den Grund fiir spitere Reibungen zwi- .
schen Kirche und Staat im hohen Miitelalter. Die Stellen
des Hochklerus waren Adelsreservate, und die stirkere °
Selbstbegreifung der Kirche als societas perfecta farbte

) Otto Brumner, Land und Herrschaft. Grundfragen der terri-
torialen Verfassungsgeschichte Siidostdeutschlands im Mittelalter 2
(1942). . j ;



Eder, Kirche und Staat in Osterreich 39

auf das Klerikerrecht ab. Seit 1139 schiitzte das Privi-
legium canonis den Kleriker gegen gewalttatige Angriffe
durch das Anathem, das Privilegium fori sprach den
Klerikern den eigenen Gerichtsstand in Zivil- und Kri-
minalsachen zu, das Privilegium immunitatis befreite
den Geistlichen von gewissen offentlichen Lasten und
das Beneficium competentiae (die Rechtswohltat des
Notbedarfes) sicherte den Geistlichen gegen Exekutionen
auf den notwendigen Lebensunterhalt.

Im mittelalterlichen Osterreich der Babenberger und
Habsburger'®) forderten die Landesfiirsten die Kirche
durch Klostergrindungen, Vergabungen und sonstige Be-
giinstigungen, soweit nicht die landesfiirstliche Gewalt
beeintriachtigt wurde, Sie vergaBen dabei nicht, die Ver-
bindungen zwischen Kirche und Staat langsam, aber be-
harrlich zu Gunsten des Staatsinteresses zu beeinflussen.
So suchten die Landesfiirsten die Bischofswahlen in
ihrem Sinne zu lenken, ihre Vogtei iiber die Hochstifte
auszubauen, die hochstiftischen Enklaven in ihrem Terri-
torium der Landesherrlichkeit zu unterwerfen, die Ge-
richtshoheit iiber die bischoflichen Besitzungen zu festi-
gen, den Bischofen militarische Verpflichtungen aufzu-
erlegen und ihre Regierungsgewalt einzuschrinken. Der
Plan zur Errichtung von Landesbistimern und die For-
derung der Bettelorden in den Stadten, die der Didzesan-
jurisdiktion weitgehend entzogen waren, lagen auf dieser
Linie. In der Austibung der landesfiirstlichen Gewalt be-
dienten sich die Fiirsten mit Vorliebe der Vogtei, die sich
unter Rudolf IV. zur obersten Erbvogtei tiber die Kloster
auswuchs. Umgekehrt suchten sie die Standesvorrechte
der Kleriker zu beschrinken und den Immobiliarbesitz
der Kirche einzuddmmen, Das Spétmittelalter kannte be-
reits ziemlich weitgehende Eingriffe des Staates in die
Gerechtsame der Kirche, so auf die Besetzung der kirch-
lichen Amter und auf die Verwaltung des Kirchenver-
mogens. Es gab landesfirstliche Visitationen, Uberwa-
chung des Verkehrs der Klostervorstinde mit ihren aus-
landischen Oberen und die Anfinge des Placetum regium.
An der grundsitzlichen Wertschatzung der Kirche durch
Fiirsten und Volk #nderte sich im Mittelalfer trotz Inve-
stiturstreit, Schisma, Hussitismus und Sekten im wesent-
lichen nichts. :

15) Heinrich R. v. Srbik, Die Beziehungen zwischen Staat und
Kirche in Osterreich wihrend des Mittelalters (1904).



40 Eder, Kirche und Staat in Osterreich

Dieses friedliche Verhaltnis anderte sich im Zeitalter
der Glaubensspaltung, aber auch im Zeitalter der inneren
religiosen Erneuerung und der politischen Gegenreforma-
tion. Dynastie und Volk traten richtungsmaflig ausein-
ander, und es gelang den zur Kaiserwiirde emporgestie-
genen Landesfiirsten nur mit Mithe, den Amter- und Be-
hordenapparat des sich allméihlich herausbildenden Staa-
tes auf ihre eigene weltanschauliche Linie festzulegen.
Die erste Haltungsdnderung des Volkes der Erblander,
das zu zwei Dritteln dem Protestantismus zugefallen war,
brachte den Firsten in eine heikle Lage gegeniiber den
Landstianden, dem Volke und der Kirche. Zwar hatte
der Augsburger Religionsfriede (1555) das Konfessions-
recht der Landesfiirsten festgelegt, aber die Turkengefahr
und die heikle Finanzlage zwangen zu Zugestindnissen
an den protestantischen Adel. Wenn die Regierung in
erster Linie die Kldster vor dem Untergange zu bewahren
suchte, so vor allem aus Sorge um die Finanzreserve des
Staates.

Unter Maximilian II. (1564—76) erklomm der oster-
reichische Protestantismus seinen ersten Hoéhepunkt,
wahrend sich unter Rudolf II. die Gesamtlage bereits zu
andern begann. Neue religiose Genossenschaften, allen
voran die Gesellschaft Jesu, das endlich beendete Trien-
ter Konzil und eine Reihe von Reformpépsten erdflneten
das Zeitalter eines innerlich erneuerten Katholizismus.
Die politische Gegenreformation suchte die mit dem Pro-
testantismus enge verbundene Stindebewegung niederzu-
brechen. Der Bruderzwist im Hause Habsburg fiithrte den
Protestantismus auf seinen zweiten Hohepunkt. Die Zu-
gestandnisse eines Matthias an die osterreichischen
Stande und der Majestatshrief Rudolfs fir die bohmi-
schen Stande (1609) schienen die konfessionelle Zer-
reifung Osterreichs zu besiegeln. Der Aufstand gegen
Ferdinand II. versuchte, Kaiser und Kirche mit einem
Schlage zu beseitigen, doch vernichtete die Niederlage
am Weiflen Berge (1620) Protestantismus und Sténde-
macht in einem. Das blutige Finale spielte sich im Lande
ob der Enns ab, wo im Zusammenhange mit der bayri-
schen Pfandherrschaft 1626 der dritte obderennsische
Bauernaufstand ausbrach.

Wesentlich fiir unsere Frage scheint die der Notlage
der Kirche entspringende weitgehende Bevormundung
durch den Staat. Uberaus bezeichnend fiir diesen Sach-



Eder, Kirche und Staat in Osterreich 41

verhalt ist die Haltung des Direktors des Geheimen Kai-
serlichen Kabinettes Melchior Klesl. Aus der alten
Schirmvogtei tber die Kirche, die mit der Person des
Landesfiirsten zusammenhing, wurde ein von Geheim-
raiten und der Hofkamarilla getragenes Staatskirchen-
recht. :

Wichtig fiir die Pflege des neukatholischen Geistes-
lebens wurden die alpenlidndischen Universititen Graz
(1585), Salzburg (1624) und Innsbruck (1677). Sie ver-
danken ihren Ursprung der innerkirchlichen Reform. In
Graz besetzten die Jesuiten bis 1756 alle Lehrkanzeln, bis
1760 auch das Rektorat, in Innsbhruck von den fiinfzehn
Lehrkanzeln acht. Salzburg war Benediktineruniversitat.
In Wien, das schon 1552 Canisius, diese Lichtgestalt der
katholischen Reformation, betreten hatte, wurde 1623
das Jesuitenkolleg der Universitat inkorporiert und die
philosophische und theologische .Fakultit der Gesell-
schaft Jesu iibertragen. Die Verdienste der S6hne Loyo-
las um die katholische Erneuerung Osterreichs sind mit
goldenen Lettern in die Kirchengeschichte eingezeichnet.
Dieses neue Verhiltnis zwischen Kirche und Staat be-
stand bis in das Zeitalter der Aufklarung. Es bildete im
Bunde mit dem militirischen und politischen Ruhme
Osterreichs die Voraussetzung fur die Kulturblite des
Barocks.

Der Josephinismus, die osterreichische Form der
Aufklarung, anderte dieses Verhiltnis vom Grund aus.
Neues Staatsdenken, Staatskirchentum und Ideen Vol-
taires fanden sich zu einer hochst eigenartigen Synthese
zusammen. Die richtige Erfassung der Gesamterscheinung
Kaiser Josephs II. begegnet ungewo6hnlichen Schwierigkei-
ten'®). Er hebt eine grofle Anzahl von Klostern auf und
griindet auBler den Bistiimern Linz und St. Polten eine
grofle Anzahl von Pfarren und Seelsorgestellen, wobei ihn
Grundsitze der modernen Pastoraltheologie leiten. Er.
will personlich Katholik sein, bleibt aber als Kaiser ge-
geniiber den Vorstellungen eines Pius VI. zu Wien (1782)
unnachgiebig!”). Tritt uns der mittelalterliche Bischof

i%) Eine entsprechende Monographie fehlt noch immer. Bisher
liegt nur vor: P. v. Mitrofanow, Joseph II. Seine politische und
kulturelle Tétigkeit (1910). Dazu E. Tomek, Joseph II. LThK,
Sp. 572/75. _

%) H. Schlitter, Die Reise des Papstes Pius VI. nach Wien. Zwei
Teile (1892—94).



42 Eder, Kirche und Staat in Osterreich

mit. dem Schwert in der Hand entgegen, so steht dieser
Kaiser mit dem Bischofsstabe in der Hand vor uns. Ob-
wohl die meisten seiner Kirchenreformen sich rasch tot-
liefen, erhielt sich der Geist des Josephinismus in den
Staatskanzleien und in den bischoflichen Ordinariaten
noch als Franziszeischer Nachjosephinismus und als
Spitjosephinismus bis in die Mitte des neunzehnten
Jahrhunderts*®).

In den schweren Stiirmen, die mit dem Zeitalter der
Franzésischen Revolution und eines Napoleon tber
Europa hinwegbrausten, 1ste sich das Heilige Romische
Reich auf. Die kirchenpolitische Lage im Kaisertume
Osterreich, bzw. in der Osterreichisch-ungarischen Mon-
archie spiegelt getreu die bewegte innere Geschichte des
vielsprachigen Donaustaates wider. Nur die katholische
Haltung der Dynastie blieb gleich.

Zunichst bevormundete Metternichs Polizeistaat auch
die Kirche auf das stirkste. Erst 1849 konnte die erste
osterreichische Bischofskonferenz tagen. Das Konkordat
von 1855 wurde durch den 1861 in den Sattel gehobenen
Liberalismus und durch die interkonfessionelle Gesetz-
gebung (Staatsgrundgesetze von 1867, die drei Maigesetze
von 1868) durchlochert’®) und 1870 nach der Definition
der papstlichen Unfehlbarkeit in Glaubens- und Sitten-
sachen einseitig von Osterreich gekiindigt. Die Neuord-
nung erfolgte durch die konfessionellen Gesetze von 1874,
von denen jedoch Franz Joseph den vom Herren- und
Abgeordnetenhaus angenommenen Entwurf iiber die
»Regelung der #auflleren Rechtsverhéiltnisse der kloster-
lichen Genossenschaften” nicht sanktionierte.

Mit der Einfithrung des allgemeinen, gleichen und ge-
heimen Wahlrechtes mufite der Liberalismus dem Sozia-
lismus weichen, aber die von seinem Geiste durch-
trankte Legislatur bestand auf verschiedenen Gebieten,
z. B. auf dem der Schule, weiter. Sein Abschiedsgeschenk
an die Kirche, die Los-von-Rom-Bewegung, oflenbarte

18) Diese Periodisierung bei E. Winter, Der Josephinismus und
seine Geschichte. Beitrige zur Geistesgeschichte Osterreichs 1740—
1848 (1943). Dazu Fr. Valjavee, Der Josephinismus. Zur geistigen
Entwicklung Osterreichs. 2. Auflage (1947). A. Posch, Die kirch-
liche Aufkldrung in Graz und an der Grazer Hochschule (1937).

1% Der Linzer Bischof Rudigier wurde wegen seines Hirten-
briefes iiber Schule und Ehe vom 7. September 1868 verunteilt.
Vgl. auBer Meindl und Scherndl H. Bahr, Rudigier. ‘



Eder, Kirche und Staat in Osterreich 43

noch einmal seine feindselige Gesinnung gegen die Kirche
und Osterreich, tibrigens auch seine Volksfremdheit.

.+ Immerhin blieb die katholische Kirche -dank der
katholischen Dynastie bis 1918 bevorzugt. Der Kaiser be-
kannte sich bei verschiedenen Anlassen (FuBwaschung
am Griindonnerstag, Wiener Fronleichnamsprozession)
als Sohn der katholischen Kirche, wulite aber auch von
den ihm zustehenden Rechten Gebrauch zu machen
(Veto durch Kardinal Puzyna von Krakau im Konklave
von 1903 gegen Kardinal Rampolla®).

Die erste Republik (1918—38) wahrte unter Bezug auf
die im Friedensdiktat von St. Germain (Art. 63) grund-
gelegte Bekenntnisfreiheit die Rechtskontinuitat. Die bis-
her dem Kaiser zustehenden Rechte fielen fort. Dennoch
stand die Kirche vor einer vollig verinderten Situation,
da politische und wirtschaftliche Kampfe die Seelsorge
erschwerten und zur Austrittsbewegung des proletari-
schen Freidenkertums fithrten. Die neue Verlassung des
Bundesstaates Osterreich vom 1. Mai 1934 sah die Rege-
lung des Verhiltnisses zwischen Kirche und Staat durch
eine Vereinbarung zwischen Bund und Heiligem Stuhi
vor. Die Ratifizierung des Konkordates vom 5. Juni 1933
erfolgte am Tage der Verkiindigung der Verfassung.

Wahrend der unfreiwilligen Zugehorigkeit zum Drit-
ten Reiche (1938—45) sah sich Osterreichs Kirche dem
GroBangriffe eines von der Wurzel her heidnischen Tota-
litatsstaates ausgesetzt und damit vor Sein und Nichisein
gestellt. Schwere Schiadigungen und Verwiistungen in
materieller und ideeller Hinsicht charakterisieren diese
sieben Jahre. Mit der zweiten Republik betrat auch Oster-
reichs Kirche eine neue Ara.

B.Dieinnere Begegnung

'Das tausendjihrige Ineinander von Kirche und Staat
konnte sich nicht in Rechtsbeziehungen erschopfen, son-
dern mufBte zu einer inneren Begegnung fithren. Diese
tritt in der Kulturlandschaft Osterreichs, in den geistigen
Schopfungen, nicht zuletzt in gewissen Ziigen des
Brauchtums und des Volkscharakters zutage.

Das schone Osterreich ist langst Reiseland geworden.
Warum hat es dieses Land so vielen Menschen angetan?
Zum Zauber einer vielgestaltigen Landschaft gesellt sich
der Niederschlag einer alten Kultur, die vom Einddhof

20) °J, Schmidlin, Papstgeschichte der neuesten Zeit 3 (1936) 17.



44 Eder, Kirche und Staat in Osterreich

bis zum Dorf, von den Markten bis zu den Stadten reicht.
Hier lebt und arbeitet ein Volk, das begabt und fleiBlig ist,
das diesen Boden und seine Siedlungen liebt. Uralte
bauerliche Kultur steht neben feiner stidtischer Kultur.
Dieser Reichtum ist so grof, da ihn der Osterreicher
erst sieht, wenn er vom Auslande zuriickkommt oder
wenn Ausliander seine Schitze entdecken.

Was der Edelstein im Ring, ist in dieser Kulturland-
schaft die Kirche. Ist nicht St. Stephan das Herz von
Wien wie die Dorfkirche das Herz des Dorfes? Wen be-
rithrt nicht tief die Krypta von Gurk oder die Franzis-
kanerkirche in Salzburg? Wer fiihlt sich nicht vom
Pathos der Melker Stiftskirche gepackt oder von der
Gottlustigkeit der Zisterzienserkirche in Wilhering em-
porgetragen? Osterreichs Wallfahrtskirchen und die
osterreichische Landschaft! Seine Altare! Vom Altar von
Verdun in Klosterneuburg itber den Pacher-Altar in
St. Wolfgang und den Altar von Kefermarkt bis zur ver-
schwenderischen Fille der Barockaltdre. Seine Madon-
nen! Jedes Land hat seine Lieblinge. Seine Bilder! Ich
nenne nur den Altdorfer Zyklus von St. Florian. Seine
Grabdenkmaéler! Um nur drei zu nennen: das Grabgeleite
Maximilians I. in der Innshrucker Hofkirche, die Grab-
kapelle Karls II. in Seckau und das Mausoleum Ferdi-
nands II. in Graz. Seine Kreuze! Von den Feldkreuzen
iiber die unsagbar beseelten Kruzifixe in den Kirchen bis
zu den Gipfelkreuzen der Berge. Gerade dieses Inein-
ander von Natur und Kunst, Sakralem und Prolanem
entziickt das Auge des Kenners immer aufs neue.

Ganz ahnlich verhalt es sich mit den geistigen Kultur-
schopfungen Osterreichs. Vom Volkslied bis zu den klas-
sischen Messen der Beethoven, Mozart, Haydn, Bruckner,
vom Volksstiick zum Mysterienspiel, von der Lyrik bis
zum Drama, in Roman und Novelle, sogar im Lustspiel
und in der Posse eine Note, ein Ton, der aufhorchen
lat und den Lauschenden hoher fithrt. Hugo v. Hof-
mannsthals ,,Jedermann® auf dem Salzburger Domplatz
ist symbolisch fur Osterreich.

Und der Volkscharakter? Man mull von zwei Tat-
sachen ausgehen. Die eine ist die Vielgestaltigkeit dieses
Charakters. Burgenlinder und Vorarlberger, Tiroler
und Niederdsterpeicher, Karntner und Oberdsterreicher,
Steiermérker und Wiener — das sind Unterschiede! Aber
welche - Unterschiede schon in einem einzigen Lande!



Eder, Kirche und Staat in Osterreich 45

Und trotz dieser Unterschiede eignet allen etwas Gemein-
sames, das sie von allen Stiammen im deutschen Raume
abhebt und sie eben als Osterreicher charakterisiert.
Uber die Ursachen mégen Geschichte, Prahistorik, An-
thropologie, Siedlungskunde, Namensforschung, Bauern-
hausforschung, Volkskunde, Dialektgeographie, Patrozi-
nienkunde usw. genaue Erhebungen anstellen. Sicher ist,
daB diese Eigenart besteht und nicht durch staatlich~
politische Menschenformung erklart werden kann.

Gewisse Tonungen des guten, echten Osterreicher-
tums haben, wenigstens teilweise, in der inneren Beriih-
rung zwischen Staat und Kirche ihre Wurzeln. So der
heitere, dem Leben zugewandte Sinn und die Liebens-
wiirdigkeit im Umgange, die sich mit den passiven Tugen-
den der GefaBtheit, der Ergebung und der Stirke im Er-
tragen schweren Schicksals vereinen. Mag auch das ,,Gol-
dene Herz* teilweise eine Folge des starkeren Gefiihls-
zusatzes des Volkscharakters sein, teilweise geht es doch
auf den Caritasgedanken zuriick. Einer kirchlichen Wur-
zel entspringt wohl auch die Neigung zur haufigen Selbst-
reflexion, das Bemithen, mit allen gut auszukommen, und
die Haltung, andere zu gewinnen. Die Philosophie des
,,Leben und leben lassen®, die Einstellung: Ich kann nie-
manden leiden sehen, die Hilfsbereitschalt bei fremdem
Ungliick gehen auf christliche Art zuriick. Das Schonste,
was man Osterreich nachsagt: Hier gilt der Mensch, jeder
Mensch, auch der kleine und arme, als Mensch etwas,
entstammt der Welt der Religion. Nicht iiberall werden
Persénlichkeitswerte so gepflegt und geschétzt wie hier.
Die Wertmarke echter Kultur.

Ausblick

Die Stellung der Kirche im sozialen Volksstaate ist
durch ihre gleichbleibende Sendung gegeben. Ihre Arbeit
ist Wurzelarbeit an den Menschen, an den Gewissen, in
den Tiefenschichten der Volksseele. Diese Seelsorge im
hochsten Sinne des Wortes kommt auch dem Staate zu-
gute, denn seine Grundlagen setzen Gesinnung, Gesittung,
Gewissen voraus, alles Werte, die durch Polizei und
Machtapparat nicht ersetzt werden konnen. Hier begeg-
nen Kirche und Staat einander auf der gleichen Linie, der
der Wohlfahrt der Menschen. Der Staat ist um der Men-
schen willen, nicht die Menschen um des Staates willen
da. Daf die Kirche eindringlich und unermidlich die Ge-
wissen zur sozialen Gerechtigkeit aufruft und daf} sie die



46 Eder, Kirche und Staat in Osterreich

daraus resultierenden Pflichten neben den Gottesdienst
stellt, sollte alle Vorkdmpfer eines zeitgemilfen Sozial-
programmes mit Genugtuung erfiillen. -

Diese Kirche verlangt im sozialen Volksstaate keine
Bevorzugung, wohl aber die Freiheit in der Erfilllung
ihrer Aufgabe auf der Grundlage der Rechtskontinuitét.
Beziglich ihrer geschichtlichen Rechte gilt die Losung:
Evolution, nicht Revolution! Ihre Mittel wird sie selbst
aufbringen und der sozialen, caritativen und kulturellen
Verpflichtungen des Kirchenvermoégens stets eingedenk
sein.
Die in den gemischten Angelegenheiten gebotene ge-
genseitige Riicksichinahme sollte in einem demokrati-
schen Staate nicht allzuschwer fallen. Die Gestaltung des
Eherechtes in einer auch fiir die Kirche tragbaren Form
wird auch dem Staate zugute kommen. In der Feiertags-
regelung darf nicht nur der arbeitsrechtliche Gesichts-
punkt hervorgekehrt werden, sondern es ist auf das
Volksempfinden Riicksicht zu nehmen. Und die Schul-
frage? Dem Staate die Oberaufsicht tiber das Niveau, die
staatsbiirgerliche Erziehung und iber die Rechtsstellung
der Lehrpersonen, der Kirche die Moglichkeit der reli-
giosen Erziehung, den Eltern die volle Freiheit in der
Wahl der Schultype fiir ihre Kinder. Jedes Oktroi ist un-
sozial und undemokratisch. Auch die Schule ist um der
Jugend willen, nicht die Jugend um der Schule willen da.
- Also nicht gegeneinander oder auch nur nebeneinander,
sondern miteinander und fiireinander.

Es wire unoésterreichisch, die Frage Kirche und
Staat nur mit juridischen Formeln zu schlieBen, auch das
Herz verlangt sein Recht. Von 1914 bis 1945 sind 31 Jahre
der Kriege, der Revolutionen, des Biirgerkrieges und der
Nachkriegszeiten iiber Osterreich hinweggegangen. Eine
ganze Generation ist in Notzeiten, fernab von Ordnung
und Stille, herangewachsen. Die Gegenwart gleicht einem
dunklen, von Blitzen durchzuckten Gewitterhimmel.
Existenzangst liegt auf den Herzen. Uberall die stumme
Frage: Was wird aus uns? Da steigt aus den Seelen glau-
biger Menschen ein gewaltiges De profundis zum Lenker
der Geschicke empor und die Bitte: Herr, schirme Oster-
reich als oberster Vogt aller Vogte, schirme auch Oster-
reichs Kirche! Und wie ein Bergbach bricht das Bekennt-
nis zu Osterreich hervor: Was immer auch ist, wir stehen
zu Land und Volk; sie sind uns von Gott gegeben. Hand



Pastoralfragen 47

weg, trotz allem Unerfreulichen, Menschlichen, von
Osterreichs Ehrenschild. ;

Wer wahrt nach solchem Leid, in solchem Ungliick
solche Haltung? Wir gedenken der Miitter, die ihre Gat-
ten und Soéhne beweinen. Heilig ist uns ihr Schmerz und
eine hohe Verpflichtung. Wir gedenken der Unbedankten,
Namenlosen, Unbekannten, die alles gaben. Bis in die
fernsten Zeiten wird die Geschichte von ihnen kiinden.
Wir danken den Bauern und Arbeitern, die mitten unter
Triitmmern und Ruinen zu Pflug und Hammer gegriffen
und den Wiederaufbau begonnen haben; den geistigen
Arbeitern, die sofort um Staat und Kultur bemiiht waren;
den Mannern der Wirtschaft und der Verwaltung, die
das Raderwerk wieder in Gang brachten. Dank gebithrt
allen, die ihre Pflicht getan, wihrend andere redeten und
feierten.

Es sind die Mitter aufgerufen: Rettet mit den Kindern
die Zukunft des Volkes! Die Alten: Ihr Méinner und
Frauen aus Altésterreich, vergrabt nicht euer Pfund, lafit
die Tradition einer besseren Vergangenheit nicht mit
euch aussterben, gebt sie an eure Kinder und Kindes-
kinder weiter! Die Jugend: Werktatige und Studierende,
ihr seid das kommende Geschlecht. Arbeitet an euch
selbst, haltet euch rein, bereitet euch vor und glaubt an
die Zukunft!

Wir alle bekennen uns zu dir, teure Heimat, mit Blut
und Trinen genetzte Erde, Boden stolzer Erinnerungen,
gepeinigtes Land, Herz des Abendlandes, unser Oster-
reich! :

Pastoralfragen

Der Sakramentenempfang Zivilgetrauter, Unsere Ausfithrun-
gen beschriinken sich auf den schwierigsten Fall, daB@ die Zivil-
getrauten durch ein bestehendes Eheband am Abschlusse einer
kirchlichen Ehe wverhindert sind. Wir fragen: Ist solchen der
Empfang der Beichtabsolution und der Kommunion moglich?
Doch sei die Frage nur auBerhalb der Todesgefahr behandelt.

I. Die theologische und juridische Lage

1. Ehegatten, die trotz des bestehenden Ehebandes zivil ge-
traut sind, sind nach can. 2356 infam. Diese infamia juris kann
nach ean. 2295 nur durch Dispens des Apostolischen Stuhles be-
hoben werden. Aus dieser infamia juris folgt, was in can. 2294
festgelegt ist. Von einem AusschluB vom Sakramentenempfang ist



48 i Pastoralfragen

in diesem Kanon (mit Ausnahme der Erwidhnung der Irregulari-
tit ex defectu famae) nichts gesagt. Fiir unseren Fall diirfte die
infamia juris keine iiber Punkt 2 und 3 unseres Aufsatzes hin-
ausgehenden Folgen haben?).

2, Solche Zivilehegatten leiden offenbar an der infamia facti
des can. 2293, § 3, da sie bei den Gldubigen, die sie kennen, als
Zivilgetraute den guten Ruf verloren haben. Coronata, P. Mat-.
thaus O. M. C., Instit. Jur. Can. IV (Taurini 1935), Nr. 1826,
sagt, daB fiir das Bestehen einer infamia facti eine declaratio
Ordinarii notwendig sei, daB sie nur in dem Bereich des betref-
fenden Ordinarius gelte und daB zu ihrer Behebung ein positives
Urteil des Ordinarius nicht notig sei. Wenigstens betreffs des Auf-
horens der infamia facti diirften auch andere Autoren der Mei-
nung sein, daB sie ohne Dazwischentreten des Ordinarius beho-
ben sein konne; daB dem Ordinarius im can. 2295 durch die Pa-
renthese: ,prudenti Ordinarii judicio®, dhnlich wie in can. 2293,
8 3, bloB das autoritire Urteil im Streit oder Zweifelsfall zuge-
sprochen sei; daB aber zum Aufhoren der Infamie mit ihren
Rechtsfolgen nur das tatsiichliche Aufhdoren der berechtigten
schlechten Rede notwendig sei. In diesem Sinn offenbar sagt
Vermeersch-Creusen, Epit. Jur. can. III (Mecheln 1923), 241:
oInfamia facti, ut ex opinione hominum nata, ita ob eorum
aestimationem cessat; at prudenti judicio Ordinarii permittitur
aestimatio famae praesertim ob diuturnam rei emendationem
instauratae?). Fiir unseren Fall diirfte aus der infamia facti
nichts anderes folgen als das, was wir in Punkt 3 sagen werden.

3. Die Zivileheleute haben als publici peccatores zu gelten an
den Orten, wo man ihre Nurzivilehe kennt. (Anzunehmen woht
am Ort des Abschlusses.) An Orten, wo man von ihrer Lage
nichts weiB und nicht leicht elwas wissen wird, ist ihr Verbre-
chen geheim (can. 2197). Als publici peccatores und ,,manifesto
infames® sind sie nach can. 855 vom Empfang der Eucharistie
ausgeschlossen, bis ihre Besserung feststeht und das Argernis gut-
gemacht ist. Dazu verlangt weder Vermeersch-Creusen, Epit. Jur.
can, II (1922), Nr. 117, noch Jone, Gesetzbuch des kan, Rechtes Il
(1940), S. 91, das Urteil des’Ordinarius.

1) Das ,,sacrum ministerium® in can. 2294 bedeutet nach dem
Kodex nicht den Sakramentenempfang. Siehe can. 608, § 1 und 2;
can. 1956 ausdriicklicher Gegensatz zwischen sacrum ministerium
und Kommunionempfang.

?) Ebenso Jone, Gesetzbuch des kan. Rechtes ITI (1940), S. 463
zu can. 2295; ebenso der Index analytico-alphabeticus des C. J. C.:
Infamia facti desinit, quando quis bonam existimationem recu-
perat, 2295; de quo sicut et de eius amissione iudicat Ordinarius,
2293, § 3, 2295.



Pastoralfragen 49

11. Kénnen Zivilgetraute, die ein Eheband am Abschlufi einer
kirchlichen Ehe hindert, die Beichtabsolution und Kommuniot:
: empfangen?

A. Es kann sein, da der Ordinarius fiir die Behandlung sol-
cher Zivilgetrauter Vorschriften gegeben oder die Sache zu einem
casus reservatus nach can, 893 gemacht oder iiber Zivilgetraute
obiger Art die Exkommunikation nach can. 2356 verhidngt hatl.
In diesem Fall sind die entsprechenden Gesetze zu halten, und
die Erteilung der Absolution sowie die Erlaubnis des Kommu-
nionempfanges hiingt von den bestehenden Vorschriften ab. So
bestehen Weisungen fiir die Behandlung des Falles in Miinchen-
Freising. (Paulus 20, 1948, Heft 2, S. 36).

B. Was gilt, wenn in einer Didzese nur die allgemeinen kir-
chenrechilichen Bestimmungen gelten?

1. Was gilt von der Beichtabsolution? Diese kann gegeben
werden, wenn die Ponitenten getan haben, was Gott verlangt und
zu ihrer Disposition gehért. Was verlangt Gott?

a) Den Verzicht auf den ehelichen Verkehr, auf den sie als
Nurzivilgetraute kein Recht besitzen. Der Verzicht wird, bevor
pman lossprechen kann, durch eine Bewihrungsfrist gesichert
werden miissen (siehe die Autoren unter I, 3).

b) Weiter wird verlangt, daB sie das Argernis gutmachen, das
darin fliegt, daf sie anscheinend aus der Ziviltrauung eheliche
Rechte beanspruchen. Das Argernis wird an sich gutgemacht
durch die T'rennung der Lebensgemeinschaft der Zivilgetrauten.
Diese mufl normalerweise verlangt werden.

Es kann aber Fille geben, in denen die Trennung der Lebens-
gemeinschaft (der gemeinsamen Wohnung und des gemeinsamen
Haushaltes) als moralisch unmdéglich gelten kann. Am hiufigsten
wird dieser Fall gegeben sein, wenn erziechungsbediirftige Kinder
vorhanden sind. Es fragt sich dann, ob wegen der unmoglichen
Trennung das Argernis als unbehebbar gelten soll oder ob es als
beseitigt gelten kann, wenn die Notwendigkeit der Kindererzie-
hung allen Verniinftigen hekannt ist und die Zivilehegatten ander-
seits in der Wohnweise (Trennung der Schlafstitten) und in
ihrem Benehmen in der Offentlichkeit nach Kriften zeigen, dal
sie jene Rechte nicht beanspruchen, die sie nicht haben. AuBe-
rungen unter Bekannten empfiehlt Suttner in: Paulus 20 (1948),
Heft 2, S. 36.

Ich halte die Meinung, bei dem genannten Verhalten der Ehe-
leute sei das Argernis beseitigt, fiir verniinftig. Bei dieser Leistung
ist das scandalum datum (die wirkliche Schlechtigkeit und der in
der Handlung gelegene Schein des Schlechten) beseitigt. Scanda-
lum acceptum (pusillorum, weil manche von der Demonstration

,,Theol,-prakt. Quartalschrift I. 1950. 4



50 Pastoralfragen

des Verzichtes nichts erfahren, und erst recht pharisaicum) ist
weiterhin mdaglich. Aber dieses mufBl man nicht unter beliebigen
Opfern meiden. Ich entscheide also: Wenn die Trennung mora~
lisch unmoglich ist, so ist zur Beseiligung des Argernisses zu ver-
langen, daB die Zivileheleute durch die Gestaltung der Wohn-
weise usw. einmal sich selbst vor Argernis bewahren und da8 sie
nach auBen das Argernis nach Kriiften beseitigen, indem sie in
Wohnweise und Benehmen erkennbar machen, daB sie keine ehe-
lichen Rechte beanspruchen. Selbstverstindlich miissen zur
Rechtfertigung vor Gott auch etwa noch bestehende Pflichten
gegeniiber dem Eheteil der kirchlich giiltigen Ehe erfiillt werden.

Ist das geleistet und durch eine Bewiihrungsfrist gesichert, so
scheinen mir die Menschen vor Gott alle Pflichten erfiillt zu ha-
ben und der Beichtabsolution wiirdig zu sein. So entscheiden auch
Prof. Carl Holbdck, Klerusblatt 82 (1949), S. 93; P. Dr. Sultner,
Paulus 20 (1948), Heft 2, S. 36; Priimmer, diese Zeitschrift 84
(1931), S. 118.

Eine Erlaubnis von Seiten des Ordinarius oder eine Entschei-
dung iiber die Beseitigung des Argernisses scheint mir nach allge-
meinem Recht zur Erteilung der Beichtabsolution nicht nétig zu
sein. Man fordert eine solche auch in anderen Fillen déffentlichen
Argernisses und siindhafter Gelegenheiten nicht. Einen positiv
rechtlichen Grund, in unserem Fall vor der Absolution ein Urteil
des Ordinarius fiir notwendig zu erkldren, gibt es offenbar nicht.

Noldin IIT (1945), Nr. 37, 3a, sagt: ,,Von der Regel, daB einem
offentlichen Siinder die Sakramente zu verweigern sind, ist aus-
genommen das Sakrament der BuBe, zu dem jeder zugelassen
werden muB, der es im Ernst empfangen will, und in dem an
sich auch jeder zu absolvieren ist, der disponiert gefunden wird.*
Und unter b) sagt er vom Empfang der Eucharistie: ,,Wenn von
dem o&ffentlichen Siinder erst ein 6ffentliches Argernis beseitigt
werden mufl, das noch besteht, weil er z. B. in der Gelegenheit
zur Siinde lebt, so soll er das Argernis beseitigen, bevor er zur
Kommunion geht, auBer er wollte bloB geheim kommunizieren.*
Lehmkuhl, Theologia Moralis IT (1914), Nr. 58, 2, sagt bei Be-
handlung der Sakramentsverweigerung fiir offentliche Siinder:
,,Poenitentiae sacramentum nuwmquam ita palam aut petitur aut
negabitur, ibi igitur absolutio danda aut neganda est pro dispo-
sitione, de qua inter solum confessarium et poenitentem consta-
bit“. Eine Indisposition ist aber im gezeichneten Fall nicht zu er-
sehen. Ubereinstimmend mit unserer Losung entscheidet schlief-
lich Sufiner (a. a. O.).

2., Was gilt in unserem Fall (Trennung unméglich, aber Ver-
zicht naech Kriften demonstriert), wenn keine besonderen Vor-
schriften bestehen, vom Kommunionempfang?



Pastoralfragen 51

a) Konnen die gezeichneten Zivilgetrauten die Kommunion
an einem Ort empfangen, an dem ihre bloB zivile Trauung
bekannt ist? Erinnern wir uns, daB die Zivilgetrauten formell
durch can. 855 vom Kommunionempfang ausgeschlossen sind,
wenn sonst keine Regelung besteht. Ist nun aber der Verzicht
auf die Rechte und die Unmdéglichkeit der Trennung allen Ver-
niinftigen, die die Eheleute iiberhaupt kennen, geniigend er-
kennbar gemacht, so scheinen, streng genommen, die Bedingun-
gen fiir das Aufhéren des Kommunionverbotes des can. 855 ge-
geben zu sein. Die emendatio steht fest und das Argernis ist
beseitigt. Trotzdem wird man zur Vermeidung des scandalum
pusillorum die Eheleute an diesem Ort nicht éffentlich kommuni-
zieren lassen,

b) Was gilt an einem Ort, wo die Nurziviltranung nicht
bekannt ist und die Eheleute nicht als 6ffentliche Siinder gelten
konnen? (In Wirklichkeit sind sie es auch nicht mehr.) Man wird
ihnen die Kommunion gestatten, diirfen. So Noldin III (1945),
37, 3a; Suttner und Prof. Holbéck (a. a. 0.).

c) Nun aber eine praktische Frage! Braucht es zur Spen-
dung der Kommunion an einem Ort, wo man die Eheleute nicht
kennt, eine Erlaubnis oder Enischeidung des Ordinarius? Noldin
verlangt eine solche an der zitierten Stelle (III, Nr. 37, 3b) nicht,
Ja, er wiirde fiir den Fall der geheimen Kommunion vielleicht
nicht einmal die vorausgehende Beseitigung des o6ffentlichen
Angerni‘sses, «das noch besteht, unter allen Umstinden verlangen.

Aertnys-Damen, Theologia Moralis II (Turin 1928), Nr, 22, 2,
fragt: ,,Welche BuBle, Genugtuung fiir das Argernis und Besse-
rung ist notwendig fiir einen &ffentlichen Siinder, daB er die
Eucharistie empfangen kann?“ Und er antwortet: ,Wenn er sie
geheim empfiingt und der Empfang nachher nicht bekannt ge-
macht wird, geniigt, daB er gebeichtet und die Gelegenheit zur
Stinde verlassen hat und daB dies dem Priester und den even-
tuell Anwesenden feststeht.“ (Wir werden erginzen: daB er das
Argernis nach Kriiften gutgemacht hat.) Miiller Ernest, Theol.
Mor. IIL. (1891), S. 363, sagt von einem, der die Konkubine
nicht entlassen kann, weil sie die Kinder wie eine Mutter erzieht
und dem Mann fiir die Hauswirtschaft notwendig ist: ,,Wenn
das Konkubinat &ffentlich ist, kann er nicht absolviert werden.
Die Absolution muB verschoben wef'den, bis er sie entliBt oder
heiratet oder bis er mit der Konkubine eine solche ,perspicua
conversio” an den Tag legt, daB es kein Gerede iiber eine
schlechte Lebensweise mehr gibt.”“ Eine vorhergehende Entschei-
dung des Ordinarius iiber das Ende der Infamie fiir die Kom-
munion an einem Ort, wo man die Leute nicht kennt, oder gar
fiir die Beichtabsolution verlangen alle diese Autoren nicht. Sie

4*



52 Pastoralfragen

sprechen allerdings nicht ausdriicklich von der Zivilehe, sondern
héchstens vom Konkubinat.

Gibt -es einen positiv-rechtlichen Grund, um fiir die Kommu-
nionerlaubnis ein Dazwischentreten des Ordinarius fiir notig zu
halten? Ich glaube folgendes antworten zu konnen: Man konnte
das Urteil des Ordinarius auch fiir den Empfang der Kommunion
an Orten, wo man die Menschen nicht kennt, fiir notwendig er-
kliren, indem man can, 855 sehr weit und can, 2295 eng inter-
pretiert. Indem man also behauptet, es miisse zum erlaubten
Kommunionempfang die Infamie an jedem Ort beseitigt sein und
es geniige dazu nicht, daB alles von Seiten der Zivileheleute be-
seitigt sei, was die Infamie begriindet, sondern es miisse auch
das judicium des Ordinarius dariiber gegeben sein.

Aber ich halte diese Interpretation des can. 855 fiir unberech-
tigt und den geldufigen Losungen der Autoren widersprechend.
Man miite bei dieser Interpretation der Kanones in allen Fil-
len der infamia facti vor der Kommunion ein Urteil des Ordina-
rius verlangen. Da das Kommunionverbot des can. 855 fiir In-
fame doch etwas Odioses ist, wird man es nicht zu weit ausdeh-
nen diirfen. Man wird sagen diirfen, daB der can. 855 woll
solche von der Kommunion nicht ausschlieBe, die an dem Ort,
wo man sie kennt, alles getan haben, um Argernis und Griinde
der Infamie zu beseitigen, auch wenn das Urteil des Ordinarius
~ dariiber noch nicht besteht; wenigstens schlieBe er sie nicht aus
“an Orten, wo man von ihrer Infamie iiberhaupt nichts weil, weil
sie wenigstens hier nicht ,;manifesto infames” sind. Bei dieser
Interpretation stimmt der Kanon mit den Forderungen des Na-
. turrechtes iiberein.

AuBerdem aber scheint mir die Kommunion der Zivileheleute
an Orten, wo sie nicht bekannt sind, auch gerechtfertigt zu sein.
weil mir die Meinung Coronatas mindestens probabel erscheint,
daB zum Aufhoren der Infamie und ihrer Rechtsfolgen das Urteil
des Ordinarius nicht notwendig sei. Man kann deshalb can. 15
heranziehen; ,Leges, etiam inhabilitantes, in dubio juris non
urgent”. So kann man die Infamie wenigstens praktisch an allen
Orten fiir beseitigt ansehen, sobald die Leute nach Kriften den
Grund der Infamie — allen Verniinftigen erkennbar — beseitigt
haben und niemand mehr berechtigterweise Schlechtes iiber sie
reden kann. Die noch nicht dispensierte infamia juris allein
diirfte, wenn die infamia facti beseitigt ist, kein Kommunionver-
bot nach can. 855 begriinden.

Die Autoren, die ein Hereinzichen des Ordinarius. auf alle

Fille fiir notwendig halten, berufen sich tatsichlich nicht auf
positiv-rechtliche Griinde, sonderp darauf, daB ,das Argernis, das



Pastoralfragen 53

gegeben wurde und vielleicht noch fortwirkt, allzusehr eine An-
gelegenheit der kirchlichen Offentlichkeit ist, daB es schwer sei
zu entscheiden, ,,0b durch den Sakramentenempfang in einer
Nachbarspfarre das Argernis hinreichend vermieden werden
kann® (Prof. Holbick, Klerusblatt 82 [1949], S. 93).

DaB diese Griinde, in denen immer wieder die Sorge fiir das
offentliche geistliche Wohl zum Ausdruck kommt, zur Vorsicht
bei Erlaubnis der Kommunion auch an Orten, wo die Zivilehe-
leute im groBen und ganzen als unbekannt gelten miissen, mah-
nen, ist klar. Aber man wird von den Eheleuten — die immer
wieder genannte Bedingung vorausgesetzt, daB sie ihr Argernis
bei denen, die sie ithberhaupt kennen, nach Kriften gutgemacht
haben — auch nicht beliebig Schweres verlangen kdénnen. Ihre
Zwangslage ist den Verniinftigen ja auch bekannt. Die Gefahr ist
in Wirklichkeit doch hochstens ein scandalum pusillorum oder
pharisaicum. Vielleicht handelt es sich doch weniger um eine
Gefahr fiir das offentliche geistliche Wohl als um Riicksicht-
nahme auf einige, wenn man allzuviel verlangte.

Gewil wird eine Anfrage beim Ordinarius als die via tutior
gelten miissen. Aber ich glaube nicht, daB man die Erlaubnis-
erteilung durch den Beichtvater, wenn der Ordinarius keine Sop- .
dervorschriften gemacht hat und der Beichtvater die menschen-
maogliche Vorsicht anwendet und empfiehlt, als unerlaubt oder als
Kompetenziiberschreitung bezeichnen konnte. Die Gewissensbera-
tung ist dem Beichtvater auch bei anderen Argernissen anver:
traut. Darin liegt nicht die AnmaBung eines fiir die Offentlichkeit
autoritiren Urteils, zumal bei der Kommunion an Orten, wo man
die Leute nicht kennt. Es handelt sich weder um eine Gefdhr-
dung des offentlichen Wohles, noch um eine Ingerenz in bischof-
liche Rechte. Es kann nur als geraten bezeichnet werden, wenn
es moglich ist, den Ordinarius (mit Erlaubnis der Beichtkinder)
zu verstindigen und um Weisungen zu bitten oder die Zivilehe-
leute an das Pfarramt zu weisen.

Suttner (a. a. 0.) 16st den Fall gleich wie wir. Prof. Holbock
(a. a. 0.) wird man wohl so verstehen miissen, daB er ein Da-
zwischentreten des Ordinarius oder der Ponitentiarie auch im
Fall der Kommunion an Orten, wo man die Zivileheleute nicht
kennt, fiir unbedingt noétig hélt. Von manchen Ordinariaten
wurde, soviel ich weiB, an die Missiondre die Weisung gegeben,
die von uns gezeichneten Fille selbst, ohne ein Urteil des Ordi-
narius im einzelnen Fall zu beanspruchen, im Sinne unserer
Losung zu behandeln.

Mautern (Steiermark). P. Dr. Leopold Liebhart C. Ss. R.



54 Pastoralfragen

Wenn Konkubinarier heichten kommen.') Bei Volksmissionen
oder besonderen religisen Anlissen kommen nicht selten auch
‘Konkubinarier zur Beichte, iibrigens ein Zeichen, daB die Mission,
bzw. Andacht gezogen hat. Kann solchen geholfen werden? Es
kommt manchmal vor, daB solchen mitunter auch in wenig
freundlichem Ton erwidert wird: ,,.Sie kénnen ja nicht beichten
gehen.”” Und schon schlieBt sich das Beichttiirchen. Kann wirk-
lich allen diesen nicht geholfen werden? Man muf unterscheiden.

1. Beide sind ledig oder verwitwet, und es liegt nichts gegen
' eine kirchliche Eheschliefung vor. In diesem Falle wird man
die notigen Wege weisen. Oft wird die Versicherung nétig sein,
daB die kirchliche Trauung nichts kostet. Jedenfalls wird man
selber alles tun, um die kirchliche EheschlieBung moglichst
leicht zu machen. Willigen sie in die baldige EheschlieBung ein,
dann konnen sie losgesprochen werden auf die Versicherung hin.
daBl sie bis zur kirchlichen Trauung keinen ehelichen Verkehr
vornehmen.

Bei idilteren Paaren ist es manchmal nicht zur kirchlichen
Trauung, gekommen, weil sic sich dazu nicht entschlieBen konn-
ten. Da hat der Seelsorger, dhnlich wie bei manchen Schwer-
kranken, zwar freundlich, aber fest an das Werk zu gehen, Bei
einer Stadtmission wurde der Missioniir zu einem solchen Paar,
bei dem man sich viele Jahre schon darum bemiiht hatte, in die
Wohnung gebeten. Die zwei iiber 60 Jahre zihlenden Ehepartiner
waren nur verstindigt: ,,Der Missionir will iiber eine eventuelle
kirchliche Trauung sprechen.” Nun erschien der Missiondr und
sprach zu den alten Leuten etwa so: ,Jetzt, bei dieser groBen
Gnadenzeit, wollen Sie sicher auch alles tun, ich kann es mir
gar nicht anders denken. Darum wollen Sie bestimmt die kirch-
liche Trauung vornehmen lassen. Darum frage ich Sie, wann
Thnen diese erwiinscht ist: morgen oder iibermorgen oder an
einem anderen Tag®. ,,Ubermorgen®, lautete sofort die Antwort.
,,Und zu welcher Stunde? 7 Uhr oder 8 Uhr oder spiater?” ,,Um
8 Uhr.”” So wurde ‘es auch gehalten. — Hier sei bemerkt, daB
nicht wenige Paare zur Trauung nicht zu bewegen sind, weil
sonst die Frau, die als Witwe eine Staatspension bezieht, diese
durch die Heirat verlieren wiirde. Es braucht nicht erst betont
zu werden. daBl dies nicht bloB ein unchristliches, sondern ein
ganz ungerechtes Gesetz ist, weil ja der RuhegenuB nicht ein
reines Geschenk des Staates ist, sondern durch entsprechende
Einzahlungen in fritheren Jahren erworben wurde.

2. Eine kirchliche Trauung ist unmdglich, weil eine der beiden

1) Dieser Artikel beleuchtet dasselbe Thema noch einmal vom
rein praktischen Gesichtspunkt aus.



Pastoralfragen 55

Personen friiher giiltig katholisch verheiratet war, aber geschie-
den ist. In diesem Fall kann natiirlich keine kirchliche Trauung
angestrebt werden. Aber der Empfang der Sakramente kdnnte in
einem Falle moglich gemacht werden. Unter welchen Bedingun-
gen? Zwei Hindernisse stehen dem giiltigen Sakramentenempfang
bei solchen entgegen: Erstens die niichste freiwillige Gelegenheit
zur schweren Siinde; sie leben ja in derselben Wohnung und
schlafen gewohnlich nebeneinander. Unter diesen Umstinden ist
es der gewdhnlichen Menschennatur kaum méglich, sich von
einem Geschlechtsverkehr auf lingere Zeit zu enthalten. Und
zweitens das Argernis. Andere wissen, daB diese zwei nicht giiltig
verheiratet sind. Wiirde man sie nun an der Kommumionbank
sehen, miiBte man mit Recht Argernis nehmen. Soll nun der
Sakramentenempfang moglich werden, dann miissen beide Hin-
dernisse entfernt werden.

Das erste ist bei ilteren Personen oft nicht mehr vorhanden.
Wenn sie auch beisammen wohnen, haben sie doch schom seit
Jahren keinen Geschlechtsverkehr mehr. Es besteht darum be
griindete Hoffnung, daB sie ihr Versprechen, nie mehr einen sol-
chen zu unternehmen, auch wirklich halten. Die Poenitentiarie
verlangt in #dhnlichen Fillen Bewidhrung wenigstens seit einemn
vollen Jahr. Auch das zweite Hindernis kann wegfallen. Ent-
weder weifl niemand, daB diese zwei nicht giiltig verheiratet sind;
dann gibt es ohnehin kein Argernis. Bei den wenigen, die aber
notwendig darum wissen, wie die nichsten Verwandten, kann das
Hindernis behoben werden, wenn ihnen erklirt wird, daB diesc
zwel seit langem wie Bruder und Schwester leben und weiterhin
leben wollen. Wissen aber mehr darum, dann kann das Argernis
vermieden werden, wenn diese zwei nicht in der Kirche die hel-
lige Kommunion empfangen, wo sie bekannt sind, sondern dort,
wo sie niemand kennt. Sind diese zwei Bedingungen erfiillt, steht
dem Sakramentenempfang nichts mehr im Wege. Anzuraten ist
in diesem Fall freilich iiberdies, daf sie womdglich in getrennten
Raumen schlafen oder wenigstens die Betten auseinander geben.
Manche Priester lieBen diese zwei Personen vor Zeugen das Ver-
sprechen abgeben, dafi sie nie mehr miteinander geschlechtlich
verkehren wiirden.

Leider sind diese giinstigen Bedingungen nicht immer zu er-
reichen, und an ein Auseinandergehen ist nicht zu denken, weil
zu viele Bindungen vorhanden sind, z. B. Kinder. Was dann?
Vor allem sind solche Beichtkinder nicht schroff abzuweisen.
Man bedenke: diese sind seit Jahren nicht mehr im Richterstuhle
der BuBle erschienen und haben sich jetzt nur mit Angst genihert.
Werden sie rauh angefaBt, dann verzichten sie endgiiltig auf die
Ausséhnung mit der Kirche und Gott. Solche sind im Gegenteil



b6 Mitteilungen

besonders freundlich zu empfangen; ,,Es tut mir auBlerordentlich
leid, daB ich Ihnen nicht helfen kann, wie gerne wiirde ich es.
Freilich miissen sie entsprechende Bedingungen erfiillen.” In
einem solchen Fall erhielt der Beichtvater anderntags ein Schrei-
ben: ,Ich danke Thnen von Herzen, dai Sie so freundlich mit
mir waren; ich verspreche Ihnen, alles daran zu setzen, daB ich
in geordnete Verhiltnisse komme.” In einem anderen Fall
schrieb ein solches Beichtkind, das bereits fiinfzehn Jahre mit
einem Mann zusammengelebt hatte: ,,Auf Ihr freundliches Zure-
den hin bin ich bald darauf von dem Mann weg und der liebe
Gott lieB mich gleich einen recht schonen Posten finden. Wie .
gliicklich bin ich jetzt!* Eine Lossprechung darf natiirlich der
Priester nicht geben. Aber man erteilt der Frau — fiir gewdhn-
lich handelt es sich um eine selche — den Rat, viel zu beien
und sich moglichst oft dem Mann zu verweigern, um die Zahl
der Siinden zu vermindern. Der Priester verspricht seinerseiis,
daB er viel beten werde. Wo aber nur geringe Bindungen vor-
handen sind, arbeite man mit allem Nachdruck auf eine Tren-
nung hin.

3. Zwei Personen sind entweder nur standesamtlich oder in
einer anderen Konfession verheiratet. Eine katholische Trauung
wdre mdaglich, aber der Mann weigert sich ganz entschieden ge-
gen eine katholische Trauung. In diesem Fall gibt es bekanntlich
ein Rettungsmittel in der sanatio in radice. Dabei mufl wieder
der Beichtvater helfen, soviel er kann. Er hat natiirlich der Frau
zu erkliren, daB sie, um Argernis zu vermeiden, die hl. Kommu-
nion dort empfangen muB, wo sie nicht bekannt ist. Will sie aber
auch dort kommunizieren, wo sie bekannt ist, dann muf sie ihre
Umgebung aufmerksam machen, daB ihre Ehe kirchlich geord-
net wurde. Ebenso wird sie gut tun, fiir den Fall ihres Todes
rechizeitig aufmerksam zu machen, daf sie katholisch giiltig ve:-
heiratet war, damit sie ein katholisches Begribnis erhalt.

Wien. P. Alois Bogsrucker S. J.

Mitteilungen

Warum so wenig weibliche Ordensberufe? Der folgende Bei-
trag mochte zu dieser Frage Stellung nehmen, ohne irgend
jemand anzuklagen oder jemand Vorwiirfe zu machen. Es kommt
mir nicht darauf an, alle Griinde aufzuzihlen, sondern nur dar-
auf, einige Tatsachen festzustellen. Zudem méchte ich damit
andere anregen, auch zu dieser Frage Stellung zu beziehen, weil
es ein Problem ist, das jeden katholischen Christen heutzutage
bewegen muf, da Wohl und Wehe vieler Frauenkloster davon
abhiingen. Vielleicht wird auch das eine und andere Frauen-



Mitteilungen 57

kloster dem einen und anderen Punkt mehr Beachtung schenken,
als dies in der Vergangenheit geschehen ist.

Nachdem im In- und Ausland immer wieder der Ruf nach
Weckung vermehrter weiblicher Ordensberufe ertont, kann man
sich wirklich mit Recht fragen: Warum so wenig weibliche
Ordensberufe? Diese Frage darf aber nicht isoliert fiir sich be-
trachtet werden, sondern muf mit der anderen Frage verbunden
werden: Warum so wenig Sinn fiir den geistlichen Beruf iiber-
haupt? Die allgemeinen Griinde, die man dort auffithren konnte,
gelten natiirlich auch hier: Das Schwinden des christlichen
Opfergeistes und das laue religiose Leben in vielen Familien, das
Unterlassen des Gebetes um geistliche Berufe und das oft unge-
rechte Kritisieren und Schimpfen iiber den geistlichen Stand und
den Ordensstand usw. Daneben aber gibt es doch einige Griinde,
die, wenigstens vorwiegend, die weiblichen Orden betreffen. In
aller Offenheit seien hier einige wenige genannt. -

Die starke Betonung des Ideals der christlichen Mutterwiirde
trigt sicher dazu bei, in unseren jungen Midchen keine groBie
Meinung fiir das ehelose Leben als Ordensfrau aufkommen zu
lassen. Ganze Pfarren und Jugendverbinde fithren seit Jahren
immer wieder Einkehrtage und besondere Kurse iiber die Schon-
heit und das Ideal der christlichen Mutterwiirde durch. In Pre-
digten, Vortrigen, Zeitschriften wird immer wieder der Blick un-
serer heranwachsenden weiblichen Jugend auf die Schonheit der
Mutterwiirde hingelenkt. Das ist gewiB sehr gut und notwendig
und muB so sein. Aber sollte nicht doch der goldene Miltelweg
beschritten werden: das eine tun und das andere nicht lassen?
Wie wenig hort man nimlich im Gegensatz dazu vom Ideal der
Jungfriulichkeit! Man wende doch nicht ein, unsere Zeit brauche
gute Miitter und habe keinen Sinn mehr fiir dieses Ideal. Auch
zur Zeit des hl. Paulus brauchte man gute Miitter, und seine Zeit
stand sittlich sicher noch um einige Stufen tiefer als wir heute.
Und doch predigte und schrieb Paulus sogar im unsittlichen
Korinth von der Jungfriulichkeit (man vergleiche das 7. Kapitel
im ersten Korintherbriefl), Deswegen diirfen wir auch heute nicht
davon schweigen und nur das Ideal der Mutter hervorkehren. Be-
zeichnend ist iibrigens das Verzeichnis der Exerzitien, das der
Ignatianische Minnerbund fiir das erste Halbjahr 1949 heraus-
gegeben hat. Als Ehevorbereitungskurse waren zehn Veranstal-
tungen angegeben, fiir Jungfrauen iiber das jungfriuliche Ideal
aber nur zwei. Wenn wir nicht ein allmihliches Aussterben un-
serer Frauenkldster herbeifithren wollen, werden wir bestimm!
wieder viel mehr, als es in den letzten Jahren geschehen ist, auch
auf der Kanzel, im Beichtstuhl, in den Vereinen, in der Presse
usw. vom Ideal der Jungfriulichkeit reden und schreiben miissen.



b8 Mitteilungen

Ein weiterer Grund, der wiederum auBerhalb der Kloster liegt,
mag die Tatsache sein, daB wir verschiedene Vereinigungen
haben, die zwar das jungfrduliche Ideal verlangen, aber nicht fiir
immer. Ich denke da z. B. an die St.-Anna-Schwestern, an die
Sarner Schwestern, an verschiedene Caritasinstitutionen, um nur
diese zu nennen. Natiirlich muBl es auch solche geben, das ist
ganz klar. Aber fiir die Berufe zu den eigentlichen Orden sind sie
nicht forderlich. Denn da kann eine Jungfrau, die wirklichen
Sinn fiir das jungfriuliche Ideal hat, in einer klosterihnlichen
Gemeinschaft leben, kann fast wie in einem richtigen Kloster sich
Gott weihen im Dienste des Nichsten — und wenn sie spiter in
sich den Drang verspiirt, doch noch Mutter zu werden, doch
eine Ehe eingehen zu wollen, so steht ihr nichts im Wege.
Man wei doch, daf manche dieser Schwestern — nicht zuletzt
durch die Ausiibung ihres Berufes in der Hauspflege — spiter
noch eine gute Partie machen konnte und diese Gelegenheit auch
tatséichlich zur EheschlieBung beniitzt hat.

Wenden wir uns nun jenen Griinden zu, die mehr in den Klo-
stern selber liegen! Da ist einmal das Problem der Ordenskleidung.
Unsere jungen Miadchen wachsen in einer anderen Zeit auf als
unsere GroBmiitter. Bei der viel freieren Mode und der leichteren
Kleidung erscheint das stindige Tragen der engen Ordenstracht,
vor allem aber der steifen Kopfeinhiillung, manchem M#idchen als
unertriglich. Mag sein, daB man darauf sagt: Wenn es nur an
dem hiingt, dann ist sowieso kein echter Beruf vorhanden!... Ob
das aber ganz richtig gedacht ist? Denn wenn es sich um ent-
scheidende Fragen fiir das ganze Leben handelt, spielen bekannt-
lich auch kleine Dinge manchmal eine sehr ausschlaggebende
Rolle, ganz abgesehen davon, daB die Kopftracht mancher
Frauenorden gegen die primitivsten Gesetze einer verniinftigen
und gesunden Hygiene verstoBt.

Die Aussteuer ist vielleicht hie und da auch ausschlaggebend,
obwohl verschiedene Kléster itberhaupt nicht mehr darauf drin-
gen, daB eine Kandidatin noch etwas mitbringt, wenn es ihr nicht
moglich ist. Doch scheint sich spéter fiir solche, die wirklich arm
eingetreten sind, das Klosterleben nicht immer so abzuwickeln
wie bei denen, die ihre Aussteuer brachten, indem sie es irgend-
wie spiliren miissen — besonders wenn sie etwa lange krank sind
oder sonstwie arbeitsunfihig werden —, daB sie eben nichts in
das Kloster mitgebracht haben. Das mag sogar gegen den Willen
der Oberen vorkommen; aber ein einziger Fall geniigt da, um
arme Midchen abzuschrecken.

Starker aber wird die gesamte Novizenerziehung in das Ge-
wicht fallen. Zwar kommen ganz unsinnige Dinge, wie sie friiher



Mitteilungen 59

tatsichlich praktiziert wurden, zum Glick nicht mehr vor. Aber
immer noch scheinen manche duBere Formen zur Ubung der De-
mut und des Gehorsams angewendet zu werden, die unsere heu-
tige Jugend, die auf das Ganze und auf die Wahrheit geht, nicht
mehr recht versteht und durch die sie abgeschreckt wird. Daf
z. B. fiir ganz geringe Kleinigkeiten, bei denen mehr ein ungliick-
licher Zufall als auch nur ein Schatten von schlechtem Willen
Ursache war (Fallenlassen irgendeines Gegenstandes im Speise-
saal usw.) nachher eine Kandidatin einen strengen Verweis erhilt,
vielleicht sogar noch vor allen Schwestern, oder dafiir gar am
Boden knieend ihr Essen einnehmen mu8, das sind natiirlich Er-
ziehungsformes, die heute sicher als iiberlebt betrachtet werden
diirfen. Es gibt doch sicher noch ganz andere Moglichkeiten, den
Gehorsam und die Demut einer Kandidatin .zu erproben als
solche unnatiirliche Mittel, die einem heutigen Madchen im Inner-
sten widerstreben miissen.

Ein weiteres Kapitel ist die Wahrung, bzw. Nichtwahrung des
Briefgeheimnisses. GewiB, geben verschiedene Ordensregeln den
Oberen das Recht, alle Briefe (mit einigen Ausnahmen, die im
Kirchenrecht festgelegt sind) zu lesen, oder es hat sich dies durch
Gewohnheit so eingebiirgert. Die Untergebenen fiigen sich durch
ihren Eintritt in die Ordensgenossenschaft freiwillig diesem Recht
der Oberen. Aber ob es nicht doch kliiger wire, wenn in unserer
Zeit die Vorgesetzten auf dieses Recht verzichteten? Denn unsere
heutige Generation hat einen viel ausgeprigteren Sinn fiir die
Personlichkeitsrechte als friihere. So erscheint manchem die Off -
nung der Briefe durch die Oberinnen ein sehr starker Eingrifl in
die personlichen Rechte zu sein, und manches Midchen mochte
bei allem Verstindnis und guten Willen fiir die Klosterordnung
und den Gehorsam doch auf dieses Recht nicht verzichten. Wenn
iibrigens — wie man das gelegentlich hort — die Zucht und
Disziplin im Kloster diese Kontrolle verlangt, dann muf es schon
sehr schlimm um den Ordensgeist bestellt sein, wenn er durch
solche MaBnahmen aufrechterhalten werden mufl. Und seien wir
doch ehrlich: Die ‘weibliche Neugierde ist ein Fehler, der auch
bei Oberinnen vorkommen kann! Mag sein, daB manche das Off-
nen der Briefe fiir eine Bagatelle anschauen. Sicher ist aber so-
viel, daB manche Midchen dies als einen Eingriff in ein person-
liches Recht betrachten, das auch im Kloster trotz Regel und Ge-
horsamsgeliibde weiter bestehen sollte und konnte. '

In die gleiche Reihe gehort eine gewisse Freiheit in der Wahl
des Beichtvaters. Wenn in allen Schwesterngenossenschaften die
vom Kirchenrecht erlassenen Gesetze (cann. 520 bis 523) genau
eingehalten wiirden, stiinde es in diesem Punkte sehr gut. Leider



60 Mitteilungen

vergehen sich manche Oberinnen gegen diese klaren und eindeu-
tigen Bestimmungen. Wenn aber in einer wichtigen scelischen
Angelegenheit nicht die von der Kirche gewihrte Freiheit ge-
wahrt wird — und das kommt noch oft vor —, dann darf man
sich nicht wundern, wenn unsere Midchen vor dem Ordensleben
zuriickschrecken. '

Zuriickschrecken wird auch manches Midchen, wenn es von
Neid und Mifigunst, gegenseitiger Anfeindung und anderen Ver-
letzungen der schwesterlichen Liebe hoért. Unsere Frauenkloster
stehen moralisch gewifl gut da. Aber das Hauptgebot der Liebe
wird — wie allgemein im Christenleben — viel zu wenig ernst
genommen. Irgendeine Kleinigkeit in einer rein disziplinaren An-
gelegenheit wird aufs strengste beobachtet — und daneben das
grofie Hauptgebot der verstehenden, verzeihenden Schwestern-
liebe verletzt, daB einen manche Klosterfrau dauert. An dieser
Tatsache, die ja bekannt ist, scheilert sicher gelegentlich auch ein
Beruf.

Darf ich zum SchluB8 noch von einem Problem der Oberinnen
schreiben? DaB es ein Problem ist, wird niemand abstreiten wol-
len. Denn immer wieder kann man feststellen, daf Oberinnen, die
fiir die duBere Leitung eines Hauses sebr tiichtig sind und auch
sonst treffliche Eigenschaften haben, ihren Mitschwestern gegen-
iiber versagen, vor allem dann, wenn die von der Regel vorge-
sehene Amtsdauer verdoppelt oder gar verdreifacht wird. Haus-
oberinnen sollten nicht 10, 15, 20 oder noch mehr Jahre im
Amte bleiben. Das wird nie gut tun. Getreue Durchfiithrung der
diesbeziiglichen Regelbestimmungen wiirde auch da mancher
Schwierigkeit zum voraus die Spitze abbrechen. Manches seelische
Leid, manche Verstimmung und noch Schlimmeres wire mit
einem Schlag behoben, und damit sicher auch mancher neue Be-
ruf wieder gewonnen.

Mochten diese Ausfithrungen so aufgenommen werden, wie sie
gemeint sind: als bescheidener Beitrag zur Losung eines schwe-
ren Problems. Und moéchten recht viele, wenigstens durch ihr
Gebet, mithelfen, dieses Problem zu lésen. Sie wiirden unseren
Frauenklostern und damit auch dem ganzen katholischen Volke
einen grofen Dienst erweisen!

Riemenstalden ob Sisikon (Schweiz), Anton Schraner.

Ein Gedenken an Bischof Sailer. Am 17. November 1949
waren es 198 Jahre, seit der spitere groBe Regensburger Bischof
Johann Michael von Sailer (1751—1832) als armer Schusterbub
in Aresing bei Schrobenhausen an der Grenze Oberbayerns gegen
Schwaben hin geboren wurde. Infolge der Auflésung des Jesuiten-
ordens aus dessen Noviziat entlassen, wurde er Weltpriester der



Mitteilungen 61

Didzese Augsburg und widmete sich von Anfang an neben einer
begnadeten, weithin wirkenden Individual-Seelsorge ganz dem
akademischen Lehramt als Professor fiir Pidagogik und Pastoral- |
theologie in Ingolstadt, Dillingen und Landshut. Zugleich also
ein begnadeter Priester, Lehrer und Erzieher, ‘fand der Weit-
herzige viele Neider und MiBideuter, was ihn zweimal fiir lan-
gere Jalire die Professur kostete. Erst Kronprinz Ludwig I. von
Bayern, der in Landshut Sailers Schiiler und ganz von seinem
Geiste gepriigt war, gelang es, ,die Hiigel in Bayern und die
Berge in Rom‘ gegen Sailer abzutragen, so daB der ,,Fénélon*
Bayerns bei der Neuordnung der kirchlichen Verhiltnisse in
Bayern Regensburger Domkapitular, Weihbischof und spater
regierender Bischof werden konnte. 1832, vor 117 Jahren, starb
der ,bayrische Kirchenvater” und , Heilige einer Zeitenwende
(wie man ihn nannte), dessen Grab im Regensburger Dom viel
besucht wird.

Damals, in den fiir das Abendland entscheidenden Tagen zwi-
schen Aufklirung und katholischer Restauration, war er der
geistig vielleicht einflufreichste Lehrer und Erzieher des Volkes,
weit iiber Bayern hinaus bis an den Rhein, nach Osterreich und
besonders auch in die Schweiz, und wurde wahrhaft der ,Vater
der bayrischen Romantik” (Diepenbrock)?). Klemens Brentano?)
1. a. danken ihm alles. Als ,,Genie des Herzens® ein ,deutscher
Franz von Sales®, hatte er — es war das Zeitalter des Briefes —
fast alle lebendigen Geister seiner Zeit und zahllose Christen
aller Bekenntnisse und Kreise zu Korrespondenten. Auch seine
vielen und vielseitigen Schriften (sie wurden spiter in 41 Bén-
den gesammelt) hatten einen gar nicht abzuschitzenden EinfluB
auf den gesamtdeutschen Raum®). Obgleich auf viele Lehrstithle
und Bischofsitze berufen, blieb er seiner bayrischen Heimat und
als Bischof Regensburg treu. Sailers Ernte- und Bestimmungs-
stunde scheint aber erst im 20. Jahrhundert so recht gekommen
zu sein. Heute erst werden seine grofen Verdienste um die
Geistes- und Kirchengeschichte, die christliche Volkserziehung
und Priesterbildung seiner Zeit und seine fortwirkende Bedeu-

1) Vgl. Uiber Diepenbrocks Bekehrung durch Sailer die schone
Erziahlung Peter Dorflers: Die Begegnung (Miinchen 1947).

2) Die neue Brentano-Biographie von Peiffer-Belli (Herder
1947) bringt iiber Sailer tiberholten Unsinn.

8) Seit dem Tode Sailers gab wegen der politisch gehemmten
Verhiltnisse des Schweizer Katholizismus (Sonderbund!) mnicht
mehr der auf dem Titelblatt der ,,Sémtlichen Werke* Sailers wei-
terhin genannte Schweizer Kanonikus Prof. Widmer diese heraus,
sondern Diepenbrock hatte die grofe Arbeit der Herausgabe und
Bevorwortung iibernommen. Aus einem von dem Verfasser dieser
Zeilen neu aufgefundenen Originalbrief Diepenbrocks - geht dies
eindeutig hervor.



62 Mitteilungen

tung richtig eingeschétzt, zumal seine Biicher kostbares Geistes-
gut fiir die Auseinandersetzung von heute im Meinungsstreit iiber
das rechte christliche Menschenbild und wahre Bildung, christ-
liche Existenz und christliche Verkiindigung bieten und Bischof
Sailer immer deutlicher und mit bestimmendem Ernst zum
weisen und giitigen Erzieher gerade auch unserer Tage werden
lassen®). Es ist wie ein Symbol, daB das im zweiten Weltkrieg
zur Einschmelzung bestimmte Regensburger Sailer-Denkmal, das
ihm Konig Ludwig I. errichtet hatte, nunmehr aufgefunden
wurde und nach Restaurierung wieder aufgestellt werden soll.

Auch literarisch und geistesgeschichtlich wird der groBe
Regensburger Bischof nach der Verkennung und Vergessenheit
des spiaten 19. Jahrhunderts heute wieder entdeckt. Eine reiche
Sailer-Literatur ist bereits vorhanden. Die entscheidende Sailer-
Biographie aber sollte uns das Sailer-Jahr 1951 (nach dem
Goethe-Jahr 1949 und Joh.-Seb.-Bach-Jahr 1950) endlich brin-
gen, das Jahr, in dem der 200. Geburtstag Sailers und zugleich
das ernste Bekenntnis unserer Zeit zu seinem Geist der Tolerang,
der Una Sancta, der Innerlichkeit und des echten Menschen- und
rechten Christentums, zur Weisheit seiner Erziehung und Lehre,
zu seinem Werk und seiner Personlichkeit ein lautes Echo finden
soll.

Wenn wir heute hier erstmals auf das kommende Sailer-Jahr
1951 hinweisen und es zugleich offen aussprechen, was der Sinn
der heutigen, auch theologischen und seelsorglichen ,,Bewegung
zu Sailer ist, daB die Erntestunde Sailers heute erst wirklich
gekommen zu sein scheint, soll auch eine kleine Ubersicht iiber
die wichtigste neueste Sailer-Literatur den Lesern den Weg zu
Sailer erleichtern. Es handelt sich hauptsiichlich um folgende
Werke:

H. Schiel, Sailers Lében und Briefe, — Bd. I: Sailers Leben
(dokumentarisch meisterhaft). Regensburg 1948, Pustet. DM 22.—.
Bd. II: Sailers Briefe, soll bald folgen.

J. Weilner, Gottselige Innigkeit. Die Grundhaltung der religii-
sen Seele nach J. M. Sailer. Regensburg 1949, Pustet. Geb.
DM 14.—.

J. M. Nielen, J. M. v. Sailer, der weise und giitige Erzieher
seines Volkes. (Kurzer LebensabriB, Bedeutung und prichtige
Ausziige aus Sailers Werken.) Frankfurt a. M. 1949, J. Knecht,
Carolusdruckerei. DM 12.80.

Zum Sailer-Jahr 1951 sind wohl auch die wertvollen Sailer-
Studien des Miinchener Privatdozenten Dr. Gerard Fischer, Pfar-

: *) Welche Kostbarkeit ist, um nur ein Beispiel zu nennen, auch
fiir uns Heutige Sailers geradezu geniales nHandbuch der christ-
lichen Moral‘“ (3 Binde)!



Mitteilungen 63

rer A. Halsers Buch iiber Sailers Priesterschule, sowie weitere
Werke der Sailer-Forscher Dr. H. Schiel, des Verfassers dieser
Gedenkzeilen und andercr greifbar.

Sailer ist einer der tiefen, unausschopfbaren Gesundbrunnen
Goltes gerade auch fiir unser 20. Jahrhundert, das ja eine neue
und griindliche Erziehung auf Gott und Christus hin braucht.
Das allein kann der Sinn des Sailer-Jahres 1951 sein, Sailers
Erbe aufzunehmen und anzutreten. Die Stunde Sailers ist ge-
kommen!

Mitterfels (Bayern). Dr. Josef RuPwurm.

Kann der Ortsordinarius eine Dismembration einer Ordens-
geistlichen-Pfarre vornehmen? Kirchliche Einrichtungen sollen
stetig sein. Nach dem Grundsatz: ,,Nihil innovetur® werden Ver-
anderungen von kirchlichen Benefizien nicht begiinstigt. Sie diir-
fen nur vorgenommen werden, wenn wichtige Griinde (causae
canonicae) vorliegen. Jede willkiirlich vorgenommene Verinde-
rung ist null und nichtig (can. 1428). Aus dieser Erwiigung her-
aus sind auch gewisse Verinderungen von Benefizien dem Apo-
stolischen Stuhl reserviert, u. a. jede (quaevis) Verlegung, Tei-
lung und Dismembration eines Ordensgeistlichen-Benefiziums
(vgl. can., 1422 a. E.). Da es aber Pflicht der Ortsordinarien ist, .
im Interesse der Scelsorge die Dibzese in Pfarrbezirke zu teilen
und dementsprechend auch neue Pfarreien zu errichten (vgl
can. 216), so bestimmt can. 1427, § 1, daB die Ortsordinarien
die Teilung jeder beliebigen Pfarre oder Dismembration (Um-
pfarrung) aus den vom Gesetze anerkannten Griinden vornehmen
konnen. Da der Kodex hier von ,paroecias quaslibet” spricht,
so ist es klar, daB damit auch die Ordensgeistlichenpfarreien
inbegriffen sind, daB diese also, obgleich sie Regularbenefizien
sind und ihre Veriinderung sonst dem Apostolischen Stuhl vor-
behalten wiire, in diesem Falle zugunsten der Seelsorge geteilt,
bzw. dismembriert werden kénnen. Can. 1427, § 1, verhdlt sich
nidmlich zu can. 1422 (a. E.) wie das besondere Gesetz zum allge-
meinen nach dem Grundsatz: ,,Generi per speciem derogatur.*
Das allgemeine Gesetz erstreckt sich auf alle durch das besondere
Gesetz nicht ausgenommenen Fille. (Vgl. Jone H., Kirchliches
Gesetzbuch, Erklirung zu can. 1427, § 1; Maithaeus Conte «
Coronata, Comment. Nr. 983.)

Graz. Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer.



64 Roémische Erldsse und Entscheidungen

Rémische Erldisse und Entscheidungen

Zusammengestellt von Dr. Karl Bocklinger, Linz a. d. D.

Jahresbericht der Rota Romana (AAS, 1949, p. 222 ss). Die
Rota Romana hat im Jahre 1948 126 Prozesse abgeschlossen. 125
davon waren Eheprozesse, die mit einer Ausnahme (auf Ehe-
scheidung) alle Ehenichtigkeitsprozesse waren. Gegeniiber dem
Jahre 1947 (vgl. Jg. 1948, Heft 4) hat sich die Zahl der Ehe-
prozesse fast verdoppelt. Auffallend ist, daB im Gegensatz zu ver-
gangenen Jahren mehr als die Hilfte der Félle (76 von 124)
negativ entschieden wurde und daB man bei keinem Klagegrund
sagen kann, es bestehe eine glnstige Aussicht auf eine positive
Entscheidung. Als hiufigste Klagegriinde sind wieder vis et metus
(58 Fille), exclusio boni prolis (17 Fille) und impotentia (11 Fille)
ZUl nennen. :

Vis et metus . . . . . . B8 Prozesse 26 positiv 32 negativ
exclusio boni prolis . . . 17 i 7 = 10 4
impotentia SA R e o T 5 4 5 ki £
conditio apposita . . . . 11 5 5 s 6 H
exclusio boni sacramenti . 11 b 2 5 9 =
defectus consensus . . . 6 e 0 5 6 2
exclusio indissolubilitatis . 2 & 0 5 2 =
capsae variae .l oo o ai. 8 vy 4 i 4 %
124 e 48 i 76 s

Der JubelablaB (AAS, 1949, p. 257 ss). Der JubelablaB ist ein
vollkommener AblaB, der auch den Verstorbenen zugewendet wer-
den kann. Vom Weihnachtstag 1949 bis zum Weihnachtstag 1950
konnen den JubelablaB alle Gldubigen gewinnen, so oft sie nach
Empfang des BulB- und Altarssakramentes entweder am selben Tag
oder an verschiedenen Tagen in beliebiger Reihenfolge die romischen
Basiliken St. Johann im Lateran, St. Peter im Vatikan, St. Paul
an der Via Ostiensis und GroB-Sankt-Marien auf dem Esquilin
besuchen und in jeder der genannten Basiliken drei Vaterunser,
Ave Maria und Ehre sei dem Vater, ein Vaterunser, Ave Maria,
Ehre sei dem Vater auf die Meinung des Hl. Vaters und das
Glaubensbekenntnis beten. Wer auf der Reise nach Rom oder
in Rom  durch Krankheit oder Tod gehindert wird, die Kirchen-
besuche und die angegebenen Gebete zu verrichten, kann den
JubelablaB durch bloBen Empfang der Sakramente der Bufle und
des Altares gewinnen.

Einschrinkung der Ablisse und Fakultiten im Heiligen Jahr.
Durch eine Apostolische Konstitution vom 10. Juli 1949 werden die
Abldsse fiir die Lebenden auf die Dauer des Heiligen Jahres 1950
aufgehoben. Nicht aufgehoben sind: 1. Alle Abldsse in der Todes-
stunde; 2. die Ablisse, die mit dem dreimaligen , Engel des Herrn*
verbunden sind; 3. Ablédsse beim Besuch des Allerheiligsten wih-
rend des Vierzigstiindigen Gebetes; 4. Ablidsse, die bei der Beglei-
tung des Allerheiligsten gewonnen werden, wenn es zu Kranken
getragen wird; 5. der Portiunkulaablal in S. Maria degli Angeli
in Assisi; 6. Ablidsse, die mit dem ,,Gebet zum Heiligen Jahr 1950*
verbunden sind; 7. Abldsse, die von Pontifikanten bei Pontifikal-
funktionen verlichen werden,



Ramische Erlisse und Entscheidungen 65

Ferner werden fiir das Heilige Jahr (auBerhalb Roms) alle
Fakultiten aufgehoben, kraft deren von reservierten Siinden und
Zensuren absolviert, von Irregularitdten, Hindernissen und Ge-
lilbden dispensiert und Gelilbde umgewandelt werden konnen.
Nicht unter die Aufhebung fallen: 1. Alle Fakultdten, die der
C. J. C. gewihrt; 2. Fakultidten, die den Nuntien, Ortsordinarien
und hoheren Ordensoberen pro foro externo verliehen wurden;
3. Fakultidten, die die Ponitentiarie Ordinarien und Beichtvitern
pro foro interno verliehen hat, wenn die Pénitenten (nach Ansicht
der Ordinarien oder Beichtvidter) nicht leicht nach Rom reisen
konnen.

Eine zweite Konstitution gleichen Datums zdhlt die Voll-
machten der romischen (eigens fiir das Heilige Jahr deputierten)
Beichtviter auf (Absolution von reservierten Slinden und Zen-
suren, Dispensation und Umwandlung von Geliibden, Dispensation
von Irregularitidten und Hindernissen).

Bine dritte Konstitution (ebenfalls gleichen Datums) enthalt
die Privilegien derer, die an der Rompilgerfahrt verhindert sind.
Darunter sind u. a. verstanden: 1. Alle Nonnen, Schwestern,
Oblatinnen, Tertiarinnen (und ihre Kandidatinnen, Postulantinnen,
Novizinnen) mit ihren weiblichen Zoglingen (nicht Externistinnen)
und mit ihren Haus- und Tischgenossen; 2. alle Madchen und
Frauen in Heimen und Internaten, auch wenn diese nicht von
Schwestern gefuihrt sind; 3. die Angehorigen der Eremitenorden;
4, alle Gefangenen (im weitesten Sinn des Wortes); 5. alle Glau-
bigen, die in Staaten leben, in denen die Pilgerfahrt nach Rom
nicht erlaubt ist; 6. Kranke, die wegen ihrer Krankheit nicht nach
Rom reisen konnen, und Krankenpflegepersonal; 7. Arbeiter, die
sich fiir die Zeit der Pilgerfahrt nicht von ihrem Arbeitsplatz ent-
fernen konnen; 8. alle, die das siebzigste Lebensjahr tiberschritten
haben. Alle diese konnen wéihrend des Heiligen Jahres jedesmal
einen vollkommenen AblaB gewinnen, so oft sie beichten, kommu-~
nizieren, auf die Meinung des Heiligen Vaters beten und statt des
Besuches der Basiliken ein vom Ordinarius oder Beichtvater auf-
erlegtes gutes Werk verrichten. Jede der genannten Personen
kann sich auBerdem zur Jubildumsbeicht einen Beichtvater wah-
len, dem daflir eigene Vollmachten (u. a. Absolution von reser-
vierten Zensuren und Siunden, Umwandlung und Dispens wvon
Geliibden) erteilt werden (AAS, 41, 1949, p. 337 ss.).

Aus einem Monitum der Ponitentiarie geht u. a. hervor, daf
es genligt, die flir den JubelablaB vorgeschriebenen Gebete wenig-
stens an den Toren oder auf den Stufen der vier Basiliken (Sankt
Peter, St. Paul, S. Maria Maggiore, Lateran) in and&chtiger Hal-
tung zu verrichten. Beim miindlichen AblaBigebet ist Wechselgebet
zulassig.

Alle Beichtvdter, die als Pilger nach Rom kommen, haben die
Fakultdt (nur bei der Jubildumsbeichte) von nicht o6ffentlichen
Zensuren, die (a iure) dem Ordinarius oder dem Apostolischen
Stuhl (simpliciter oder speciali modo) reserviert sind, loszuspre-
chen, private Geliibde (wenn sie nicht dem Apostolischen Stuhl
reserviert sind) und den Besuch der vier Basiliken in andere gute
Werke umzuwandeln.

Zehn der obgenannten Beichtviter, die die Ponitentiarie oder
der 1Bis,chof bestimmt, haben groBere Fakultdten (AAS, 41, 1949,
p. 513 ss.).

,,Theol.-prakt. QuartalschriftI. 1950. 3]



66 Aus der Weltkirche

Ehefragen. Nach einer Erkldrung des Heil. Offiziums vom
30. Juni 1949 ist can. 1088, § 1 (zur Gultigkeit der Ehe miissen die
Kontrahenten entweder personlich anwesend oder durch einen
Prokurator vertreten sein) auch auf die Ehen getaufter Akatho-
liken anzuwenden,

Eine zweite Erkldrung des Heil. Offiziums (vom 11. August
1949) gibt die Rechtspraxis fiir die Ehen von Kommunisten an:
Bei Ehen nichtexkommunizierter Kommunisten gelten can. 1065,
1066; Ehen exkommunizierter Kommunisten sind nach can. 1061,
1102, 1109, § 3 (mixta religio) zu behandeln (vgl. das Dekret des
Heil. Offiziums vom 1. Juli 1949). (AAS, 41, 1949, p. 427 s.)

Privatoratorien, Tragaltire, Ministranten. Eine Instruktion der
Sakramentenkongregation an die Ortsordinarien vom 1. Oktober
1949 geht dahin, Ansuchen um Gewdhrung von Privatoratorien
mit MeBlizenz an Laien moglichst einzuschrinken, und zwar
sowohl der Zahl als auch dem Umfang nach.

Um das Privileg des Tragaltars soll nur angesucht werden,
wenn es wirklich notwendig und von Nutzen ist (Krankheit des
Priesters, Priester in Begleitung mannlicher Jugendlicher auf
Wanderungen und Bergfahrten, Feldmessen bei groBen Festen).

Dem Indult, ohne Ministranten zu zelebrieren, wird neuestens
die Klausel beigefiigt: ,,dummodo aliquis fidelis Sacro assistat®
(wenn jemand von den Gléaubigen dem Opfer beiwohnt).

Die Erlaubnis, das Allerheiligste in Privatoratorien aufzube-
wahren, wird nur in Ausnahmefillen und aus schwerwiegenden
Griinden erteilt (AAS, 41, 1949, p. 493 ss.).

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg
1. Der 73. Deutsche Katholikentag in Bochum

Diese groBSe Veranstaltung der deutschen Katholiken, die vom
1. bis 4. September stattfand und an der sich gegen 180 auslén-
dische Giste beteiligten, begegnete jenseits der West- und Sid-
grenzen einem starken Interesse und erhielt in den Zeitungen
durchaus anerkennende Kommentare. Nicht allein wegen der Zu-
vorkommenheit, mit der die fremden Vertreter aufgenommen
wurden, sondern auch und vor allem wegen der Leistungen, die
der deutsche Katholizismus in der fiir ihn besonders schweren
Nachkriegszeit aufzuweisen hat. Ofters wurde unterstrichen, daf
die soziale Frage, deren Themen 11 verschiedene Arbeitsgemein-
schaften unter sich verteilten, im Vordergrund stand. Ein Bericht-
erstatter aus der Schweiz notierte das Religiose als das dominie-
rende Erlebnis des Katholikentages und bewunderte sowohl den
echten Glaubensgeist als auch die gediegene liturgische Schulung
der gliubigen Massen. Er kann aber nicht umhin, sich die Frage
vorzulegen, ob die Bochumer Tagung ein wahrheitsgetreues Bild
der heutigen Situation der deutschen Kirche biefe. Zweifelsohne
wird es eine gewisse Zeitspanne brauchen, bis die durch den
Nationalsozialismus verursachten Schiden wieder behoben sind.
Wenn man als Leitwort den Wahlspruch Pius’ XII. wahlte: ,,Ge-
rechtigkeit schafft Frieden®, dann sind wir Katholiken uns dessen
wohl bewuBt, daB der soziale und internationale Friede nur unter




Aus der Weltkirche - 67

der Bedingung erreicht wird, daB die Gerechtigkeit auf der Wahr-
heit fuft und sich in der Liebe vollendet. Das ist der pianische
Dreiklang, und alle Vélker Europas miisssen noch einen langen
Weg gehen, ehe dieses christliche Dreigestirn ihre inneren Ver-
hiltnisse durchwirmt und ihre gegenseitigen Beziehungen briider-
lich regelt. Die Gerechtigkeit ist das unerldaBliche Minimum, aber
das Hoéchste ist die Liebe.

Am 4. September beschloB der Hl. Vater den 73. Katholikentag
durch seine prachtvolle Radiobotschaft, die zwar unmittelbar an
die deutschen XKatholiken gerichtet war, jedoch nicht geringere
Aktualitit fiir die gesamte Christenheit besitzt. Der Stellvertreter
Christi selbst gliederte die richtungweisenden Séatze tiiber die
soziale Neuwordnung in fiinf Punkte. — Erstens: Seit den Tagen
Ieos XIII. hat es wenige Sorgen gegeben, welche die Obersten
Hirten der Kirche mehr beschéftigen als die soziale Frage.
Worauf es heute ankommt, ist, 1. daB die Sozialdoktrin der Kirche
Gemeingut aller Glaubigen werde, und 2. daB sie diese Lehre in
die Tat umsetzen, was von allen Beteiligten Opfer verlangt, die
nicht mehr aufgeschoben werden diirfen. — Zweitens: Das Sozial-
programm der Kirche ruht auf drei sittlichen Pfeilern: Wahrheit,
Gerechtigkeit und christliche Liebe. Niemals wird die Kirche zu
propagandistischen Zwecken oder um einen Augenblickserfolg zu
erjagen, einen dieser drei Pfeiler fallen lassen. Niemals ist sie -
radikal und ‘grundsitzlich gegen eine bestimmte soziale Klasse
eingestellt. Sie wird stets den Rechtsuchenden helfen und das
Gemeinwohl aller Volkszugehorigen zum Ziele haben. — Drittens:
Es 148t sich (auf dem Boden der Zentralideen von ,,Quadragesimo
Anno®, die von Pius XII, in diesen letzten Jahren héufig heran-
gezogen werden) ein Ausgleich der Klassengegenséitze finden. Ob-
schon bis heute der Klassengegensatz sich kdmpferisch auswirkt,
so ist trotzdem der Gegensatz zwischen Kapital und Arbeit, zwi-
schen Unternehmer und Arbeiter weder eine Naturforderung noch
eine Naturnotwendigkeit. Beide Gruppen sollen sich als Leistungs-
und Verantwortungsgemeinschaft in jedem Industriezweige ihrer
Solidaritidt und hoheren Einheit bewuBt sein und sich verbinden
zu jener ,,von der Natur selbst gewiesenen organischen Zusam-
menarbeit beider nach Werk- und Wirtschaftssektor, in berufs-
stindischer Gliederung. Natiirlich setzt diese Entwicklung eine
gesteigerte christliche Gesinnung voraus, und die Katholiken sind
dazu berufen, an diesem entscheidenden Punkt sozialer Neuord-
nung die Wege zu ebnen. — Viertens: Christliche Sozialpolitik
muBl in einer umfassenden christlichen Kulturpolitik eingebettet.
sein. Wer also fiir eine christliche Kulturpolitik, z. B. fur die uner-
setzliche katholische Bekenntnisschule, eintritt, schafft und schiitzt
die Grundlagen einer christlichen Sozialpolitik. — Fiinftens: ,Es
darf nicht sein, daB die Welt der Werktitigen dem gottlosen
Materialismus verfillt. Sie fiir Gott und Christus zu retten, dafur
mufl das Letzte eingesetzt werden.*

Ehe Pius XII. seine Ansprache beschloB, empfahl er den deut-
schen Katholiken die eifersiichtige Pflege eines doppelten heiligen:
Erbes: ,Das erste ist die christliche Familienkultur. .. Das andere
ist die Einheit und Zusammenarbeit im offentlichen Raum.”“ Hier
wiederholte er seinen Lieblingsgedanken wvon der Sendung der
katholischen Kirche auch fiir das o6ffentliche Leben. Jene Laien,
die aus dem christlichen Geiste heraus das offentliche Leben for-

5*



63 Aus der Weltkirche

men, arbeiten mithin in der Kirche und fir die auch weltzuge-
wandte Kirche: ,,Als Lebensprinzip der menschlichen Gesellschaft
soll sie (die Kirche), aus den tiefen Quellen ihrer inneren Reich-
tiimer schopfend, ihren EinfluB auf alle Gebiete des menschlichen
Daseins ausdehnen. Und hier liegen die weiten Moglichkeiten des
Wirkens gerade der Laien in der Kirche und fiir die Kirche.”

Beim 5. Punkte der richtungweisenden Séfze benutzte der Papst
die Gelegenheit, um durch eine feste Erkldrung allen MiBdeutun-
gen des Kommunismusdekretes vom 1. Juli die Spitze abzubrechen:
,Wenn kiirzlich ein fiir alle Katholiken verbindlicher Trennungs-
strich gezogen worden ist zwischen dem katholischen Glauben und
dem atheistischen Kommunismus, so geschah es, um einen Damm
aufzuwerfen zur Rettung aller ohne Ausnahme vor dem Gott und
die Gottesverehrung verneinenden Marxismus. Der Erla hat
nichts zu tun mit dem Gegensatz zwischen arm und reich, zwi-
schen Kapitalisten und Proletariern, Besitzenden und Besitzlosen.
Um die Rettung und Reinerhaltung der Religion und des christ-
lichen Glaubens, um ihre freie Betatigung ging es, und damit auch
am das Glick und die Wiirde, die Rechte und die Freiheit des
arbeitenden Menschen, Blind fiirwahr miiGte der sein, der die
letzten Jahrzehnte miterlebt hat und dies nicht verstehen wollte.*

Bereits am 17. August hatte Pius XII. beim Empfange des
neuen peruanischen Botschafters den eigentlichen Sinn und die
religitse Begriindung des Dekretes vom 1. Juli in kurzen Worten
umrissen: ,,Sie kommen zu Uns gerade in dem Augenblicke, da
das miitterliche Wort der Kirche, schon ldngst erwiinscht und
erhofft, die notwendige Scheidung zwischen dem Lager Jesu
‘Christi und demjenigen seiner Gegner vollzogen hat, indem es
dem nach Wahrheit und Licht verlangenden Gewissen der Katho-
liken zeigt, -wo der gerade, lichte und sichere Weg liegt, der zum
Heile fithrt, und wo die gewundenen und dunklen Pfade zum Irr-
tum sich befinden.”

II. Vom schweizerischen Katholizismus

Ein gut organisierter Katholikentag beschert dem von aufien
hereingeschneiten Beobachter im allgemeinen ein giinstiges Bild
der religivsen und kirchlichen Situation des betreffenden Landes.
Wen sollte es auch nicht beeindrucken, als am 3. und 4. September
der ,alte katholische Vorort® Luzern 100.000 Teilnehmer zum
9 Katholikentag der Schweiz versammelt sah, die gekommen
waren, um nach einer Unterbrechung von beinahe 15 Jahren
wieder gemeinsam zu beraten und ihr Glaubensgliick wie ihre
Glaubenskraft froh zu bekunden? Der 1. Schweizer Katholikentag
von 1903 zdhlte 12.000 Teilnehmer und die 8. Tagung in Freiburg
1935 kam bereits iiber 40.000. Doch auch die Schweizer vergessen
bei aller Freude tiber diesen #uBeren Erfolg die ernste Prifung
der niichternen alltdglichen Situation keineswegs. Ernst und
sachlich redete der Bischof von Basel-Lugano, Msgr. Franziskus
von Streng: ,Ist die religidse Gleichgiiltigkeit nicht ein Men-
schentyp unserer Zeit? Sind Laizismus, Materialismus, Nihilismus
nicht vielfach eingedrungen in Familie, Schule und Erziehung?
Auch in unserem Lande ist die Zahl derer, die Gott verloren
haben, erschreckend grof3 geworden.“ Das Geldbnis der Ménner
und Jungméinner miisse ein Zweifaches sein: Ehrfucht vor Gott
und echte Frommigkeit. Insbesondere sei an der Reftung und
Heiligung des Sonntags mitzuwirken. — Bundesrat Dr. Etter warb



Aus der Weltkirche 69

fiir die Verchristlichung des o6ffentlichen staatlichen Lebens und
erorterte drei Dinge, denen die Katholiken intensive Aufmerk-
samkeit schenken miissen: die weiblichen Klosterberufe, die Inlén-
dische Mission und die Universitdt Freiburg. Nur als christliches
Land wird die Schweiz ein Hort der Freiheit und der Gerechtig-
keit bleiben. Wenn die Bundesverfassung mit der Anrufung Gottes
des Allmichtigen beginnt, dann ist es Aufgabe der Méinner und
Jungminner, dafiir zu sorgen, daB dieser Formel stets ein christ-
licher Geist in den Schulen und im Parlament entspreche. Katho-
liken und Protestanten miissen sich gemeinsam einer Entchrist-
lichung der Schweiz widersetzen. Bezeichnend ist es jedenfalls,
daB ein Laie so warm fiir die Forderung der weiblichen Kloster-
berufe sprach, damit die katholischen Erziehungsanstalten, Kran-
kenh#user und Spitdler nicht in eine unlésbare Krise geraten: ,Es
fehlen Arbeiterinnen im Weinberg des Herrn.“ Hatte nicht auch
Pius XII. am 24. Juli den italienischen Frauen gesagt: ,,Vergesset
aber nicht, daB es unter den Berufungen der Frau auch den
Ordensberuf gibt, den Stand der gottgeweihten Jungfrau. Das
Apostolat der Kirche ist heute kaum vorstellbar ohne die Arbeit
der Ordensschwestern in den Werken der Caritas, der Schule,
der Hilfe fiir den priesterlichen Dienst, in den Missionen.

In seiner Radioansprache vom 4. September dankte Pius XIlL
zuerst fiir die kirchliche Aufbauarbeit, die seit einem Jahrhundert
in der Schweiz geleistet wird und die sich kontinuierlich der sozu-
sagen totalen Umwandlung des sozialen Gefiliges des Landes an-
passen mulBte. Ein groBtenteils konservatives Bauernvolk ist zum
Industrievolk geworden, Priester und Laien, nicht zuletzt der
Volksverein, der Caritasverband, die Arbeitervereine und Christ-
lichen Gewerkschaften waren dort zur Stelle, wo die geistigen
Auseinandersetzungen und die sozialen Umschichtungen zur Tat
mahnten. Auch heute lasten groBle Verantwortungen auf den
Schweizer Katholiken, die nicht schwach sein diurfen, um den
christlichen Geist im offentlichen Leben zur Geltung zu bringen.
Ahnliches wie den deutschen Katholiken in Bochum sagte der
Heilige Vater an demselben Tage den Teilnehmern an der Tagung
von Luzern iiber die Aufgaben und Verpflichtungen der Laien in
der Kirche und fiir die Kirche: ,,Wenn vom Miindigwerden und
vom Einsatz des Laien in der Kirche die Rede ist, hier (d. h. im
offentlichen Leben) haben sie sich zu verwirklichen. In der Kirche.
denn die Kirche, der christliche Glaube strahlt notwendig in die
Bereiche des Wirtschaftlichen, Sozialen, Kulturellen und Staat-
lichen hinaus, um sie alle dem Gebot Gottes anzugleichen. Macht
euch geltend, euer Recht und euren inneren Reichtum, in Gesetz-
gebung und Verwaltung, in Ehe und Familie, Erziehung und
Schule, in der Rettung der Erwerbstitigen vor dem Absinken in
den gottlosen Materialismus.” — Pius XII. sieht also vor allem
in dieser Arbeit fiir die Verchristlichung des offentlichen und
kulturellen Lebens die innerkirchliche — wirklich ,,in der Kirche*
— Sendung und Tétigkeit der Laienapostel, da die Kirche wesent-
lich zugleich gott- und weltzugewandt ist.

An diesen ersten Teil seiner Rede in deutscher Sprache fligte
der Papst in franzosischer Sprache einen Appell zur Verinner-
lichung hinzu. In einer religionskalten Umwelt wird weder katho-
lisches Brauchtum ohne tiefe persénliche Uberzeugung standhal-
ten, noch auch der christliche Geist das offentliche Leben nach-



70 Aus der Weltkirche

haltig durchsduern. Nicht unsere Organisationen, sondern die
Personlichkeit des Katholiken beeindruckt den Durchschnittsmen-
schen. Auch 1483t sich der Materialismus nur durch eine stdrkere
lebensvolle geistige Kraft tiberwinden: ,,Aber diese Kraft besitzt
blol der Mensch des inneren geistigen Lebens, der Mensch, der
als Christ denkt, der betet, der ganz wvon Gott erfiillt ist. Das
innerliche Leben: das ist die Parole der gegenwairtigen Stunde.*

In einem ebenfalls kurzen italienischen SchluBteil stellt Pius
die biirgerliche Freiheit, auf die das Schweizer Volk mit Recht
stolz ist, in den Mittelpunkt und betont, daf diese Freiheit und
die wesentlichen Rechte des Menschen in Gefahr geraten, wenn
die Treue zu Gott und der Gehorsam gegen seine Gebote schwin-
den.

Wohl zur Vorbereitung auf den Luzerner Katholikentag hatte
die ,,Orientierung® aus Ziirich in den Monaten Mai und Juni
eine Reihe von Artikeln veroffentlicht, die sich ohne Lobhudeleien
und ohne Pessimismus mit den Licht- und Schattenseiten der
katholischen Situation in der Schweiz befassen. Schon das geo-
graphische Bild der Verteilung von Katholiken und Protestanten
hat sich stark gewandelt. Wahrend frither die 40 Prozent Katho-
liken sich mehr nach bestimmten Kantonen gruppierten, hat die
Industrialisierung zahlreiche Protestanten in katholische Stédte
und Kantone gebracht und umgekehrt einigen Hochburgen des
Protestantismus, z. B. Zirich und Basel, bis zu 30 Prozent katho-
lischer Bevolkerung gegeben. Die Seelsorgearbeit wird mancher-
orts einschneidend durch die hidufigen Wohnverinderungen er-
schwert. Die Zahl der Ehescheidungen nimmt zu. Mischehen bilden
eine ernste Gefahr. In den Stidten begniigen sich auch bedenklich
viele Katholiken mit der Ziviltrauung. Ein hoher Prozentsatz der
Schweizer Frauen wird durch Erwerbstétigkeit aus dem Familien-
kreise gezogen. Der Lohn der Familienvéter ist ungeniigend an-
gepafBt. Die Vertretung der Katholiken im &Gffentlichen politischen
Leben der Stadte und Kantone entspricht nicht dem Anwachsen
der katholischen Bevdlkerung. In den offiziellen Schulen, z. B. in
Zirich, Basel und Bern, finden wir &uBerst wenig katholisches
Lehrpersonal, wihrend anderswo die Lage gelegentlich besser ist.

III. Probleme der Familie und der christlichen Erziehung

Im 1. Heft 1949 der ,,Quartalschrift* (S. 72—74) berichteten
wir austiihrlich {iber die Radiobotschaft des Heiligen Vaters vom
6. Oktober 1948 an den Interamerikanischen KongreB der katho-
lischen Erziehung, in der wirklich Grundlegendes zum Thema
»Erziehung und modernes Milieu“ gesagt wurde. Nicht geringere
Bedeutung besitzt eine Rede des Papstes vom 3. September 1949
beim Empfang des zweiten Nationalkongresses des ,,Verbandes
katholischer Lehrer Italiens an Mittleren Schulen. — Pius XII.
sieht die Jugend unserer Zeit mit hoffendem Auge, da in ihr
(mehr instinktiv als gekldrt) der Drang lebendig ist, fiir des
Menschen Erdenwandel eine solidere und wertvollere Zukunft
zu sichern. Daraus erwichst eine gewaltige Verantwortung fiir
Kirche und Schule. Zu Lehrern und Professoren muB man heute
iiber ,Erziehung®“ sprechen, da jener Irrtum, der intellektuelie
Ausbildung und Charakterformung auseinanderrif3, als iiberholter
Standpunkt zu gelten hat. Gerade unsere Gegner, d. h. bestimmte
Staaten, Regime und politische Bewegungen, sehen in der Schule,
deren Wert fiir die Bildung der Gewissen sie erkannt haben,



Aus der Weltkirche 1

eines der wirksamsten Mittel, um ihrer Partej jene Scharen wvon
Anhédngern zu gewinnen, die sie zur Durchsetzung bestimmter
Lebensauffassungen brauchen. Deshalb soll mit allen Mitteln die
Schule dem EinfluB der Familie und der Kirche entzogen werden.
Man hat versucht und versucht noch immer, sich in ausschlie-
licher Weise der Schule durch ein staatliches Monopol zu beméch-
tigen, das zudem eine grundlegende menschliche Freiheit schwer
antastet. Die Kirche wird nie aufhéren, das wesentliche, ihr und
der Familie zustehende Recht der Schulfreiheit zu wverteidigen.
Fiir die Schule, fiir den Kultus und die Heiligkeit der Ehe scheut
der Apostolische Stuhl keine Schwierigkeiten.

Im zweiten Teil seiner Ansprache behandelte der Papst einige
Forderungen des christlichen Schulunterrichtes in der modernen
Zeit: 1. Wir verschreiben uns weder einem blinden Festhalten an
der Vergangenheit noch werfen wir leichtfertig die pddagogischen
Normen iiber Bord, die das Resultat langer Erfahrung sind. Sorg-
filtig priifen wir die Theorien und Methoden der modernen piada-
gogischen Schulen, ehe wir sie auf unsere Verhiltnisse anwenden,
da die durch sie erzielten Erfolge oftmals vom Volkscharakter und
der Kulturstufe des Ursprungslandes dieser Theorien und Metho-
den abhingig sind. Die Schule ist kein chemisches Laboratorium,
und niemals darf die menschliche Personlichkeit des Kindes und
Jugendlichen durch ungesicherte Methoden aufs Spiel gesetzt wer-
den. Neuerungen konnen sich tibrigens nur auf sekundire péada-
gogische Mittel und Ziele ersfrecken, wihrend das wesentliche
Ziel und die wesentlichen Mittel der Erziehung iiberall dieselben
bleiben.

2. Der echte Erzieher ist mit den neuen Bediirfnissen seiner
Zeit vertraut und studiert die entsprechenden Hilfsmittel. 3. Er-
ziehungsaufgabe ist eine christliche Zukunft, beherrscht von Ge-
rechtigkeit und grofer Liebe sowie erschlossen fiir eine tiefere
und harmonischere Bildung. Dem Lehrer, der sich mit Hingabe
einer solchen Arbeit weiht, ist die Volksgemeinschaft zu Dank
verpflichtet und schuldet ihm eine wirtschaftliche Stellung, die
es ihm erlaubt, ganz fir die Schule zu leben. 4. Der Erzieher
formt seine Zoglinge vor allem durch sein persodnliches Beispiel.
5. Der zu kultivierende Idealmensch ist identisch mit dem wvoll-
kommenen Christen, da dieser, als Mensch seiner Zeif, auch die
Diesseitsaufgaben mit hochstem Ernste anpackt. Ein Christ ist
verpflichtet, sich zum wvollkommenen Menschen zu entfalten, und
im Christentum ruhen unbeschrinkte Energien fur die Volker-
erneuerung. Christliche Wissenschaftler, die jene flir den Ge-
brauch der materiellen Krifte notige Seelengrofie mitbringen,
werden die Errungenschaften des Erkennens und der Technik
nicht miBbrauchen, um der Welt Schrecken einzujagen. Leider
hat die Technik gegeniiber der Seele ein bedenkliches Uber-
gewicht. 6. Im allgemeinen mul3 der Gebildete ein tapferer, prin-
zipienklarer und prinzipienfester Mensch sein, ein Vorkdmpfer
der Gerechtigkeit, Freund ernster Arbeit, Apostel der Liebe und
Feind des Parteistreites, des Nationalismus und der Sucht nach
Hegemonie, ein Mann, der zugleich mit dem regen Bewufitsein
der eigenen Personlichkeit die christliche Demut und das Gefiihl
fiir Solidaritdt in sich spiirt.

Als knappe Illustration der gegeniiber den freien kathoh.schen
Schulen Frankreichs vom Staate begangenen Ungerechtigkeiten



72 Aus der Weltkirche

seien einige Ziffern aus der ,Documentation Catholique” vom
25. September 1949 mitgeteilt. In den Volks- und Mittelschulen
betreut das katholische Unterrichtswesen rund 1,685.000 Zoglinge,
wodurch der Staat beinahe 33 Milliarden Franken alljdhrlich
spart. Bestinde das Schulmonopol, dann wiirden sich selbstver-
stdndlich die Auslagen des Staates pro Schiler, besonders in den
Dorfern, mindern. Immerhin empfinden es die Katholiken mit
Recht als unertriglich, daB ihre freien Schulen aus der Steuer-
masse keine Beihilfe erhalten.

Einem Katholiken, der sich des sozialen Wertes und der religio-
sen Bedeutung der Familie bewuBt ist, kann es nicht merkwiirdig
erscheinen, daB der Stellvertreter Christi immer und immer wie-
der fiir die Familie eintritt und sich mit den Familienproblemen
beschaftigt. Eine jiingste gilinstige Gelegenheit dazu bot am 20. Sept.
1949 die den Vertretern des Internationalen Verbandes der Fa-
milienorganisationen gewihrte Audienz, an der sich folgende Lén-
der durch eigene Delegierte beteiligten: Italien, Osterreich, Belgien,
Finnland, Frankreich, Deutschland, Grofbritannien, Griechenland,
Irland, Luxemburg, Holland, USA, Schweiz. — Schon in seiner
Erstlingsenzyklika ,,Summi Pontificatus® {ibernahm Pius XII. als
heilige Pflicht die Verteidigung der Rechte der Familie, die zu-
sammen mit ihrer Wiirde und ijhren Pflichten Eigengut und Eigen-
gebiet der Familie sind und nicht Geschenk oder Auftrag des
Staates, der sie schiitzen mufB. Jedes Attentat gegen die Familie
und die in ihr waltende dreifache Liebe ist ein Attentat gegen
die Menschheit. Wenn auch die Familie eine hilfs- und ergan-
zungsbediirftige Gesellschaft ist, besonders heute, dann folgt
daraus noch nicht, daB der Staat sie ganz von der offentlichen
Gewalt abhingig machen darf. Ein besseres Hilfsmittel koénnen
wirklich lebendige nationale und internationale Familienorgani-
sationen bieten, die sowohl den Familien unter die Arme greifen
als sie auch zu einer starken gemeinsamen Front verbinden,
damit die Stimme der Familie im offentlichen Leben gehort
werde, was sich segensreich fiir die ganze Menschheit auswirken
miiBte. Alle Hebel sind anzusetzen, um die Familie zu kraftigen.
Sie erheischt Schutz gegeniiber den Verirrungen des Materialis-
mus jeder Schattierung, der sogar auf dem Wege der Gesetzgebung
die Familie zerriittet., in ihrer Fruchtbarkeit einschrinkt oder
ihrer hochsten Funktionen entkleidet. Jedermann ist von der
Notwendigkeit einer groBangelegten Familienpolitik iberzeugt.
Die Pipste verlangten den Familien- oder Soziallohn, und heute
dringt sich vor allem eine energische, gesunde und auf die Fami-
lien ausgerichtete Wohnpolitik auf: Familienwohnung statt Miets-
kaserne! Wie groB ist ferner die moralisch-geistliche Hilfe, deren
die Familien und die jungen Leute, die sich auf Familiengrindung
vorbereiten, bediirfen! Das Volk wire den Filmproduzenten dank-
bar, wenn sie ihren Kunden eine hohere Auffassung des Familien-
lebens biten. Ein weites Gebiet vielseitiger Familienhilfe liegt den
Caritasorganisationen offen, die sich hier noch besser betdtigen
konnen als die staatliche Flirsorge. Zweifelsohne verdienen die
kinderreichen Familien eine besondere Riicksicht (Steuerentlastung
usw.), die nur ein geschuldetes bescheidenes Entgelt ist fiir die
von diesen Familien geleisteten sozialen Dienste. — Am Schlusse
seiner Rede empfahl Pius XII. die festere Vereinigung der Fami-
lien auf internationaler Basis und zugleich das Wirken fiir die
Herstellung eines echten Familiengeistes zwischen den einzelnen



Aus der Weltkirche 73

und den Volkern, da ja die gesamte Menschheit durch ihren Ur-
sprung und ihr Ziel in Wahrheit eine groBe Familie bildet.

IV. Zur Berufsethik der Arzte und der Juristen

Im vergangenen Jahre (vgl. ,Quartalschrift’, 4. Heft, 1948,
S. 338 f) konnten wir eine Rede des Papstes iiber die Berufsmoral
des Chirurgen vorlegen, in welcher der Heilige Vater verschiedene
heikle Fille, die sich im Operationssaal darbieten, vom Standpunkt
des natiirlichen Sittengesetzes und seiner sicheren Interpretation
durch die katholische Kirche beleuchtete. Letzthin, vom 24. bis
30. September, hatten sich in Rom Arzte und Priester aus 30 ver-
schiedenen Nationen der Alten und Neuen Welt zum IV. Inter-
nationalen Kongref der Katholischen Arzte eingefunden. (Schon
vor Beginn des Heiligen Jahres wiahlt man Rom als Tagungsort
zahlreicher und bedeutender internationaler Zusammenkiinfte. Es
darf uns immerhin freuen, wenn wir sehen, wie von allen Seiten
Rom als geistiges Caput Mundi anerkannt wird.) In den Referaten
des Medizinerkonveniats wurden u. a. folgende Themen behandelt:
die Grenzen der sozialen Medizin gegeniiber der menschlichen
Personlichkeit; voreheliche Eugenik (Eheberatung unter Vermei-
dung aller einseitig eugenisch orientierten ZwangsmalBnahmen);
Narkoanalyse vom Standpunkt der Rechtsordnung und der ge-
richtlichen Medizin (es ist nicht Aufgabe des Arztes, durch einen
Zwangseingriff in die Personlichkeit eines Beschuldigten dem
Richter durch ein fragwiirdiges Mittel die Uberfithrung des
Angeklagten abzunehmen); die kiinstliche Befruchtung. (Diese
hat unter Heranziehung eines ehefremden Spenders in den
letzten Jahren, vor allem in den USA., bedenkliche AusmaBe
angenommen. Liebe und Ehe durfen nicht durch mechanische -
und mathematische Berechnungen erschiittert werden. Katholische
Arzte miissen jeder Form des Materialismus entgegentreten, der
in unserem Falle auBerdem zu unldsbaren gerichtsmedizinischen
und juridischen Problemen fithrt.) Dr. A. Niedermeyer (Wien)
erklirte in seinem Referat iliber die Beseelung des menschlichen
Fotus, daB sich aus der modernen Biologie keine entscheidenden
Beweise gegen die Thomasdoktrin der Sukzessiv-Beseelung er-
bringen lassen. Doch darf man sich nicht auf die Sukzessiv-
Beseelung berufen, um die moralische Unerlaubtheit des Abortus
in den ersten Entwicklungsstadien in Frage zu stellen: das
Lebensrecht des Fotus steht dem des bereits Geborenen gleich
und ist eine munantastbare Grundlage der menschlichen Geseli-
schaft.

Pius XII. empfing die Teilnehmer am Kongresse am 29. Sep-
tember in Audienz und richtete an sie eine franzosische An-
sprache, die vom ,Osservatore* mit Recht als ,bedeutungsvoll
und reich an wertvoller Doktrin®“ bezeichnet wird. Es ging auch
diesmal um das Berufsethos des Arztes aus christlicher Schau.
Ein christlicher Arzt verbindet Fortschrittlichkeit und Tiichtigkeit
mit einem tiefen menschlichen Fiihlen und wird deshalb die Ent-
deckungen des modernen Wissens niemals anders denn zum
Zwecke des heilenden oder des vorbeugenden Helfens beniitzen.
Klar formulierte sodann der Papst das Verhiltnis der Medizin
zur Moral: ,,Das natiirliche und christliche Sittengesetz behauptet
iiberall seine unverjdhrbaren Rechte; aus ihnen und nicht aus
Erwidgungen des Gefiihls, d. h. einer materialistisch-naturalisti-
schen Philanthropie, leiten sich die wesentlichen Grundsidtze der



74 Aus der Weltkirche

drztlichen Pflichtenlehre ab: Wiirde des menschlichen Koérpers,
Vorrang der Seele vor dem Korper, Brudersein aller Menschen,
souveridne Herrschaft Gottes iiber das Leben und das Schicksal.”
Ruhig und vorsichtig abwigend, hatte Pius die vielfach disku-
tierte Frage der schmerzlosen Geburt beriihrt, die nicht blof
medizinisch zu sehen sei. Sehr eingehend erdrterte er nun in vier
Punkten das Problem der kiinstlichen Befruchtung, das ,nach
dem Licht der katholischen Moral verlangt®:

1. ,Die Praxis dieser kiinstlichen Befruchtung kann, sobald es
sich um den Menschen handelt, nicht ausschlieBlich und selbst
nicht hauptséchlich vom biologischen und medizinischen Stand-
punkt betrachtet werden, unter Beiseitelassung des Standpunktes
der Moral und des Rechtes.”

2. ,,Die auBereheliche kiinstliche Befruchtung ist wvollig und
einfachhin als unmoralisch zu verurteilen.” (Es folgt die einleuch-
tende Begriindung. Ein so erzeugtes Kind wéire ubrigens auch
illegitim.)

3. ,,Die kiinstliche Befruchtung innerhalb der Ehe, aber mittels
des aktiven Elementes eines Dritten hervorgebracht, ist gleichfalls
unmoralisch und unwiderruflich zu verurteilen” Denn die Ehe-
gatten allein haben ein gegenseitiges ausschliefliches, unver-
duBerliches, nicht abtretbares Recht auf ihren Korper, um neues
Leben zu zeugen usw.

4. ,Beziiglich der Erlaubtheit der Kkiinstlichen Befruchtung
innerhalb der Ehe mochten Wir fiir den Augenblick nur an fol-
gende Grundsiitze des Naturrechtes erinnern: die bloBe Tatsache,
daB das erstrebte Resultat sich auf diesem Wege erreichen la06t,
rechtfertigt nicht den Gebrauch des Mittels selbst; auch geniigt
nicht der an sich sehr berechtigte Wunsch der Ehegatten, ein
Kind zu haben, um die Berechtigung der kiinstlichen Befruch-
tung, die diesen Wunsch erfiillen wiirde, zu beweisen. — Es wiére
falsch zu glauben, daB die Moglichkeit der Anwendung dieses
Mittels die Ehe zwischen Personen, die auf Grund des impedi-
mentum impotentiae zur EheschlieBung unfihig sind, gililtig
machen konnte. — Anderseits braucht nicht eigens gesagt zu
werden, dal es niemals erlaubt ist, das aktive Zeugungselement
durch Akte wider die Natur zu gewinnen. — Obschon man nicht’
von vornherein neue Methoden ausschlieBen darf, einzig deshalb,
weil sie neu sind, ist trotzdem gegeniiber der kiinstlichen Be-
fruchtung nicht nur &uBerste Reserve, sondern absolute Ablehnunyg
geboten. Mit diesen Worten wird nicht notwendigerweise der
Gebrauch gewisser kilinstlicher Mittel verpont, die einzig dazu
bestimmt sind, den natiirlichen Akt zu erleichtern oder dem
normal vollzogenen natiirlichen Akte die Erreichung seines Zieles
zu sichern. — Man vergesse es nicht, daB nur eine nach dem
Willen und Plan des Schopfers verwirklichte Zeugung neuen
Lebens in einem erstaunlichen Grade von Vollkommenheit die
Erreichung der verfolgten Ziele garantieri. Sie entspricht zugleich
der korperlichen und geistigen Natur und der Wiirde der Ehe-
gatten, sowie der normalen und gliicklichen Entwicklung des
Kindes.*

Nach Allerheiligen tagte in Rom der erste Nationalkongref3 des
,Verbandes katholischer Juristen Italiens”, auf den die Weli-
offentlichkeit aufmerksam wurde durch die prachtvolle Rede —
man miite sie im Urtext lesen —, die Pius XII. den Vertretern
dieser jungen Vereinigung am 6. November in Castel Gandolfo



Aus der Weltkirche 75
\

hielt. Ganz christlich und ganz romisch war diese Rede eines
Papstes, der als ausgebildeter J urist zugleich ein Bewunderer des
rémischen Rechtes bleibt und das doppelte Erbe des alten Roms,
das Corpus iuris und den in der Cathedra Petri verankerten christ-
lichen Glauben, vor den katholischen Juristen seiner Heimat als
edle Zweiheit zeigte, die in dem Denken und in der Praxis eines
wirklich katholischen Juristen zur fruchtbaren Synthese wird.
Schon Ulpians Definition der Rechtswissenschaft und Jurisprudenz
weist auf die Verankerung des Rechtes in Gott hin, und von wel-
cher Seite auch immer der Jurist seine Materie betrachtet, er muB3
sum transzendenten und absoluten Gott aufsteigen, aus dessen
Schiopfergeist und Schopferwillen die gesamte Ordnung der Welt
entspringt. Nur im Absoluten findet die Rechtsordnung ihre Ein-
heit, ihre Sicherheit und Festigkeit. Eben darin lag der Irrtum des
neueren Rationalismus, daB er von einer unabhéngigen verabsolu-
tierten Natur des Menschen her ein System der Rechte und eine
Rechtstheorie aufbauen wollte. Nicht nur verlor das Recht seine
Sicherheit, sondern gem&B den Grundanschauungen des Rechts-
positivismus biiite es auch seine die Gewissen bindende Kraft ein,
die doch seine erste und hauptsichlichste Wirkung war. Wer Gott
als Fundament der Rechtsordnung aufgibt, versetzt also dem
Rechte einen schweren StoB.

Zwischen der christlichen Auffassung des Menschen und des
Rechtes einerseits und dem sogenannten Rechtspositivismus ander-
seits, der unsere unumstoBlichen Prinzipien nicht beriicksichtigt,
hat sich eine Kluft aufgerissen, die bei katholischen Richtern mehr
als einmal einen bitteren Gewissenskonflikt erzeugt, besonders
wenn sie ein Gesetz anwenden miissen, das ihr Gewissen als
ungerecht verurteilt. Seit Ende des 18. Jahrhunderts h#uften sich
diese Fille, vor allem in Léndern, in denen die Kirche verfolgt
swurde, Deshalb will der Papst den katholischen Gerichtspersonen
einige fundamentale Richtlinien fiir ihr Verhalten gegeniiber
ungerechten Gesetzen geben: 1. Fiir jeden Urteilsspruch gilt der
Grundsatz, daB der Richter nicht einfachhin die Verantwortung
total auf das Gesetz und seine Urheber abwilzen kann. Diese
sind zweifelsohne hauptverantwortlich fiir die Folgen des Gesetzes
selbst. Aber der Richter, der durch seine Sentenz das Gesetz auf
einen Einzelfall appliziert, ist mitursdchlich tétig und deshalb
mitverantwortlich fiir die Folgen. — 2. Der Richter darf nieman-
den durch seine Entscheidung zu einer innerlich unsittlichen
Handlung verpflichten, d. h. zu einer Tat, die aus sich dem Ge-
setze Gottes oder der Kirche widerstreitet. —3. Er darf auf keinen
Fall ausdriicklich (expresse) das ungerechte Gesetz anerkennen
und billigen. Ubrigens wire ein ungerechtes Gesetz niemals hin-
reichende Grundlage fiir ein im Gewissen und vor Gott giltiges
Urteil. Deshalb darf der Richter keine Strafsentenz féllen, die
einer solchen Billigung ‘gleichkdme. Seine Verantwortung wird
gesteigert, falls sein Urteilsspruch ein offentliches Argernis gabe.
— 4 Jedoch ist nicht jede Applizierung eines ungerechten Ge-
setzes gleichbedeutend mit dessen Anerkennung oder Billigung.
Es kann Fille geben, in denen der Richter dem ungerechten Ge-
setze seinen Lauf lassen darf oder zuweilen vielleicht sogar mul3,
weil dies das einzige Mittel ist, um ein bedeutend grdBeres Ubel
zu verhiiten. Ein Richter darf eine Ponalsanktion gegen den Uber-
treter eines ungerechten Gesetzes verhdngen, wenn diese eine
solche ist, daB er auf berechtigte Weise annimmt, der Angeklagte



76 Aus der Weltkirche

sei aus hoheren Griinden bereit, die Strafe zu erdulden, z. B. um
ein groBes Ubel zu verhindern oder ein viel wichtigeres Gut zu
retten. So lieBen sich oft in Verfolgungszeiten Priester und Laien
auch von katholischen Richtern ohne Widerspruch zu Geld- und
Freiheitsstrafen wegen Ubertretung ungerechter Gesetze verur-
teilen, um dem Volke ehrliche Richter zu erhalten und viel ver-
héngnisvollere Kalamitdten von der Kirche und den Gliubigen '
abzuwenden. Je hérter natiirlich in ihren Folgen eine Verurtei-
lung ist, desto wichtiger und allgemeiner muf3 auch das durch sie
zu rettende Gut oder das zu verhiitende Ubel sein. Doch gibt es
auch Fille, in denen der Gedanke eines Kompromisses im Hin-
blick auf hoéhere Giiter oder abzuwendende Ubel sich nicht hand-
haben 146t, z. B.,, wenn es sich um die Todesstrafe handelt. Ins-
besondere darf der katholische Richter, es sei denn aus hoch-
wichtigen Griinden, keine zivile Ehescheidung aussprechen gegen
eine vor Gott und der Kirche giiltige Ehe. Er darf nicht ver-
gessen, daB eine solche Sentenz praktisch nicht bloB die biirger-
lichen Folgen der Ehe beriihrt, sondern vielmehr zur irrigen Auf-
fassung verleitet, das tatsdchlich bestehende Eheband sei aufge-
16st und eine neue Ziviltrauung erlange Giiltigkeit, sowie eine das
Gewissen bindende Kraft.

‘Wir haben die beiden Reden des Stellvertreters Christi vor den
katholischen Arzten und den katholischen Juristen eingehender
dargestellt, weil Pius XII. darin offensichtlich im BewuBtsein
seines authentischen Lehrauftrages Erkldrungen abgab, die, wie
er selbst sagte, dem Gewissen zur Orientierung dienen miissen.
Wir besitzen mithin als Katholiken eine feste Ausgangsbasis zur
Diskussion der angeschnittenen Probleme.

V. Verschiedenes — Kurznachrichten

Zum 10. Jahrestage des Kriegsbeginnes sandte der Papst am
1. September 1949 aus Castel Gandolfo ein Rundschreiben an den
polnischen Episkopat, in dem nach Aufzdhlung der vatikanischen
Bemiihungen filir den Frieden und fiir Polen u. a. geriigt wird,
daf vier Jahre nach dem Kriege die katholische Kirche, deren
Bischofe und Priester in dunklen Tagen die Hoffnung nihrten
und fiir die Heimat litten, noch immer jener Freiheit beraubt ist,
auf die sie ein angestammtes Recht besitzt und die iibrigens dem
gepriiften Volke zum Wohle gereicht. Von Tag zu Tag stéBt der
Katholizismus auf groBere Schwierigkeiten. Trotzdem darf die
Kirche in einem Lande, das bisher alles erlebt hat — Glanz und
Trédnen, Sieg und Niederlage — den Mut nicht sinken lassen:
»Bines nur hat Polen bis heute nicht gekannt: den Abfall von
Jesus Christus und seiner Kirche. Das ist euer Ruhm, das eures
Adels Ehrenzeichen: energisch handeln, stark sein im Leiden,
ungebeugt hoffen und GroBes erreichen.

Was die Kirche von den katholischen Arbeiterorganisationen
erwartet, sagte Pius XII. am 11. September den mehr als 1200
Vertretern der Christlichen Arbeiterbewegung Belgiens. Zu den |
Gewerkschaften ist die Kirche positiv eingestellt, falls sie fiir eine
christliche Ordnung in der Arbeiterwelt kdmpfen. Ferner sollen
die Gewerkschaften und Genossenschaften im Geiste einer echten
und evangelischen Solidaritdt ihre Werke organisierter Selbsthilfe
zum wirtschaitlichen Wohle der Arbeitenden ausbauen. Neben
dem wirtschaftlichen Aufstieg ist die menschliche Hoherhebung
des Arbeiters zu betreiben, damit die Arbeiterklasse den ihr zu-



Aus der Weltkirche 71

kommenden Platz in der Gesellschaft erreiche und damit die
wirtschaftlichen Errungenschaften ihre Wirkung erzielen und Be-
stand haben. Sehr eindringlich wurde die Notwendigkeit eines
klug und ernsthaft aufgezogenen Apostolates unterstrichen, dem
heute gigantische Aufgaben zufallen. Wenn man sich ,.Bewegung*
nennt, muB das Leben frisch und stark in allen Gliedern einer
Organisation stromen, durch die wache Initiative jedes einzelnen
und jeder Gruppe. Durch die Organisationen versucht die Kirche
nicht, den Laien am Géngelbande zu fithren, ohne ihm in seinem
Bereiche eine besondere Aufgabe zuzuweisen. Im Gegenteil,
iiberall zeigt die Kirche den Laien ein weites und fruchtbares
Arbeitsfeld. DaB die katholischen Positionen sich in den letzten
hundert Jahren in Belgien gefestigt haben, ist zu einem gufen
Teile der aktiven Rolle zu verdanken, die der katholische Laien-
stand spielt. Vor einer Gefahr jedoch mochte der Heilige Vater
warnen: ebenso wie das Privatkapital konnen die Arbeiterorgani-
sationen sich zu einem MiBbrauch ihrer Macht verfithren lassen.
Nun ist, wie uns die jlingste und gegenwirtige Geschichte lehrt,
die Macht als solche noch kein wirklicher Ordnungsfaktor zum
gesunden Aufbau der Gesellschaft. Eine Neuordnung wird nur
erreicht durch Ausbreitung des Privateigentums und Mehrung
der Klein- und Mittelbetriebe, sowie durch Ausarbeitung eines
offentlich-rechtlichen Statutes des Wirtschafts- und Soziallebens
auf der Basis der Berufsgemeinschaft. (Eine Ubersetzung der
wertvollen pépstlichen Ansprache gibt der ,,Orbis Catholicus®,
Herder-Korrespondenz, Wien, Oktober 1949, S 460 1)

In Rom und Florenz tagte Ende September 1949 ein inter-
nationaler Kongrefi fiir humanistische Studien, der den Fragen-
komplex ,Humanismus und Staatswissenschaft* untersuchte. Als
Befiirworter der klassischen humanistischen Bildung und als An-
fithrer im Kampfe um die Rettung der menschlichen Personlich-
keit, deren ganze Wiirde erst im Lichte der christlichen Lehre
voll aufleuchtet, konnte Pius XII. sich nur freuen, als es ihm am
25. September moglich war, sich mit den Teilnehmern am Kon-
greB zu unterhalten und in einer franzosischen Rede die Bedeu-
tung der natiirlichen Werte im Christentum zu umreifien. Die
Kirche glaubt an den Wert und die GroBe des Menschen, dessen
durch Christus geadelte Natur sie entfalten will. Ohne den Aus-
druck ,christlicher Humanismus® zu gebrauchen, zeichnete der
Heilige Vater trotzdem die Wesensziige eines Humanismus aus
christlicher Sicht; denn auch heute haben die ,Ideen” ihre
befruchtende oder verheerende Bedeutung. Wenn der Humanis-
mus, dessen Definition schwierig ist, sich auch im Gegensatz zum
Mittelalter stellte, ist es dennoch klar, daB sein Gehalt an Wah-
rem, GroBem und Ewigem bereits zum Besitz eines Thomas und
Dante gehorte. An dem seit der Zeit des Augustinus aus christ-
licher und katholischer Schau gezeichneten Wesensbild des Men-
schen wird der echte Humanismus sich stets orientieren. Durch
die Lehre von der Erbsiinde wird die Kirche nicht zur prinzipiel-
len Gegnerin des Humanismus, da die katholische Deutung dieser
Lehre den Menschen in seinen wesentlichen Kréften nicht auf-
hebt. In hohem Ansehen steht beim katholischen Denken das
natiirliche Sittengesetz, auf dem die Kirche ihre Sozialdoktrin
fundiert. Wegen ihrer christlichen Weltauffassung ist die Kirche
eine Schiitzerin der fundamentalen Rechte des Menschen, die
so unverletzlich sind, daB keine Staatsrdson und keine Anrufung



78 Aus der Weltkirche

irgendwelchen Gemeinwohles sie beseitigen darf. Der gldubige
Humanist bejaht die Moglichkeit der Rettung des Menschen vor
dem Zwang der Technokratie und des Materialismus und er
pflichtet nicht gewissen Tendenzen des Existenzialismus bei, die
das Schicksal der Menschen im ,Geworfensein® sehen. Der Mensch
untersteht der Leitung einer véiterlichen Vorsehung und deshalb
bemiihen wir uns mit Vertrauen um das Heraufkommen einer
ertraglicheren und gliicklicheren Zukunftsordnung.

Am 2. Oktober unterstrich Pius XII. neuerdings vor einer mit
dem Studium der Fliichtlingsfrage betrauten parlamentarischen
Kommission der USA. die Dringlichkeit einer Losung des Fliicht-
lingsproblems, damit dieses riesige Gespenst menschlichen Elends
bald verschwinde. Es birgt politische, wirtschaftliche und soziale
Gefahren in sich und ist ein Verstof gegen die menschliche
Wiirde und die elementaren Menschenrechte.

Nach zwei, bzw. drei eigenen Rundbriefen, die sich seit 1. Mai
1948 mit der Paldstinafrage beschiftigten, erlieB der Stellvertreter
Christi am 8. November 1949 die Adhortatio Apostolica ,,Sollem-
nibus documentis®, die wiederum einen universalen Gebetskreuz-
zug verlangt, damit Gott die Staatsménner, die sich zu einer
Debatte tiber die Zukunft Paldstinas vorbereiten, zu einer guten
und den Rechtfen, sowie den berechtigten Forderungen der Chri-
stenheit entsprechenden Lésung leite. Man fiithlt aus dem kurzen
Schreiben, wie wenig Pius XII. mit der geringen Resonanz, die
seine bisherigen Aufrufe fanden, zufrieden ist. Er erwartet, daB
die Katholiken dieses erhabene Anliegen doch ernster nehmen.
Die heiligen Stétten in Jerusalem und Palistina miissen der Ver-
ehrung und Liebe der Anhinger Jesu unversehrt erhalten bleiben.
Eine Regelung ist zu treffen, welche alle jene Rechte sichert, die
im Laufe der Jahrhunderte die gesamte katholische Welt sich
erworben hat. ‘

Die franzosischen Kardinile publizierten wegen der verschie-
denen Pressekommentare und -polemiken am 8. September einen
gemeinsamen Brief {iber den Sinn und die Tragweite des wvati-
kanischen Kommunismusdekretes. Auch der belgische Episkopat
lie am 13. November ein diesbeziigliches gemeinsames Hirten-
schreiben verlesen.

Eingehend und regelm&Big behandelt und beurteilt die wvati-
kanische Tageszeitung ,,Osservatore Romano* die Lage der katho-
lischen Kirche in der Tschechoslowakei. Vor allem hielt man
darauf, die unter dem Datum des 21. Oktober vom Episkopat an
die Geistlichkeit erlassene Erklirung im vollstindigen Text zu
verdffentlichen, damit nicht, wie es bereits gelegentlich durch
ungenaue Mitteilungen der Presseagenturen geschehen war,
irgendein Makel auf die Haltung der betreffenden Bischoéfe und
ihres Klerus falle, die mit dem neuen staatlichen Kirchengesetz
zu ringen haben.

Wenn diese Zeilen im Druck erscheinen, sind die ersten Wochen
des Heiligen Jahres bereits vorbei. Sehr eifrig wurden in Italien
die materiellen und kulturellen Vorbereitungen zu einer wiirdigen
Aufnahme der Pilger getroffen. Daneben unterstrich man auf
kirchlicher Seite unabldssig die religiose Bedeutung und den
religiosen Sinn des Jubildums, das nur dann seinen Zweck er-
reicht, wenn es in allen christlichen Lindern zu einem Jahr der
Reinigung und Heiligung ausgestaltet wird. Das ist das Ent-



Literatur 79

scheidende, ohne daB wir mit diesen Worten die Riesenarbeit und
das Verdienst aller Organisatoren verkennen wollen.

In Rom verschied am 3. November 1949 im Alter von 73 Jahren
Kardinal Francesco Marmaggi, Prafekt der Konzilskongregation
und gewesener Nuntius in Ruménien (1920), in der Tschecho-
slowakei (1923 —1925) und in Polen (1928 — 1936). Als Pius XI.
im Geheimen Konsistorium vom 16. Dezember 1935 zwanzig Kar-
dinile kreierte, befand sich auch der Warschauer Nuntius in die-
ser Zahl. Pius XII. ernannte kurz nach seiner Wahl im Méarz 1939
den Kardinal Marmaggi zum Prifekten der Konzilskongregation.
Im Laufe des Jahres 1949 hat der Tod zwar bloB zwei Kardinéale
hinweggerafft; doch die Sterbefille des letzten Quadrienniums
haben eine empfindliche Liicke ins Heilige Kollegium gerissen,
dem der Papst durch die grofe Promotion von Weihnachten 1945
seine Vollzahl gegeben hatte,

Zum Nachfolger Kardinal Suhards auf den erzbischoflichen
Stuhl von Paris hat der Heilige Vater den bisherigen Erzbischof
von Bordeaux, Msgr. Feltin, ernannt, der im Alter von 66 Jahren
steht und seit 1928 nacheinander die Didzese Troyes und die Erz-
diozesen Sens und Bordeaux verwaltet hatte, Man erwartet in
Paris von dem neuen Oberhirten eine Weiterfithrung der sozialen
und dem modernen Denken aufgeschlossenen Linie seines Vor-
gingers.

Literatur
Fingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sidmtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiigbare Raum und

der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlafBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Amann, Josef Anton. Die neuen Seligen 1946/1947. KI1. 8° (24).
Hochst, Vorarlberg 1949, Seeverlag H. Schneider. S 1.—.

Anselm von Canterbury. Muystisches Beten. Proslogion und
ausgewihlte Gebete. Ubersetzt und eingeleitet von P. Alfons Kem-
mer O. S, B. (Verpflichtendes Erbe, Bd. 19/20. Gruppe: Christliches
Mittelalter. Herausgeber: Prof. Dr. Raymund Erni) 8° (72). Lu-
zern 1949, Rex-Verlag. Geb. Sfr. 3.50.

Aristoteles, Die Lehrschriften, herausgegeben, iibertragen und
in ihrer Entstehung erldutert von Dr. Paul Gohlke. VIII/1: Tier-
kunde. 8° (544). Paderborn 1949, Ferdinand Schoningh. Kart
DM 12.—.

Arnobius of Sicca. The Case against the Pagans. Newly trans-
lated and annotated by George E. McCracken, Ph. D, F. A. A. R.
Volume two. Books four—seven. 8° (659). (Ancient Christian
Writers, No. 8.) Westminster, Maryland 1949, The Newman Press.

Bargellini, Piero. Pastor angelicus. Das Leben Pius’ XII. 8°
(204). Mit 32 Bildern. Graz-Wien 1949, Styria, Steirische Verlags-
anstalt. Kart. S 27.—, Halbleinen S 32.40, Ganzleinen S 34.50.

Braumann, Franz. Die Smaragdhohle. — Die Hiitte im Lawinen-
kar. Berg- und Schiabenteuer in den Hohen Tauern. (Erzdhlungen
und Abenteuer, Bd. 3.) 8° (64). Wien 1949, Stephanus-Verlag, Kart.
S 4.80.



80 Literatur

Der heilige Augustinus, Bischof von Hippo, 354—430. Christ
und Welt. Einfithrung und Auswahl von Franz Jehle. (2. Bd. der
Reihe: Die Kirchenviter und wir. Zeitnahes Vaterwort.) Kl. 8° (48).
St.-Adalbero-Verlag der Benediktinerabtei Lambach 1949. Kart.
S 5.20.

Der lebendige Rosenkranz. Mappe mit 15 Gebetszetteln, die
neben einer Belehrung {iiber den lebendigen Rosenkranz eine
kurze Anleitung zum rechten Beten der einzelnen Geheimnisse
enthalten. Wien 1949, Wiener Dom-Verlag. S 2.40.

) Forster, Karl, S.J. Friede wund Gemeinschaft. Enzykliken,

Schreiben, Radiobotschaften und Ansprachen Papst Pius’ XII.
Gesammelt und bearbeitet. 8° (569). Wien 1949, Wiener Dom-
Verlag. Halbleinen geb. S 44 —.

Franziskanische Studien. Vierteljahrschrift. 31. Jahr, 1949,
Heft 1/2, 3. Miinster i. Westf., Dietrich-Coelde-Verlag (Franziskus-
Druckerei Werl i. Westf.). Einzelheft DM 4—, Jahrgang DM 12.—.

Gregor der Grofie. Das Leben des heiligen Benedikt. Eingefiihrt
und ibertragen von P. Franz Faefiler, Benediktiner von Engel-
berg. (Verpflichtendes Erbe, Bd. 17. Gruppe: Christliches Alter-
tum.) 8° (66). Luzern 1949, Rex-Verlag. Geb. Sfr. 2.80.

Grill, Prof. Dr. Severin M., S.O. Cist. Die Friedensfiirstin. Ein
theologischer Roman aus dem 5. Jahrhundert. 8° (318). Wien 1949,
Wiener Dom-Verlag. Halbleinen geb. S 26.—.

Grill, Severin. Universitdtsprofessor Dr. P. Nivard Johannes
Schlégl O. Cist., 1864 — 1939. Eine kurze Wiirdigung. (Heiligen-
kreuzer Studien Nr. 8) 2. vermehrte Auflage, 4 Kunstdruckbilder.
80 (57). Heiligenkreuz 1949. In Kommission beim Verlag Mayer
& Comp., Wien. Kart. S 5.—. {

Heinisch, Dr. theol, Paul. Probleme der biblischen Urge-
schichte. 8° (194). Luzern, Verlag Riber & Cie.

Hiebl, Joh., Dechant. Der schéne Hochzeitstag. Winke fiir
Brautleute und Eltern. Kl. 8° (48). Hochst, Vorarlberg, 1949, See-
verlag H. Schneider. S 1.80.

Hochhuber, ILeopold. Lichter am Weg. 8° (189). Wien 1949,
Wiener Dom-Verlag. Brosch. S 5.50.

Jahrbuch 1950 flir die Katholiken des Bistums Linz. 8° (240).
Mit zahlreichen Abbildungen. Herausgeber: Bischofl. Ordinariat,
Seelsorgeamt, Linz. Verlag: Katholische Schriftenmission, Linz.
Geb. S 12.60. .

Juraschek, Franz, und Jenny, Wilhelm. Die Martinskirche in
Linz, ein wvorkarolingischer Bau in seiner Umgestaltung zur
Nischenkirche. Herausgegeben vom Bundesdenkmalamt Wien.
Lex. (94). Mit 37 Abbildungen. Linz 1949, Oberosterreichischer
Landesverlag. ; :

Katholischer Digest. Deutsche Awusgabe der internationalen
katholischen Monatszeitschrift ,,Catholic Digest®, 3. Jg., Juli 1949,
Nr. 7. Aschaffenburg, Verlag Paul Pattloch. Generalauslieferung
fiir Osterreich: Karl Lintl (Wilhelm Ennsthaler), Steyr, 0.-O.

Klug, Dr.I. Die Tiefen der Seele. Moralpsychologische Studien.
11. Auflage. 8° (461). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand Schoningh.
Geb. DM 12—,

Knor, Johann B. Psalterium. Kurze Erkldrungen der Psalmen
und Cantica der Wochenoffizien des romischen Breviers fir
Kleriker und Ordensleute. Dritte verbesserte und vermehrte Auf-
lage. Kl. 8° (175). Limburg a. d. Lahn 1949, Steffen-Verlag. Geb.



Literatur ; 81

" Kofler, Emil F. J. Was gut und recht ist. Recht tun und recht
haben. 8° (88). Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch. Kart. S 6.60.
Kolping, Adolf. Petrus Damiani, Das Biichlein vom Dominus
vobiscum. Vom Geiste, der den einsamen Beter des Stunden-
gebetes erfiillen soll. 8° (94). Diisseldorf 1949, Patmos-Verlag. Geb.
DM 3.80.

Krause, DDr. P. Adalbert, O.S. B. Die Pfarr- und Wallfahrts-
kirche Frauenberg a. d. Enns bei Admont (Steiermark). K1. 8° (46).
Linz, Oberosterreichischer Landesverlag. Brosch. S 4.60.

Lippert, Peter, S.J. Aus dem Engadin. Briefe zum Frohmachen.
80 (168). 11 Kupfertiefdruckbilder. Neudruck. Miinchen 1949, Ver-
lag ,,Ars Sacra‘“, Josef Miiller. Geb. DM 8.90.

Metzler, Dr. Franz Gebh. Mddchenzier. 2. Folge der lebens-
kundlichen Biichlein fiir unsere Méadchenwelt. Hochst, Vorarlberg,
1949, Seeverlag H. Schneider. S 1.80.

Meyer, Dr. phil. Hans. Geschichte der abendlindischen Welt-
anschauung. V. Band: Die Weltanschauung der Gegenwart. 8 (X u.
571). Wiirzburg 1949, Verlag Ferdinand Schoningh. Geb. DM 20.—.

Oberhammer, Helga. Gertraud Angerer. 8° (55). Mit 7 Bildern.
Feldkirch 1949, Im Verlag der ,,Quelle”. Kart. S 6.90.

Papst Pius XII. Gebet fiir das Heilige Jahr. (4). Mit Bild des
Papstes. Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch.

Parsch, Pius. Bildungswerte des Kirchenjahres. (Die liturgische
Predigt. Wortverkiindigung im Geiste der liturgischen Erneuerung,
V. Bd) 8° (364). Klosterneuburg bei Wien 1949, Volksliturgisches
Apostolat, Halbleinen geb. S 21.50.

Pichler, Dr. Anton Maria. Geschichte der Kirche. Lese- und
Arbeitsbuch zum Unterricht fiir die Oberstufe der osterreichischen
Mittelschulen. (Der Weg, die Wahrheit und das Leben, Bd. IV.)
8% (166). Innsbruck-Wien 1949, Tyrolia-Verlag.

Plakatschreiben, Ratschlige und Vorbilder fiir Anfanger. Text
und Schriften von Fini Ehrendorfer. (Quicks Taschenbiicherei,
Heft 10/11.) Wien 1949, Stephanus-Verlag. S 3.20. :

RuB, Alfons, O. Praem. Die Steine der kommenden Zeit. Die
Geschichte einer Bubengruppe. (Heilige Flamme, St. Gabrieler
Jugendbiicher, 6.) 8° (120). Modling bei Wien 1949, Verlag Mis-
sionsdruckerei St. Gabriel. Halbl. geb. S 10.80:

Sallinger, Franz. Maria Lichtenegger. Leben und Tugenden
eines Jungmidchens. 5. Aufl. Kl. 8° (160). Mit 7 Bildern. Graz.
Verlag H. Regner. Kart. S 9.—.

Schrotf, Alois. Seelsorge im. Wandel der Zeiten. Formen und
Organisation seit der Begriindung des Pfarrinstitutes bis zur
Gegenwart. Ein Beitrag zur Pastoralgeschichte. 8° (236). Graz-
Wien 1949, Styria, Steirische Verlagsanstalt. Pappbd. S 28.80.

Stalder, Johann. An den Quellen meiner Kraft. Ein Buch iiber
das sakramentale Leben junger Ménner. 8° (198). Mit vier zwei-
farbigen Spruchblittern und zwei Bildtafeln. Luzern 1949, Rex-
Verlag. Ganzleinen Sfr. 10.80, brosch. Sfr. 7.30.

Stepan, Karl Maria. Stiickwerk im Spiegel., 1869 — 1949. Eine
Jubildumsschrift iiber katholische Arbeit fiir Zeitung und Buch
in der Steiermark. Gr. 8° (272). Mit 6 Bildern. Graz-Wien 1949,
Styria, Steirische Verlangsanstalt.

St. Michaelskalender 1950. 66. Jahrgang. Gr. 8° (112). Heraus-
gegeben zur Unterstiitzung des Missionswerkes vom Missionshaus
St. Gabriel, Modling bei Wien. S 4.50.

. Theol.-prakt. Quartalschrifts 1. 1950, 6



82 Literatur

Thomas von Kempen. Die Nachfolge Christi. Ubertragen von
Felix Braun. Osterreichische Lizenzausgabe. 8° (306). Graz-Wien
1949, Styria, Steirische Verlangsanstalt. Halbleinen. S 19.80.

Unser Jahr 1950. Kl. 8° (224). Mit 12 Abbildungen. Wien 1949,
Fihrmann-Verlag. S 5.40.

Walz, Prof. Dr. Johann Baptist. Kurzgefafites, praktisches
Handbuch fiir den Seelsorger, auch fir Juristen und Laien. Mit
mehreren Formularen, erlauterten Zeichnungen, sowie einer
schematischen Ubersicht. 8° (280). Bamberg 1949, Verlag Bam-
berger-Reiter. Geb. ;

Weinberger, Otto. Contardo Ferrini. 8° (8). Sonderabdruck aus
Band II, Heft 2, 1949, der ,Osterr. Zeitschrift fur offentliches
Recht“. Wien, Springer-Verlag. .

Wessely, Friedrich. Die Beichte als Heiligungsmittel. (Klein-
schriften. Reihe: Leben aus dem Geist. Herausgeber: Univ.-Prot.
P. Dr. Franz Mitzka S.J.) 2. unverdnderte Auflage. Kl. 8° (24).
Wien 1949, herausgegeben von Eb. Seelsorgeamt. Brosch. S 1.—.

Buchbesprechungen

Logik der Weltanschauung., Von Dr. Leo Gabriel. 8° (192). Graz-
Salzburg-Wien 1949, Verlag Anton Pustet. Pappbd. S 26.—.

Der Wiener Dozent Leo Gabriel offenbart sich immer mehr
als einer der stirksten Erkenntnistheoretiker der Gegenwarl.
Schon sein im Herold-Verlag, Wien, erschienenes Buch ,Vom
Brahma zur Existenz® glénzte durch das Geschick, den inneren
Weg des Logos in den verschiedenen geschichtlichen Systemen
aufzuspuren. Im vorliegenden Buch geht der Verfasser grund-
sitzlich — viel grundsitzlicher als etwa der wissenssoziologische
Dempf in seiner ,Selbstkritik der Philosophie — daranm, die
innere Gesetzlichkeit des systembildenden Denkens selber aufzu-
decken. Soweit ich sehe, diirfte es sich um den ersten wirklich
Erfolg verheiBenden Versuch handeln, die durch Kant aufge-
sprengte Einheit von Logik und Metaphysik auf einer hoheren
Ebene, nimlich bereichert um die wertvollen Ansdtze moderner
Denker, wieder herzustellen. Die dialektischen, d. h. als Wider-
spruch aufgefaBten Gegensitze von Form und Inhalt, Denken und
Sein, Immanenz und Transzendenz werden mit Hilfe der sorg-
faltig herausgearbeiteten ,Ganzheits- und Gestaltsidee* zu einem
fruchtbaren Gefiige er-ginzt, integriert. So kommt die voll-
menschliche Erkenntnisweise wieder zu ihrem Rechte. Nebenbei
ergeben sich ilberraschend neue Tiefenblicke in die inneren Zu-
sammenhinge der Begriffs-, Urteils- und Schlufllehre, deren bis-
herige Mingel schon Geyser so beklagt hatte. Bewundernswert
erscheint auch die sprachliche Gewalt des Verfassers, dem eine
ganze Reihe gliicklicher Verdeutschungen alter Fachausdriicke
gelingt und die manchmal durch verbliiffende Wortspiele sonst
schwer zu fassende Dinge deutlich zu machen weil. Man mochte
bloB wiinschen, daB namentlich die lingeren Kapitel des Buches,
das methodisch ausgezeichnet disponiert ist, durch Unterabtei-
lungen etwas aufgelockert wiirden. Moge das angekiindigte grofiere
Fachwerk iuber ,integrale Logik* bald erscheinen!

Linz a. d. D. Josef Knopp.

Elternschaft und Gattenschaft. Nach dem Weltbild des hl. Tho-
mas von Aguin und dem der Gegenwart. Von Univ.-Prof. Dr. Al-



Literatur 83

bert Mitterer. 8° (160). Mit 10 Abbildungen. Wien 1949, Verlag
Herder. Halbleinen geb. S 31.40, Sfr. 13.60.

Ein ganz ausgezeichnetes neues Buch des angesehenen Wiener
Thomas-Forschers, aus dem man mehr lernen kann als aus man-
chem dicken Wilzer, sowohl inhaltlich als methodisch. In der
Einleitung faBt Mitterer die Ergebnisse seines fritheren Werkes
.Die Zeugung der Organismen, besondern des Menschen (Herder,
Wien 1947) zusammen. Dann fiihrt er die Unterscheidung  der Be-
griffe’ Stammelternschaft und Treuelternschaft ein. Wahrend nach
altscholastischer Auffassung Zeugung und Erziehung zeitlich nach-
einander folgen, laufen sie nach moderner entwicklungsbiologi-
scher Auffassung zeitlich nebeneinander, denn die Erziehung der
Nachkommen beginnt grundsitzlich schon in der Selbsterziehung
der Eltern. So konnen jene Funktionen, durch die die Mensch-
werdung des Kindes vorbereitet und umsorgt wird, mit Recht als
Treuelternschaft bezeichnet werden. Diese Unterscheidung erweist
sich als liberaus fruchtbar. Viele naturrechtlich-sittliche Fragen,
die nach der alten Auffassung nur schwer losbar waren, losen
sich nach der neuen Auffassung wie von selbst. Ja, in manchen
Fillen kommt es infolge des Wandels biologischer Erkenntnisse
auch zu einer neuen sittlichen Bewertung. Obwohl das Buch
wegen seiner streng wissenschaftlichen Schreibweise nicht ganz
leicht lesbar ist, schenkt es so viel Licht in brennenden Anliegen
der Sexualpddagogik, dal jeder Seelsorger und Erzieher darnach
greifen sollte. Ebenso wie die fritheren Werke des Verfassers, zeigt
auch das neue eine ungewohnliche Begabung, eingerostete alt-
scholastische Probleme durch entschlossenes und folgerichtiges
Neuaufgreifen auf Grund moderner Einsichten wieder in leben-
dige Bewegung zu bringen. Das ist christliches Philosophieren
nach dem Geiste — nicht bloB dem Buchstaben — des groBen
Aquinaten.

Linz a, d. D. Josef Knopp.

Das Alte Testament. Von Dr. Joseph Eberle. Nach dem Tode
des Verfassers bearbeitet und herausgegeben von Dr. Franz Konig.
(Die Bibel im Lichte der Weltliteratur und Weltgeschichte, 1. Bd.)
80 (XX u. 322). Wien 1949, Verlag Herder. Halbl. geb. S 37.20,
DM 12.40, Sfr. 16.20.

Das Gotteswort der Bibel braucht zwar keine Empfehlung von
den Menschen, weder von Glaubenden noch von Nichtglauben-
den. Aber doch ist es flir den Bibelfreund Freude und Festigung.
wenn er erfahrt, welch unwiderstehliche Eindriicke bei Abseits-
stehenden das , Buch der Blicher®immer wieder hinterldBt. Eberle
versteht es, das innere Zeugnis der Bibel zu entwickeln und dar-
zutun, daB solch ein Werk nie und nimmer ,,von unten* stammen
kann. Wer solches behaupten wollte, stiinde vor einem unldsbaren
Ritsel. Eberle versteht es auch meisterhaft aufzuzeigen, welchen
Eindruck gerade die iiberweltliche Grofe und zeitlose Absolutheit.
der Bibel nicht so sehr auf die durch Erziehung oder Bildungs-
gang ,Befangenen®, etwa auf naivgldubige Bauern und fromme
Gemiter oder auf versessene protestantische und katholische
Theologen, sondern vor allem auf ,unabhingige” Laien von Welt-
ruf gemacht hat. Es kommen Gelehrte, Dichter, Kiinstler, Politiker
zu Worte, und man sieht, wie edelste Bliite der Menschheit sich
neigt vor der GroBe Gottes, wie sie in der Bibel iiberwiltigend

6:’:



34 Literatur

aufsteht. Hie und da konnte wohl ein iiberaltertes Zitat gestrichen
werden. Z. B. sind S. 114 f. die Behauptungen Pfaffs: ,,Alle beson-
nenen und vorurteilslosen Geologen und Ethnographen nehmen
jetzt wenige Jahrtausende fiir das Alter des Menschengeschlechtes
an ... in der Regel nicht groBere Zahlen als flinftausend bis
siebentausend Jahre .. .“ mehr als schief. Dasselbe gilt von Baer
(ebendort zitiert), wie auch von anderen. Vielleicht konnte das
Buch bei einer nochmaligen Durchsicht erheblich gekiirzt werden.
Es wiirde dadurch verbilligt, zweifellos mehr Verbreitung finden
und viele der Bibel und Bibellesung wieder néher bringen.

Linz a. d. D, Dr. Max Hollnsteiner.

Die Gewittertheophanie im Alten Testament. Exegetische
Studie von Dr. P. Severin Grill. (Heiligenkreuzer Studien Nr. 3.)
8% (96). 2. Auflage. ;

Die Arbeit zeugt von ungewohnlicher Belesenheit. So ist es
dem Verfasser moglich, seine Aufstellungen durch Beweise von
allen Seiten her zu stiitzen. Diese Grundlichkeit verdient alle
Anerkennung.

Aber der Rezensent ist mit anderen der Meinung, daB hier
manches als Gewitter aufgefaBt wird, was in Wahrheit keines
ist, 0 z. B. im Abschnitt tiber Heliodor (S. 69). Dall unter dem
Pferd mit dem Reiter in goldener Riistung und den Jiinglingen,
die den Heliodor geiBelten, ein Gewitter zu verstehen sei, wird
durch kein sprachliches oder exegetisches Gesetz nahegelegt.

Etwas Grundsitzliches sei hier — sicher im Sinne des Ver-
fassers — noch bemerkt: Wir werden natiirliche, mit Wundern
verbundene Vorginge nicht iibersehen, aber uns auch nicht
krampfhaft bemiihen, sie dort festzustellen, wo kein Anlaf3 dazu
vorhanden ist. Wer entsprechend seiner Weltanschauung an Wun-
der zu glauben vermag, der wird auch das auffallendste Wunder,
eine Totenerweckung, wenn der Beweis dafiir vorliegt, als Wun-
der anerkennen. Und wer entsprechend seiner Weltanschauung
ein Wunder ablehnt, der wird auch das am wenigsten auffillige,
sozusagen ganz ins Natiirliche eingehiillte Wunder als solches
nicht anerkennen, z. B. ein Gewitter, das Gott auf wunderbare
Weise in seinen Dienst stellt. Die Kluft zwischen den zwel Welt-
anschauungen klafft weit auseinander und kann auf diesem Weg
nicht im geringsten verengt wenrden.

Stift St. Florian. Dr. H. Stieglecker.

Die frohe Botschaft nach Matthius. I. Aufgang des groflen
Lichtes. Von Dr. Alois Stoger. Kl 8° (126). Linz a. d. D. 1949,
Katholische Schriftenmission. Kart. mit Schutzumschlag S. 6.60.

Mit Optimismus dirfen wir feststellen, daf unsere religios ent-
scheidungsvolle Zeit zwei Kraftquellen wieder entdeckt hat: die
Liturgie und die Heilige Schrift.

Zur Einfithrung des Volkes in die Liturgie sind bereits prach-
tige Werke geschaffen. Auch gute Ausgaben der Heiligen Schrift
wurden in das Volk gebracht. Es fehlte uns aber noch immer der
gute Evangelienkommentar, der seiner Anlage und seinem Inhalt
nach wahrhaft volkstiimlich zu werden verspricht. Diesem An-
liegen will das vorliegende Biichlein dienen. In diesem ersten
Biandchen einer Reihe behandelt der Verfasser Matthéus, Kap. 1—4,
Klar und alle Weitschweifigkeit fernhaltend, erschlieft er den
Sinn der einzelnen Verse und verbindet sie zielbewuft zu einem
lebendigen Bild vom Meister und vom Heilsgeschehen.

Linz a. d. D. Dr. Franz Mittermayr.



Literatur 85

Geschichte des Benediktinerordens. Von Dom Dr. Philibert
Schmitz O.S. B. Ins Deutsche iibertragen und herausgegeben von
Dr. P. Ludwig Rédber O.S.B. 1. Band: Ausbreitung und Verfas-
sungsgeschichte des Ordens von seiner Griindung bis zum 12. Jahr-
hundert. 8% (381). Mit 8 Bildtafeln und 6 Karten. 2. Band: Die
Kulturarbeit des Ordens von seiner Griindung bis zum 12. Jahr-
hundert. 8% (507). Mit einem Vierfarbendruck, 16 Bildtafeln und
16 Planskizzen. Einsiedeln-Ziirich 1947/48, Verlagsanstalt Benziger
& Co. AG.

Die Handschrift 914 der Stiftsbibliothek St. Gallen, die um
820 durch zwei Reichenauer Monche in Aachen angefertigt wurde,
enthidlt jene Fassung der Regel des hl. Benedikt, die dem Urtext
am nichsten steht (S. 23£); wir Bewohner des deutschen Sprach-
gebietes haben allen AnlaB, uns iiber diesen wertvollen Besitz zu
freuen. Die nun in zwei Binden vor uns liegende ,,Geschichte
des Benediktinerordens ist ebenso ein beredtes Zeugnis fiir die
Wirkkraft dieser so klugen, dabei frommen und fiir die Verhilt-
nisse des Abendlandes so anpassungsfihigen Regel des hl. Bene-
dikt von Nursia. Thre Entstehung und Ausbreitung, sowie die
Verfassungsgeschichte des Ordens von Anfang bis zum Abschluf
des Wormser Konkordats (1122) werden uns im ersten Bande
geboten, wihrend der zweite Band die Kulturarbeit des Ordens,
beginnend mit der Wirtschaftsgeschichte iiber die wissenschaft-
liche Téatigkeit und das kiinstlerische Schaffen bis zur benedik-
tinischen Spiritualitdt, fiir den gleichen Zeitraum lebendig ver-
mittelt.

Der Verfasser, sowie der Ubersetzer, der auch die Aufgabe
ubernommen hat, notwendige Erginzungen flir unser Sprach-
gebiet hinzuzufiigen, haben allen, die nicht zuletzt durch die
Liebe zur Geschichte der eigenen Heimat auch zur gréBten Hoch-
achtung vor dem so einfluBreichen Wirken der Benediktiner ge-
kommen sind, mit diesen Binden einen wertvollen Dienst er-
wiesen. Aus der Einsichtnahme in die umfangreiche Literatur und
unter Beriicksichtigung von vielen Handschriften und archiolo-
gischen Denkmadlern ist ein iibersichtliches Werk entstanden, aus
dem das Werden und die Entfaltung des michtigen Benechktmer—
ordens, der aus der Kultur des Abendlandes nicht wegzudenken
ist, abgelesen werden kann.

Freilich bemerken wir, daf dabei Frankreich und Belgien am
meisten Berticksichtigung fanden, ein Umstand, der sich auch aus
der Nationalitdt des Verfassers — er ist belgischer Benediktiner
der Abtei Maredsous — erkldren 1dBt. Die Erginzungen fiir das
deutsche Sprachgebiet betreffen wieder hauptsidchlich die Schweiz;
auch dies ist aus analogen Griinden bei einem Benediktiner von
Maria-Einsiedeln in der Schweiz naheliegend. Bei dem groBen
Umfang ist es auch begreiflich, daB sich einige Fehler von aller-
dings nur geringerer Bedeutung einschleichen konnten: z. B. be-
ziglich der Regierungsjahre des Papstes (nicht Abtes; siehe II,
188) Johannes XIII. (I, 142) oder des Aussterbens der Salier
(I, 150). Eine wahre Freude macht die Illustrierung der Binde,
sowie die sonstigen zahlreichen Anlagen. Bei den Landkarten
wiirde man zum leichteren Auffinden allerdings die Verwendung
von Planguadraten und die Verzeichnung aller im Text ange-
fiihrten Orte wiinschen.



86 Literatur

Die Lektiire dieser umfangreichen Biicher ist lehrreich und
anregend, ja flir den Historiker und Theologen zum Verstiandnis
vieler Verhiltnisse besonders des Mittelalters geradezu unent-
‘behrlich. Es darf daher das Erscheinen der weiteren angekiindig-
ten Bédnde mit Interesse erwartet werden.

Iinz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger.

M. J. 'Scheeben, Les Mystéres du Christianisme. Leur essence,
leur signification et leur enchainement dans la perspective de leur
caractére surnaturel. Introduction et traduction par Aug. Kerk-
voorde, O. S. B. 8" (XXX—850 pages). Bruges (Belgique), Desclée de
Brouwer. Fr. 180.—. :

Scheeben, ,,der groBte Dogmatiker des 19. Jahrhunderts® (Grab-
mann), ist uns heute Vertreter einer theologischen Richtung, die
allenthalben ihren Samen streut. Es ist sehr zu begriiBen, dal
Scheebens Schrifttum auch ins Franzosische {ibertragen wird.
P. Aug. Kerkvoorde von der Benediktinerabtei Saint-André
(Briigge, Belgien) hat die ,,Mysterien des Christentums® sorgféltig
tibersetzt, die A. M. WeiB} als das ,kiihnste, tiefsinnigste, geist-
reichste Werk, welches die neuere Theologie hervorgebracht hat®,
bezeichnete. AuBer - einer ausfiithrlichen Einleitung wurden der
mustergiiltisen Ausgabe Inhaltsiibersichten, ein ,,technisches* Vo-
kabular, eine Tabelle der zitierten Schriftstellen und ein Autoren-
verzeichnis beigegeben.

d5inz al.d. D Dr. J. Obernhumer.

Das Geheimnis des neutestamentlichen Opfers. Von Alois
Meusburger. 8° (86). Innsbruck-Wien 1948, Tyrolia-Verlag. Kart.

In einer wenig umfangreichen Schrift, die auch wvon Laien
leicht verstanden werden soll, eine tiefer schiirfende theologische
Darlegung des eigentlichen Wesens des MefBopfers zu geben, ist
nicht leicht. Diese schwierige Aufgabe weithin verhdltnismaBig
gut gelost zu haben, bildet den Wert des Biichleins.

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer.

Ehe und Familie. Eine entscheidende Frage der heutigen Seel-
sorge. Referate der Wiener Seelsorgertagung vom 7. bis 9. Jénner
1948. 8° (168). Wien 1948 Seelsorger-Verlag im Verlag Herder.
Kart -5 11720, Str 7.50;

Nach zehnjdhriger Unterbrechung konnte das Wiener Seel-
sorgeinstitut zu Beginn «des Jahres 1948 wieder zu einer seiner gro-
Ben Seelsorgertagungen einladen, bei der eines der brennendsten
Seelsorgeprobleme der Gegenwart, Ehe und Familie, von Theo-
logen und Arzten vielseitig behandelt wurde. Der unermiidliche
Griinder und Leiter des Wiener Seelsorgeinstituts und Initiator
dieser Tagungen, Domkapitular Dr, Karl Rudolf, legt nun die
wichtigsten der gehaltenen Referate im Druck vor. Sache der
Seelsorger ist es nun, die gewonnenen Erkenntnisse und gegebenen
Anregungen in die Tat urhzusetzen.

Tinz -a, d D, Dr. J. Obernhumer.

Katholische Solidaritit! Ein Ruf zur Einheit und Gemeinschaft.
Von P. Beda Hernegger O.F.M. (Anruf und Aufruf. Zeitbiicher
zur katholischen Sendung ,,Zu uns komme Dein Reich!“ 1, Bd.)
8% (176). Modling bei Wien 1948, Verlag der Missionsdruckerei
St. Gabriel. Kart. S 12.90.



Literatur 87

Die Arbeitsgemeinschaft ,,Regnum Christi“ mit dem Sitze in
Rom wurde im Jahre 1934 mit GutheiBung Pius’ XI. durch Pri-
laten Kalan in Liaibach zu dem Zwecke gegriindet, die Einheit
und Zusammenarbeit der Katholiken der Welt zu foérdern. Mit
vorliegender Schrift tritt die Arbeitsgemeinschaft nach dem
Kriege zum erstenmal wieder vor die Offentlichkeit. Im Vorder-
grund steht die Frage: Wie kann in unseren Pfarren wahres
christliches Gemeinschaftsleben gepflegt werden? Wir brauchen
vor allem gut aufgebaute Pfarrgemeinschaften, dazu gewisse
spezialisierte Bewegungen flir besondere Gruppen. Doch darf
dieses Spezialistentum nicht bertrieben werden. Mag auch
manche Anregung des Verfassers problematisch sein (z. B. die
Bildung von Hausgemeinschaften nach wurchristlichem Vorbild),
im ganzen ist es ein tapferes Buch, das echten Apostolatsgeist
atmet und die Beachtung nicht nur der Priester und Seelsorger,
sondern auch der zeitaufgeschlossenen Laien verdient.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Kanonisches Eherechf. Ein Grundrif fiir Studierende wund
Seelsorger. Von P. Homnorius Hanstein O. F. M. 8° (256). Pader-
born 1949, Verlag Ferdinand Schoningh. Leinen geb. DM 7.80.

Dem kleinen, handlichen Werk diirfen alle jene Vorziige nach-
gerithmt werden, die der im gleichen Verlage erschienenen ,Ka-
tholischen Moraltheclogie von Heribert Jone O. M. Cap. zu-
kommen: ausgezeichnete drucktechnische Ausstattung, Uber-
sichtlichkeit, Klarheit der Begriffe, Beschrinkung auf das fiir den
Seelsorger Wesentliche und dennoch wissenschaftliche VerlaBlich-
keit. Ein klarer, offener Blick fur die Bediirfnisse der Seelsorgs-
praxis zeichnet das ganze Werk aus. Sicher wird dieses Eherecht
von den Studierenden wie vom Seelsorgsklerus ebenso freudig
begriiBt werden wie Jones Moraltheologie. Fiir Neuauflagen, die
sicher notwendig sein werden, ist zu wiinschen, daB nicht bloB
das gegenwirtig in Deutschland geltende Zivileherecht heran-
gezogen werde, sondern auch, wie die Moraltheologie von Jone es
tut, die Gesetzgebung Osterreichs und der Schweiz.

Vielleicht kann in einer Neuauflage den folgenden Wiinschen
Rechnung getragen werden. S. 65 und 70: Die Dispensvollmacht
des zur Trauung delegierten Priesters kann wohl kaum als dele-
gatio a jure bezeichnet werden; ohne delegatio ab homine diirfte
der bevollméchtigte Traupriester wohl nie von Ehehindernissen
dispensieren. S. 97 f.: Eine Neuauflage wird auch das mittlerweile
erschienene Dekret iiber die Ehen von Kommunisten beriick-
sichtigen, aus dem zu ersehen ist, daB vom Eheverbot des can. 1065
nur nach Leistung der Kautelen Nachsicht gewihrt werden soll.
S. 110: Etwas groBere sprachliche Klarheit! Wenigstens bei fliich-
tigem Lesen scheint es, als ob in einfach gelagerten Fillen auch
der Pfarrer die kirchliche Todeserkldrung aussprechen konnte.
S. 196: Der Autor bezeichnet es als wahrscheinlich, daB (bis 1. Jin-
ner 1949) auch Kinder von Apostaten formfrei waren, deren
Eltern erst nach der Geburt der Kinder apostasiert sind und
dann ihre Kinder nichtkatholisch erzogen haben. Die Praxis des
H]. Offiziums spricht dagegen.

- Salzburg. Univ.-Prof. Dr. Carl Holbdck.

Gerichisbarkeit und Verwaltung im staatlichen und kanoni-
schen Recht. Von Dr. Erwin Melichar. 8% (134). Wien, Manzsche
Verlagsbuchhandlung. S 22.—.



88 Literatur

Das Werk ist eine Kritik der Abhandlung ,Rechtsprechung
und Verwaltung im kanonischen Recht” von Klaus Morsdorf, be-
schrankt sich aber keineswegs auf Kritik, sondern erweist sich
als heuristisch fruchtbar. Der Autor sucht zuniichst die Gewalt-
funktionen des Staates voneinander abzugrenzen und kommt zu
dem Ergebnis, daB die Gerichtsbarkeit durch die Unabhingigkeit
und Unabsetzbarkeit des Richters, die Verwaltung aber durch
Weisungsrecht und Gehorsamspflicht charakterisiert sei. Es mufl
festgestellt werden, daB die Kirchenrechtslehrer die Gewalten der
kirchlichen Autoritdt bisher kaum nach diesen Gesichtspunkten
geschieden haben, sondern die materielle Gliederung der kirch-
lichen Gewaltfunktionen bevorzugten. Die weitere Untersuchung
fithrt dann zu dem Ergebnis, da der Grundsatz der richterlichen
Unabhingigkeit auch im Kirchenrecht gelte, die moglichen
Stérungen mache der Kurialbrauch zu seltenen Ausnahmen.
Rechtsformen des kanonischen Rechtes, die im staatlichen Recht
schlechterdings indiskutabel wiren, beeintrichiigen zwar den
Justizgrundsatz, doch seien sie im kirchlichen Rechtsbereich nicht
nur unschidlich, sondern vielmehr sogar sehr zweckmidBig und
teilweise auch dogmatisch bedingt. Die beiden Organisationstypen
erscheinen im Kirchenrecht nicht in gleicher Schirfe wie im
staatlichen Recht voneinander getrennt. Von einer Mischung beider
Gewaltfunktionen zu einer eigentlichen Verwaltungsgerichtsbar-
keit kann nach der gut begriindeten Ansicht des Autors im kirch-
lichen Bereich nicht gesprochen werden.

Die Studie ist fiir die Kirchenrechtswissenschaft ochne Zweifel
von besonderer Bedeutung. Der griindlichen Beweisfiihrung des
Autors zugunsten seiner Ansichten kann man durchaus zustim-
men. Uberaus erfreulich ist die feine, von tiefer Ehrfurcht zeu-
gende Einfiihlung eines Laienjuristen in das Recht und die Praxis
der katholischen Kirche, die mit Zuversicht erwarten 1483t, dafi
der Autor in seiner Lehrtéitigkeit an der juridischen Fakultédt der
Wiener Universitit seine Horer gleichfalls mit Ehrfurcht wvor
dem Recht der katholischen Kirche erfiillen werde.

Auf einen Fehler sei hingewiesen. S. 123 glaubt der Autor
beim Zustindigkeitsstreit zwischen Gerichten und Verwaltungs-
behorden verschiedener Ordinarien mangels einer ausdriicklichen
Bestimmung auf can. 1612 verweisen zu diirfen, da der nichst-
hohere Obere selbst wieder die Gerichts- und die Verwaltungs-
hoheit in sich vereinige. Doch mit Ausnahme der in can. 274 detn
Metropoliten eingerdumten Rechte stehen diesem auf dem Ge-
biete der Verwaltung in den Suffraganbistiimern keine Befughisse
zu, noch weniger aber den in can. 1594, §§ 2 und 3, erwihnten
kirchlichen Richtern in jenen Didzesen, fir die sie zu Berufungs-
richtern bestellt sind.

Salzburg. Univ.-Prof, Dr. Carl Holbock.

Kirche und Sozialismus. Von August Zechmeister. Zugleich ein
Beitrag zur Frage christlicher Politik heute. Berichte zur Kultur-
und Zeitgeschichte. Herausgegeben von Nikolaus Hovorka. XXII.
Bd., Sonderschrift, S. 1—80. Wien 1947, Verlag ,,Die Briicke®,

Zechmeister sucht eine Briicke zwischen Kirche und Sozialis-
mus marxistischer Pragung zu schlagen. Nach ihm miiite die
Kirche den organischen Gesellschaftsbegriff und die einer organi-
schen Gesellschaftsauffassung entsprechende Sozialethik aufgeben.
Was jedem natiirlich denkenden Soziologen als gesellschaftlich



Literatur 89

krank und als Zerfall erscheint, wiinscht Zechmeister keineswegs
behandelt und geheilt, sondern einfach bejaht. Fiur ihn gilt nur
mehr der atomisierte Mensch, von ihm Weltperson genannt.

Es trifft sich, daB auch Hausleithners Schrift ,Gestalt und
Gehalt der wahren Gesellschaft® erschienen ist. Welch himmel-
hoher Unterschied! Bei Zechmeister verworrene und gekiinstelte
Gedanken, bei Hausleithner eine ganz klare organische Schau.
Nun mag es freilich fiir denkende und ringende Menschen wertvoll
sein, auch dem Krankhaften nachzuspiiren, um das Wahre und
Gesunde noch besser zu erkennen und zu schitzen, es zu schiitzen
vor dem Krankhaften und das Kranke selbst zu heilen.

Die Briickenbauer zum Sozialismus Hitlers waren nicht besser
und nicht schlechter als Zechmeister. Die Schwichen, deren sich
kirchliche Stellen in einzelnen Fillen dieser Bewegung gegeniiber
schuldig gemacht haben und auf die Zechmeister geflissentlich
hinweist, verlangt er gegeniiber Marxens Sozialismus; ja noch viel
mehr, nahezu volle EntduBerung. Das oberste kirchliche Lehramt
kann indes einer solchen Schwiche nie geziehen werden. Es hat
ja bereits im Jahre 1931 in ,Quadragesimo anno* zu Kapitalismus,
Sozialismus und Faschismus ganz klar gesprochen und 1937 in den
beiden Rundschreiben ,Mit brennender Sorge®“ und ,Divini Re-
demptoris® die iibrigens sehr verwandten Verirrungen auf beiden
Seiten mit prophetischer Kraft gezeichnet.

GewiB finden sich bei Zechmeister auch einige kluge Gedanken.
Recht hat er selbstverstindlich darin, da der Weg zu den Sozia-
listen gegangen werden muB. Indes fithrt sein Weg nicht zum Ziel.
Vielmehr ist aufzuzeigen, daB einerseits die Sehnsiichte des Durch-
schnittssozialisten und Arbeiters vor allem auf Wahrung seiner
Menschenwiirde und Menschenrechte und auf einen entsprechen-
den Aufstieg, das ist die Eniproletarisierung nach ,Quadragesimo
anno®, zu sehen und durchwegs zu bejahen sind und daf3 ander-~
seits auch im wissenschaftlichen Sozialismus eine Teilwahrheit
gegeben und diese anzuerkennen ist.

GrofBraming. Ignaz Singer.

Die liturgische Predigt. Wortverkiindigung im Geiste der Litur-
gischen Erneuerung. Von Pius Parsch. I. Band: Grundlegung der
liturgischen Predigt. 8° (354). Geb. — II. Band: Die liturgische
Evangelien-Homilie. 8° (407). Geb. Klosterneuburg bei Wien 1948,
Volksliturgisches Apostolat.

Durch die Liturgie-Enzyklika 1947 ist wuns Predigern von
oberster Stelle der Auftrag zur Einfiilhrung des Volkes in den
heiligen Bezirk der Liturgie und Regeln wie Stoff hiefiir, in einer
Art Grammatik, gegeben worden. Davon ist ein Aufbliihen der
liturgischen Predigt sowohl nach groBerer Haufigkeit, wie Griind-
lichkeit und Lebensnihe mit Recht zu erwarten, umsomehr, da
stérende Spannungen in der Liturgischen Bewegung autoritativ
gelost sind. Aber trotzdem wird man neben der Grammatik gern
ein praktisches Ubungsbuch zur Hand haben wollen. Und hiefiir
bietet sich dieses Sammelwerk an, das auf elf Binde berechnet
ist, von denen die ersten drei bereits vorliegen.

Pius Parsch, der sich um die Liturgie als Lehre und Leben
hohe Verdienste erworben und durch mehr als ein Vierteljahr-
hundert in reichem AusmafBl, sowohl in engen, wie weitesten
Kreisen miindlich und literarisch die liturgische Predigt gepflegt
hat, ist bei stetem Blick auf die pépstlichen Markierungen ein



90 Literatur

vielgeschitzter Hohenfilhrer. Besonders zu begriiBen ‘ist es, daB
er nicht fertige Predigten liefert: ,JIch wollte bloB Stoff fiir
Predigten aus der liturgischen Gedankenwelt vorlegen; ich gebe
bloB das Gerippe, das Fleisch muB jeder selbst beitragen. Die
auf den ersten Blick erschreckend hohe Béndezahl, die man aus
Griinden der verringerten Verbreitungsmoglichkeit bedauern
mag, findet wohl eine gewisse Berechtigung, wenn man die Titel
der einzelnen Binde am Schlul der ,,Grundlegung® vor sich hat.
Dort ist auch im Vorwort mit der erweiterten Fassung des Be-
griffes der liturgischen Predigt eine andere Erklirung der Um-
fénglichkeit des Werkes gegeben. ,Belehrung iiber liturgische
Gegenstinde ist nicht der Sinn der liturgischen Predigt. Ich ver-
stehe darunter die Predigt, die zeitlich und ortlich in die Liturgie
eingebaut, die auch inhaltlich und gedanklich von der Liturgie
beeinflut und gefiihrt ist.* Also eine Homiletik vornehmlich vom
Altare aus wird geboten, natiirlich ohne eine Homiletik von Bibel
und Dogma, von Moral und Leben aus verdringen zu wollen. Im
Gegenteil! Diese Synthese hat ihr erhabenes Vorbild in der Pre-
digtpraxis der altchristlichen Zeit. Dal die heutige, gottferne und
gottfeindliche Welt eine Wortverkiindigung aus dem sakralen Be-
reich besonders noétig hat, sieht jeder ein. Freilich mufB3 sich mit
dieser Gottndhe echte Welt- und Menschennihe vermihlen, wie
es im menschgewordenen Worte Gottes verwirklicht ist. Darin
hat es jedoch bis jetzt hiufig gefehlt, woher auch eine bedauer-
liche Minderbewertung dieser Predigt bei Predigern und Voik
gekommen ist. Diesem Ubel kann die Liturgie-Homiletik von Pius
Parsch wirksam abhelfen. Inhalt des I. Bandes: Grundsitzliche
Aufsétze, Predigtvorlagen {iiber liturgische Themen (Wesen der
Liturgie, MeBopferzyklus, liturgische Gezeiten, Liturgie in der
Pfarre, Stundengebet der Kirche, Sonntagsgestaltung). II. Band:
Die Evangelien der Sonn- und Festtage des Kirchenjahres werden
homiletisch ausgewertet. Dann kommen in den nichsten Binden:
die Epistelhomilie, die MeBhomilie, Erziehungswerte des Kirchen-
jahres, das Kirchenjahr im Lichte der Gnade, die liturgische Pre-
digt der Weihnachtszeit, der Osterzeit, der Nachpfingstzeit, die
laufende Schriftlesung des Jahres, Kurzpredigten fiir die Werk-
tage des Jahres.

Salzburg. Adamer.

Volksbrevier. Bearbeitet und herausgegeben von P. Hildebrand
Fleischmann O. S. B. 8. Aufl. Kl. 8° (320). Graz—Wien 1947, Styria,
Steirische Verlagsanstalt. Halbleinen S 12—.

Eine neue Auflage des Volksbreviers! DaB es die achte ist, be-
weist Notwendigkeit und Wert. Viele Christen unserer Tage wer-
den dankbar darnach greifen und sich in die Schar der Beter im
weiten Erdenrund einreihen. Vielen anderen ist das Biichlein seit
der ersten Auflage zum treuen, tiglichen Begleiter geworden. Da
kann das neue, schmucke Bindchen das alte, zerlesene ersetzen.
Wer in der Hast der Tage nicht MuBe findet fiir die angegebenen
Texte, kann sich aus der Fiille des Gebotenen (nach der ,Tages-
ordnung® im neuen MeBbuch ,,Weg des Lebens®) die Tagzeiten des
Volksbreviers in einige besinnliche Gedanken und passende StoB-
gebetlein umformen. ,Der Geist ist es, der lebendig macht!“

Linz a. d. D, M. Giinthersberger.

Stundenbuch Unserer Lieben Frau. Nach dem neuen Rémi-
schen Psalter iibersetzt und erklirt von Claus Schedl. Kl. 80 (112).
Schérding 1948, Verlag J. Steinbrener.



Literatur 91

Der Heilige Vater hat den Wunsch ausgesprochen, daB auch
den Laien am Stundengebet der Kirche Anteil gegeben werde.
Viele Christen werden daher die Herausgebe des Marianischen
Offiziums in deutscher Sprache dankbar begriiBen. Sehr schon
kennzeichnen die Uberschriften der Psalmen zu den einzelnen
Tagzeiten den Inhalt des Gebetes. Besonderen Dank schulden wir
dem Ubersetzer fiir die Einfiihrung in das Psalmenbeten. Man
sollte sie besser an den Anfang des Biichleins stellen. Sehr ange-
bracht wire eine Anleitung zum richtigen Beten der Tagzeiten,
wie sie das Seckauer Laienbrevier so leicht faflich bietet. Es ist
fiir den einzelnen schwer, sich zurechtzufinden. Die Ubersetzung
der Psalmen ist sprachlich sehr schon, fiir den schlichten Beter
aber oft schwer verstindlich. -

Linz a. d. D. M. Giinthersberger.

Religiose Zeitfragen. Von Werner Wiirbel. 8° (428). Wien 1948,
Verlag Herder. In Halbleinen geb. S 29.—, Sfr. 12.60.

In vorliegendem Werk behandelt der bekannte Vorarlberger
Kaplan und Religionsprofessor die wichtigsten religiosen Fragen
der Gegenwart, wie sie ihm im Beisammensein mit zur Kirche Zu-
riickkehrenden begegnet sind und in Vortrigen vor Junglehrern
erortert wurden. Der reiche Inhalt sei durch Hinweis auf die Ka-
piteliiberschriften angedeutet: Gott, Glaube und Offenbarung, Die
Bibel, Jesus Christus, Die Kirche, Die Sakramente, Die Gebote,
Der Mensch, Der Christ.

Die ,Religiosen Zeitfragen“ erheben keineswegs, wie der Ver-
fasser im Vorwort selbst bemerkt, den Anspruch auf Originalitit,
was schon aus dem Quellenverzeichnis ersichtlich ist. Ihr Wert
sellte darin liegen, in der Sprache des Volkes das zusammenzu-
tragen, was den heutigen Menschen in den religitsen Belangen
beschéftigt, und im AnschluB daran das Gerippe einer katho-
lischen Glaubens- und Sittenlehre aufzuzeigen. Dieser Versuch ist
dem Verfasser gelungen. Es ist ein brauchbarer Behelf fiir Reli-
gionsunterricht, Glaubensstunden, katechetische Predigten und
dergleichen entstanden. Das Buch ist aber auch fiir Laienkreise
eine gute Einfithrung in die religiose Problematilkk des Heute.

Linz -ad. 1) Dr, J. Obernhumer.

Te Deum Laudamus., Gedanken zur Musik Anton Bruckners.
Mit Notenbeispielen. Von Leopold Nowak. Lex. (96). Wien 1947,
Verlag Herder. Geb. S 38.60.

Nowak ist Musikarchivar der Nationalbibliothek und Musik-
rezensent der ,Furche”. Sein Fachwissen und seine christliche
Glaubigkeit zugleich dringten und befidhigten ihn zur Deutung
des ,,Te Deum“ von Bruckner. Diese wendet sich nicht an den
engen Musikerkreis, sondern allgemein an den kinstlerischen,
gottsuchenden, gliubigen, christlichen, frommen, mystischen Men-
schen, an den einfachen und gebildeten. Dreifaches schenkt das
Buch mit Text und Notenbeispielen: Wir erkennen die Seele
Bruckners, wir horen groBe Musik, wir ahnen Gott. Man kann
damit sich und andere weertvoll beschenken.

Linz a. d. D. ; Josef Kronsteiner.

Das Vaterunser. Von Reinhold Schneider. 8° (63). Graz-Wien,
motyria®, Steirische Verlagsanstalt. Kart. S 6.—.

Ein feines Biichlein dem Inhalt und der Ausstattung nach! Dem
geistigen Menschen, dessen Gebet und Denken Hohenflug nimmt,



92 Literatur

wird hier eine Fiille von Anregungen und Erkenntnissen geboten.
Es ist begreiflich, daB sich auch die Soldaten in stindiger Todes-
gefahr in dieser tiefen Besinnung ihre letzte Bereitschaft ergéinz-
ten! Fiir die miiden Arbeiter im téglichen Frondienst eines harten
Lebens aber mégen die Aufstiege des geistvollen Verfassers fast
zu kithn und steil erscheinen. Er bedarf einer breiteren, realen
Grundlage fiir sein betrachtendes Beten.

Diese himmelstiirmende Symphonie der sieben Bitten des Her-
rengebetes wird — das gebe Gott — in vielen Herzen wie friiher
die Schrecken des Krieges jetzt auch die Schrecken der Not liber-
tonen. L

Einz ‘a. 'd. D. M. Giinthersberger. '

Vom Adventisten zum Benediktiner, Von P. Pius Dimant
0. S. B. 8° (108). Luzern 1949, Rex-Verlag. Brosch. Sfr. 3.50.

Ein Buch von besonderem Reiz. Der Weg eines finnischen
Konvertiten, der heute im 36. Lebensjahr steht: russisch-orthodox
durch die Taufe, pietistisch-protestantisch von der Mutter er-
zogen, im Seminar der Adventisten zum Prediger ausgebildet, mit
20 Jahren innere Erschiitterung des Sektenglaubens, schmerz-
liches Reifen des katholischen Glaubens in geheimnisvoller Gna-
denfiihrung, Konversion in Rom, Berufung zum Priestertum und
Primiz als Benediktiner des Klosters S. Bento in Sao Paolo. L

So menschlich nahe und greifbar berichtet der Konvertit liber
seine Seelenwandlung von der rein subjektiven Frommigkeit der
Jugend zur dogmatisch klaren, objektiven Glaubenshaltung des
Katholiken. Die Schilderung dieses Weges darf auf groBles In-
teresse rechnen in einer Zeit, wo Adventisten und andere Sekten
auch in unserer Heimat ihr Unwesen treiben. Interessant vor
allem ist der Einblick in die merkwlirdige Geistesverfassung der
Adventistenprediger, zum Nachdenken anregend die Schilderung
ihrer fanatischen Arbeifsmethoden, beschidmend fiir uns ist es,
mit welchem Aufwand an Belehrung und Schulung ihre Aktivi-‘
sten in die Schriftenkolportage eingefiihrt werden. Hier konn-
ten wir von den Adventisten lernen.

Linz a. d. D. Dr. Franz Mittermay'r.'

Das Buch vom Liebenden und Geliebten. Eine mystische
Spruchsammlung. Von Ramon Lull. Aus dem Altkatalanischen
iibersetzt und herausgegeben von Ludwig Klaiber. 8° (156). Olten
(Schweiz) 1949, Verlag Otto Walter AG. Geb, Sfr. 5.70.

Der Franziskanertertiar Ramon Lull (1235—1316) war eine viel-
" seitige Personlichkeit: Mystiker, Theologe, Philosoph, Politiker,
Missiondr. Von ihm stammt auch die vorliegende mystische
Spruchsammlung, ein Zwiegesprach zwischen Gott und der Seele,
ein wahres Kleinod religioser Dichtung des Mittelalters. Der sorg-
tiltigen Ubersetzung ist eine gute Einfiihrung vorausgeschickt.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Zwischen Demokratie und Diktatur, Personliche Erinnerungen
an die Politik und Kultur des Reiches von 1919-—1944, Von
DDr. Georg Schreiber. 8° (150). Miinster i. W. 1949, Regensberg.

Der als ehemaliger Zentrumsabgeordneter am politischen Ge-

. schehen mitbeteiligte priesterliche Verfasser gibt hier mit in-
teressanten Details versehene Aufschliisse tber die Kulturpolitik



Literatur 93

des nachwilhelminischen Reiches und die Bemiithungen zur Schaf-
fung des deutschen Reichskonkordates. Wihrend es dem demo-
kratischen Staate wegen der starren Opposition liberaler Kreise
nicht gelang, ein Reichskonkordat zu schaffen, brachte es der
Fiithrerstaat iiberraschend schnell zustande. Doch ebenso schnell
hat es die Diktatur infolge der ihr eigenen Totalitdt auch wieder
- ausgehohlt und schlieflich mehr oder minder preisgegeben.

Graz. Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer.

Der Judas von Erl. Erinnerungen des Tiroler Passionsspiel-
leiters Dr. Anton Dérrer. Kl. 8° (48). Innsbruck, Felizian Rauch.
Brosch. S 3.60. :

Die Erinnerungen des Passionsspielleiters von Erl beschrinken
sich nicht auf die Gestalt des Judas allein. Sie leuchten auch
hinter die Kulissen des uralten Bauernspieles, hinein in die
tabakqualmenden Sitzungen der Gestalter und in die Kklobigen
Bauernherzen der Darsteller. Wohl der gewandteste unter ihnen
ist der Roanerbauer, der Judas von Erl; kein Verrater-J udas und
kein Verzweifelter, sondern ein Listiger. ,Wer durch die Welt
sich heute schlagen will, der muf sich stets ein Pfoértchen offen
halten.“ Dies ist sein Spruch im Spiel und im Leben.

Jeder, der das Passionsspiel von Erl und Tiroler Bauernart zu
schitzen weiBl, wird auch an diesem Biichlein seine Freude haben.

Linz a.d. D. Dr. F. Mittermayr.

.. Kreuze. Ihr Sinn und Segen. Von P. Lothar Schlipfer O.F. M.
Cap. K1, 8° (128). Hochst (Vorarlberg) 1948, Seeverlag H. Schneider.
S 3.20.

Sinn und Segen des Kreuzes sind fiir den glaubigen Christen
nie auszuschopfen. Es mag also im besonderen fiir den Seelsorger
eine verlockende Aufgabe sein, dieses Thema zu wéhlen. Einen
wunderschénen Ansatz zu eindrucksvollem Anruf an die grolie
Heerschar der Kreuztriger bildet der erste Abschnitt des Kapitels:
Kreuz iiber Triimmerfeldern. Es wird im ganzen viel Wertvolles
an Gedankengut und Betrachtungsstoff geboten, doch wind eine
unruhige Welt heute kaum den stillen Winkel und die ungestorte
MuBe finden zu solcher Art der Besinnung. Diese Gedankenginge
werden alte Menschen und Kranke ansprechen, die mehr abseits
vom Leben stehen. Ihnen mag man das Biichlein mit Erfolg in die
Hand geben.

Linz a. d. D. M. Giinthersberger.

. Die Spur. Ein Erlebnisbericht fiir Buben. Von Karl Loven.
(32). Wien 1948, Fahrmann-Verlag. Brosch. S 5.50.

Der bekannte Lichtbildner, Kaplan Karl Loven, schenkt uns
hier nach dem ,Ruf ins Licht“ seinen zweiten Erlebnisbericht
fiir Buben. Blumen, Griser und Tiere, Wipfel und Wolken, Berge
und Gletscher, Zelte und quitschlebendige Buben tun uns hier
jhre Wunder auf und werden uns ,Spur® zu Gott. Herrliche
Photos, die von Georg Thurmair dazu geschriebenen Gedichte
und der feine, in eine Geschichte gekleidete Text machen das
Bildheft zu einem ordentlichen Geschenk fur unsere Ministranten
und jeden echten Jungen.

Linz a.'d. 'D. Dr. Ferdinand Klostermann.



94 Literatur

Neues religioses Kleinschrifttum

Zusammengestellt vom Referenten fiir Schrifttum des Seelsorge-
amtes Linz

Rosenkranzbiichlein. Von Dr. Franz Michel Willam. Wien, Ver-
lag Herder. S 3.80.

Den bisher erschienenen Kleinschriften, die in das Rosenkranz-
gebet und in das Betrachten der einzelnen Geheimnisse einfiihren,
stellt sich nun auch dieses Rosenkranzbiichlein wirdig an die
Seite. Gut empfundene Gebetsmeinungen und ausgewihlte klas-
sische Bilder bringen den Sinn der einzelnen Geheimnisse treff-
lich zum Ausdruck. Es ist schade, da durch die gute Ausstattung
die Kleinschrift so verteuert wird, daB sie nicht mehr auf den
Schriftenstand gelegt werden kann und dadurch vielen, die sie
brauchen konnen, kaum zugénglich wird.

Der Heilige unter uns. Juli bis Dezember. Von Karl Loven.
Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 2.—.
~ Wir sehen die Heiligen immer von der Ferne an und halten
sie fiir seltsame, unerreichbare Gestalten. Darum lernen wir so
wenig von ihnen. Hier stellt uns aber einer die Heiligen hinein
in unsere eigene Alltiglichkeit, zeigt uns, wie die Heiligen unsere
eigenen Lebensfragen gesehen und gemeistert haben. Wenn wir

so den ,,Heiligen unter uns* anschauen, dann erst spliren wir, dafl
sem Beispiel hinreifit.

Todlicher ZusammenstoB. Bildhefte der Jugend 1. Text und
Bildauswahl von Oskar Neisinger, Linz, Verlag Katholische
Schriftenmission. S 1.50. :

Die vielbegehrten Jugendbildhefte der Didzesanjugendstelle
Wiirzburg sind nun auch in Osterreich in Lizenzauflage erschie-
nen. Modern in der Aufmachung, aufriittelnd in Wort und Bild,
priachtig in der Einﬁihbung in die Mentalitit junger Menschen.
Ein wertvolles Hilfsmittel in der Hand der Jugend, des Ju.gend—
fithrers und des Seelsorgers.

Irmgard und Marianne. Briefe ins Leben. Von Ofttilie Mof-
hamer. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. Lizenzauflage
mit Erlaubnis des Verlages Herder, Freiburg. S 2.50.

Eltern, Erzieher und Seelsorger suchen immer wieder nach der
Kleinschrift, die den schulentlassenen Méadchen Fiihrung und
Halt geben soll auf dem Weg in das freie, lockende Leben. Eines
vom Besten, was hier geboten wurde, sind die Briefe ins Leben
von Ottilie MofBhamer. Mit groBem Geschick lafBt sie dem Mad-
chen, das aus der Hut der Familie und der Schule heraus-
getreten ist, die ernsten Fragen, ja die Abgriinde sehen, denen
es begegnen wind. Hier dist nichts verschwiegen, was ein vier-
zehnjdhriges Méadchen wissen mufl, weder das Dunkle, moch das
Helle.

Das frohe Jahr. Kinderkalender 1950. Von Tina Pfeffer. Lmz.
Verlag Katholische Schriftenmission. S 2.50.

Dieser Kinderkalender, nun schon iiberall bekannt und be-
liebt, ist diesmal besonders reich dllustriert. Viele Geschichten
und Erzdhlungen, Preisrdtsel, lustige Spiele und kleine Gedichte
machen ihn zum wertvollen Begleiter unserer Kinder durch ein
frohes Jahr, Er bereitet nicht nur Freude, sondern gibt der Jugend
auch ein wertvolles Erziehungsmittel in die Hand.



Literatur 95

Was machst du aus deinem Leben .. .? Gedanken zu einer
christlichen Lebensgestaltung. Von P. Thomas Happacher S.J.
Innsbruck, Verlag Felizian Rauch. S 1.80.

Der Verfasser holt weit aus und bringt zuerst die verstandes-
und seinsméiBigen Grundlagen fiir eine wahrhaft christliche Le-
bensgestaltung, dann fiihrt er ein in das immerwéhrende Beten
und Opfern im Sinne des Gebetsapostolates. Die Schrift ist volks-
tiimlich gehalten, leicht verstindlich und mit Beispielen gewiirzt.
Moge sie viele fiir das Gebetsapostolat gewinnen und ihnen
helfen, ihr Leben nach oben auszurichten.

Der neue Mensch. Von Alban Prinz zu Lowenstein. Innsbruck,
Verlag Felizian Rauch, S 1.20.

Die neue Zeit braucht den neuen Menschen. Heute ist nicht
mehr die Zeit, die MittelmiBigkeit zulift. Es gibt jene Verhilt-
nisse nicht mehr, in denen das Brauchchristentum existieren
konnte. Und wie mufBl der neue Mensch aussehen, dall er sich in
der Zukunft bewihren und eine bessere Zukunft bauen kann?
Das sagt uns kurz und eindringlich diese wertvolle Schrift. Gute
Zwischentitel und moderne Mittel der Ausstattung und der Dik-
tion komnten aus ihr eine bedeutungsvolle Programmschrift
machen.

Eigentiimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-

theol. Diozesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher

Redakteur: Dr. Maximihan Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7.

—Verlagund Druck: 0.-O. Landesverlag, Linz, Landstr. 41. —
Printed in Awustria.

(Seit 90 ja ﬂren das tiihrende Spezialhaus fiir alle

Raucherartikel

Pfeifen-Engler, Inh. Eduard Schille
Hauptplatz 22,
Betrieb: Melichargasse Nr. 4a

Annahme aller einschligigen Reparaturen

KLEIDERHAU S Horrseusd Knsbun-

Bekleidung

in einfacher bis feinster Aus-

Plois Dobrefsherger [iuepsistpngies

*

LINZ: Landstrae 23 Spezialabteilung tiir
Bestand st 1860 | Priesterkleidung




96

® Neueindeckungen
i Reparaturen
a Imprignierung
Anstriche
Wandverkleidungen

Gerilistlose |Instandsetzung an Tiirmenl
Wir beraten Sie und geben bereitwilligst Auskunftl

DACHSCHINDELERZEUGUNG

§" fians 5. Grofiegger, Ling, Elitabethltrafie 5

Telephon 25 74 25

Oberosterreichische

Glocken-u. Metallgie3erei
St. Florian

Ges. m, b. H. % St Florian bei Linz

KIRCHENGLOCKEN

aus bester Kupfer-, Zinn-,Bronze-, sowie aus
zinnarmer Legierung (Florianer Legierung)

. REPARATUREN
Hivehturm-rosTSCHUTZANSTRICHE
NEUEINDECKUNGEN
sorgfiltig und fachgerecht iibernimmi

Gebeiidee Puschmanu & Co., Wels, 0.-6.

Spenglerei und Dachdeckerei — Kaiser-Josef-Platz Nr. 44




THEOLOGISCH -PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

98. JAHRGANG 1950 2. HEFT

Maria — Sitz der Weisheit

Von Univ.-Prof. Dr. Matthias Premm, Salzburg

Der kommende Maimonat legt die Behandlung eines
mariologischen Themas nahe. Maria bedurfte fir die Aus-
itbung ihres Berufes als Mutter Gottes und Gehilfin des
Erlosungswerkes besonderer Einsicht in die Glaubens-
geheimnisse. Daher ist von vornherein zu erwarten, daf
ihr religiés-iibernatiirliches Wissen ausnehmend grof
war. Es ist fiir den Theologen infolge mangelnder Offen-
barung Gottes sehr schwer, in dieser Frage die richtige
Mitte einzuhalten und die Wahrheit sicher festzustellen.
Sollte hier ein Irrtum sozusagen unausweichlich sein, so
mochten wir, da es sich um Maria handelt, lieber durch
ein zuviel als ein zuwenig fehlen. Wir legen zunichst die
Grundsitze fest, nach denen Mariens Wissen bemessen
werden muBl, und schildern sodann konkret ihr allméh-
liches Wachsen in der Glaubenserkenntnis.

1. Umfang und Art der itbernatiirlichen Erkenninis

Bei Christus gab es eine dreifache Art menschlichen
Wissens: Auf Grund seiner Gottschauung vom ersten
Augenblick seines Daseins an erkannte er irrtumslos alles,
was jemals ein aktuelles Sein hat; auf Grund einer
scientia habitualiter per se infusa erkannte er das gleiche
auch auf diesem Wege; endlich besall Christus ein selbst-
erworbenes Wissen hinsichtlich sehr vieler Dinge.

a) Maria hatte in ihrem Erdenleben weder in Einzel-
fallen noch dauernd die Gottschauung. Einzig Chr. Vega
hielt es fiir wahrscheinlich, daf} sie diese das ganze Leben
hindurch besaBl; Suarez und manche andere schrieben
sie ihr far voriibergehende Augenblicke (z. B. bei der
Menschwerdung Christi) zu. Vegas Ansicht widerspricht
direkt der Hl. Schrift, die von Marias Glauben (Lk 1, 45)
und vom Nichtverstehen mancher heilsgeschichtlicher
Vorginge berichtet. Die Meinung von einer voriibergehen-



98 Premm, Maria — Sitz der Weisheit

den Gottschau stiitzte sich einst auf eine miliverstandene
Auslegung von Schriftstellen, nach denen Moses (Num
12, 8; Ex 33, 19) und Paulus (2 Kor 12, 2 ff.) einer unmit-
telbaren Anschauung Gottes gewurdigt worden waren,
weshalb sie auch der Gottesmutter nicht abzusprechen
sei. Da es sich aber an den genannten Stellen nur um
eine mystische Beschauung handelt, fallt dieser Anhalts-
punkt weg. Ein anderer aber ist nicht zu finden. Gewil,
bestand fiir Goit die Mdglichkeit, seiner Mutter eine
solche Auszeichnung zuteil werden zu lassen. Weil aber
dafiir jedes Anzeichen fehlt und der Theologe keine wei-
teren positiven Griinde anzufithren vermag, hat er auch
kein Recht, sie als wahrscheinlich positiv zu behaupten,
weder fiir den Augenblick der Menschwerdung oder der
Geburt Christi, noch fiir einen spateren Zeitpunkt. Viel-
leicht ist es eher ein Zeichen unserer Kleinglaubigkeit,
daBl wir so leicht geneigt sind, Mariens Glauben — der
durch die Gottanschauung ausgeschlossen wiirde — durch
ein Schauen zu ersetzen, damit fiir Maria das Leben sozu-
sagen bequemer verlaufe. Das heilit doch eher, die harte
Wirklichkeit im Leben der Gottesmutter allzusehr zu ver-
einfachen und das Verdienst ihrer Glaubenspriifung
herabzusetzen. Mit frommen Ubertreibungen ist ihr kein
Dienst erwiesen.

b) Ohne Zweifel empfing Maria bei besonderen An-
lassen von Gott beziiglich der Offenbarungswahrheiten
eine scientia per se infusa. Daf} sie ihr ganzes Leben lang
habituell damit beschenkt war, ist nicht bewiesen, ja, be-
ziiglich des ganzen Umfanges des Glaubens sicher abzu-
leugnen. Denn manche Worte Jesu verstand sie nicht
sofort (Lk 2, 50; Jo 2, 11f.). Christus besal} dieses Wis-
sen, weil er schon vom Anfange an auch die Gottanschau-
_ ung hatte und somit in statu termini war. Beides traf bei
Maria nicht zu. Fur sie geziemte sich vielmehr ein all-
mahliches Wachstum in der religiosen Erkenntnis. Den
Engeln ist diese Erkenntnisweise von Natur aus eigen,
weil sie reine Geister sind. Maria aber hatte eine Men-
schennatur. DaBl sie deswegen, weil sie im Himmel die
Koénigin auch der Engel ist, bereits wihrend des Erden-
lebens dieses engelgleiche Wissen wenigstens in -einem
gewissen Umfange dauernd ihr eigen nennen muBte, 1a6t
sich kaum beweisen. Zweifellos aber wurden ihr bei be-
stimmten Anldssen Erleuchtungen hinsichtlich bestimm-
ter Offenbarungswahrheiten zuteil, die durch blofie Men-
schenkraft im Verein mit der gewohnlichen Gnade nicht



Premm, Maria — Sitz der Weisheit 99

erreichbar sind, sondern von Gott unmittelbar eingegos-
sen wurden. Darauf beruht ja nach der Lehre der Mystiker
die sogenannte Gnade der Beschauung, die vielen Hei-
ligen und den Propheten des Alten Bundes von Gott
geschenkt wurde und immer wieder geschenkt wird. Wir
diirfen doch auch der Gottesmutter diese besondere
Gnade nicht absprechen. Solche auflergewo6hnliche iiber-
natiirliche Erkenntnisse waren geziemend z. B. fiir den
Augenblick, da ihr der Engel die Menschwerdung des
Logos verkiindete, bei verschiedenen Anlassen im offent-
lichen Leben ihres Sohnes, ganz besonders am Pfingst-
fest und von da an vielleicht dauernd bis zum Ende ihres
Lebens. Sie war gewifl die hochste Mystikerin, die rosa
mystica. Zu weit geht Scheeben (§ 278) mit der Behaup-
tung, Mariens Ekstase sei sogar wahrend des Schlafes
nicht unterbrochen worden.

c) Dazu kam ein hohes Maf} selbst erworbener reli-
gioser Erkenntnisse, wie sich ganz von selbst versteht.
Dariiber hinaus wurden ihr bei verschiedenen Anlissen
gewill auch Erleuchtungen zuteil, deren Inhalt an sich
auch durch eigene Krafte erreichbar war, wenn auch
nur schwer und sozusagen unter viel Zeitaufwand
(scientia per accidens infusa). Solches Wissen schreiben
die Theologen auch Adam und Eva wegen ihrer Stellung
als Eltern des ganzen Menschengeschlechtes zu. Es darf
daher auch der neuen Eva, der Mutter des ganzen Men-
schengeschlechtes in @bernatiirlicher Hinsicht, nicht ab-
gesprochen werden. Ahnliche Erleuchtungen erhielten
die Apostel beziiglich der zu verkindenden Glaubens-
wahrheiten. Auf diesem Wege erkannte Maria ihre
Stellung als Mutter Gottes und Gehilfin des Erlésers. So
erlangte sie eine tiefe Erkenntnis Gottes, der Glaubens-
motive, der Glaubensgeheimnisse, wie insbesondere der
Trinitat, Menschwerdung, Erlésung, Erbsiinde, Gnade,
Sakramente usw.; ferner tiefe Einsicht in die Art und
Weise, wie sie praktisch ihr Leben zu gestalten habe,
besonders auch in ihrem Verhalten gegenitber ihrem
Sohne, den Aposteln, der jungen Kirche. Immer mehr
erschlof sich ihr das Verstindnis des Alten Testamentes
und seiner hl. Schriften, zumal der Psalmen und jener
Stellen, die auf den Messias und seine Mutter Bezug hat-
ten. Diese Erkenntnisse empfing und erwarb sich Maria
nicht auf einmal, sondern in einem allmihlichen Fort-
schreiten, oft auch wohl, ohne den unmittelbaren Ein-
flull Gottes oder eines Engels iiberhaupt zu merken, zum

7*



100 Premm, Maria — Sitz der Weisheit

Unterschied vom an sich eingegossenen Wissen. Beson-
ders auch der tagliche Verkehr mit ihrem Sohne durch
Jahrzehnte hindurch steigerte ihren religios-iibernatiir-
lichen Wissensschatz ganz gewaltis. Eine Ubertreibung
wire es, dieses aullerordentliche Wissen sogar auf das
profane Gebiet auszudehnen. FEin solches allseitiges
Wissen besall zwar Christus selbst. Fiir Maria aber lag
dafiir keine Notwendigkeit vor. Uberhaupt ist es der Frau
nicht um das Wissen als solches zu tun, das ist mehr
Sache des Mannes. In dieser Hinsicht kann z. B. viel-
leicht sogar Adam tber Maria gestanden haben. Dal}
Maria - bereits im MutterschoBl, ja schon vom ersten
Augenblick ihres Daseins an das natiirliche Selbst-
bewufitsein und den vollen Vernunftgebrauch besessen
habe, um sich sofort Gott bewufit als Magd und Mutter
darzubieten, ist eine unbewiesene und wohl auch unbe-
weisbare Annahme, die seit dem 14. Jahrhundert von
einzelnen Theologen, z. B. auch von Alfons v. Liguori
und neuestens von Scheeben und Terrien, vertreten
wurde. Thomas lehrt ausdriicklich das Gegenteil: ,,Non
habuit usum liberi arbitrii adhuc in ventre matris
existens; hoc enim est speciale privilegium Christi”
(S. th. IIT, 27, 3).

Zusammenfassend konnen wir sagen: Maria stand
hinsichtlich des religiosen Wissens afgeschweig»e denn
hinsichtlich des profanen Wissens) weit hinter Christus
zuriick, sie tbertraf aber hinsichtlich des ersteren alle
Menschen der Weltgeschichte. Das gilt auch vom theolo-
gischen Wissen, wenigstens wenn wir dabei von den
Kenntnissen, die mehr das profane und rein natiirliche
Gebiet berithren (wie Sprachenkunde, geschichtliches
und philosophisches Wissen und é#hnliches), absehen.
Daher sagt Albert d. Gr.: ,,Apostoli sciverunt theologiam
cum non didicissent; ergo multo fortius B. Virgo” (Ma-
riale, g. 109). Und B. de Medina fafit die allgemeine An-
sicht seiner Zeit in die Worte zusammen: ,,Habuit B.
Virgo maiorem cognitionem mysteriorum fidei, quam
universi Prophetae, quam Apostoli et Evangelistae” (In
I, q. 27, a. 5).

Mariens religiose Einsicht war nicht so sehr theolo-
gisches Wissen als vielmehr Weisheit, d. h. unmittelbar
auf das Leben und auf Gott hinzielend, was wertvoller ist
als das blofe Wissen des gelehrtesten Theologen. Sie war
der ,,Sitz der Weisheit” nicht nur im objektiven Sinne,
insofern sie den Logos in ihren Schofi aufgenommen



Premm, Maria — Sitz der Weisheit 101

hatte, sondern auch im subjektiven Sinne durch ihre
itberragende Kenntnis der gottlichen Offenbarungswahr-
heiten. : :

9. Wachstum in der Glaubenserkenntnis

Auf den eben bewiesenen theoretischen Grundsitzen
weiterbauend, wagen wir nun den Versuch, ganz konkret
die innere Entwicklung der iibernatiirlichen Erkenntnis
im Laufe des Lebens der Gottesmutter aufzuzeigen. Da
die Schrift blo8 geringe Anhaltspunkte bietet, kann es
nur ein Versuch sein. Weil Maria die Gottanschauung
nicht besal und die scientia per se infusa den Empfénger
im Dunkel des Glaubens belaBt, wandelte sie zeitlebens
auf den Pfaden des Glaubens, nicht des Schauens. Das
wurde auch ihr erst beim Eintritt in den Himmel zuteil.

Mariens Kindheit 1a8t sich charakterisieren als Zeit
der wiirdigen Vorbereitung auf ihren Beruf als Gottes-
mutter. Bei jedem religiosen Israeliten stand die Hofi-
nung auf den kommenden Messias im Vordergrund des
Glaubenslebens. Maria erhielt in dieser Beziehung, zumal
beim Lesen der prophetischen Biicher und Beten der
Psalmen, sicher ganz besondere Erleuchtungen (scientia
per accidens infusa). Vor dem Irrtum einer irdisch ge-
richteten Messiaserwartung ist sie gewil bewahrt geblie-
ben. Da sie von jeder Siinde sich freihielt und auch
keinerlei Regungen der Begierlichkeit empfand, mag ihr
die ganz andere Umgebung fremd vorgekommen sein;
vielleicht fithlte sie deswegen eine gewisse Vereinsamung,
die ihr aber erst recht zu denken gab. :

Ganz gewaltig stieg dann Mariens Einsicht in die
Pline Gottes im  Augenblick der Menschwerdung des
Sohnes Gottes in ihrem Schofle. Wenigstens jetzt, wenn
nicht schon frither, wurde ihr eine scientia per se infusa
zuteil iiber die Geheimnisse der Trinitat, Menschwerdung
und Erlésung, ankniipfend an die Worte des Engels vom
Sohne des Allerhéchsten, den sie durch Uberschattung
des HI. Geistes in ihren SchoB aufnehmen soll und der
als der verheilene Messias auf dem Throne Davids herr-
schen wird in Ewigkeit (Lk 1, 29. 38). Es ist eine alte
Uberzeugung der kirchlichen Tradition: Maria concepit
prius mente quam corpore. Sie wullte, wenigstens den
wesentlichen Umrissen nach, wozu sie ihr Jawort gab.
Frei bewuBt stellte sie sich in den Dienst der Mensch-
heitserlosung. Gleich darauf wird sie von ihrer Base
Elisabeth iiber Eingebung des Hl. Geistes als Mutter Got-



102 Premm, Maria — Sitz der Weisheit

tes begrufit (Lk 1, 39fl.). So wurde Maria der Aufgabe
enthoben, selbst vom gétilichen Geheimnis in ihrem
Schofle den Mitmenschen Kunde zu bringen. Doch be-
statigt sie in ihrer Antwort ihre Auserwéhlung zur Mutter
Gottes. Das Magnifikat ist ein einziger Lobpreis auf Gottes
herablassende Erbarmung, die eine schwache Frau zu
seiner Mutter wahlte, die von allen kommenden Zeiten
als solche anerkannt werden wird. Das beweist, ‘da8
Maria iiber diese Zukunft besondere Erleuchtungen erhal-
ten hat. Dal} sie aber nicht die Gottanschauung besafi,
ergibt sich daraus, daff Elisabeth iiber Eingebung Gottes
Mariens Glauben an das Geheimnis der Menschwerdung
lobt: ,Selig, die geglaubt hat, daf in Erfillung gehen
wird, was ihr vom Herrn gesagt worden ist* (Lk 1, 45).

Bei der Geburt Christi erhielt sie gewill eine weitere,
wenn vielleicht auch nicht wesentliche Vertiefung ihrer
bisherigen Erkenntnisse, aber immer nur innerhalb des
Glaubensbereiches. Alfons v. Liguori sagt: ,,Sie sah, wie
ihr Kind im Stalle geboren wurde, und glaubte, daB es
der Schopfer des Alls ist; sie sah ihn fliehen vor Herodes,
horte aber nicht auf, ihn fiir den Konig der Kénige zu
halten; sie sah, wie er eben erst geboren wird, und hielt
fest an seiner Ewigkeit; sie sah ihn selbst des Notwen-
digen entbehren und sah doch in ihm den Herrn des
Universums; sie sah ihn liegen auf Heu und glaubte an
seine Allmacht; sah ihn des Sprechens unfahig und
glaubte an seine ewige Weisheit; sie hérte ihn weinen,
und hielt ihn glaubig fir die Wonne des Paradieses* (Le
glorie di Maria, p. 3, § 4). Eine Bestitigung und neue
Nahrung erhielt ihre glaubige Erkenntnis von auflen her
durch die Anbetung der Hirten auf die Einladung der
Engel hin und der Weisen aus dem Morgenlande, gefiihrt
von einem Stern.

Bei der Darstellung im Tempel verkiindigte ihr
Simeon iiber Antrieb Gottes, daB ihr Kind der Erléser
nicht nur der Juden, sondern auch der Heiden, also der
ganzen Menschheit, sein werde; doch werde die Erlo-
sung durch das Leiden erfolgen, in das auch sie mithin-
eingezogen wird. Das war fir Maria, wenigstens zum -
Teile, gewiB eine neue Erkenntnis. Bezeugt doch das
Evangelium: ,,Sein Vater und seine Mutter waren voll
Staunen iiber die Dinge, die von ihm gesagt wurden®
(Lk 2, 23). Der Gedanke an das kommende Leiden ihres
Kindes begleitete nun Maria das ganze weitere Leben hin-



Premm, Maria — Sitz der Wieisheit 103

durch, wohl Tag fir Tag. Worin dieses Leiden bestehen
werde, blieb ihr noch unbekannt.

Auch die Vorginge beim Verlust des zwdlfjdhrigen
Jesus beweisen, daB Maria durchaus nicht im vorhinein
tiber alle kommenden Ereignisse unterrichtet wurde oder
gar die Gottanschauung besaBi. Sie hatte Jesus schon als
den Sohn Gottes erkannt. Jetzt gibt er seiner Mutter zu
fithlen, daB er dies auch ihr gegeniiber ist. Er beruft sich
fiir sein Vorgehen auf die Autoritit des Vaters im Himmel,
die jener seiner Eltern ibergeordnet ist. So wurde sie
jetzt in eine unvorhergesehene Lage versetzt, die fiir sie
iiberaus hart war. Der Evangelist bemerkt, daf Maria
und Josef Jesu Worte nicht verstanden. Doch bewahrte
Maria sie in ihrem Herzen, d. h. sie dachte dariiber nach,
was sie bedeuten kénnten (Lk 2, 50f.). Ganz dhnliches
gilt von der Hochzeit zu Kana (Jo 2, 1 ff.). So wandelte
die Gottesmutter immer den dunklen, oft gerade des-
wegen harten Weg des Glaubens. Als Magd des Herrn
nahm sie Leid und Freud mit gleicher Ergebung aus Got-
tes Hand entgegen. Doch zweifelte sie keinen Augenblick
an der Messias- und Sohngotteswiirde Jesu und wartete
auf den Zeitpunkt, wo er das Reich Gottes aufrichten
werde, wie der Verkiindigungsengel es vorausgesagt hat.

Aus den Worten, die Jesus zu Kana gesprochen:
., Weib, meine Stunde ist noch nicht gekommen®, hatte
Maria erkannt, daB jetzt noch nicht die groBSe Stunde
ihres Sohnes gekommen ist, wo er die Menschheit erldst
und dem Satan den Kopf zertritt, woran auch sie als das
in der Genesis verheiBene Weib Anteil haben soll. Daher
blieb sie fortan wihrend des 6ffentlichen Lebens Jesu
im Hintergrunde. Doch erhielt sie von seinen Lehren und
Wundertaten Nachricht durch andere, von manchen war
sie unmittelbar Augen- und Ohrenzeuge. Sie erfafite, da
sie in der iibernatiirlichen Erkenntnis bereits viel weiter
fortgeschritten war, Jesu Lehren viel tiefer als der glau-
bigste Avpostel. So vor allem die Lehre von der Trinitat.
Gab sich doch Jesus jetzt auch in der Offentlichkeit einer-
seits als wahren Gott zu erkennen und stellte sich ander-
seits eindeutig dem himmlischen Vater als eigene Person
gegeniiber. Dabei dachte Maria, die alle Worte in ihrem
Herzen bewahrte, zuriick an die Ausdrucksweise des Erz-
engels Gabriel, in dessen Worten auch von drei Personen
in Gott die Rede ging. Wesentlich mehr an religiésen
Wabhrheiten, als Jesus 6ffentlich verkiindete, wird er auch
seiner Mutter kaum gesagt haben, weder jetzt noch vor-



104 Premm, Maria — Sitz der Weisheit

her. Auch ist ,,anzunehmen, dall die Mutter ihrerseits
auch im Fragen sich eine entsprechende Zuriickhaltung
auferlegte. Der Glaube an Jesus schuf zwischen Jesus und
Maria ja nicht blof eine eigene Nahe, sondern auch eine
ehriiirchtige Ferne. Sie, die Frau des Glaubens, unter-
schied sich eben durch ihr Schweigen von den Jingern,
die an Jesus ofter Fragen stellten und ihm sogar gute Rat-
schlige gaben® (Willam, Das Leben Marias, 411). So
wuchs Maria auch in dieser Zeit von Tag zu Tag in der
glaubigen Erkenntnis. Gleichzeitig erschreckten sie Be-
richte vom zunehmenden Hal} der Pharisier gegen ihren
Sohn. Sie ahnte, woher das vorausverkiindete Leiden
tber sie und ihn kommen werde. Schlieflich begann
Jesus zu den Aposteln sogar ausdriicklich vom bevor-
stehenden Leiden zu sprechen, gleichzeitig freilich auch
von seiner Auferstehung am dritten Tag. Wihrend die
Apostel daritber auller Fassung kamen, nahm Maria, die
schon seit der Prophezeiung Simeons auf das Leiden ein-
gestellt war, Jesu Worte in ihr glaubensstarkes, opfer-
bereites Herz auf. Sie wufBite: nun naht die Stunde, da
gas Schwert ihr Herz durchbohren wird; sie ist bereit
azu.

In den letzten Sinn des Leidens und Sterbens Jesu
hatte Maria, die gewil} dartiber auch besondere Erleuch-
tungen empfing, tiefere Einsicht als irgendein Zeitgenosse.
Wenn der greise Simeon wufite, dafi die Erlésung durch
den Tod Jesu erfolgt, und wenn Johannes der Taufer
Jesus deshalb das Lamm Gottes nennt, ,,das die Siinden
der Welt hinwegnimmt®, so wurde Maria noch viel mehr
in die grofien Zusammenhinge des Erlésungsplanes ein-
geweiht, da sie ja auch aktiv an der Erlésung mitwirken
sollte. Als sie unter dem Kreuze stand, wulBlte sie, dal sie
in diesem Augenblick zur Mutter aller Menschen beziig-
lich ihres iibernatiirlichen Lebens wurde, wie einst Eva
mitschuldig war, dafi alle ihre Nachkommen iibernatiir-
lich tot zur Welt kamen. So verstand sie, innerlich er-
leuchtet, Jesu Worte: ,,Weib, siche da deinen Sohn* als
nicht nur an Johannes gerichtet, sondern auch von uns
allen ausgesagt. Damals wurde sie mit ganzem Herzen
unsere Mutter, wenn auch unter unsiglichem Weh.

.~ Mit dem Tode Jesu galt den iibrigen sein Werk als
gescheitert. Wohl Maria allein, die sich immer vom
irdisch gerichteten Messiastraum ihrer Volksgenossen frei
bewahrt hat, wulite: Nun ist die Menschheit durch den
Tod ihres Sohnes erlost und Jesu geistiges, ewiges Konig-



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A, T. 105

tum aufgerichtet, wie seine Auferstehung nach drei Tagen
beweisen wird. Ob ihres festen Glaubens war sie jetzt
auch keineswegs fassungslos und untrostlich, sondern voll
stiller, seliger Hoffnung. Durch die Auferstehung selbst
wurde sie im Glauben noch fester, selbst starker als die
Apostel. In jenen Tagen erhielt sie gewil neue Offen-
barungen tiber die kommende Kirche Jesu. Die héchste
Fille tbernatirlicher Erkenntnis empfing Maria am
Pfingstfest, als der Hl. Geist, der sie bereits bei der
Menschwerdung iiberschattet hatte, auf sie und die Apo-
stel in reichem Malle herabkam. Die Apostel wurden da-
mals dem Charakter und Glauben nach ihrer Vollendiing
zugefithrt. Daher hat damals auch Maria ein Héchstmall
an Einsicht in die Offenbarungswahrheiten erlangt. Von
nun an war sie die Lehrmeisterin der Apostel. Wie viel
Verstindnis iiber die Geheimnisse des Lebens Jesu mogen
z. B. die Evangelisten Johannes und Lukas — dieser
wenigstens mittelbar — von Maria empfangen und der
spateren Kirche weitergegeben haben!

Harte und Grausamkeit
im Alten Testament
Von Dr. Hermann Stieglecker, Stift St. Florian

(SchluB)

III. Der Blutbann
1. Vorbemerkungen

Durch die Beantwortung der Frage: ,,Wie beurteilten
die damaligen Menschen die in Rede stehenden Grausam-
keiten? haben wir die Voraussetzung fiir die Beantwor-
tung unseres eigentlichen Themas geschaffen, nidmlich:
»Wie vertragen sich diese Grausamkeiten mit dem Offen-
barungscharakter des Alten Testamentes?“ Zunéachst
wollen wir diese Frage beziglich des Blutbanns stellen:
,Ist der schauerliche Blutbann nicht ein Hohn auf die
Behauptung, daB das Alte Testament Gottesoffen-
barung ist?*

Zum besseren Verstindnis des folgenden sei einiges
iiber den Krieg der alten Volker iiberhaupt und insbeson-
dere iiber den Krieg bei den Israeliten vorausgeschickt.
Der Massenbann, von dem wir in erster Linie handeln
wollen, wurde ja im Kriege vollzogen, war also ein Be-~
standteil des Kriegsgeschehens. Diese Darlegung iiber den

\



106 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

Sinn des Krieges wird uns vor dem Miigeschick bewah-
ren, in den Kriegen, die die Israeliten fithrten, etwas an-
deres zu sehen, als sie in ihnen sahen; wird davor be-
wahren, aus einem falschen Gesichtswinkel heraus auch
den Bann zu beurteilen, der ja auf demselben religiosen
Boden steht wie der Krieg.

Der Krieg bei den alten Vélkern iiberhaupt

Der Krieg hat bei verschiedenen Volkern des Alter-
tums im vorhinein einen religiosen Charakter. Das ist
auch begreiflich. Denn wenn ein Volk angegriffen wird,
so wird dies als schwerstes Unrecht empfunden, das den
Strafzorn der Gottheit herausfordert; die Gottheit hafit
ja das Unrecht. Auf Grund des irtther dargelegten Gottes-
begriffes und des Verhaltnisses des Menschen zu Gott
muf} jedes Unrecht abgewehrt und gestraft werden, sonst
wird Gott selber als Racher auftreten, und zwar nicht
blofl gegen das angreifende Volk, sondern méglicherweise
auch gegen das angegriffene, weil es geschehenes Unrecht
nicht gericht hat. So ist, wie schon irither angedeutet
wurde, der Krieg Vollzug des gottlichen Strafgerichtes,
hat demnach religiosen Charakter., Wenn aber das be-
treffende Volk selbst der Angreifer ist und der Angriff
in der wirklichen oder gemachten Uberzeugung geschieht,
daf} irgendein Recht erkampft werden muB, so kampft
das Volk auch in diesem Fall fiir die Sache der Gottheit,
denn das Recht ist ja Gottes Sache. Also haben wir wie-
der den religiosen Charakter des Krieges. Dazu kommt
noch, wie wir frither zu zeigen versuchten, daB sich der
Kénig bei verschiedenen Voélkern als Sachwalter, als
hochsten Priester oder gar als leiblichen Sohn der Gott-
heit, ja als Gott selbst betrachtet und deshalb auch der
Krieg, wie alle anderen Unternehmungen des Konigs,
Sache der Gottheit ist. :

Der Krieg bei den Israeliten

Das Gesagte gilt in noch hoherem Grade von den
Kriegen der Israeliten. Die Kriege, welche sie nach ihrem
Auszug aus Agypten unter Moses und spater unter Josue
fithrten, dienten der Ermoglichung und dem Schutz ihres
volkischen Daseins, also der Erwerbung und Wahrung
ihres ureigensten Rechtes, und hatten demnach, von die-
ser Seite her gesehen, einen religiosen Charakter, weil sie
Kampfe um das Recht waren; und das Recht ist Gottes
Sache. Zugleich aber waren diese Kriege auch eine Ab-



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 107

wehr gegen die Feinde des Eingottglaubens. Dieser wurde
damals nur von Israel vertreten und kam — menschlich
gedacht — in Gefahr, iiberhaupt von der Erde zu ver-
schwinden, wenn sein einziger Triger in seinem Dasein
bedroht oder ganzlich vernichtet wurde; ein Grund mehr
fiir das religiose Geprige des Krieges. Weil die Israeliten
den Krieg als eine sakrale Sache betrachteten, gaben sie
ihm wie andere Volker, z. B. die Romer oder Germanen,
auch nach aufien hin eine religiose Weihe. Sie leiteten ihn
mit einem Opfer ein und waren verpflichtet, das Lager
kultisch rein zu halten (Dt 23, 10—14). Bezeichnend ist
Dt 23, 15: ,,Denn der Herr, dein Gott, zieht in deinem
Lager einher, um dich zu schiitzen und dir deine Feinde
preiszugeben. Deshalb soll dein Lager heilig sein, damit
er bei dir nichts HaBliches sehe und sich von dir ab-
wende*. Der Herr ist der hochste Kriegsherr, der mit
seinen Scharen, den Israeliten, selber zu Felde zieht.

Diese sakrale Auffassung des Krieges war sicherlich
geeignet, den Kriegsteilnehmern einzupragen, -dafi der
Krieg fiir sie eine heilige Pflicht ist, nicht etwa eine will-
kommene Gelegenheit zum Rauben und Verwiisten.
Wenn aber trotzdem in diesen Kriegen menschliche
Leidenschaften schlimmster Art ihre blutigen Triumphe
feierten, so erklart sich dies zum Teil daraus, dall jene
Menschen in vielen Dingen anders dachten als wir, und
zum Teil daraus, daB die Bestie im Menschen es noch zu
jeder Zeit verstanden hat, neben dem Ideal und als
dessen gefahrliche Konkurrentin ihr wiistes Wesen zu
treiben. Vergessen wir iibrigens nicht, daB das’ Gebriill
,,des Tieres” (Offb 13) auch in christlicher Zeit oft genug
die Kreuzeslehre iibertént und die ,,Christen* zu Taten
hingerissen hat, bei deren Gedenken wir als Christen das
Haupt verhiillen miissen. Dabei wollen wir gar nicht re-
den von den Greueln, die in der letzten Zeit im Namen
((eliner christusfeindlichen Weltanschauung veriibt wur-

en.

Mildere Ziige des Krieges

Dafi man auch im Krieg nicht die rohe Gewalt allein
sprechen lieB, oder sagen wir, dafi die mosaische Gesetz-
gebung die Harten zu mildern bestrebt war, ersieht man
aus der Verfiigung, daB man einer Stadt, die belagert
werden soll, zuerst den Frieden anzubieten habe. Ergibt
sie sich auf dieses Angebot hin, dann soll die Bevolkerung
am Leben gelassen werden, allerdings aber fronpilichtig
sein. Wenn sie sich nicht ergibt, so wird im Fall der Er-



108 . Stieglecker, Hdrte und Grausamkeit im A. T.

oberung alles Mannliche getotet und die Frauen und Kin-
der werden zugleich mit dem Vieh und allem vorhande-
nem Besitz als Beute weggefuhrt (Dt 20, 10—14).

Ubrigens waren Vornehmheit, Edelmut und echt sol-
datische Selbstbeherrschung auch in jenen fernen Zeiten
nicht unbekannt. Das zeigt der Bericht tber Urias, den
Mann der Bethsabee, mit welcher sich Dawid vergangen
hatte. Der Konig wollte seine Schandtat vor der Offent-
lichkeit dadurch verdecken, dall er den Urias mit allen
erdenklichen Kunstgriffen dahinzubringen suchte, zu
Hause mit seiner ungetreuen Frau einige vergniigte Stun-
den zu verbringen. Allein der Soldat Urias lief sich nicht
dazu bewegen. Da ihn Dawid dariiber zur Rede stellte und
zu ihm sagte: ,,Bist du denn nicht vom Marsch gekom-
men, warum gehst du nicht in dein Haus?", gab der Sol-
dat seinem Konig die prachtvolle Antwort: ,,Die Lade Got-
tes sowie Israel und Juda wohnen in Zelten, und mein
Feldherr Joab sowie die Untertanen meines Gebieters
lagern auf freiem Feld; da soll ich in mein Haus gehen,
um zu essen, zu trinken und bei meiner Frau zu sein? So
wahr der Herr lebt und so wahr du lebst, das tue ich
nicht!* (2 Sm 11, 10{). Man meint nicht ohne Grund,
Urias habe das schlaue Spiel seines Konigs durchschaut
und sei deshalb auf dieses Ansinnen nicht eingegangen.
Sei es wie immer, jedenfalls zeigt diese Darstellung,
daB auch Israel soldatische Selbstbeherrschung, Opfer-
sinn und Gemeinschaftsgeist kannte.

Man horcht auf, wenn man hért, daf Urias Hetiter.
also Indogermane war. Wenn hier ein Einzelfall etwas
bedeuten soll, wird man auch einen anderen als bemer-
kenswerte Tatsache gelten lassen miissen. Ein sehr an-
sprechendes Beispiel von soldatischer Beherrschtheit und
soldatischem Gemeinschaftsgeist wird namlich im 2. Buch
Samuel 23, 13—17, auch von einem Semiten, einem
Israeliten, von Dawid selbst berichtet. Er befand sich da-
mals in der Bergfeste Odullam in der gefahrvollen Nahe
einer feindlichen Philisterabteilung. Da schlugen sich drei
seiner Getreuen durch das Lager der Philister durch und
brachten dem vom Durst gequalten Dawid unter auller-
ster Lebensgefahr Wasser aus dem Brunnen am Tor von
Bethlehem. Dawid aber gof} es, wie es dort heifit, dem
Herrn aus und verzichtete mit fast tbermenschlicher
Selbstbeherrschung auf den Trunk, indem er sagte: ,,Der
Herr behiite mich davor, so etwas zu tun! Soll ich das
Blut der Manner trinken, die (das Wasser) mit Lebens-



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 109

gefahr geholt haben? Und er wollte es nicht trinken.”
Dieselbe Heldentat hat gut 600 Jahre spater Alexander
der Grofle vollbracht, als er in einer dhnlichen Lage in
derselben Gesinnung trotz seinem wiitenden Durst auf
einen Trunk Wasser verzichtete. Angenommen, aber nicht
zugegeben, dall diese Grofitat Dawids erfunden sei, bleibt
immerhin aufrecht und miissen wir wieder sagen, dalB
auch bei den Israeliten eine solche vornehme Gesinnung
als Ideal galt, sonst hitte es niemand einfallen kénnen,
diese Erzahlung zur Verherrlichung Dawids zu erfinden.

Auch Jephteh, das Debborahlied, die Dawidhelden,
Judith, die Makkabier lassen erkennen, dall man in
Israel soldatisches Pflichtbewulitsein kannte und fir
Heldenleistungen bewunderndes Verstandnis natte. Das
Gesagte hat nicht etwa den Zweck, die Kriegfithrung der
Israeliten in einem giinstigeren Licht erscheinen zu lassen,
als sie es verdient; es soll damit nur die Wahrheit her-
ausgestellt werden. Wahrheitsgetreu miissen wir sagen:
Die israelitische Kriegfithrung kann man, im ganzen ge-
nommen, kaum milder nennen als die der Nachbarvolker;
denn einzelne Versuche der mosaischen Gesetzgebung,
menschlichere Formen zu finden, werden wieder zunichte
gemacht durch unerhorte Harten, die bei anderen Volkern
kaum in gleichem Ausmal vorgekommen sind.

Das Gesagte soll ein Versuch sein, ohne jede Ein-
seitigkeit zu zeigen, wie der Israelit den Krieg sah. Dieser
war in seinen Augen eine religidse Sache. Diese wichtige
Tatsache miissen wir bei der Beurteilung der Bannfrage
immer vor Augen haben. Die geschichiliche Wahrheit,
daB die Israeliten im Krieg in erster Linie die ideale, die
religiose Seite sahen, ihn als religiose Pflicht betrachteten,
gestattet im vorhinein nicht, im Blutbann, der sozusagen
zum Abschlufi des Kriegsgeschehens gehérte, nur den
Ausflufl der Grausamkeit und der Rachsucht zu sehen.

2. Der Name Blutbann

~Bann“ ist die deutsche Wiedergabe des hebraischen
cherem. Nach Ausweis des Arabischen liegt ihm ein
Stamm charam zugrunde, der urspriinglich bedeutet: je-
manden von einer Sache fernhalten, sie ihm fiir verboten,
unzuginglich erkliren. Von diesem Stamm hat das Ara-
bische eine Form charim, die ,,das Verbotene* bedeutet,
und dieses Verbotene ist namentlich die Ehefrau. Sie ist
verboten, unzuginglich fir alle anderen Manner. Harim
wird dann auch der Raum genannt, in welchem die oft



110 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

recht zahlreichen ,Harim" eines Morgenlanders unter-
gebracht sind; in diesem abgeleiteten Sinn ist das Wort
in der Form ,,Harem* im Abendland bekannt.

Im Hebraischen bedeutet das Kausativzeitwort dieses
Stammes, eine Sache, ein Lebewesen, eine Person fiir
verboten erkliren, dem persénlichen Gebrauch entziehen
und Gott allein weihen, und zwar durch Vernichtung oder
durch Uberstellung in den unmittelbaren, ausschlieflichen
Dienst Gottes. In Bezug auf den Menschen kénnen wir
sagen: einen Menschen bannen (ausgedriickt durch das
erwihnte Hebraische Kausativ) heifit, ihn, dem bekannten
gottlichen Willen entsprechend oder auf ausdriicklichen
Befehl Gottes hin, dem Tode iiberantworten. Das Haupl-
wort cherem bedeutet dann die Bannung im eben ange-
deuteten Sinn und die gebannte Sache, das gebannte Lebe-
wesen, die gebannte Person. :

Spdtere Sinnentwicklung

Im spiteren Judentum bedeutet ,,cherem* den soge-
nannten grofen Bann, den Ausschlu} aus der religiosen
Gemeinschaft auf Lebenszeit, wiahrend ,,nidduj* der soge-
nannte kleine Bann ist, der sich nur iiber 30 oder 60 Tage
erstreckt. Die Septuaginta iibersetzt cherem mit ana-
thema. Das Wort kommt von anatithemi — hinaufsetzen
(auf den Altar als Weihegabe). Dieses griechische Wort
hat dann als Sinnlehnwort aus dem Hebraischen die ver-
schiedenen Bedeutungen des hebraischen cherem iiber-
nommen. Im Neuen Testament erscheint anathema in der
eben erwihnten jiingeren Bedeutung des Wortes cherem.
Es bedeutet hier Gemeinschaftstod, Ausschlufi aus der
christlichen Gemeinde, aus der Gemeinschaft mit Chri-
stus. Wir haben nicht ohne Grund die sprachliche, etymo-
logische Bedeutung und Bedeutungsentwicklung des
Wortstammes cherem ausfithrlich behandelt. Sie zeigt
namlich, daB das hebriische cherem mit seinen Abzwei-
gungen ohne Zweifel dem religiosen Begriffsbereich an-
gehort. 'Wir werden also auch von dieser sprachlichen
Seite her daran erinnert, da die AuBerachtlassung des
religiosen Geprages des Bannes im vorhinein zu einer un-
richtigen Beurteilung fithren miifite.

3. DieSache
Das Ausmafi des Bannes

Dem Bann verfielen vor allem besiegte heidnische
Volker. Die schirfste Form des Bannes forderte, Ménner,



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 1i1

Frauen und Kinder sowie auch die Tiere zu téten, die
gebannte Stadt selbst und die gesamte Habe zu ver-
brennen. Diese hdrieste Bannform konnte aber auch iiber
Israeliten verhéngt werden. So mufite nach Dt 13, 13—19,
eine israelitische Stadt, die sich zum Polytheismus ver-
leiten lief3, genau so behandelt werden wie eroberte heid-
nische Staidte Kanaans. Nach Feststellung der Schuld
mufite sie gebannt werden, d. h. alles Lebende in der
Stadt wurde getotet und die Stadt selber mit ihrer Habe
verbrannt. Diese schirfste Form des Bannes trifft auch
Israeliten, die sich Banngut aneignen; der bekannteste
und genau beschriebene Fall ist Achan (Jos 7).

Eine sehr harte Form des Bannes wurde auch an
jenen vollzogen, die mit Ubeltatern gemeinsame Sache
gemacht, sie geschiitzt oder die Teilnahme am Strafver-
fahren gegen sie verweigert hatten. Ein Beispiel dafir
haben wir in den Kapiteln 19—21 des Richterbuches. Im
Gebiet des Stammes Benjamin, in Gabaa, wurde zur
Richterzeit eine Frau durch Bewohner der Stadt derart
mifbraucht, daBl sie vor Erschopfung starb. Als die iibri-
gen Israeliten den Stamm Benjamin aufforderten, die
Schuldigen zur Bestrafung auszuliefern, verweigerte er
dies. Die Benjamiten riisteten vielmehr gegen die iibrigen
Stamme zum Krieg. Im darauffolgenden Kampf wurde
der grofite Teil des Stammes — die Frauen nicht ausge-
nommen — ausgerottet. Der Bann wurde aber auch iiber
die Manner, Frauen und Kinder von Jabes in Galaad ver-
hingt, weil sich seine Bewohner am Strafkrieg gegen
Benjamin nicht beteiligt und sich hiemit auf die Seite der
Schuldigen gestellt hatten (Richt 21, 5—12).

Eine mildere Art des Bannes findet sich' Dt 20, 10 ff.;
sie gilt fir eine Stadt, die nicht zu den sieben Vélkern
gehort, welche dem hértesten Bann verfallen sind (Dt 7,
11L.), die aber eine freiwillige Ubergabe ablehnt und die
Israeliten zwingt, sie zu belagern. In diesem Fall wird die
Totung alles Mannlichen vorgeschrieben, doch die Frauen
und Kinder sowie das Vieh und alles, was sich sonst in
der Stadt befindet, soll Beute des Siegers sein. In anderen
Fallen, wie bei der Bannung der Madianiter (Nm 31,
17 fi.), werden alle ménnlichen Personen und alle Ehe-
frauen getotet, die unverheirateten Madchen aber am
Leben gelassen. Die jeweiligen Durchfithrungsbestimmun-
gen muliten bei dem Bannvollzug mit Strenge eingehalten
werden. Infolge dieser milderen Bannformen und zum
Teil auch, weil den Israeliten die notige Macht fehlte oder



112 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

weil sie auch nicht immer den Willen dazu hatten, wurde
die Ausrottung der fritheren Bevolkerung Kanaans nicht
vollstandig durchgefiihrt. Diese iibriggebliebenen fremden
Volksteile wurden spéater von Salomo als Fronarbeiter
bei seinen Bauten verwendet (1 Kg 9, 20f.).

Zur Zeit Sauls finden wir noch einen groffen Bann-
befehl gegen die Amalekiter, auf den wir spiater zuriick-
kommen werden. Seit Dawid beginnen die Nachrichten
iitber Bannungen zu verstummen. Einmal noch wird von
einer solchen in 1 Paralipomenon 4, 41, berichtet. Leute
aus dem Stamm Simeon, die im auBlersten Stiden Judias
wohnten, fanden mit ihren eigenen Wohnsitzen nicht
mehr das Auslangen und besetzten daher Gegenden,
welche die Meuniter und die letzten Reste der Amalekiter
. innehatten, und vollstreckten an diesen fritheren Bewoh-
nern den Bann. Es war dies zur Zeit des Konigs Ezechias
(721—693). Ganz zuletzt horen wir im ersten Makkabéer-
buch (5, 5 und 5, 35), im schweren Daseinskampf des
Volkes, von Bannvollstreckungen.

4. Der Sinn des Bannes
Bei Nichtisraeliten

Die Semiten und andere Volker Vorderasiens sahen
im Bann die Vollstreckung des gottlichen Strafgerichtes.
Die gleiche Auffassung kénnen wir auch bei indogermani-
schen Volkern feststellen. Wir haben schon gesehen, dafl
der Indogermane Dareus I. dieselbe Uberzeugung hat.
Cornelius sagt in seiner Indogermanischen Religions-
geschichte (S. 87), dafi bei den Indogermanen der Kriegs-
gefangene bei einem frevelhaft, d. h. gegen die beschwo-
renen Eide, vom Gegner unternommenen Krieg als Ver-
brecher galt und daher bisweilen geopfert wurde. An
einer anderen Stelle macht derselbe Verfasser dort, wo
er von der Totung der Kriegsgefangenen bei den Ger-
manen spricht, die psychologisch zutreffende Bemerkung:
Welcher Krieg gilt dem betroffenen Volke nicht als Ver-
tragsbruch des anderen Teils! Das heiit wohl: Von den
Indogermanen werden (wie von anderen Volkern) die
Gefangenen fast in jedem Kriege als Verbrecher betrach-
tet und behandelt. So ist es auch zu verstehen, wenn von
den Germanen nach dem Sieg im Teutoburgerwald die
gefangenen romischen Tribunen und Zenturionen ge-
schlachtet wurden, wenn ferner die Hermonduren nach
ihrem Sieg iiber die Chatten alle gefangenen Feinde dem
Ziu und Wodan opferten, wenn endlich die Langobarden



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 113

bei einer Siegesfeier itber die Romer im Jahre 579 Ge-
fangene dem Wodan schlachteten.

Bei den Israeliten

Die eben dargelegte Auffassung der erwahnten semi-
tischen und nichtsemitischen Vélker beziiglich der Totung
der besiegten Feinde ist ein Schliissel zur richtigen mora-
lischen Wertung des Bannes bei den Israeliten. Auch sie
haben zunichst, abgesehen von ihrer Sonderstellung
unter den anderen Vélkern, wie diese die Feinde im
Krieg als Frevler betrachtet, die den Tod verdienen, und
haben in dieser Meinung den Bann vollzogen. Aber bei
den Israeliten ist hier noch eine andere Tatsache in Er-
wigung zu ziehen, sie sind — Monotheisien.

Die anderen Volker hatten viele Gotter. Jeder von
ihnen besaB nur einen Teil der gottlichen Macht, und
auch alle mitsammen hatten nicht die volle gottliche All-
macht, weil die unvollkommene Gottesvorstellung der
Heiden den Begriff der Allmacht nicht kannte. Auflerdem
erscheint die Gesamtmacht der heidnischen Gétter auch
dadurch gemindert, daB sie oft nicht zusammenwirken,
sondern in ihrem Streben einander feindlich gegeniiber-
stehen. Der Israelit hingegen hat einen einzigen Gott, der
die volle gottliche Macht in sich vereinigt, der keinen
Nebengott, keinen Nebenbuhler zur Seite hat, welcher
ihm seine Wirksamkeit beschneiden kénnte. Die Gotter
der Heiden sind zu Zeiten sehr duldsam, sie lassen sich
in die Gesellschaft der Gotter fremder Volker einfithren
und in ihre Gemeinschaft aufnehmen, aber der einzige
Gott der Israeliten ist vollig unzuginglich; an eine Ge-
meinschaft mit anderen Géttern ist gar nicht zu denken,
er ist ja allein Gott und spricht allen anderen Gottern die
gottliche Wiirde ab. Infolgedessen muB sich das frither
geschilderte harte Unterwiirfigkeitsverhaltnis gegeniiber
der Gottheit bei den Israeliten noch starker auswirken
als bei heidnischen Volkern. Daher ist der Israelit bei
sonst gleichen Bedingungen noch weit mehr als der Heide
von der Furcht vor seinem Gott erfilllt; denn dieser eine
Gott steht vor ihm viel groBer, viel gewaltiger da als alle
heidnischen Gotter zusammen vor ihren Anbetern. Daher
gibt es fiir den monotheistischen Israeliten, wo er Gottes
Willen erkennt oder zu erkennen glaubt, noch weit
weniger die Moglichkeit eines Kompromisses, eines ,,Vor-
schlages zur Giite" als im gleichen Fall fiir den Heiden.
Wir miissen also erwarten, dafl sich die frither dargelegte

,Theol.-prakt, Quartalschrifts I 1950, 8



114 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

Uberzeugung dieser Volker (was Gott will, mull ge-
schehen, auch dann, wenn dieser Wille die furchtbarsten
Opfer verlangen sollte) unter sonst gleichen Bedingungen
bei den Israeliten noch stirker auswirkte als bei den
Heiden; das pragt sich selbstverstindlich auch beim Blut-
bann aus. Dazu kommt noch etwas: Israel ist — Offen-
barungsvolk.

Es ist nach Gottes Willen der einzige Triger und
Wahrer des Monotheismus. Das ist sein groBer, einzig-
artiger Beruf. Dieses Berufes ist sich Israel trotz seiner
vielfachen Untreue gegen diesen Gott (wenigsiens in
seinen besseren Schichten) immer bewufit geblieben. Es
wullite sich von Gott beauftragt, den Eingottglauben vor
allem in seiner eigenen Mitte zu férdern und ihn nach
aullenhin gegen seine Feinde zu verteidigen. Dal} sich
Israel bei Erfullung dieser gottlichen Sendung erst recht
und doppelt verpflichtet fiihlte, die Feinde des Eingott-
glaubens zu bestrafen und unschidlich zu machen, ist
begreiflich. Und Feinde des Eingottglaubens sind alle
Volker, die das Offenbarungsvolk hindern wollen, sich
jene Daseinsbedingungen zu schaffen, die es zur Vollfiith-
rung dieses gottlichen Auftrages befihigen. Wir denken
da an die kriegerische Eroberung Kanaans. — Feinde des
Eingottglaubens sind spater alle Vélker, die das israeli-
tische Volk in seinem Dasein, in seiner Entwicklung be-
drohen, weil, wenigstens menschlich gesehen, die Erhal-
tung des Monotheismus an das Geschick dieses Volkes
gebunden war. Klar tritt dieses SendungsbewuBitsein im
Debborahlied zu Tage. Es ist die harte Zeit der Richter;
der Feldherr Baraq wagt, von der Prophetin Debborah
begeistert, den Kampf gegen den Bedriicker, den kanaani-
tischen Konig Jabin von Hasor. Im Lied wird dieser Krieg
als Kampf Gottes gegen seine Feinde gekennzeichnet.
Durch Gottes Hilfe hat sich das Volk zum Kampf auf-
gerafft, Gott selber greift in die Schlacht ein, und die,
welche sich dem Kampf feig entzogen hatten, werden
verflucht, weil sie, wie es heilit, dem Herrn nicht zu Hilfe
kamen. Am SchluB, da die Queniterin Jael den feind-
lichen Feldherrn Siserah gefallt hat, heifit es: ,,So sollen
zugrunde gehen alle deine Feinde, Herr, und die, die ihn
lieben, sollen sein wie der Aufgang der Sonne in ihrer
Pracht!* (Richt 5, 31). :

In diesem Lichte sahen die Israeliten den Blutbann,
den sie an heidnischen Feinden vollstreckten. So grausig
uns dieses Verfahren erscheinen mag, in den Augen des



Stieglecker, Harte und Grausamkeit im A. T. 115

Offenbarungsvolkes war es eine heilige Sache, die man zum
Schutz und zur Forderung des Eingottglaubens verrich-
tete. So 1408t sich auch verstehen, dall die Bannung eines
heidnischen Volkes wie irgend ein anderes gutes Werk
Gegenstand eines Gelitbdes sein konnte und dafl sich die
Gelobenden fiir streng verpflichtet hielten, das Gelitbde
restlos zu erfiillen, d. h. den Bann ohne jede Einschrén-
kung zu vollziehen. Einen solchen Fall haben wir in
Nm 21, 1ff. Hier gelobt Israel, an den Kanaanitern, die
unter dem Kénig Arad stehen, den Bann zu vollstrecken,
und es heifit ausdriicklich: ,,Und der Herr erhoérte ihre
Bitte und gab die Kanaaniter preis; sie vollzogen an ihnen
und an ihren Ortschaften den Bann.”

Hirte auch den Israeliten gegeniiber

Wie schon frither hingewiesen wurde, finden wir
dieselbe riicksichtlose, wir wiirden am liebsten sagen,
barbarische Strenge gegen Verédchter des Eingottglaubens
und Ubertreter seiner Gesetze auch gegen die Israeliten
selbst angewendet. Aber gerade in diesen Straferlissen
gegen das eigene Volk lalit sich trotz ihrer Héarte ein
gewisser unbeugsamer, allerdings herber und derber
Idealismus nicht verkennen, ein geradezu wilder Kampi-
wille gegen den Gotzenwahn der Heiden, wenn sich
dieser in den eigenen Reihen bemerkbar machte. Mit
dem héufig wiederkehrenden Losungswort: ,,Du sollst
das Bose austilgen aus deiner Mitte!" wird allen diesen
Missetatern im eigenen Lager umnnachsichtlich Kampf
und Tod angekiindigt.

Dt 13, 1—6, wird vor der Verleitung zur Abgétterci
durch falsche Propheten gewarnt: ,,Wenn in deiner
Mitte ein Prophet oder Traumseher auftritt und dir ein
Zeichen oder Wunder ankiindigt und wenn dieses an-
gekiindigte Zeichen sogar eintritt, wenn er aber sagt:
,Wir wollen andere Gotter verehren, die du bisher nicht
gekannt hast, und ihnen dienen!‘, so hére nicht auf die
Worte dieses Propheten oder Traumsehers!* Das heifit,
wenn er dich zum Gotzendienst verfithren will, so ist
die Sache klar, dann kann er kein wahrer Prophet sein
und sein Wunder ist dann nur Blendwerk. Darum wird
diesem Traumseher in Vers 6 das Urteil gesprochen:
s,Jener Prophet oder jener Traumseher soll getotet wer-
den, denn er hat zum Abfall vom Herrn, deinem Gott,
aufgefordert, der dich aus Agypten gefithrt und dich
erlost hat aus dem Haus der Knechtschaft. Er hat dich

8*



116 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

vom Wege abbringen wollen, den der Herr, dein Gott,
dir zu gehen geboten. So sollst du das Bése aus deiner
Mitte austilgen!“ Noch schirfer tritt die Forderung des
Bekenntnisses zum Eingottglauben in den darauf folgen-
den Versen hervor: ,,Will dein Bruder oder dein Sohn
oder deine Tochter oder dein liebes Weib oder dein
Freund, den du lieb hast wie dich selbst, dich heimlich
verlocken: Komm, wir wollen fremden Gottern dienen,
die dir und deinen Vitern unbekannt sind, den Gottern
der Volker rings um euch her, die dir nahe sind oder
fern von dir, von einem Ende der Erde bis zum anderen,
so sei ihm nicht zu Willen. Hére nicht auf ihn! Habe
kein Mitleid mit ihm und schone ihn nicht! Verheimliche
seine Schuld nicht, sondern tote ihn! Deine Hand er-
hebe sich zuerst gegen ihn, um ihn zu téten, und dar-
nach die Hand des ganzen Volkes! Steinige ihn zu Tode!
Denn er ist darauf ausgegangen, dich dem Herrn, deinem
Gott, der dich aus Agypten, dem Haus der Knechtschaft,
gefithrt hat, abspenstig zu machen. Ganz Israel erhalte
Kunde davon und fiirchte sich, damit niemand wieder
so etwas Boses in deiner Mitte begehe!™ (Dt, 13, 7—12).

An dieser Stelle wird von Israeliten etwas aufler-
ordentlich Schweres verlangt. Wenn der Eingottglaube
in Gefahr kommt, muB er ohne Erbarmen die zartesten
Bande zerreiBen, Fleisch und Blut verleugnen und sogar
sein eigenes Kind dem Straftod uiberantworten. Densel-
ben harten Willen zum Schutz des Eingottglaubens, die-
selbe erbarmungslose Strenge gegen Polytheisten in
den eigenen Reihen ersehen wir auch aus der schon er-
wihnten Bestimmung, dal} iiber eine zum Polytheismus
abgefallene Stadt der Blutbann in seiner scharfen Form
zu verhingen ist (Dt 13, 13—19). Mit furchtbarer Strenge
wurde auch verfahren, als die Israeliten auf ihrem Wi-
stenzug Unzucht und Goétzendienst trieben (Nm 25, 1—9).
Eine groBe Zahl verfiel damals strafweise dem Tod.
Ebenso streng wurde auch die Verehrung des goldenen
Kalbes geahndet. Dabei ist das Vergehen des Volkes
nicht so grof}, wie man vielfach denkt. Es liegt hier nich!
eigentlich ein Abfall vom einen wahren Gott vor, son-
dern es handelt sich um eine verbotene Art der Ver-
ehrung dieses einen wahren Gottes. Diese sollte nach
der Vorschrift des Sinaigesetzes bildlos sein. Im Wider-
spruch dazu haben aber die Israeliten hier Gott unter
dem Bild eines Rindes verehrt, das ihnen — wie anderen,
namentlich auch indogermanischen Voélkern — die Ver-



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A, T. 117

korperung der alles iberwiltigenden gottlichen Macht
war. Allein, wenn das auch nicht eigentliche Abgotterei
war, so war es doch ein grober Verstol gegen das Gesetz
von Sinai, gegen die ganze Uberlieferung von Abraham
her und eine bedenkliche Wendung zu polytheistischen
Kultformen.

Die reine Verehrung des einen wahren Gottes in Ge-
fahr! Man fithlt es beim Lesen des biblischen Berichtes,
das ist der Schreck, der sich des Moses bemichtigt hat.
Es ist hochste Gefahr, es geht um das Grofite, es geht umnt
alles. Und so stellt er sich in das Tor des Lagers und ruft:
L Wer fiir den Herrn ist, her zu mir!“ Da scharen sich die
Lewiten um ihn. Diese heifit er durch das Lager gehen
und die Hauptschuldigen niederhauen, wenn es der
eigene Bruder wire oder der Freund oder der Ver-
wandte. So heifit es im Befehl. Und er wird vollzogen;
eine grofie Zahl mufB ihr Vergehen gegen das Ideal des
reinen Eingottglaubens mit dem Tode biilen. Bezeich-
nend sind die Worte, die Moses nach Vollzug des Straf-
gerichtes zu den Lewiten sprach, die damit beauftragt
waren: ,Fiillet heute eure Hinde fur den Herrn (d. h.
bringet ihm Opfer dar); denn ein jeder hat gegen seinen
Sohn, gegen seinen Bruder gekampft, und ihr werdet
heute auf euch Segen herabziehen (Ex 32, 29). Im Mo-
sessegen Dt 33, 9, wird im gleichen Sinn auf diese Tat der
Lewiten rithmend hingewiesen: (Lewi) der von seinem
Vater und von seiner Mutter sagte: ich kenne sie nicht,
und der seine Briider verleugnete und seine Sohne nicht
kannte. Moses sieht also in den Lewiten, die die Schul-
digen toteten, Gottesstreiter, die in heroischer Gesinnung
die natiirliche Liebe zu ihren nichsten Blutsverwandten
verleugneten. Weil es die Sache des einen wahren Gottes
forderte, vollzogen sie auch an diesen das gottliche Straf-
gericht. Dafiir verspricht ihnen Moses Gottes Segen.

Das Ziel, welches Israel auf diese Art erreichen will,
ist sicherlich grofi und jeder Anstrengung wert, namlich
die Erhaltung und Forderung des Monotheismus, die
grofie Forderung Gottes an sein Volk. Allein wir Neuzeit-
menschen erschaudern begreiflicherweise vor der Riick-
sichtslosigkeit und Blutigkeit dieses Kampfes, welche die
Stimme der Liebe, des Mitleids, der Menschlichkeit,
des Blutes ganzlich zum Schweigen bringt. Wenn wir uns
die Denkart der damaligen Menschen immer vergegen-
wartigen, hort sich alle Verwunderung und alle Ent-
-rustung iiber dieses entsetzliche Tun von selber auf. Die



118 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

groBen Lenker der Geschicke Israels, Moses, Josue, Sa-
muel, Elias, sahen in der Sendung ihres Volkes etwas so
Erhabenes, im Vollzug dieser gottlichen Sendung etwas
so Notwendiges, dall dem gegentiber alles andere als vol-
lig belanglos zuriicktrat. Diese Erwégung ist die Grund-
lage, auf der auch eine irgendwie gerechte Beurteilung
gewisser bedriickender Tatsachen in der Geschichte des
Christentums, z. B. der schauerlichen Héarten der Inqui-
sition und &hnlicher Verfahren, auf katholischem und
nichtkatholischem Boden moglich wird. In génzlicher
Verkennung der klaren Lehren des Neuen Testamentes
iiber das Geltungsausmall des Alten Testamentes im
Reiche Christi (Jesu Lehre und Beispiel, die diesbeziig-
lichen Stellen in den Briefen des hl. Paulus) hat man
sich damals auf das Kraftfeld der alttestamentlichen
Denkart zuriickverirrt, die allerdings vor Tausenden von
Jahren in einer ganz anderen Umgebung ihre geistes-
geschichtliche Rechtfertigung aufweisen kann, aber dann
von der Lehre des Kreuzes ganzlich iiberholt und durch
unvergleichlich Besseres ersetzt wurde. Durch dieses
Dammerlicht ldngst vergangener herber, rauher Zeiten
wurde die echt christliche Schau getritbt und das echt
christliche Wollen irregeleitet. So kam es — um von an-
.deren wichtigen Wirkkréaften nicht zu reden — zu diesen
qualvollen Gerichten und blutigen Urteilen.

B. Der Bann im Rahmen der alttestament-
lichen Offenbarung

Wir haben bis jetzt die Frage beantwortet: Wie ist
der Blutbann als geschichtliche Tatsache im israelitischen
Raum zu verstehen? Nunmehr tritt an uns die aller-
schwierigste Frage heran: ,,Wie ist der Bann im Rahmen
‘der alttestamentlichen Offenbarung zu deuten?* Oder
stellen wir die Frage in der schirfsten Form, die keine
Halbheit, keinen Ausweg, keine Flucht vor der Schwie-
rigkeit zulafBt, sondern zu einer klaren Antwort ohne
Hintertiiren zwingt und lautet:

Hat Gott selbst den Blutbann befohlen?

Verschiedene Fachleute, auch katholische, schrecken
vor dem Gedanken zuriick, dafl Gott selber den Befehl
zu diesen Bluttaten gegeben haben soll. Sie suchen des-
halb einen Ausweg und sagen: ,,Gott hat den Bann nichl
angeordnet, sondern er wird durch Moses als gottliche
Anordnung hingestellt.“ (Bonner Bibel, Dt, Seite 50.)
Weiter heifit es dort: ,,Moses, der wohl an Gotteserkennt-



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 119

nis iiber seiner Zeit stand, blieb doch auch in vielen
Anschauungen von seiner Zeit abhéingig. Er war ein
kraftvoller und energischer Volksfithrer, der auch vor
riicksichtsloser und blutiger Gewalt nicht zuriick-
schreckte, wenn es galt, sein Werk, Israel als das Volk
Jahwehs, zu sichern (vgl. Ex 32, 27 ff. und Nm 25, 4). In
dem kanaanitischen Heidentum sah er mit vollem Recht
die schwerste Gefahr dafiir, So galt es fiir ihn als selbst-
verstandlich, dafl dieses Heidentum nach dem Kriegsrecht
der damaligen Zeit ausgerottet werden miisse. An der
" Grausamkeit dieses ,Rechtes’ nahm er mit der damaligen
Zeit keinen Anstof. Wenn Gott einen Mann mit dieser
Auffassung zum Fithrer Israels bestellt und Moses in der
Gewifiheit seiner gottlichen Beauftragung nun die Ver-
nichtung der Heiden im Namen Gottes anordnet, so wird
damit nicht diese Handlungsweise des Moses als sittliche
Norm von Gott sanktioniert, sondern ,zugelassen’, in dem
gleichen Sinne, wie nach Mt 19, 8, Gott es auch zuliefj,
daB Moses beziiglich der Ehescheidung dem Volke ein
Gesetz gab, das nicht dem reinen Willen Gottes iiber
die Ehe entsprach, sondern aus Riicksicht auf die ,Her-
zensharte’ noch ein sittlich unvollkommenes Gesetz
war.

- Gegen die Ansicht, dal der Blutbann von Moses
»als gottliche Anordnung hingestellt werde®, ohne eine
solche zu sein, verweisen wir auf 1 Sm 15, Hier wird
namlich mit aller Klarheit, die gar keine andere Deutung
zulaBt, gesagt, daBl Gott selbst die Bannung der Amale-
kiter angeordnet hat. Der gottliche Bannbefehl ergeht hier
durch Samuel an Saul als ,Durchfithrungsverordnung®
fritherer Befehle Gottes in Ex 14, 14—19: , Hierauf befahl
der Herr dem Moses: Schreibe dies zur Erinnerung in
das Buch und verkiinde Josue, dafl ich das Andenken an
die Amalekiter unter dem Himmel voéllig austilgen werde."
Und in Dt 25, 17—19, steht: ,,Denke daran, was dir die
Amalekiter unterwegs getan haben, als ihr aus Agypten
zoget! . . . Wenn dir einst der Herr, dein Gott, vor allen
deinen Feinden ringsum Ruhe verschafft hat in dem
Lande, das dir der Herr, dein Gott, als Besitz zu eigen
geben wird, dann lésche aus unter dem Himmel, was an
Amalek erinnert! Vergifi das nicht!*

Der Befehl Gottes an Saul, den Blutbann zu voll-
strecken, lautet folgendermafen (1 Sm 15, 1—3): ,Eines
Tages sagte Samuel zu Saul: Der Herr hat mich gesandt,
dich zum Koénig tiber sein Volks Israel zu salben. Hore



120 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

nun auf den Befehl des Herrn! So spricht der Herr der
Heerscharen: Ahnden will ich, was Amalek den Israe-
liten zugefiigt hat, da es sich ihnen in den Weg stellte,
als sie aus Agypten heraufzogen. Ziehe nun hin und
schlage Amalek, vollziehe den Bann an ihm und an allem,
was thm gehért! Ube keine Schonung an ihm, sondern
tote Mann und Weib, Kind und Séugling, Rind und Schaf,
Kamel und Esel!” Der Text berichtet hierauf (15, 4—9)
die Vorbereitungen fiir den Kampf und den Verlauf des
Krieges selber mit dem Bannvollzug: ,,Saul schlug die
Amalekiter von Hewila bis Shur, das o6stlich von Agypten
liegt. Agag, den Konig der Amalekiter, nahm er lebendig
gefangen und vollzog am ganzen Volk den Bann mit der
Scharfe des Schwertes. Saul und das Volk verschonten
jedoch den Agag und die besten Tiere unter den Schafen
und Rindern, die fetten Tiere und die Lammer, itherhaupt
alles Wertvolle. Sie wollten daran den Bann nicht voll-
ziehen. Nur an dem, was gering und wertlos war, voll-
strecklen sie den Bann.” (15, 7—9.) Die Verse 10 und 11
teilen mit, dal Gott wegen der unvollstindigen Durch-
fithrung des gottlichen Bannbefehls schwer beleidigt ist:
»Nun erging das Wort des Herrn an Samuel also: Ls
reut mich, dafi ich Saul zum Koénig gemacht habe; denn
er hat sich von mir abgewandt und meine Befehle nicht
durchgefiihrt.”” Samuel sieht in diesen Worten Gottes die
VerstoBung Sauls und ,,fleht die ganze Nacht zum Herrn®,
um das Verwerfungsurteil vom Koénig abzuwenden. Aber
umsonst. Samuel mufl dem Konig seine Verwerfung ver-
kiinden: ,Jch will dir verkiinden, was mir der Herr in
dieser Nacht offenbarte . . . Bist du nicht, obgleich da
dir selbst gering vorkamst, das Haupt der Stamme Israels
geworden? Denn der Herr hat dich zum Konig iber
Israel gesalbt. Nun hat der Herr dich hingesandt und dir
befohlen: Ziehe hin und vollstrecke den Bann an den
Frevlern, den Amalekitern, und bekampfe sie, bis du sie
vernichtet hast! Warum hast du dem Befehl des Herrn
nicht gehorcht und dich iiber die Beute hergemacht und
getan, was mif}fallig war in den Augen des Herrn?"
(1 Sm 15, 16 ff.).

Der Text spricht, wie man sieht, so klar, dafl iber
seinen Sinn nicht der geringste Zweifel entstehen kann.
Gott selber also hat den Blutbannbefehl gegen die Ama-
lekiter erlassen, Gott hat der Familie des Saul eben
deshalb fiir die Zukunft die Konigswiirde abgesprochen,
weil Saul den Bannbefehl nur teilweise vollzogen hat.



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 121

DafB sich der Konig nicht aus Mitleid, sondern aus Hab-
sucht dieses Ungehorsams schuldig gemacht hat, mehrt
zwar die Schuld Sauls, ist aber fiir unsere Frage (nach
dem Urheber des Bannbefehls) ohne Belang. Fiir den, der
dem Text unbefangen gegeniibertritt, ist es einfach uner-
findlich, welche Zauberkiinste jemand anwenden miifite,
um den Text anders zu verstehen; es miifite hier nicht
eine biblisch-geschichtliche Darstellung vorliegen, son-
dern eine andere Literaturgattung. Das aber wird wohl
niemand behaupten.

Wenn man die erwihnte, von uns abgelehnte Deu-
tung versuchte, wire nicht abzusehen, wohin man
schlieflich damit kdme. Wenn die Stellen: ,,(Josue) voll-
zog den Bann, wie der Herr, der Gott Israels, befohlen
hatte” (Jos 10, 40) und: ,,So spricht der Herr der Heer-
scharen: ziehe hin und schlage Amalek, vollziehe den
Bann an ihm!“ (1 Sm 15, 3) und ahnliche Stellen blofi
besagen wollen, dafi Moses oder Josue oder Samuel nur
meinten, dafl unter den gegebenen Verhiltnissen, in der
gegenwartigen Lage des israelitischen Volkes die blutige
Bannung Gottes Wille sei und sein miisse, und daf sie
aus dieser irrigen Meinung heraus den Blutbann ,als
gottliche Anordnung hinstellten®, ohne daBl er es war,
dann konnte man auch das Wort, welches die Propheten
im Alten Testament so oft in den Mund nehmen, namlich:
»50 spricht der Herr", auch ebenso deuten und behaup-
ten, daBl diese Propheten nur meinten oder nur die per-
sonliche Uberzeugung hatten, daB unter den obwalten-
den Umstinden das von ihnen verkiindete Wort Bot-
schaft Gottes sei und sein miisse und dafB} sie, von dieser
Meinung oder Uberzeugung geleitet, ihre Botschaften an
das Volk, an den Koénig, an die Groflen als ,,Gottes Wort"
hinstellten, obwohl es in Wahrheit nur ihr eigenes Wort
war. Eine solche Deutung wird freilich manchem will-
kommen sein, dem der biblische Text etwas sagt, was
seinen Anschauungen nicht entspricht; aber sie ist un-
haltbar.

Man sieht, eine derartige gewaltsame Zurechtlegung der
angedeuteten biblischen Stellen konnte eine ganze Reihe
von Fronteinbriichen — und nicht gerade harmlosen —
zur Folge haben, die von den Gegnern sofort bemerkt
und ausgeniitzt wiirden. AuBlerdem werden die Ratio-
nalisten eine solche gezwungene Deutung als schlecht ge-
tarntes Riuickzugsgefecht, als schwichlichen Versuch, die
Ehre des ,grausamen Judengottes kiimmerlich zu



122 Stieglecker, Hérte und Grausamkeit im A. T.

decken, kennzeichnen. So werden wir demnach das
Schriftwort: ,,Wie der Herr, der Gott Israels befahl®, ,;so
spricht der Herr* auch in Fillen, da es sich um einen
Bannbefehl handelt, so verstehen, wie wir dieses Wort
auch sonst nach den Gesetzen der niichternen Exegese zu
verstehen pflegen. :

Wir wissen nicht in jedem Fall, wie das Wort: ,,Der
Herr sprach®, ,,der Herr befahl* konkret zu deuten ist,
ob als bloB inneres Erlebnis, das sich zwischen Gott und
dem Propheten abspielt, oder als duflerer Vorgang oder
als beides zugleich. Aber das wissen wir, daB dieses
Wort: ,,Gott sprach®, ,,Gott befahl® eine Willens-
duberung Gottes ist, die auf irgendeine Art geschah und
welche der Gesandte Gottes mit vollstindiger GewiBheit
als solche erkannte. Es bleibt also kein Ausweg: Gott hat
alle jene Bannungen befohlen, beziiglich deren die be-
ireffenden Offenbarungspersonen einen géttlichen Befehl
vermelden.

Wie gliedern sich die von Gott befohlenen Bannungen in
das geistige Gefiige des Alten Testamentes ein?

Wir haben frither wiederholt gesagt, daB Gott durch
-seine Gnadeneinwirkung die Natur des betreffenden Men-
schen nicht zerstort, sondern im Gegenteil seinen Gna-
denbau auf dem Boden dieser Natur auffithrt, und zwar
50, dal der Mensch trotz der Gnadenwirkung seine natiir-
lichen Anlagen, die guten wie die schlechten, niemals ganz
verleugnen kann. Ganz so, haben wir dargelegt, verhalt es
sich auch mit der Gnadeneinwirkung auf ein ganzes Volk,
die durch Offenbarung zustandekommt. Gott hat die
Offenbarung auf dem Boden der semitisch-israelitischen
Welt und Kultur aufgebaut, so daBl sich im Alten Testa-
ment immer wieder die Eigenheit des semitisch-israeli-
tischen Nationalcharakters bemerkbar macht und wir in
diesem Offenbarungsgebiude itberall die Grundfesten der
uralten semitischen Kultur feststellen kénnen und ihr
altes Geméuer, ihre Pfeiler und Tiirme aufragen sehen.

Solch altes Geméauer, solche Reste aus der alten
semitischen Kultur weist z. B. die Eheauffassung und
das Eherecht der Israeliten auf; sie wurde in der mosai-
schen Gesetzgebung belassen, weil fiir cine edlere Auf-
fassung, fir eine vollkommenere Form der Ehe die not-
wendigen moralischen Voraussetzungen noch nicht gege-
ben waren. Ein solcher alter Mauerrest aus dem alten
semitischen Kulturgebiude ist auch der Blutbann mit



Stieglecker, Hiirte und Grausamkeit im A. T. 123

seinen unerhoérten Harten, der tibrigens, wie wir gesehen
haben, grundsétzlich auch bei anderen, nichtsemitischen
Volkern heimisch ist. Wie nun Gott die damalige Ehe-
form als nun einmal vorhanden hinnahm und sie im
mosaischen Gesetz bestehen lieBl, weil das Volk fiir eine
bessere Ehe noch nicht reif war, und wie er auf Grund
dieser unvollkommenen Eheauffassung seine Befehle und
Gesetze gab, so anderte er aus dhnlichen Griinden auch
an dem nun einmal vorhandenen Kriegsrecht und an
dem damit zusammenhangenden Blutbann nichts Wesent-
liches und gab auf Grund dieser seit undenklichen
Zeiten bestehenden Einrichtungen seine Anordnungen
und Gesetze.

Wie die Israeliten die Harten der damaligen israe-
litischen Ehe nicht sahen, und zwar nicht blof der Mann,
sondern auch die Frau, obwohl gerade diese sie am
meisten zu spiiren bekam, so sahen jene Menschen auch
die Hérten des damaligen Kriegsrechtes und des Blut-
banns nicht.

Ja, wenn wir sie aufrufen kénnten, wiirden sie
unsere Vorwiirfe wegen Grausamkeit einfach nicht ver-
stehen und sagen: ,,Das ist nun einmal so und das mul
so sein . .." Sie stehen eben im Banne des Alther-
gebrachten und vor allem im Banne des erwihnten Got-
tesbegriffes und des vermeintlichen, frither gezeichneten
Verhéltnisses zur Gottheit, aus dem sich ihr grausames
Vorgehen ergibt. Wir glauben nicht, daf es damals mog-
lich gewesen wire, diese Menschen, die seit langen Jahr-
hunderten gewohnt waren, in diesen Geleisen zu denken,
mit unserer Betrachtungsweise vom gottlichen Wollen
und Wirken vertraut zu machen, so vertraut zu machen,
dall sie diese Gedanken iiber Gott nicht blo8 auf die
Zunge gebracht, sondern zu einem wesentlichen Bestand-
teil ihrer religidsen Innenwelt gemacht hitten. Dazu
braucht es lange Jahrhunderte des inneren Wachstums
und des Heranreifens. Das ersieht man klar daraus, daB
es heute noch Menschen gibt, Christen gibt, die von ahn-
lichen vorchristlichen Gedanken befangen sind und nach
dieser Richtung planen und handeln, namentlich dann,
wenn das eigene Ich sein verletztes oder gefahrdetes
Recht — wie es meint — zu wahren hat. :

Wo bleibt da die Giite, Gerechtigkeit und Barmherzig-
keit Gottes?

Nunmehr drangt sich gebieterisch die Frage aul: Wie
vertrigt sich die Ubernahme dieser grausamen Krieg-



124 Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T.

fithrung in das alttestamentliche Gesetz, wie vertragen
sich die Blutbannbefehle Gottes mit seinen Eigenschai-
ten, namentlich mit seiner Giite, Barmherzigkeit und
Gerechtigkeit?

Die Schrift sagt, daB der Bann als Todesstrafe
fir die himmelschreienden Verbrechen dieser Volker
vollstreckt wurde. Das lesen wir schon in Gn 15, 16: ,,Im
vierten Geschlecht werden sie hieher zuriickkehren; denn
das MaB der Amoriter ist noch nicht voll.” Im Buch
Lewiticus werden verschiedene Laster der Kanaaniter
aufgezahlt, die erkennen lassen, daB sie wirklich tief ge-
sunken und namentlich ganz widernatirlichen Greueln
ergeben waren (18, 19—30). Da ist némlich nicht nur von
Ehebruch, sondern auch von homosexuellen und sodo-
mitischen Verirrungen die Rede. Gegen die Israeliten
wird die Drohung beigefiigt: Wie der Herr die Kanaaniter
wegen dieser Frevel strafte, so wird er auch mit euch
verfahren, wenn ihr euch den gleichen Lastern hingebt!

Der Bann ist also nach Aussage des Alten Testamen-
tes eine Tat der strafenden gottlichen Gerechtigkeit. DaB
Gott das Recht hat, durch seine Werkzeuge ein derartiges
Strafgericht vollziehen zu lassen, wird niemand, der den
richtisen Gottesbegriff hat, leugnen. Die Qualereien, die
der Totung vorausgehen, und die Tétung selber sind ver-
diente zeitliche Strafen.

Waren sich diese Menschen threr Schuld auch bewufi?

Mit anderen Worten: War auch die Grundlage fir
eine gerechte- Bestrafung da? Denn wenn jene Menschen
das Siindhafte ihres Tuns ohne ihre Schuld nicht erkannt
hitten, so ware es ungerecht, itber sie derartige Strafen
zu verhingen. Sicher haben sie so manches getan, was
in Wahrheit schwer siindhaft war, aber von ihnen nicht
als siindhaft empfunden wurde. Darauf wurde schon ein-
mal hingewiesen. Doch bleiben immer noch Vergehen
und Greuel genug, deren Verkehrtheit sie wohl erkann-
ten, fiir die sie also verantwortlich waren und Strafe ver-
dienten. So wufBten sie z. B. sehr gut, da Milachtung der
Autoritat Gottes, der Eltern, Mord, gewisse Stinden gegen
das sechste Gebot, namentlich widernatiirliche, ferner
Verleumdung, Diebstahl und Raub Sinden sind, fir die
sie Gottes Strafe zu gewirtigen haben. Ja, wir kénnen
sagen. daB ihr Schuldgefithl sogar sehr stark entwickelt
war. Wie wir schon hingewiesen haben, waren sie ja



Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 125

geneigt, jedes Ungliick als verdiente Strafe der beleidig-
ten Gottheit zu betrachten. Wir erinnern in diesem Zu-
sammenhang an die frither besprochene Bufitafel in Sid-
arabien, die uns zeigt, wie sehr das SchuldbewufBtsein
diese Menschen niederdriickte. Auch Job 31 zahlt eine
lange Reihe von Handlungen und Gesinnungen auf, die
der Nichtisraelit Job als schwere Sinden erkennt und
wobei er ein sehr feines Empfinden fir soziale Pflichten
und widersoziale Sinnesart durchscheinen lafit. Das so-
genannte Totenbuch der Agypter, das etwa dem Zeitraum
vom 16. bis zum 12. Jahrhundert angehort, weill eine
sehr grofle Zahl von Siinden zu nennen, die den Men-
schen im anderen Leben ungliicklich machen.

Wir sehen demnach: Diese Menschen haben zwar
keine vollkommene, aber immerhin keine schlechte Vor-
stellung von dem, was siindhaft ist, und sind infolgedessen
fir Gesinnungen und Handlungen, die dieser Erkenntnis
widersprechen, verantwortlich. Damit ist die Grundlage
fiir eine gerechte Bestrafung gegeben. Wenn bei diesen
Straftaten Gottes auch Unschuldige, z. B. Kinder, ums
Leben kamen, so kann man demgegeniiber auf das un-
einschrankbare Recht Gottes iiber Leben und Tod seiner
Geschopfe hinweisen. Wir kénnen ahnen, dafi Gott seine
gewichtigen Griinde hatte, auch das junge Geschlecht
dieser sittlich ganz verderbten Menschen verschwinden
zu lassen, weil es ja von seinen Vorfahren her die Keime
des Lasters in sich trug. DaB, abgesehen vom Strai-
zweck, der Bann auch die Ubermacht der Vielgétterei
brechen und die Israeliten vor der Ansteckung durch sie
bewahren sollte, haben wir frither gezeigt.

Eine Schwierigkeit kénnte man noch geltend machen,
nimlich dies: Waren die Bannbefehle Gottes nicht etwas
ganz Unpadagogisches, ein Attentat auf das Gewissen der
Israeliten? Durch solche Massentoétungshefehle wurde ja
die heilige Scheu vor dem Menschenleben aus den Ge-
wissen verdrangt, wurde das Empfinden wachgerufen und
grofigezogen, dall die Toétung eines Menschen weiter
nichts zu bedeuten habe, gar bei einem Volk, das sittlich
so tief stand, das in seinem Empfinden so roh war wie
die Israeliten! So mufite in ihnen doch die Bestie geweckt
werden, die sich am Blut nicht mehr sattrinken kann,
wenn sie einmal Blut gerochen hat; mit einem Wort.
diese Bannbefehle und Bannvollstreckungen mufiten eine
schauerliche Verrohung der Gemiiter herbeifiihren.



126 Stieglecker, Hiirte und Grausamkeit im A, T.

Was ist darauf zu sagen? Es ist nicht zu leugnen, dali
durch diese Bannungen in vielen die Mordgier, die in
‘mehr Menschen schlummert, als man fiir gewdhnlich
glaubt, tatsichlich wachgerufen wurde. Allein einem
Uberhandnehmen der Mordtaten stand das israelitische
Gesetz mit kraftiger Abwehr entgegen; denn jeder vor-
satzliche Morder wurde unbarmherzig seinem Blutracher
ausgeliefert, der die religiose Pflicht hatte, den Morder
zu toten. Der Blutriacher durfte unter gar keinen Um-
stinden dem Morder das Leben schenken und sich mit
dem Blutgeld zufrieden geben. Die Furcht vor der Blut-
rache ist bei diesen Volkern auflerordentlich grof und
daher ein wirksamer Schutz gegen das Uberhandnehmen
von Mordtaten. In Arabien fiirchten Réiuber, die sich
iiber einzelne Wanderer oder Karawanen hermachen, die
blutige Rache derart, daB es viele unter allen Umstanden
vermeiden, ihre tiberfallenen Opfer zu téten.

Viel wichtiger aber ist die Tatsache, dafl das Alte
Testament im Israeliten gar keinen anderen Gedanken
aufkommen lief§ als den, daBf der Bannvollzug eine reli-
giose Tat sei, die im Auftrage der strafenden gottlichen
Gerechtigkeit vollfithrt wird, auch am eigenen Volke, ja
am eigenen Freund, ja sogar am eigenen Kind, wenn sie
durch Abgotterei Gott die Treue gebrochen haben. Ohne
Zweifel wurden durch den Bannvollzug, in der Bann-
atmosphire schlimmste Triebe geweckt, aber wer die be-
treffenden Berichte liest und diese ganze Welt des Alten
Testamentes in ihrer Gesamtheit — und gerade das be-
tonen wir — auf sich wirken 148t, gewinnt die Uberzeu-
gung, daB die weitaus iiberwiegende psychologische Wir-
kung der Bannbefehle und Bannhandlungen eine ganz an-
dere war, namlich ein heiliger Schreck vor der furcht-
baren Strafgerechtigkeit Gottes, die erbarmungslos iiber
alle hereinbricht, die sein Gesetz verletzen. Dafl diese
Bannungen eine dauernde, durchgreifende, allgemeine
Verrohung der Sitten herbeigefithrt hatten, wird, klar
durch die israelitische Geschichte widerlegt. Der Bann
tritt im Lauf der Zeit immer mehr zuriick und verschwin-
det schlieBlich bis auf wenige Spuren. Die Gesittung der
Isracliten zeigt in ihrer ganzen Geschichte trotz aller
bedenklichen Schwankungen nicht, wie man bei dieser
Annahme befiirchten miifite, eine absteigende, sondern
eine aufsteigende Linie, die in den letzten Zeiten nahe an
die Hohe des Christentums heranfithrt.



.

' Stieglecker, Hirte und Grausamkeit im A. T. 127

Und noch eine letzte Frage:

Warum fdllt es uns Neuzeitmenschen so schwer, den
Bann richtig zu verstehen?

Man macht die Beobachtung, dafl man sich friiher,
vor noch wenigen Jahrzehnten, tiber den Bann weit
weniger Kopfzerbrechen machte und verhiltnismafBig
leicht iiber seine Schwierigkeiten hinwegkam. Nur wir
allerjiingsten Neuzeitmenschen haben unsere schwere
Mihe, diese harten Verfiigungen Gottes recht zu ver-
stehen, an ihnen ohne Bedenken und Zweifel vorbei-
zukommen. Das hat im folgenden seinen tieferen Grund.
Der Liberalismus, der Rationalismus hat lange Jahrzehnte
hindurch die Wahrheit vom Dasein Gotites oder wenig-
stens die Wahrheit von Gottes unwandelbarer Gerechtig-
keit, von seinem gerechten Abscheu vor dem Bosen un-
tergraben. Man hat Toleranz gelehrt — nicht blo8 gegen
die Irrenden, sondern auch gegen den Irrtum, sogar gegen
Siinde und Verbrechen, man hat den Bereich, der jenseits
von Gut und Bose liegt, fast ins Unendliche ausgeweitet.
Auf diese Weise hat das Gottesbild viele moderne
liberale Ziige angenommen, es wurde immer mehr indif-
ferent gegen Gut und Bose. Damit sind die Menschen von
dem einen Extrem vor Jahrtausenden, vom harten, un-
barmherzigen Gott, der seine Rechte ohne Riicksicht auf
das Wohl und Wehe seiner Geschopfe geltend macht,
in das andere Extrem hiniibergeglitten, zu einem Gott,
der in weichlicher Schwichlichkeit auf seine gottlichen
Rechte verzichtet und seine gerechte Straftitigkeit iiber-
haupt eingestellt hat. Sosehr sich die Menschheit freuen
kann, im Neuen Testament die harten Ziige des Gottes-
bildes des Alten Testamentes wunderbar gemildert zu
sehen, so verhangnisvoll ist das entgegengesetzte Extrem,
die Entwirdigung des Gottesbildes in unserer Zeit. Sie
ist nicht nur ein Haupthindernis fiir das theologische
Verstehen der Bannbefehle, sondern auch anderer Straf-
taten Gottes. Menschen, die dem verwisserten Gottes-
begriff der neueren Zeit zugeschworen haben, konnen
Gottes Strafgerechtigkeit itberhaupt nicht begreifen, wenn
sie auch noch so milde wire. Wie sollen sie erst imstande
sein, das Strafwalten Gottes in dieser hirtesten irdischen
Form, im Bannvollzug, richtig zu beurteilen? Der Katho-
lik, der den richtigen Gottesbegriff und daher auch eine
Vorstellung von der Verletzung der gottlichen Weltord-
nung durch das Bose hat, weili, daB die Ewigkeitsstrafe



128 Obernhumer, Behandlung blo8 zivil Getrauter

fir diese Verletzung noch weit hirter ist als alle Bann-
taten zusammen. Darum wird er in ihnen nicht die ,,Grau-
samkeit des Judengottes, sondern die Gerechtigkeit des
wahren Gottes sehen. Uber allem werden wir nicht ver-
gessen: der Blutbann ist ein Stiick des Alten Testamentes,
das Kreuz steht noch nicht auf Golgothal

Die seelsorgliche Behandlung
blof3 zivil getrauter Katholiken
Von Dr. J. Obernhumer, Linz a. d. D.

Die im letzten Heft dieser Zeitschrift zu dem Thema
verdffentlichten ,Pastoralfragen® gaben zu dem Wunsche
AnlaB, es mochte das Problem im ganzen Umfange behan-
delt werden. Diesem Wunsche wird mit der folgenden Ab-

handlung — unter moglichster Vermeidung von Wieder-
holungen — entsprochen. & Redaktion.
Vorbemerkungen

a) Jesus Christus hat den Ehevertrag zwischen Ge-
tauften zur Wiirde eines neutestamentlichen Sakramentes
erhoben. Daher kann zwischen Getauften kein giiltiger
Ehevertrag bestehen, ohne eo ipso Sakrament zu sein
(vgl. can. 1012). Aus dem Wesen der Ehe als eines Ver-
trages ergibt sich, daB die Kirche fiir den giltigen Emp-
fang des Ehesakramentes eine bestimmte Rechtsform
vorschreiben kann. Vom Naturrecht sind fir die Ein-
gehung dieses Vertrages keine bestimmien Formalititen
vorgeschrieben. Solche kann aber ein offentliches Ge-
meinwesen im Interesse des Allgemeinwohles verlangen.
Das offentliche Gemeinwesen, das fiir die Ehen der Ge-
tauften in Betracht kommt, ist nun die Kirche. Schon im
ersten christlichen Jahrtausend galt es als Pflicht der
Christen, ihre Ehen ,in facie ecclesiae” zu schliefen.
Eine allgemeine Rechtsnorm bestand aber fir die Ehe-
schlieBung nicht. Auch die Ehen, die ohne Mitwirkung
der Kirche eingegangen wurden, wurden als giltig an-
erkannt (klandestine Ehen). Das 4. Laterankonzil (1215)
schrieb allgemein das o6ffentliche Aufgebot vor. Klan-
destine Ehen waren in Hinkunft unerlaubt, aber noch
weiter giiltig. Um den sich aus dieser Lage ergebenden
MifBstdnden zu begegnen, machte das Tridentinum durch
das berithmte Dekret ,,Tametsi“ (Sess. 24, cap. 1, De
ref. matr.) die Giiltigkeit der EheschlieBung im allge-
meinen von der Beobachtung einer bestimmten Form



Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter 129

abhangig. Diese besteht in der Ehewillenserkldrung vor
dem zustandigen Pfarrer und wenigstens zwei Zeugen.
Auf die Durchfithrung des Dekretes ,,Tametsi” und die
weitere Entwicklung kann hier nicht niher eingegangen
werden. Heute ist das Eherecht des Kodex mafigebend.
Nach can. 1094 sind im allgemeinen nur die Ehen giiltig,
die vor dem Pfarrer, vor dem Ortsordinarius oder vor
einem von diesen delegierten Priester und wenigstens
zwei Zeugen geschlossen werden. Zur Beobachtung die-
ser EheschlieBungsform sind vor allem verpflichtet:
1. Alle in der katholischen Kirche Getauften oder zu ihr
aus der Hiresie oder dem Schisma Bekehrten, mogen
auch diese oder jene von ihr nachher abgefallen sein,
-so oft sie unter sich eine Ehe eingehen. — 2. Dieselben,
wenn sie mit Nichtkatholiken, seien es getaufte oder
ungetaufte, auch nach erlangter Dispens vom Hindernis
der Bekenntnis- oder Religionsverschiedenheit, eine Ehe
schlieflen.

In Osterreich wurde vor dem 1. August 1938 die
rechtmaBig geschlossene kanonische Ehe auch im staat-
lichen Bereich als giiltig mit allen biirgerlichen Wirkun-
gen anerkannt. Seither beurteilt der Staat die Ehe-
schlieBung nach seinen eigenen Gesetzen. Die einschnei-
dendste Bestimmung war, dafi die EheschlieBung nun-
mehr auch vor eigenen staatlichen Organen (Standes-
beamten) vorzunehmen war (obligatorische oder
Zwangszivilehe). Es wire nur recht und billig gewesen,
daB im wiedererstandenen Osterreich auch auf dem
Gebiete des Eherechtes der Zustand vor der deutschen
Besetzung wiederhergestellt worden ware. Leider wurde
aber das deutsche Ehegesetz unter Ausmerzung der ein-
deutig nationalsozialistischen Bestimmungen beibehalten
(Gesetz vom 26. Juni 1945). Dabei ist es bisher trotz
allen Bemithungen der osterreichischen Bischofe geblie-
ben. Damit ist die Méglichkeit gegeben, dafi Katholiken
eine staatlich giiltige Ehe ohne Intervention der Kirche
schliefen. Von vorneherein mufite damit gerechnet wer-
den, daB Katholiken, denen die lebendige Verbinduug
mit der Kirche und das rechte katholische BewubBtsein
verlorengegangen war, sich mit der standesamtlichen
Trauung begniigten, ganz abgesehen von denen, die zwar
staatlich heiraten konnen, aber nicht kirchlich, weil ein
undispensierbares Ehehindernis entgegensteht.

Uber die schwere Gewissenspflicht, sich nicht mit
der zivilen Trauung zu begniigen, unterrichtete die Glau-

. Theol.-prakt. Quartalschrift« II. 1950, 9



130 Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter

bigen seinerzeit ein von den osterreichischen Bischofen
herausgegebenes Plakat ,An die katholischen Braul-
leute!“, das an manchen Orten von der Gendarmerie
beanstandet wurde und entfernt werden mufite. Dort
hieB es u. a.: ,,Die Katholiken sind im Gewissen ver-
pflichtet, unmittelbar oder doch ehestens nach der stan-
desamtlichen EheschlieBung die kirchliche Trauung
durchzufithren. — Die bloS standesamtliche Eheschlie-
Bung ist vor der Kirche keine giiltige sakramentale Ehe.
Den Katholiken ist daher auf Grund der bloBen standes-
amtlichen EheschlieBung ein eheliches Beisammenwoh-
nen vor Gott und dem Gewissen nicht ohne Stinde mog-
lich.“ Einen ahnlichen Wortlaut haben auch die bischdi-
lichen Weisungen, die alljahrlich zu verlautbaren sind. .
In den ,Kirchlichen Ehevorschriften®, wie sie z. B. in
der Dibzese Linz am 2. Sonntag nach Erscheinung des
Herrn zu verkiinden sind, wird eigens betont: ,,Die kirch-
liche Trauung soll nach wiirdigem Empfang der heiligen
Sakramente der Bufle und des Altares ehestens, wenn
moglich noch am namlichen Tage, nach der standes-
amtlichen Trauung erfolgen.”

b) Hinsichtlich der Folgen sind blofi zivil Getraute
den Konkubinariern gleichzuhalten. Bigamisten, die troiz
einem bestehenden Eheband zivil getraut sind, sind
rechtlich ehrlos (infames); sie kénnen unter Umsténden
vom Ordinarius auch exkommuniziert oder interdiziert
werden (can. 2356). Dieser Strafe verfallt nicht nur der
Eheteil, der durch ein Eheband gebunden ist, sondern
auch der andere, der vielleicht noch ledig ist. In blofier
Zivilehe lebende Personen ziehen sich auch die tatséch-
liche Ehrlosigkeit (infamia facti) zu, weil sie wegen
ihres Vergehens und ihrer schlechten Lebensfithrung bei
den rechtschaffenen und ernst zu nehmenden Glaubigen,
die sie kennen, den guten Ruf verloren haben. Das Urteil
daritber steht dem Ordinarius zu (vgl. can. 2293, § 3).
BloB zivil Getraute haben an den Orten, wo man von
ihrem ungeordneten Verhiltnis weiB,, nach allgemeiner
Ansicht der Theologen auch als éffentliche und offen-
kundige Siinder (peccatores publici et manifesti) zu
gelten.

Nach can. 855, § 1, sind offentlich . Unwiirdige, wie
Exkommunizierte, Interdizierte und offenbar Ehrlose,
von der Eucharistie fernzuhalten, wenn nicht ihre Bufie
und Besserung feststeht und sie vorher das &ffentliche

1) Vorbetbuch ,,Vater unser® II, S. 48.



Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter 131

Argernis gutgemacht haben. Zu den offenbar Ehrlosen
zahlen auch die blof zivil Getrauten, deren Verhiltnis
offentlich bekannt ist. Der Kommunionempfang ist ge-
wohnlich auch an anderen Orten, wo man von der un-
geordneten Ehe nichts weil, wegen Mangels der notwen-
digen Disposition (nachste Gelegenheit zur Siinde) nicht
moglich. Wenn geheime Siinder geheim um die Eucha-
ristie bitten und der Spender weil3, daf} sie sich nicht ge-
bessert haben, mull er sie zuriickweisen; nicht aber,
wenn sie o6ffentlich bitten und der Spender sie ohne
Argernis nicht iibergehen kann (can. 855, § 2). Der Zutritt
zum Sakramente der Bufle ist jedem gestattet, der es im
Ernst empfangen will,

Nach can. 2357, § 2, werden solche, die 6ffentlich im
Konkubinat leben, von den sogenannten kirchlichen
Ehrenrechten (actus legitimi ecclesiastici) ausgeschlos-
sen, bis sie Zeichen wahrer Besserung gegeben haben
(vgl. auch can. 2294). Zu diesen kirchlichen Ehren-
rechten zahlt vor allem auch das Amt des Tauf- und
Firmpaten sowie die Ausitbung des Patronatsrechtes
(can. 2256, 2°). Nach can. 1240, § 1, 6°, werden 6ffentliche
und offenkundige Siinder, wenn sie nicht vor dem Tode
irgendwelche Zeichen der Reue gegeben haben, des
kirchlichen Begrdbnisses beraubt. Einem vom kirch-
lichen Begrabnis Ausgeschlossenen ist sowohl jede Be-
grabnis- und Jahresmesse als auch eine andere offent-
liche Leichenfeierlichkeit zu verweigern (can. 1241).

In dem frither erwiahnten Plakat hieB es: ,,7. Katho-
liken, die die kirchlichen Ehevorschriften miBachten, das
Sakrament der Ehe zuriickweisen und sich mit der Zivil-
ehe begniigen, kénnen zum Empfang der heiligen Sakra-
mente nicht zugelassen werden. Sie kénnen auch nicht
das Amt eines Tauf- oder Firmpaten ausiiben. Wenn sie
— was Gott verhiiten mége — ohne Anzeichen der Ge-
sinnungsanderung und ohne Reue itber ihr Verhalten
sterben, so kann ihnen ein christliches Begriabnis nicht
zugestanden werden®,

Die einzelnen Fiille

1. Am einfachsten liegt die Sache im ersten Fall:
Zwei Personen haben nur standesamtlich geheiratel,
kénnten aber auch eine kirchliche Ehe eingehen. Aus
bewuBter Gegnerschaft gegen die Kirche, aus Gleichgiil-
tigkeit, Bequemlichkeit oder krasser Unwissenheit wurde
die kirchliche Trauung unterlassen.

9*



132 Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter

a) Auch der eifrigste Seelsorger wird es nicht ganz
verhindern kénnen, daf in seiner Pfarre Eheschliefun-
gen vorkommen, denen keine kirchliche Trauung folgt.
Auch solche Familien bleiben der Hirtensorge des Prie-
sters anvertraut. Er wiirde seine Pflicht vernachlissigen,
wenn er sich itberhaupt nicht um sie kiimmerte. Er muf,
wenn nur irgendeine Aussicht auf Erfolg besteht, Mittel
und Wege suchen, auch solchen Pfarrkindern seelsorg-
lich nahezukommen. Der Pfarrer wird vor allem auch
die in seiner Pfarre geschlossenen Zivilehen in Evidenz
halten. Auf dem Lande ist das leicht moglich. In gréfie-
ren Orten wird sich der Seelsorger dafiir interessieren,
welche Ehevorhaben bei der Gemeinde vorliegen. Es ist
wichtig, daB der Pfarrer auch mit solchen Familien, die
die kirchliche Trauung unterlassen haben, den bestehen-
den Kontakt nicht verliert oder einen solchen ankniipit,
wenn er nicht aus dem ganzen Verhalten merkt, dal hier
alles verloren ist. Allerdings kommt es vor, daB auch der
hoffnungsloseste Ehefall mit der Zeit fiir die kirchliche
Ordnung ,,reif” wird.

Der Priester wird bei sich bietender Gelegenheit per-
sénlich oder durch Mittelspersonen in kluger, unauf-
dringlicher Weise auf die Verpflichtung zur kirchlichen
Trauung aufmerksam machen. Dabei ist jede abfallige
AuBerung iiber die staatliche Ehe zu unterlassen. Eine
giinstige Gelegenheit, auf die Sache aufmerksam zu ma-
chen, kann sich bei der Taufe eines Kindes, bei einem
Todesfall oder bei gelegentlichen Vorsprachen blof zivil
Getrauter in der Pfarrkanzlei ergeben. Die Leute kom-
men um Scheine, zahlen vielleicht sogar ihre Kirchen-
beitrage usw. Das alles sollte nicht blof amtlich ,.erle-
digt”, die ginstige Gelegenheit sollte auch zu einer klei-
nen Aussprache beniitzt werden. Vielleicht ist auch ein
kurzer Besuch moglich, wenn sich dazu eine passende
Gelegenheit bietet (Versehgang oder Krankenbesuch in
der Nachbarschaft u. dgl.). Der Seelsorger bekommt so
einen Einblick in die Griinde, aus denen die kirchliche
Trauung unterlassen wurde. Durch ruhige Aufklarung
kann manches Vorurteil beseitigt werden. Der Seelsorger
wird vor allem auch betonen, dafi die kirchliche Trau-
ung ohne Kosten und ohne Aufsehen erfolgen kann,
auch wenn die Ziviltrauung schon vor langerer Zeit statt-
gefunden hatte. Auch auf .die verhiingnisvollen Folgen
der Unterlassung der kirchlichen Eheschliefung kann
hingewiesen werden. Wenn der Seelsorger erkennen



Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter =~ 133

mull, daB jede religiose Einstellung und jeder: Wille zur
Ordnung der Ehe fehlt, dann ist vorlaufig jeder weitere
Schritt aussichtslos. In diesem Falle mull der' Seelsorger
warten und beten, bis vielleicht die Gnade Gottes mit
einer Heimsuchung das Eis schmilzt, das die Herzen
umgibt. Wenn Anzeichen dafiir vorhanden sind, daf die
Zivilehe nicht von Dauer ist, konnte der Seelsorger eine
abwartende Haltung einnehmen. :

Den Beichtstuhl werden solche Zivilehegatten meist
ohnedies meiden, da sie iiberhaupt der Kirche und dem
religiosen Leben stark entfremdet sind oder die Kon-
sequenzen firchten, die der Priester verlangen muf.
Wenn ein blof} zivil Getrauter aber doch kommt und
seine ungeordnete Ehe beichtet oder wenn der Beicht-
vater durch Fragen daraufkommt, mufl er dem Pdniten-
ten das Unrechte seines Zustandes in Ruhe klarmachen
und ihn zunichst zu einer aufrichtigen Reue iber die
Vergangenheit zu bringen suchen. Die blof zivil Getrau-
ten leben gewohnlich in einer freiwilligen néchsten Ge-
legenheit zu schweren Siunden. Wer die freiwillige
niachste Gelegenheit nicht meiden will, kann nicht los-
gesprochen werden. Der Priester muBl mit Ernst und
Entschiedenheit darauf bestehen, dafl das Verhaltnis
kirchlich geordnet oder das Zusammenleben aufgegeben
wird. Die Lossprechung konnte einem solchen Péniten-
ten nur gegeben werden, wenn er aufrichtig verspricht
und ganz bestimmte Zusicherungen gibt, dafi er die Ehe-
sache so bald als méglich in Ordnung bringt oder das
Zusammenleben aufgibt und sich bis dahin des Ge-
schlechtsverkehrs enthalt. Ist das Aufgeben einer nach-
sten Gelegenheit mit grofien sittlichen Anstrengungen
verbunden, dann darf man auch die Absolution verschie-
ben, bis die Gelegenheit entfernt ist. Dies gilt umsomebhr,
wenn beziiglich des Ernstes des Versprechens ein Zweifel
bleibt. Wer das gegebene Versprechen nicht gehalten
hat, dessen Disposition ist zweifelhaft und er kann ein
zweitesmal nicht mehr absolviert werden. Ist tiberhaupt
kein ernster Wille vorhanden, hat der Priester nach er-
folgter ruhiger Aufklirung die Lossprechung auf jeden
Fall zu verweigern.

b) Sind die beiden Zivilehegatten zur kirchlichen
Ordnung ihrer Ehe bereit, so kann zur einfachen Giiltig-
machung (cenvalidatio simplex) geschritten werden. Es
muf} vor allem das nachgeholt werden, was von Anfang
an gefehlt hat: die kirchliche EheschlieBungsform. Damit



134 Obernhumer, Behandlung blof zivil Getrauter

eine wegen Mangels der Form ungiiltige Ehe giiltig ge-
macht werde, muf} sie neuerdings in der vorgeschriebenen
Form geschlossen werden (can. 1137). Die Erklirung des
Ehewillens mufl vor dem bevollméchtigten Priester und
zwel Zeugen erfolgen.

Wenn die Ungiiltigkeit der Ehe geheim ist, geniigt
es, dafl der Ehewille vor dem Pfarrer und zwei Zeugen
geheim erklirt wird, damit der gute Ruf der Ehegatten
geschont werde. Wenn aber die Ungiiltigkeit der Ehe
offentlich bekannt ist und sich die Ehegatten nicht
weigern, Offentlich vor dem Pfarrer und zwel Zeugen zu
erscheinen, mul der Ehewille offentlich erklart wer-
den, damit das Argernis beseitigt wird. Diese ,,Offent-
lichkeit” der Erklarung des Ehewillens kann grofler
oder geringer sein. Der hochste Grad ist dann gegeben,
wenn die Erklarung des Ehewillens nach vorausgegan-
genem Aufgebot offentlich in der Kirche erfolgt. Diese
,»Offentlichkeit” ist an sich notwendig, wenn die Ungiiltig-
keit der Ehe notorisch geworden ist. Wenn jedoch hin-
reichende Griinde ein geringeres MaBl von ,,0ffentlich-
keit” nahelegen, kann die Dispens vom Aufgebot erbeten
werden, und der Bischof kann erlauben, daB die Er-
klarung des Ehewillens entweder im Pfarrhof (Pfarr-
kanzlei) oder im Hause der Ehegatten vor dem Pfarrer
und zwei Zeugen erfolge.?) Wenn bei schon stattgefun-
dener Ziviltrauung die kirchliche Trauung ehestens
folgen soll, kann z. B. in der Di6zese Linz jeder trauungs-
‘berechtigte Priester von einem, zwei oder drei Aufgeboten
dispensieren, bei drei Aufgeboten gegen Leistung des
Manifestationseides. Wenn die Trauung in der Pfarr-
kanzlei oder in einem Privathause abgehalten werden soll,
ist die bischofliche Erlaubnis einzuholen.®?) Dabei ist in
der Regel der im Rituale vorgesehene Ritus, von Braut-
messe und Brautsegen abgesehen, zu beobachten (Kreuz,
zwei Kerzen, Rochett, Stola). Wenn die Ungiiltigkeit der
Ehe offentlich bekannt war, sollen die KEhegatien in
ihrem eigenen Interesse dafiir sorgen, dali auch die Gil-
tigmachung bekannt werde, damit sie, ohne Argernis zu
geben, offentlich zu den Sakramenten gehen konnen und
ithnen im Falle des Todes ein kirchliches Begrébnis ge-
wihrt werden kann.

¢) Ist eine einfache Giiltigmachung der Zivilehe nicht

%) Vgl. Noldin-Schmitt, De Sacramentis, ed. 28, n. 660; Eich-
mann-Morsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts II% S. 278 f.
%) Vgl. Linzer Di6zesanblatt 1940, Nr. 3, S. 42, 54.



Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter 135

moglich, kann unter Umstinden eine Heilung in der
Wurzel (sanatio in radice) angestrebt werden. Es kann
z. B. der Fall eintreten, daB ein Eheteil (z. B. die Frau)
zur kirchlichen Ordnung der Ehe bereit wire, wahrend
sich der andere Ehepartner weigert. In diesem Falle
konnte die Heilung in der Wurzel erbeten werden, so-
ferne nur feststeht, daf von Anfang an ein wirklicher,
hinreichender Ehewille vorhanden war und nicht wider-
rufen wurde. Man versteht unter der Heilung in der Wur-
zel bekanntlich die Giiltigmachung der Ehe, verbunden
mit der Dispens von einem etwaigen Ehehindernis und
itberdies auch von der gesetzlich geforderten Erneuerung
des Ehewillens (vgl. can. 1138). Auch eine bloBie Zivilehe,
bei der ein wahrer Ehewille vorhanden war, kann aus
einem gerechten Grund ,in radice” saniert werden. Der
entsprechend schwere Grund ist meistens damit gegeben,
daB ein Eheteil nicht zur Erneuerung des Ehewillens
gebracht werden kann, aber doch die Ehe fortsetzen
will. Die Heilung in der Wurzel kann einzig vom Aposto-
lischen Stuhl gewihrt werden (can. 1141). Doch wird in
neuerer Zeit auch den Bischofen im Rahmen der Quin-
quennalfakultiten die Vollmacht zur Heilung in der
Waurzel von Zivilehen verliehen, vorausgesetzt, dall nicht
auBerdem noch ein Ehehindernis vorliegt, von dem Rom
nicht zu dispensieren pflegt.®) Wo die blofle Zivilehe be-
kannt war, diirften solche Eheleute, um Argernis zu ver-
meiden, auch nach Sanierung ihrer Ehe nicht offentlich
zu den Sakramenten, besonders zur hl. Kommunion,
gehen. Sonst miiBten sie ihre Umgebung darauf aufmerk-
sam machen, daB die Ehe kirchlich geordnet wurde. Das
wire auch aus dem Grunde zu empfehlen, damit ihnen
fiir den Fall des Ablebens ein kirchliches Begrédbnis ge-
wahrt werden kann.

d) Was hat nun zu geschehen, wenn ein Katholik, der
in bloBer Zivilehe lebt, die kirchlich geordnet werden
konnte, schwer erkrankt und mit den Sterbesakramen-
ten versehen werden soll? Wenn der Priester von dem
Kranken selbst gewiinscht wird, so ist eine gewisse Be-
reitschaft zur Ordnung des Verhiltnisses von vorne-
herein anzunehmen. Schwieriger ist es, wenn der Prie-
ster selbst die Initiative ergreifen muB. Es ist auf jeden
Fall besser, wenn dies moglich ist, dem Kranken den
Gedanken, einen Priester zu rufen, durch Angehorige
oder Hausbewohner nahebringen zu lassen. Ob nun ge-

4 Vgl. Linzer Ditzesanblatt 1940, Nr. 3, S. 50.



136 Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter

rufen oder nicht, der Seelsorger gehe auf jeden Fall zum
Kranken und nehme eventuell das Krankenol mit, nicht
aber das Allerheiligste. Aufgabe des Seelsorgers ist es
nun, den Kranken zum Empfang der Sterbesakramente
zu disponieren. Er mufi mit Giite und Geduld trachten,
den Kranken dazu zu bringen, da er sein Unrecht ein-
sieht und den Willen aufiert, die kirchliche Trauung so-
bald als méglich nachzuholen oder im Falle der Wieder-
genesung das weitere eheartige Zusammenleben aufzu-
geben. Wiirde sich der Kranke grundsitzlich weigern,
die Ehe kirchlich zu ordnen oder das Zusammenleben
aufzugeben, so bliebe nichts anderes iibrig, als die Sterbe-
sakramente zu versagen. Wenn der Betreffende ohne
Reue gestorben . ist, ist auch die Verweigerung des kirch-
lichen Begrabnisses eindeutig klar und daher konsequent
durchzufithren.

Wenn jedoch der Glaube nicht ganz verschiittet ist,
wird der Priester bei dem Schwerkranken Erfolg haben.
Zeigt dieser guten Willen, so behebe der Priester all-
fallige Schwierigkeiten, die vielleicht der Kranke vor-
bringt. Sodann wird der andere Ehepartner gerufen, um
auch seine Einwilligung zum kirchlichen Eheabschlufi zu
erlangen. Bei nicht dringender Todesgefahr findet die
Behebung etwaiger Ehehindernisse und die Trauung in
der kirchlich vorgeschriebenen Form statt. Zuvor ist ein
Protokoll aufzunehmen und dabei besonders nach Hin-
dernissen zu fragen. Das Aufgebot entféllt in Todesgefahr.
Es geniigt im allgemeinen die beeidete Versicherung der
Kontrahenten, daBl sie getauft und durch kein Hindernis
gebunden sind (can. 1019, § 2). Ist der gesunde Eheteil
akatholisch, so sind von ihm auch die sogenannten Kau-
telen zu leisten. Wenn es die Verhaltnisse gestatten, soll
eine solche Trauung auf dem Kranken- oder Sterbebett
nach dem Rituale vorgenommen werden. Im Notfalle
kann man sich auf die wesentlichen Fragen nach dem
Ehewillen beschrianken. Praktisch wire folgende Ord-
nung einzuhalten: Beichte der schwerkranken und wo-
moglich auch der anderen Person, Trauung, Spendung der
Wegzehrung, der Letzten Olung und des Sterbeablasses.
Der Eheabschluff ist auch in das Trauungsbuch einzu-
tragen, !

Bei dringender Todesgefahr (urgente mortis periculo)
kénnen die Ortsordinarien zur Beruhigung des Gewis-
sens und Legitimierung der Nachkommenschaft sowohl
von der kirchlichen EheschlieBungsform, als auch von



Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter 137

allen kirchenrechtlichen Ehehindernissen mit Ausnahme
der Priesterweihe und der Schwagerschaft in der geraden
Linie nach vollzogener Ehe dispensieren (can. 1043). In
Fallen, in denen nicht einmal der Ortsordinarius ange-
gangen werden kann, besitzen unter den gleichen Ver-
haltnissen dieselbe Dispensvollmacht der Pfarrer, sodann
der Priester, der der Ehe nach can. 1098, n. 2 (Notehe-
schlieBungsform) assistiert, ferner der Beichtvater, letz-
terer aber nur fiir den Gewissensbereich bei der sakra-
mentalen Beichte (can. 1044). Die hier gewihrte Voll-
macht kommt unter den gleichen Bedingungen wohl auch
jenen Priestern zu, welche vom Pfarrer zur Eheassistenz
in seiner Pfarre delegiert sind (Kooperatoren, Benefi-
ziaten u. a.). Der zuletzt behandelte Fall wiirde eintre-
ten, wenn der Kranke schon so schwach wire, dafl auch
eine Ehewillenserklarung schon sehr schwer oder un-
moglich wiare.?)

Kénnte die kirchliche Trauung nicht vorgenommen
werden, weil z. B. der andere Ehepartner abwesend ist
oder sich weigert, so konnte der Priester den Schwer-
kranken, der Reue und guten Willen zeigt, doch mit
den Sterbesakramenten versehen. Voraussetzung ist
allerdings die Behebung des Argernisses. Diese ist viel-
fach schon mit dem offentlich bekannten Empfang
der Sakramente gegeben. Woméglich soll man vom
Kranken eine schriftliche oder miindliche (vor Zeugen)
Erklarung verlangen, in der er verspricht, die Ehe zu
ordnen, sobald sich dazu die Méglichkeit bietet. Unter
diesen Voraussetzungen kann auch ein kirchliches Be-
grabnis gewiahrt werden. Unter Umstéinden wird es sich
auch empfehlen, beim Grabe darauf hinzuweisen, daf
der Betreffende die Sterbesakramente empfangen und die
Forderungen der Kirche soweit als moglich erfallt hat.

Wenn ein Priester zu einem blof zivil Getrauten ge-
rufen wird, der schon bewuftlos ist, aber vor dem Ein-
tritt der BewulBtlosigkeit nach dem Priester verlangt
oder sonst Zeichen der Reue (aliqua signa poenitentiae
nach can. 1240, § 1) gegeben hat, so erklire der Priester
den Umstehenden, daB man das Verhalten des Sterben-
den wohl als Widerruf des gegebenen Argernisses be-
trachten konne, absolviere ihn bedingungsweise und
spende ihm die Letzte Olung und den SterbeablaB. Fiir
den Nachweis, daBi der Sterbende vor Verlust des Be-

) Vgl. dazu Kunz Chr., Die katholische Krankenseelsorge. 2. u.
3. Aufl, Regenshurg 1922, S, 95 ff,



138 Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter x

wubBtseins Zeichen der Reue gegeben hat, gentgt nach
Ansicht der Autoren schon ein glaubwiirdiger Zeuge. Ein
einfaches kirchliches Begrabnis kann gewihrt werden,
jedoch so, daB ein Argernis ferngehalten wird (z. B. durch
eine kurze Erklirung am Grabe). Im Zweifelsfalle ist,
wenn es die Zeit zulaBt, der Ordinarius zu befragen. Bei
Fortdauer des Zweifels soll der Leichnam kirchlich be-
graben werden (vgl. can 1240, § 2). Hatte aber ein bloB
zivil Getrauter vor Eintreten der BewuBtlosigkeit den
Priester nicht rufen lassen und auch sonst keine Zeichen
der Reue gegeben, so spende der Priester, wenn er noch
geholt wird, hochstens bedingungsweise die Absolution.
Ein Bl;irchliches Begrabnis ist in diesem Falle unmog-
lich. -

9. Der zweite Fall bietet wesentlich grofere Schwie-
rigkeiten: Es handelt sich um Personen, die wegen eines
undispensierbaren Ehehindernisses liberhaupt nicht
kirchlich heiraten kénnen. Der haufigste Fall ist der,
daB ein Teil oder auch beide Teile durch ein kirchliches
Eheband gebunden sind. :

a) Es handelt sich bei diesen zivil Getrauten meist
um Leute, die sich um die Kirche und die religiosen
Pflichten auch sonst wenig kiimmern. Es gibt unter
ihnen aber auch solche, die guten Willen haben und
besonders unter dem Ausschluf von den Sakramenten
schwer leiden. Sie wiirden ihre Ehe gerne kirchlich ord-
nen, wenn das méglich wire. Sie zahlen die Kirchenbei-
trage und besuchen vielleicht sogar regelméBig den
Gottesdienst. Solche Menschen kommen auch gelegent-
lich in den Beichtstuhl. Namentlich auf dem Lande wer-
den sie bei groBeren Konkursen vom Strome mitgetra-
gen. Auch die Unruhe des Gewissens veranlafit sie
manchmal, den Beichtvater aufzusuchen.

Wegen Vorliegens eines undispensierbaren Hinder-
nisses ist eine Giiltigmachung der Ehe unmoglich. Wegen
Vorhandenseins einer niachsten Gelegenheit zu schweren
Siinden ist gewohnlich auch eine seelsorgliche Hilfe
nicht méglich. Der Beichtvater wird sich durch Fragen
iiber den Fall naher informieren und den Standpunkt
der Kirche mit ruhigem Ernst darlegen. Fir gewdhn-
lich ist die Trennung der Lebensgemeinschoft der blofl
zivil Getrauten die Voraussetzung fiir die Zulassung zu

6) Vgl. Kunz, a. a. O, S. 104 £; Schollig O., Die Verwaltung der
heiligen Sakramente. 2. Aufl, S. 356; Eichmann-Morsdorf, a. a. 0.,
S. 319, Anm, 3.



Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter 139

den Sakramenten. Wer aufrichtig verspricht, die Tren-
nung sobald als moglich durchzufithren und sich bis
dahin vom Verkehr zu enthalten, kénnte an sich absol-
viert werden. Da aber dieser Schritt oft sehr schwer ist,
wird man sich in den meisten Fallen nicht mit dem
Versprechen begniigen, sondern die Lossprechung ver-
schieben, bis die Trennung durchgefithrt und die nachste
Gelegenheit zur Siinde beseitigt ist.

Oft wird die Trennung solcher bloB zivil Getrauter
nicht-zu erreichen sein. Gewill, wird man nicht leichter-
dings an die manchmal nur vorgeschiitzte Unmdoglichkeit
einer Losung des Verhiltnisses glauben. Wo ein Wille
ist, 146t sich oft auch ein Weg finden. Aber es gibt auch
Falle, wo eine Trennung moralisch unmdglich ist.
Solche Zivilehen sind oft das Ergebnis wirtschaftlicher
Verhaltnisse. Die Leute sind aufeinander angewiesen.
Was soll geschehen, wenn aus einer solchen Ehe Kinder ,
stammen? Hier ist nicht selten die rauhe Wirklichkeit
starker als alle Uberlegungen. Schlieflich soll der Prie-
ster trennen, was der Staat gesetzlich schiitzt. Die frei-
willige nachste Gelegenheit wird so manchmal zu einer
notwendigen. Das Verbleiben in einer notwendigen Ge-
legenheit zur Siinde wire nur denkbar, wenn sie durch
Anwendung geeigneter Mittel zu einer entfernten gemacht
werden konnte. Das ist aber bei den meisten Zivilehe-
gatten, zumal jingeren, kaum moglich. Es bleibt oft
nichts anderes ibrig als zu warten, bis der im Wege
stehende Eheteil stirbt und eine kirchliche Ordnung der
Ehe moéglich wird.

Es kommt aber trotzdem vor, daff blof zivil Getraute
beichten und kommunizieren, - ohne dall sie ihr uner-
laubtes Verhalinis in Ordnung gebracht haben. Sie gehen
zu einem fremden Priester, bekennen nur einfache Sin-
den gegen das 6. Gebot und sagen von ihrer ungeord-
neten Ehe iiberhaupt nichts. So bekommen sie die Los-
sprechung und gehen zur hl. Kommunion. Bei der heute
oft herrschenden krassen Unwissenheit und Verwirrung
der Begriffe kann die subjektive Schuld manchmal schwer
bestimmt werden.

Wie hat sich der Seelsorger zu verhalten, wenn ein
soleher zivil Getrauter, dessen Ehe nicht zu ordnen ist,
an der Kommunionbank erscheint und er ihn kennt?
‘Wenn das Beichtsiegel in Frage kiame, miifite die heilige
Kommunion auch auf die Gefahr eines Sakrilegs hin
gereicht werden. Fir den haufigeren Fall, daf das Beicht-



140 Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter

siegel nicht in Betracht kommt, gibt Emilio Berardi in
seinem Werke ,,De recidivis et occasionariis* (IIL, p. 151)
folgenden Rat: ,,Si concubinarius publice petat com-
munionem et sacerdos non habeat tempus perpendendi
casus circumstantias, debet communionem concedere,
nisi evidentissimum sit, quod communio denegari debet™
Letzteres wird nicht immer der Fall sein. Es wire
immerhin auch méglich, daB die betreffende Person die
Sache in der Beichte, die im allgemeinen présumiert
werden darf, soweit geordnet hat, dal sie losgesprochen
werden konnte. Sehr mufl auf das Argernis geachtet
werden. In kleineren Pfarren, besonders auf dem Lande,
ist die ungeordnete Ehe o6ffentlich bekannt. Wenn nun
der Seelsorger einem offentlichen Siinder ohne weiteres
die hl. Kommunion reichte, wiirden die Glaubigen daran
mit Recht Anstol nehmen und an den Gesetzen der
Kirche irre werden. Der Priester wird einen solchen blofi
zivil Getrauten gelegentlich in ruhiger Weise zur Rede
stellen und ihn aufmerksam machen, daBl er ihn in Zu-
kunft an der Kommunionbank iibergehen miifite, solange
die Eheangelegenheit nicht hinlinglich geordnet oder das
Zusammenleben aufgegeben ist. Hier miiite der Seel-
sorger wirklich konsequent handeln.

b) Der Fall, dal blof} zivil getraute Katholiken, deren
Ehe nicht kirchlich geordnet werden kann, wo aber
auch eine Trennung moralisch unmoglich ist, trotzdem
zu den Sakramenten zugelassen werden konnen, wurde
in dieser Zeitschrift”) ausfithrlich behandelt. Einiges sei
dazu noch bemerkt. Die Voraussetzungen fiir die Zulas-
sung zu den Sakramenten, besonders zur hl. Kommunion,
sind theoretisch leicht anzugeben: 1. Es muf} die ndchsie
Gelegenheit zur Siinde behoben, bzw. in eine enifernte
umgewandelt sein. — 2. Das Argernis mufl nach Kraften
gutgemacht und fir die Zukunft vermieden werden.
Praktisch ist die Herstellung dieser Voraussetzungen oit
schwierig. Mit Riicksicht auf den normalerweise starken
Geschlechtstrieb ist gegeniiber dem Versprechen, in Zu-
kunft auf den Geschlechtsverkehr zu verzichten und wie
Bruder und Schwester zusammenzuleben, namentlich
bei jingeren Personen, Vorsicht am Platze. Man bedenke,
dafl die beiden Tag und Nacht in derselben Wohnung
leben, sogar im selben Raume schlafen. Hier kénnte nur
ialinbe Bewahrung durch langere Zeit jeden Zweifel be-

eben. :

F) 98 (1950), 1. Heft, S. 47 ff.



Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter 141

Wenn die Zivilehegatten schon #lter sind, kénnte
sich der Priester eher mit dem Versprechen der Enthalt-
samkeit begniigen. Dies umsomehr, wenn ohnedies schon
lingere Zeit kein-geschlechtlicher Verkehr mehr vorge-
kommen ist. Der andere Ehepartner miifite von diesem
Entschlu in Kenntnis gesetzt werden. Aufierdem miib-
ten MaBnahmen zur Beseitigung der Gefahr der Unent-
haltsamkeit getroffen werden (Trennung der Schlaf-
statten, groBte Zuriickhaltung im notwendigen sonstigen
Verkehr, sofortige Abweisung aller Annaherungsversuche
u. 4.). Vielfach wird eine schriftliche Erklarung oder
wenigstens eine Erklarung vor Zeugen verlangt, dafi die
beiden Zivilehegatten in Zukunft auf den ehelichen Ver-
kehr verzichten und wie Bruder und Schwester zusam-
menleben, Manche Autoren halten das bloBe Versprechen
kiinftiger Enthaltsamkeit nicht fiir ausreichend und ver-
langen, bevor die Lossprechung erteilt wird, eine Be-
wihrung durch eine gewisse Zeit. Wirden die verlang-
ten VorsichtsmaBnahmen nicht angewendet und die
Siinden bald nach der Beichte ohne ernstlichen Kampf
wieder beginnen, konnte wegen mangelnder Disposition
die ({Jossprechung bis auf weiteres nicht mehr gegeben
werden.

Die zweite Bedingung fir die Zulassung zu den Sakra-
menten ist die reparatio scandali, die Gutmachung des
gegebenen Argernisses und dessen Vermeidung fir die
- Zukunft. Am besten konnte das Argernis durch einen
Wechsel des Wohnortes vermieden werden. Diese Mog-
lichkeit besteht aber nur selten. Am bisherigen Aufent-
haltsort, wo man die Zivilehegatten kennt und von ihrer
iingeordneten Ehe wei}, konnte das Argernis durch Ge-
staltung der Wohnweise, durch das ganze Verhalten in
der Offentlichkeit, durch offenkundige Zeichen der Le-
bensbesserung, Mitteilung an Verwandte und Bekannte
u. dgl. vielleicht behoben werden. Praktisch wird es sich
aber empfehlen, daBl solche Zivilehegatten an ihrem Auf-
enthaltsort nicht o6ffentlich zu den Sakramenten, beson-
ders zur hl. Kommunion, gehen. Es wére ihnen dringend
zu raten, auswirts zu den Sakramenten zu gehen, wo
man ihre Familienverhaltnisse nicht kennt (Nachbars-
pfarre, Wallfahrtsort).

Die weitere Frage, wer berufen ist. solche blof zivil
Getraute, die die Voraussetzungen erfiillen, zu den
Sakramenten zuzulassen, wurde in jingster Zeit disku-
tiert. Dr. Carl Holbéck vertritt die Ansicht, dall auf



142 Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter

keinen Fall der einzelne Priester im Beichtstuhl die Er-
laubnis geben konne und daBl auch der Pfarrer nicht
aus eigenem entscheiden durfe; das Urteil iiber die da-
mit zusammenhéngenden Fragen stehe ohne Zweifel nur
dem Ortsordinarius zu, der sich in besonders schwieri-
gen Fillen zweckméaflig an die Apostolische Ponitentiarie
wenden werde.®) P. Dr. Leopold Liebhart nimmt einen
gegenteiligen Standpunkt ein.?) Tatsachlich bestehen in
vielen Diozesen keine Vorschriften, die eine Erlaubnis
oder Entscheidung des Ortsordinarius verlangen. Es ist
gewill zu empfehlen, besonders in zweifelhaften Féallen,
die Sache dem Bischof vorzulegen. Wenn der Ortsordi-
narius fir die Behandlung solcher blof zivil getrauter
Katholiken eigene Weisungen gegeben hat, sind diese zu
befolgen.

So kann nach einer fir die Erzdiézese Miinchen er-
gangenen Anordnung,'’) die mit einigen Abweichungen
von anderen Diozesen iibernommen wurde, Ehegalten,
die in kirchlich ungiiltiger Ehe leben, ohne daf eine Giil-
tigmachung méglich ist, die Zulassung zu den heiligen
Sakramenten nur durch den Oberhirten, nicht durch den
Pfarrer oder den Beichtvater, auch nicht unter Beschrin-
kung auf den inneren Bereich, gewihrt werden. Voraus-
setzung ist das beiderseitige schriftliche Versprechen, wie
Bruder und Schwester zu leben, und regelméBig ein vor-
geriicktes Alter, und zwar die Vollendung des 60. Lebens-
jahres. Jede Gefahr eines Argernisses mufl vermieden
werden; die Scheingatten diirfen daher regelmifiig nicht
an Orten, an denen die Ungiiltigkeit ihrer Ehe bekannt
ist, zu den heiligen Sakramenten gehen. Die in dieser
Anordnung verfiigte Einschrinkung der Beichtgewalt
begegnet nach Eichmann-Mérsdorf ernsten Bedenken,
weil nicht formal, aber sachlich ein Siindenvorbehalt
aufgestellt wird, zu dem die gesetzlichen Voraussetzun-
gen nicht gegeben sind.*)

Fir den Fall des plotzlichen Ablebens (ohne vorheri-
ges Versehen) konnte solchen Zivilehegatten ein kirch-
liches Begrdbnis nur gewihrt werden, wenn dies ohne
Argernis moglich ware. Voraussetzung ware, daBl die

8) Der Sakramentenempfang von Zivilehegatten. Klerus-Blatt 82
(1949), Nr. 12, S. 93.
9) Der Sakramentenempfang Zivilgetrauter. Diese Zeitschrift 93
(1950), 1. Heft, S. 50 ff.
19 Amtsblatt 1947, S. 139.
11y A 2.0, S. 276,



Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter 143

Ausséhnung mit der Kirche und die Zulassung zu den
Sakramenten in der Offentlichkeit hinreichend bekannt
wire (schriftliche Erklirung vor dem Seelsorger, recht-
zeitige Mitteilung an die nichste Umgebung, aufklarendes
Wort am Grabe).

¢) Schwierig wird auch die Aufgabe des Seelsorgers,
wenn Katholiken, deren Zivilehe nicht kirchlich geordnet
werden kann, schwer krank werden oder gar zum Ster-
ben kommen. Eine eindeutige Losung wird sich hier
itberhaupt nicht. vorbringen lassen. Manchmal muf} sich
der Priester erst den Weg zum Kranken bahnen. Selbst
im Falle, daB er zum Kranken gerufen wird, mifite er
zunichst ohne das Allerheiligste hingehen. Es gilt wieder-
um, das Gewissen zu wecken und die fiir den Empfang
der Sterbesakramente notwendige Disposition zu schaf-
fen. Oft werden mehrere Besuche notwendig sein, und
am Ende wird die Disposition noch zweifelhaft bleiben.
Am ehesten wird es gelingen, den Kranken zur Reue iiber
das vergangene Leben zu bringen.

Die grofite Schwierigkeit besteht hinsichtlich des Vor-
saizes fir die Zukunfl. Eine Ordnung der Ehe durch eine
kirchliche Trauung ist ausgeschlossen. Wenn ziemlich
sicher mit dem Ableben zu rechnen ist, wird man sich
wohl mit einer vor Zeugen abgegebenen Erklirung be-
gniigen koénnen, in der der Kranke das ungeordnete Ver-
hiltnis bedauert und versichert, alles tun zu wollen, was
Gott von ihm verlangt. Aber was dann, wenn mit der
wahrscheinlichen Wiedergenesung zu rechnen ist? Fir
diesen Fall mufl der Priester an sich auf der Beseitigung
der nachsten Gelegenheit zur Siinde, d. h. auf der Tren-
nung der Lebensgemeinschaft bestehen. Wenn der
Kranke diesbeziiglich gar keine Bereitschaft zeigt, mul}
er die Folgen tragen. Er kann nicht versehen und im
Falle des moglicherweise doch eintretenden Todes nicht
kirchlich begraben werden.

Ist der Kranke grundsitzlich bereit, sich von der an-
deren Person zu trennen, ist aber die sofortige Durch-
fithrung nicht moglich, weil er sie zur Pflege braucht und
sonst niemand bekommen kann, so ist eine notwendige
Gelegenheit gegeben, welche soweit als moglich in eine
entfernte. umgewandelt werden miifite. -Der Kranke
millite vor Zeugen erkliaren, daBl er bereit ist, den ande-
ren Teil zu entlassen oder selbst wegzugehen, sobald es
moglich ist, und in der Zwischenzeit mit dem anderen
Teil nur soweit als unbedingt notwendig umzugehen.



144 Obernhumer, Behandlung bloB zivil Getrauter

Geht der Kranke auf diese Bedingungen ein, so kénnen
ihm die Sakramente gespendet werden. Es wire auch
denkbar, daBl der Kranke glaubhaft dartut, daB das Zu-
sammenleben der beiden kein Eheleben sei oder nicht
mehr sei, dafl ihm die ,,Frau” nur die Wirtschaft fiihre.
Der Fall wire dann im Sinne der fritheren Ausfithrungen
zu lésen. Wenn trotz bestem Willen augenblicklich kein
Ausweg sichtbar ist, wird man bei wirklich ernster Er-
krankung doch die Sterbesakramente spenden, wenn der
Kranke seinen Fehltritt aufrichtig bereut und ernstlich
verspricht, die néachste sich bietende Méglichkeil zur
Ordnung der Sache zu beniitzen. Vielleicht = kommt
schneller eine Moglichkeit, als man oft glaubt. Eventuel-
len AuBerungen wegen des kirchlichen Begrabnisses im
Falle des Ablebens begegne man mit dem Hinweis dar-
auf, dafl die betreffende Person vor dem Tode die Ange-
legenheit soweit geordnet habe, daB} sie mit den Sterbe-
sakramenten versehen werden konnte. Auf dem Lande
wird die Tatsache des ,,Versehens” leicht bekannt. In der
Stadt ist die Gefahr des Argernisses weniger groB, da
vielleicht nur ein kleiner Kreis von der ungeordneten
Ehe gewulit hat und vom kirchlichen Begrabnis erfahrt.

Schluf

Die hiaufig erhobene Forderung nach weitgehender
Milde in der Behandlung blof} zivil getrauter Katholiken
ist in den Zeitverhilinissen begriindet. Aber man darf
auch nicht zu weit gehen und verlangen, daf die Kirche
ihre tragenden Gesetze und damit sich selbst aufgebe. Es
gibt Grenzen, die nicht tiberschritten werden diirfen. Ein
moglichst einheitliches Vorgehen wire von grofitem
Wert. Dabei darf aber nicht iibersehen werden, daB die
einzelnen Falle trotz ihrer Ahnlichkeit doch auch wieder
so verschieden sein konnen, daf} die letzte Entscheidung
dem Gewissen des Seelsorgers iiberlassen werden mufi.

Zum Schlusse kommen wir noch auf den Fall zuriick,
daBl die kirchliche Eheschliefung unterlassen wird, ob-
wohl sie moglich ware. Ein bekanntes Wort sagt: Krank-
heiten vorbeugen, ist besser, als sie heilen. Wir miissen
gestehen, dali unsere Durchschnittskatholiken wenig oder "
gar nicht vorbereitet in die neuen Verhéltnisse eingetre-
ten sind. Was wissen denn diese im allgemeinen vom
Gnadengeheimnis der sakramentalen Ehe? Die einfachen
Leute werden durch das Herkommen gelenkt. Heute
gehort es noch weitgehend zum guten Ton, kirchlich zu



Pastoraifragen 145

heiraten. Tatsachlich fehlt den Menschen weithin das
Verstindnis fiir die Segensgiiter der christlichen Ehe.
Diirfen wir uns da wundern, wenn namentlich in der
Stadt manche darauf verzichten und sich mit der stan-
desamtlichen EheschlieBung begniigen? Die Leute stofen
sich. vielfach nicht mehr daran. ,,Wer standesamtlich
getraut ist, ich auch verheiratet”, kann man nicht selten
horen. Die nationalsozialistische Zeit hat auch in der
Einstellung zur Ehe Wirkungen hervorgebracht, die
schwer zu beseitigen sind.

Schon im Religionsunterricht sollten diese Fragen
groBere Beachtung finden. Besonders aber sollte der
heranwachsenden Jugend bei sich bietender Gelegenheit
(Glaubensstunden, Einkehrtage, Standeslehren, Ehevor-
bereitungskurse u. d.) die hohe Bedeutung des christ-
lichen Ehesakramentes fir den einzelnen und fir die
Gemeinschaft dargelegt werden. Dann wird man sich
nicht so leicht diese Gnadenquelle verschiitten. Auch bei
der Predigt wird das Thema ,,Ehe* allzuoft stiefmiitter-
lich behandelt. Wir miissen auch auf der Kanzel dic
Fragen um die Ehe gelegentlich anschneiden und beson-
ders auch die gnadenvollen Wirkungen der Ehe behan-
deln. Von den Eigenschaften der Ehe ist besonders die
Unaufloslichkeit zu besprechen. Durch Ungiltigkeits-
erklarungen von Ehen oder Dispensen von nichtvoll-
zogenen Ehen kann hier manche Unsicherheit entstehen,
die durch Aufklarung beseitigt werden mufBl. Auch iiber
Zivilehe und kirchliche Ehe soll manchmal gesprochen
werden. Die Tatsache, daB sich die Brautleute selbst das
Ehesakrament spenden, sollte bei den heutigen Verhalt-
nissen nicht ohne nahere Erklarung unter das Volk ge-
bracht werden. Sonst entsteht allzuleicht die falsche
Auffassung: Wenn wir uns ohnedies selbst das Ehesakra-
ment spenden, brauchen wir die Kirche und den Pflarrer
nicht. Dall eine Ehe von Katholiken, die nicht vor dem
Forum der Kirche geschlossen wird, ungiiltig und daher
auch kein Sakrament ist, wird dabei iibersehen.

Pastoralfragen

Empfang der heiligen Kommunion und Wegzehrung auf
kiinstliche Weise, In einer Pfarre tritt ein Kranker, der Speise-
rohrenkrebs hat und nur auf kiinstliche Weise erndhrt werden
kann, immer wieder mit der Bitte an seinen Pfarrer heran, ihm
die heilige Kommunion zu reichen. Der Pfarrer selber weifl nicht,
was er tun soll, und hat auch bisher, trotz hiufiger Befragung

. Theol.-prakt. Quartalsehrifte IL 1950, 10



146 Pastoralfragen

anderer, keine zufriedenstellende Antwort bekommen. Selber
hat er bis jetzt dem Kranken schweren Herzens die Bitte abge-
schlagen, weil nach seiner Meinung bei der Kommunionspen-
dung auf kiinstliche Weise die eucharistische Gnadenwirkung
ex opere operato nicht zustande kommt und weil auBerdem
Griinde der Ehrfurcht und Schicklichkeit ihn davon abhielten.
Da nun der Kranke unter dem abschliagigen Bescheid leidet,
kommt der Pfarrer selber ebenfalls nicht zur Ruhe und meint,
fiir diesen Kranken kénne die Ernihrung nur auf kiinstliche Art
und Weise erfolgen. Daraus kénne man doch wohl schliefen,
daBl ebenso die sakramentale Speise fiir einen solchen auff diese
kiinstliche Weise moglich sein miisse, da das unter den obwal-
tenden Umstinden die dem Kranken natiirliche Ernahrungs-
form sei.

Bereits mehrmals ist dieser Fall in der ,,Quartalschrift be-
handelt worden., (Vgl. J. Gféliner, Kiinstliche Ernihrung und
Viaticum, 68 [1915] 127—137; Ott, Empfang der heiligen Kom-
munion auf kiinstlichem Wege, 70 [1923] 684—688.) Aber sowohl
die zunehmende Hiufigkeit dieser Fille, wie die herrschende Un-
klarheit und auch Schwierigkeit in der Beurteilung und der
Mangel an entsprechender theologischer Literatur infolge der
Ereignisse der letzten Jahre rechtfertigen ein erneutes Eingehen
darauf.

Wir denken im folgenden ganz allgemein an Kranke, bei
denen die Speise nicht den gewdhnlichen natiirlichen Weg vom
Mund durch die Speiserdhre in den Magen nehmen kann, son-
dern wegen hochgradiger Verengung der Speiserdhre oder krank-
hafter Verengung des Magenmundes nur vom Arzt oder der
Krankenpflegerin durch eine kiinstliche Speiserdhren- (Oesopha-
gostomie) oder Magenfistel (Gastrotomie) in fliissiger Form direkt
in die Speiserdhre, in den Magen oder auf einem anderen Weg
in den Darm gebracht wird. Den gleichen Weg wiirden in einem
solchen Fall kleine Teilchen der Hostie in Milc¢h oder einer an-
deren Fliissigkeit nehmen kénnen,

Wie nicht anders zu erwarten, gehen die Autoren in der Be-
urteilung der Erlaubtheit einer solchen kiinstlichen Spendung
der Eucharistie weit auseinander und zum Teil in den neuesten
Auflagen ihrer Handbiicher kaum noch darauf ein. Marc (Insti-
tutiones morales Alphonsianae *°II, 1934, 99) antwortet auf die
Frage z. B. einfachhin mit dem Hinweis auf die Entscheidung
des Heiligen Offiziums vom 27. Jinner 1886, es sei nicht erlaubt,
ohne sich iiber die inneren Griinde dieser Entscheidung weiter
Rechenschaft zu geben. Gury-Ferreres (Compendium theologiae
moralis ®II, 1913, 204) macht, wie die meisten, die diesen Frage-
punkt berithren, den Unterschied zwischen einer Verpflichtung
zum Empfang der heiligen Kommunion oder Wegzehrung und



Pastoralfragen 147

seiner Erlaubtheit. Alle Autoren gehen darin einig, daB eine Ver-
pflichtung sicher nicht besteht wegen der ungewdhnlichen Art
und Weise des Empfanges, sowie wegen der fraglichen Gnaden-
wirkung ex opere operato. Die Autoritit De Lugos veranlaBit
Gury, mit Lehmkuhl, Génicot und Berardi die Spendung der
Kommunion und Wegzehrung in dieser Form fiir erlaubt zu
halten, weil immerhin die Ansicht von dem Zustandekommen
der Sakramentsgnaden beachtliche Griinde fiir sich habe und
andererseits die Art der Sakramentenspendung nicht notwendig
unwiirdig zu sein brauche. Gfdliner und Ott schlieBen sich im
Grunde, wenn auch zégernd, dieser Ansicht an. Lediglich die Art
- der praktischen Ausfithrung gibt ihnen zu denken und veranlaBt
Ott schlieBlich zur Ablehnung. Gféllner kommt, namentlich in
der Erwigung der romischen Entscheidung, zu fast ablehnenden
Bedenken. Nichtsdestoweniger dringen die Umstinde dahin, sich
doch weitere Gedanken iiber die eucharistische Gnadenwirkung
bei der kiinstlichen Sakramentspendung zu machen, wie auch
iiber deren Schicklichkeit,

1. Kommt die eucharistische sakramentale Gnadenwirkung
tatsichlich zustande? Klar und deutlich spricht die Heilige
Schrift von einer Speise und Nahrung der Seele, die, um jhre
Wirkung zu entfalten, gegessen werden muB: ,Nehmet hin und
esset!” (Mt 26, 26). ,,Wie kann uns dieser sein Fleisch zu essen
geben?” (Jo 6, 52). So konnte Stelle fiir Stelle aneinandergereiht
werden. Immer ist die Rede von einem Essen, unter dem der
Mensch das Aufnehmen der Speise in den Mund versteht, aus
dem sie dann durch einen Schluckakt in den Magen gebracht
wird. Gféliner sagt dazu: ,Ist nun der natiirliche Sehluckakt...
ausgeschaltet und durch die kiinstliche Fistel ersetzt, so fehlt
allerdings das wesentliche Moment der trajectio, des Verschlin-
gens und Schluckens; auch der gewdhnliche Sprachgebrauch
deutet dies an, indem man von einem solchen Kranken sagt: ,Er
kann die Nahrung nicht zu sich nehmen, nichts essen und hin-
unterschlucken; darum muB er kiinstlich ernidhrt werden, die
Nahrung wird ihm kiinstlich in .den Magen eingefithrt’. Es ist
darum wohl begreiflich, warum u. a. auch Lehmkuhl (Theologia
moralis *II, n. 193) zweifelt, ob man in diesem Falle mit Sicher-
heit von einem sakramentalen Empfang der heiligen Kommunion
reden kénne“ (a. a. O. 131). :

Es bleibt indessen zu iiberlegen, ob Christus mit Essen und
Trinken diesen erwiithnten Teilproze8 angeben wollte, eine An-
nahme, zu der wir heute infolge Kenntnis von kiinstlichen Er-
nihrungsformen neigen, oder ob er in volkstiimlicher Sprech-
weise und, ohne weitere Unterscheidungen im Auge zu haben,
den ganzen Erndhrungsvorgang meint. Es werden auch sonst in
der Schrift manchmal Teilvorginge fiir das Ganze gesetzt. Man

10*



148 Pastoralfragen

denke nur an das ,,Brotbrechen®. Positiv beweisen 148t sich
natiirlich weder das eine noch das andere, zumal damals kiinst-
diche Erndhrungsformen unbekannt waren und genaue Unter-
scheidungen iiberfliissig machten., Wenn wir allerdings heute im
kirchlichen Leben und in der Theologie von Essen und Trinken
sprechen, etwa in Verbindung mit dem Niichternheitsgebot, dann
bekommen diese Ausdriicke unter dem Einfluff der Rechtssprache
einen ganz formellen Sinn, obwohl die Volkssprache auch heute
noch mit Essen den ganzen Ernéhrungsvorgang bezeichnet.

Uns schwebt in diesem Zusammenhang ein Vergleieh zwi-
schen Taufe und Eucharistie vor, der immerhin beachtet werden
will. Zwischen heiden Sakramenten besteht ein deutlicher Unter-
schied. Das Aufgiefen des Wassers gehort als materia proxima
zum Wesen der Taufe und damit zur Ursache der Gnade, wo-
gegen das Essen der iibernatiirlichen Speise nach der iiberein-
stimmenden Lehre der Theologen nur .den Charakter einer
Bedingung hat, damit die lebensvolle innere Verbindung der
Eucharistie mit dem Empfinger herbeigefiihrt wird. Wahrend
das Opfermahl genossen und damit die Bedingung des Essens
und Trinkens erfiillt wird, wirken die species consecratae als
Ursache der Gnade. Ob aber die Bedingung in unserem heutigen
formellen Sinn verstanden werden muf und eine andere lebens-
volle Verbindung der Spezies mit dem Menschen nicht ebenso
die von Christus angegebene Bedingung erfiillt, kann nicht ein-
deutig entschieden werden, da die Gnade nicht durch das Essen,
sondern durch das Sakrament, das bei der Eucharistie schon
vorher als Sacramentum permanens besteht, in der Seele hervor-
gebracht wird. So gesehen, wéire nicht einzusehen, wieso man
nicht dann auch noch vom Empfang der Eucharistie sprechen
kann, wenn das Essen infolge Krankheit unmdéglich wird und
durch ein kiinsiliches Ernahrtwerden ersetzt wird. Andererseits
setzt die Erndhrung beim natiirlichen Essen bereits mit der
Tatigkeit des Mundes und damit der Speicheldriisen ein, so daB
das Essen als solches organisch zum Erndhrungsproze gehort
und eine kiinstliche Ernihrung nicht das erfiillt, was die Natur
erwartet, Selbstverstindlich wird bei der kiinstlichen Erndhrung
irgendwie eine innere Verbindung der Spezies mit dem Empfin-
ger hergestellt, aber nur mangelhaft und nicht vollkommen wie
durch wirkliches Essen und Trinken. Sicher nimumt Christus unter
der Gestalt des Brotes wie im Tabernakel materiell Wohnung
im Kranken fiir die Dauer der Spezies und wird so irgendwie
heiligend wirken. Ob indessen das eucharistische Brot zur gna-
denspendenden eucharistischen Seelenspeise wird?

Trotz dieser Erwigungen gibt es Theologen, von denen De
Lugo und Cappello ausdriicklich erwihnt seien, die entschieden
fiir die eucharistische Gnadenwirkung ex opere operato bei der



Pagstoralfragen 149

kiinstlichen Kommunionspendung eintreten. Berichte iiber wun-
derbare Kommunionen aus dem Leben von Heiligen, sowie die
brennende Sorge, den Kranken zu helfen, haben sie u. a. stark
beeindruckt und in ihren Gedankengingen geleitet, aber auch der
Gedanke, daB Essen im Volksgebrauch damals wie heute ais
Erndhrung verstanden wird. !
Zusammenfassend meinen wir: Obwohl man unseres Er-
achtens nicht mit Sicherheit sagen kann, daB die eucharistische
Gnadenwirkung ex opere operato zusiande kommt, behilt die
gegenteilige Ansicht, die von anerkannten Theologen vertreten
wird, ebenfalls ihre Wahrscheinlichkeit. Aus der romischen Ent-
scheidung vom 27. I. 1886 selbst kann man dariiber nichts ent-
nehmen, wie Noldin-Schmift (Summa theologiae moralis, *°III,
1945, 103) mit andern ausdriicklich hervorhebt. Daraus ergibt
sich nach den Grundsitzen: Sacramenta propter homines und
In extremis extrema tentanda sunt fiir die Seelsorgspraxis, daB
eine kiinstliche Spendung der Eucharistie und Wegzehrung zwar
‘nicht zur Pflicht gemacht werden kann, wohl aber erlaubterweise
vollzogen wird., Wegen der Gegenwart Christi in diesem Sakra-
ment und wegen der Tatsache, daB durch die Vorbereitung auf
den Empfang durch den Kranken die Kommunion sicher geistig-
empfangen wird, sollte der Seelsorger, wenn der Kranke lebhaft
darnach verlangt, anch von der Moglichkeit Gebrauch machen.
2. Wir kommen zu einer neuen Erwigung. Verst6Bt die
Spendung der heiligen Kommunion auf kiinstliche Weise nicht
gegen die der Eucharistie schuldige Ehrfurcht? Wir ersparen uns
hier die Schilderung .des praktischen Vorgehens bei solchen Ge-
legenheiten und verweisen zur niheren Orientierung auf Gféllner
und Ott, Allerdings kénnen wir uns des Eindruckes nicht er-
wehren, daBl der Schritt vom Erhabenen zum Gegenteil nur ganz
klein ist und es der erleuchteten Klugheit des Seelsorgers bedarf,
da zu urteilen. Gewil, wenn lebendiger Glaube und-ein lebhafies
Verlangen nach dem Empfang der Eucharistie vorhanden sind,
braucht ein VerstoB gegen die der Eucharistie schuldige Ehr-
furcht nicht notwendig vorzuliegen, wie etwa in unserem ein-
gangs bezeichneten Fall. Es sei aber noch einmal betont: der
Schritt vom Erhabenen zum Unschicklichen ist schnell gemacht.
Die romische Entscheidung hat sicher die Schicklichkeit der
Spendungsart im Auge und sagt allgemein: Non expedire. Mit
Noldin (a. a. 0.) kann man schlieBen: Wenn die rémische Ent-
scheidung nur VerstéBe gegen die FEhrfurcht gegeniiber = der
Eucharistie vermeiden will, dann diirfte in einem Einzelfalle, in
dem solche VerstdoBe nicht vorliegen, doch auf kiinstliche Weise
die Kommunion oder Wegzehrung gespendet werden. Man muB
aber klug sein. Denn wie schnell kénnte unerleuchteter Eifer
gerade hier schaden. Cappello (Tractatus canonico-moralis de



150 Pastoralfragen

sacramentis juxta codicem juris canonici, Taurinorum Augustae
1921/23, I, n. 421), der entschieden fiir die eucharistische Gna-
denwirkung ex opere operato eintritt, rit doch wegen der mit
der Sakramentenspendung verbundenen Unehrerbietigkeit oder
Unschicklichkeit von der Spendung ab, In solchen Fillen miiBte
der Seelsorger einen anderen Weg beschreiten und die Kranken
zum geisligen Kommunionempfang anleiten, worauf Alfons von
Liguori iiberhaupt groBlen Wert legt. Man kann sich dafiir auf
das Tridentinum berufen (Sess. XIII, De Euch., c. 8), das mit
Nachdruck darauf hinweist, dal die geistige Kommunion ,,simil-
limos effectus™ wie der wirkliche Empfang der Eucharistie her-
vorbringt. Mit dem Gesagten diirfte die Antwort auf den ein-
gangs geschilderten Fall klar sein.

Hennef (Sieg). P. Dr, Bernh, Ziermann C. Ss. R

Sakramentenempfang vor der Trauung. Nach can. 1033
(Satz 2) soll der Pfarrer die Brautleute eindringlichst (vehemen-
ter) ermahnen, vor der Trauung die Sakramente der BuBe und
des Altares zu empfangen. Da das Ehesakrament ein Sakrament
der Lebendigen ist, so wirkt es die ihm eigene Gnade nicht,
wenn der Empfinger nicht im Stande der heiligmachenden
Gnade ist. Die Kirche wiinscht aber als gnte Mutter, daB die
Brautleute die ihnen vom Herrn verdienten Gnaden erhalten.
Darum 148t sie gemidB can. 900, n. 1, jede bischofliche Reser-
vation von Siinden aufhoren, wenn die Brautleute entsprechend
can. 1033 beichten. In diesem Sinne wird auch durch partiku-
Yires Recht, z. B. in der Didzese Seckau, den Brautleuten eine
doppelte Beichte nahegelegt: eine Generalbeichte vor dem ersten
Aufgebot und eine gewohnliche Beichte unmittelbar vor der
Trauung (Kirchl. V.-BlL, 1834, Nr. 4; 1874, S. 34; vgl. Haring,
Kiirchenrecht, S. 469, A. 6). Der Nichtempfang der heiligen
Sakramente zieht aber keine rechtlichen Wirkungen nach sich.
Denn weder nach dem Kirchenrecht, noch nach dem gottlichen
Recht sind die Brautleute sub gravi verpflichtet, vor der Ehe-
schlieBung zu beichten. Denn es ist ja moglich, daB sie iiber-
haupt keine schwere Siinde auf dem Gewissen haben oder daB
sie diese durch die iibernatiirliche vollkommene Reue bereits
gelilgt haben. Daher sind alle partikuliren Geselze, welche den
Nichtempfang der heiligen Sakramente mit Aufschiebung der
Tranung, Verweigerung des Segens usw. bedrohen, nichtig (vgl.
SCC. 28. VIIIL. 1852). Der beim unwiirdigen Empfang des Sakra-
mentes der Ehe assistierende Priester macht sich nicht der
Beihilfe zu einem Sakrileg schuldig, da er nur als testis autori-
zatus, nicht als Spender des Sakramentes fungiert. Wohl aber
kann der Pfarrer die Beichte der Brautleute verlangen, wenn
" aus ihrer Unterlassung ein offentliches Argernis entstiinde.



Mitteilungen 151

Ebenso hat der Pfarrer die Trauung zu verschieben und den
Ordinarius um Rat zu' fragen, wenn ein Offentlicher Siinder
oder notorisch Zensurierter vor der Trauung nicht beichtet (can.
1066). Aus dem Gesagten folgt, daB der Pfarrer durch einen
kurzen Unterricht in den notwendigsten Glaubenswahrheiten
auf den Empfang der heiligen Sakramente vorbereiten soll, da
er aber wegen des Aufschubes des Sakramentenempfanges die
Trauung nicht verweigern kann.

Graz. Univ.-Prof. Dr. Josef Trummer.

Mitteilungen

Zur Aufhebung von Ablissen und Vollmachten im Heiligen
Jahr. Durch eine Apostolische Konstitution vom 10, Juli 1949
wurden fiir die Dauer des Heiligen Jahres 1950 mit sieben Aus-
nahmen alle Ablésse fiir die Lebenden aufgehoben. Alle wihrend
des Heiligen Jahres suspendierten Ablisse konnen aber fiir die
Verstorbenen gewonnen werden, auch wenn diese sonst nicht
den Verstorbenen zuwendbar wéaren (vgl. Decr. auth., n. 182).
Desgleichen sind fiir das Heilige Jahr extra Urbem auch ver-
schiedene Absolutions- und Dispensvollmachten au'fgehoben (vel.
diese Zeitschrift, 1. Heft, 1950, S. 64 f.).

Wiederholt wunde Uefra'mt ob wihrend des Heiligen Jahres
die sogenannte Generalabsolution den in Betracht kommenden
Regularen und Tertiaren an den festgesetzten Tagen erteilt wer-
den diirfe. Diese Frage ist zu bejahen. Der damit verbundene
vollkommene Ablaf kann aber nur den Verstorbenen zugewendet
werden. Dasselbe gilt von der Spendung des ebenfalls mit einem
vollkommenen AblaB verbundenen Apostolischen Segens an eine
Ordensgemeinschaft oder am Schlusse von Exerzitien, Missionen
u. dgl. (vgl Decr. auth., n. 255). Es wird sich empfehlen, wenig-
stens das erstemal auf diese Anderung aufmerksam zu machen.
Die Generalabsolution ist allerdings nicht reine Ablafisache. In
der lingeren Formel fiir die Regularen ist auch von der Los-
sprechung von Exkommunikation, Suspension und Interdikt die
Rede. Uber die Tragweite dieser Absolutionen 14Bt sich nichts
Sicheres sagen (vigl. Anler L., Comes pastoralis conffessarii prae-
sertim religiosi, 8. Aufl., S. 237). Die Vollmacht fallt nicht unter
die im Heiligen Jahre aufgehobenen Fakultiten.

Fiir die Erteilung der Generalabsolution oder des Apostoli-
schen Segens an die versammelten Ordensmitglieder ist der
Obere, der Beichivater oder ein anderer beauftragter Priester
zustandig. Wenn der bevollmichtigte Priester abwesend ist, kann
jeder Welt- und Ordenspriester, der die Beichtjurisdiktion besitzt,
die Generalabsolution oder den Apostolischen Segen erteilen. Die
Vollmacht hiezu verlieh Pius X. mit Dekret des hl. Offiziums



152 Mitteilungen

vom 15. Dezember 1910 (AAS III, 22). Im Beichtstuhl kann jeder
Priester mit Beichtjurisdiktion durch die bekannte kurze Formel
die Generalabsolution geben. Es ist dabei nicht notwendlg, daB
eine Beichte vorausgeht.

Der Portiunkulaabla kann im Heiligen Jahr nur in Assisi
selbst fiir Lebende gewonnen werden; anderswo, wo das Privileg
besteht, kann er nur den Verstorbenen zugewendet werden.

Die Vollmacht, Rosenkrdnze, Krenze, Medaillen, Skapuliere
usw. zu weihen und mit Abldssen zu versehen, ist wihrend des
Heiligen Jahres fiir die, welche sie besitzen, ebenfalls nicht auf-
gehoben, Abgesehen davon, daB diese Vollmacht nicht unter
jenen genannt ist, die wéhrend des Heiligen Jahres suspendiert
sind, werden ja durch die Weihe solcher Andachtsgegenstinde
nicht unmittelbar Ablisse verliehen, sondern nur diesen Gegen-
stinden appliziert. Wihrend des Heiligen Jahres konnen aber
die mit diesen Gegenstinden verbundenen Abldsse auch nur fiir
die Verstorbenen gewonnen werden (zum Ganzen vgl. Beringer,
Die Ablisse, 14. Aufl, I, S. 586 f.; Noldin-Schmitt, De Sacra-
mentis, ed. 28, III, S. 343).

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Die Leichenfeierlichkeiten fiir den Passauer Bischof Leopold
Ernst Grafen von Firmian im Jahre 1783. Als ich im Jahre 1938
in Miinchen weilte, um im Hauptstaatsarchiv aus dem Akten-
bestand des ehemaligen Hochstiftes Passau Material fiir die Glie-
derung des oberdsterreichischen Pfarrwesens zu suchen, - fapd
ich im Faszikel 1018 eine ,,Descriptio interregni Capitularis*® vom
18. Méarz bis 29. Mai 1783, die wissenswerte Nachrichten iiber die
letzten Lebenstage und die Beisetzung des Passauer Bischofs.
Kardinal Leopold Ernst Grafen von Firmian, enthielt. Die Be-
handlung dieses Themas in einer oberdsterreichischen Zeitschrift
ist deswegen gerechtfertigt, weil das heutige Bundesland Ober-
osterreich bis zum Tode dieses Kirchenfiirsten in kirchlich-orga-
nisatorischer Beziehung zu Passau gehdrte und somit Kardinal
Firmian der letzte Ordinarius Oberdsterreichs mit dem Amtssitze
in Passau war.

Leopold Ernst Graf von Firmian war am 22. September 1708
geboren; bereits mit 16 Jahren erhielt er — wie es damals
iiblich war — ein Kanonikat in Passau. Nach Vollendung dés
21. Lebensjahres, 1729, wurde er zum Priester geweiht. Zehn
Jahre spiter wurde er Bischof von Seckau und nach weiteren
24 Jahren, am 1. September 1763, zum Bischof von Passau er-
wiihlt. Noch im selben Jahre, am 30. Oktober, wurde er von der
Kurie bestitigh. Am '14. Dezember 1772 wurde er zum Kardinal-
priester von St. Peter de Monte aureo kreiert. Dies ist in knap-
pen Strichen der #uBere Lebensweg des Passauer Bischofs.



Mitteilungen 153

Im Winter 1782/83 zeigten sich bei dem im 75. Lebensjahr
stehenden Bischof bedenkliche Verfallserscheinungen. Die geist-
lichen und weltlichen Amtsgeschifte vermochte er nur zum Teil
selbst zu eerledigen; sein Beamtenapparat muBte fiir ihn ein-
springen: In der Nacht vom . auf den 6. Marz verschlimmerte
sich der Zustand des Bischofs in gefahrdrohender Weise. Um
die Mittagsstunde des 7. Mérz brachte ihm in Vertretung des er-
krankten Dompropstes, Josef Grafen von Lamberg, der Dom-
dechant Thomas Graf von Thun das Altarssakrament. Unter Vor-
antritt der mit brennenden Kerzen wversehenen Alumnen, der
Domgeistlichkeit und der Domherren bewegte sich der Zug von
der Kathedrale durch das grofie Domportal zum groBen Resi-
denztor, wo dem Volke der Segen erteilt wurde. Das Allerheiligste
wurde von acht Trabanten begleitet, passauische Kavaliere und
der iibrige-Hofstaat folgten. Am Nachmittag wurden bej ausge-
setztem Allerheiligsten um Genesung des Kardinals sieben Pater-
noster und sieben Ave-Maria in der Domkirche gebetet. Fiir den
8. Mirz war ein siebenstiindiges Gebet angesetzt, das um 9 Uhr
mit -einem vom Dompfarrer zelebrierten Hochamt seinen An-
fang nahm: auch in anderen Kirchen der Stadt wurden Messen
fiir Kardinal Firmian aufgeopfert. Am selben Tag wurde dem
schwerkranken Bischof um 11 Uhr nachts die Letzte Olung
gespendet, Einige Stunden spiter rechnete man in seiner Um-
gebung mit dem Tode. Geriichte von seinem Hinscheiden
schwirrten durch die Stadt; die Franziskaner lieBen sogar schon
die Totenglocke lduten. An den beiden folgenden Tagen, am
9. und 10. Mirz, war eine leichte Besserung im Befinden ein-
getreten. In den Morgenstunden des 11. Mirz stellte sich jedoch
eine rapide Verschlimmerung ein, die das Argste beffiirchten lie8.
An diesem Tage hielten die Biirger eine Bittprozession nach
Mariahilf ab; vorher hatte der Dompfarrer ein feierliches Amt
in der Kathedrale fiir den Kranken aufgeopfert. An allen Tagen
wurden nach der Halb-elf-Uhr-Messe im Dom bei ausgesetztem
Ziborium - sieben Paternoster und Ave-Maria gebetet. Als der
Kardinal am Vormitlag des 12. Mirz merkte, daB es mit ihm zu
Ende gehe, sprach er den Wunsch aus, bei vollem ‘BewuBtsein
ihm 'das Sakrament zu reichen. Zu diesem Zwecke ver-
sammelte sich um die Mittagsstunde in'der Sakristei der Dom-
kirche zum hl. Stephan das Domkapitel, dem sich die beiden
Beichtviter des Bischofs, P. Sebaldus, ehemaliger Provinzial des
Franziskanerordens, und P. Hieronymus, Kapuziner der Nieder-
lassung am Mariahilfberg, anschlossen. Der iibrige Klerus und
das gesamte Personal des Bischofhofes nahmen im Dome Platz.
Domdechant Graf Thun legte Alba, Stola und ein weifies Pluviale
an und schritt mit zwei Chorvikaren zum Marienaltar, wo er
aus dem Tabernakel das Allerheiligste nahm und damit dem Volke



154 Mitteilungen

den Segen erteilte. Hierauf formierte sich eine Prozession; zu-
erst gingen zwei Kirchendiener mit Kirchenfahnen, dann folgten
die Choralisten, Kapline, Chorvikare und zuletzt die Domkapitu-
lare mit Rochett und Kappa. Alle trugen brennende Kerzen in
der Hand. Den Abschluf dieses Zuges bildete der von zwei
Vikaren flankierte Domdechant mit dem Sanctissimum unter dem
Baldachin, der von vier schwarz gekleideten weltlichen Réiten
des Hochstiftes getragen wurde. Der Baldachin wurde von sechs
Akolyten, die brennende Fackeln trugen, begleitet. Die restliche
_ Dienerschaft des Bischofhofes folgte dem Himmel. Wihrend der
Prozession, die denselben Weg nahm wie einige Tage vorher,
wurde der Rosenkranz gebetet. In den duBeren Gemichern der
bischoflichen Residenz 16ste sich der Zug auf; bloB die Kanoniker
dunften in die inneren Ridume eintreten. Am selben Tag hatte der
Magistrat in der St.-Pauls-Kirche bei ausgesetztem Allerheiligsten
ein siebenstiindiges Gebet angeordnet. Ebenso war fiir den 13. Mirz
in der Si.-Michaels-Kirche ein o6ffentliches Gebet angesetzt wor-
den. An diesem Tag wollte die Bevolkerung Passaus eine Wall-
fahrt nach Huttern (ndérdlich von Passau) unternehmen. Doch es
war zu spit.

In Anwesenheit seiner beiden Beichtviiter und Arzte, seines
Bruders, Vigileus Grafen von Firmian, und des Domdechants,
Grafen Thomas Thun, hauchte Kardinal Leopold Ernst Graf von
Firmian um 3 Uhr morgens des 13. Mirz 1783 seine Seele aus,
Die eigentliche Todeskrankheit des Kirchenfiirsten hatte sechs
Tage gedauert. Als Todesursache wurde von den Arzten Lun-
genentziindung angegeben. Um 5 Uhr morgens liuteten simtliche
Kirchenglocken der Stadt eine halbe Stunde lang, da die Biirger
den Ton der Sterbeglocke um 3 Uhr frith kaum vernehmen
konnten. Der gesamte Stadtklerus muBte auf Weisung des Dom-
dechants beim Opfer des Toten gedenken und das glaubige Volk
zum Gebet auffordern. Einige Stunden spéter wurde der Leich-
nam aus dem Totenbett gehoben, gewaschen und in ein anderes
Gemach getragen, wo die Vorbereitungen fiir die Obduzierung
getroffen wurden. Primar Julius von Quella nahm sie in An-
wesenheit der Domkapitulare Grafen Auersperg und Welsberg
mit Hilfe der beiden Arzte Eglauer und Lindner vor. Die Lunge
wies schwarze Flecken auf; die anderen inneren Organe waren
gesund. Die arztliche Diagnose war richtig gestellt worden, Der
Leichnam wurde dann mit den bischoflichen Gew#ndern angetan,
nimlich mit Alba, Stola, Manipel, schwarzer, golddurchwirkter
Kasel und weifler Mitra, und in eine Antekammer gelegt. Zu
Hiupten des Toten befand sich ein Tisch mit einem Kruzifix
und sechs silbernen Leuchtern; zu seinen beiden Seiten wurden
die ihm verliehenen geistlichen und weltlichen Auszeichnungen,
sein Pastorale und sein Kardinalshut deponiert. Eline Ehren-



Mitteilungen 155

wache von vier Minnern nahm im Raume Aufstellung. Die
Chorkaplidne verrichteten abwechselnd fiir den Toten Gebete.
Das Herz und die anderen inneren Organe des Toten wurden in
eine kupferne Urne gegeben und zwei Tage spiter, um 8 Uhr
abends, zum St.-Valentins-Altar gebracht; dort segnete und in-
zensierte der Dompfarrer dieses GefiB. Nachher wurde die Urne
zum Dreifaltigkeilsaltar getragen und nach abermaliger Bespren-
gung mit Weihwasser und Inzensierung in der Krypta hinterlegt.

Zwei Tage und zwei Nichte blieb der Leichnam des Grafen
Firmian in diesem Vorzimmer liegen. Am Sonntag, 16, Mirz,
wurde er nach der Vesper in feierlicher Prozession in die Hof-
kapelle getragen. Der Tote lag in einem Holzsarg, den der Dom-
dechant unter dem Gebet des Miserere mit Weihwasser besprengte
und inzensierte. Die Kapelle war mit schwarzen Tapeten von
der Decke bis zum Boden ausgelegt; auch die drei Altire waren
schwarz verhiillt. In der Mitte war ein schwarzer Baldachin er-
richtet, unter dem sich auf drei Stufen eine Tumba mit dein
Sarge befand. Im Hintergrund wurden die gemalten Insignien
des Verstorbenen angebracht. Die Tumba war von zwdlf langen
Kandelabern und 66 Kerzenleuchtern verschiedener Grofe umstellt.
Am 17., 18. und 19. Mirz wurden an den drei Altiren nachein-
ander von Welt- und Ordensgeistlichen zwischen 6 und 11 Uhr
vormittags Messen gelesen. Dabei wurde von zwei Kaplinen,
zwei Vikaren und zwei Choralisten im Wechselgesang das Toten-
offizium gebetet. Nach der Vesper und den Laudes wurde der
Psalm und das Libera von einem Vikar gesungen. Tag und Nacht
wurde aus dem Kreise des Dienstpersonals eine Ehrenwache
von vier Mann — vier Speertrigern — gestellt. Mittlerweile wur-
den in der Kathedralkirche die Vorbereitungen fiir die Beisetzung
getroffen. Der Grabstein von der Krypta der Bischife wurde weg-
gewilzt, der Chor und der Hochaltar wurden schwarz verhiingt;
iiber letzterem wurde ein weiBes Kreuz angebracht. Sechs Bet-
schemel fiir die assistierenden Abte wurden bereitgestellt, Zwi-
schen den beiden Musikchoren wurde auf fiinf hohen Stufen
eine Tumba errichtet und mit einem schwarzen Tuch iiberzogen.
Darauf wurde ein silbernes Kreuz mit vier Kandelabern, die
Bischofsmitra, ein goldener Kelch mit Patene, eine Stola und ein
Missale gelegt; zur Rechten wurde jenes Silberkreuz, das dem
Bischof vorangetragen wurde, und zur Linken ein silbernes
Pastorale gelegt. Diese Tumba wurde von mehr als 180 silbeinzn
Kandelabern verschiedener GréB8e mit Wachskerzen verschie-
denen Gewichtes flankiert,

Siamtliche Abte, alle Landdechante und Pfarrer der Dibzese
wurden zu den Begrabnisfeierlichkeiten am 20. Mirz eingeladen.
Acht Abte waren erschienen; sechs muBiten assistieren, die beiden
anderen gingen im Zuge mit. Die Benediktineribte Ivnqtms vou



156 Mitteilungen

Niederaltaich und Rupert von Aspach, die Zisterzienseribte Otto
von Aldersbach und Otto von Fiirstenzell, der Pramonstratensar-
abt Marianus von St. Salvator, die Augustinerchorherren-Propste
Wilhelm von Suben, Ambrosius von Reichersberg und Gregor
von Ranshofen, ferner 50 Dechante und Pfarrer waren zugegen.
Einem alten Brauch zufolge waren drei Herren und drei Damen
aus dem Adelsstand eingeladen worden, in Trauerkleidern bei
‘den dreitigigen Exequien anwesend zu sein; es waren dies Graf
Leopold von Arco als Erzmundschenk des Verstorbenen, Graf
Matthius von Thun und Christophorus von Weidmannsdorf,
die GraSnnen Maria von Traun, Josefa von Arco und Katharina
von Firmian.

Um die dritte Nachmittagsstunde des 19. Miarz wurde nach
der Komplet von den Musikern der Psalm Miserere und das Ave-
Maria gesungen. Eine halbe Stunde spiter lduteten simtliche
Glocken der Stadt, um die Bevilkerung zusammenzurufen. Der
Hofstaat, Weltliche und Geistliche, nahmen ihre Plitze auBer-
halb des Presbyteriums, die regulierten Augustiner-Chorherren
von St. Nikola an der Epistelseite, die Landdechante und die
auswirtizgen Pfarrer die Sitze der Chorvikare und Kapline ein,
so 'dafl die letzteren zu den Plitzen der Choralisten herabstei-
gen muBten. Simtliche Lichter rings um die Tumba, auf dem
Hochaltar und an den zwei Dutzend Nebenaltiren brannten. Um
4 Uhr kam vom Bischofhof das Domkapitel. Nach der Verrich-
tung des Gebetes am Valentinsaltar begab es sich in das Pres-
byterium und nahm auf der Evangelienseite seine Plitze ein. In
Vertretung des wegen Krankheit abwesenden Dompropstes be-
gab sich Domdechant Graf Thomas Thun als héchster Dignitar
in die Sakristei, um die Pontifikalien anzulegen. Inzwischen
kamen auf demselben Wege unter Fithrung eines weltlichen Zere-
moniirs die drei adeligen Herren und Damen, die den Ehren-
dienst versahen, in die Kathedrale und nahmen die fiir sie vor-
gesehenen Sitze ein. Unter Vorantritt von zwei Akolylen mit
brennenden Kerzen erschien ein kirchlicher Zeremonidr mit sechs
Prilaten in schwarzer Stola, schwarzem Pluviale und weiSer
Mitra, gefolgt von sechs Kaplianen. Dann reihte sich der Pfarrer
der Domkirche in Rochett, Stola und einfacher weier Mitra in-
mitten zweier Chorvikare an und nahm nach einer Verneigung
vor dém Hochaltar auf seinem Stuhle Platz. Die séchs Abte be-
gaben sich zu den fiir sie hergerichteten Betschemeln. Auf ein
Zeichen des Zeremoniirs wurde die Totenvesper vom Senior der
Chorvikare angestimmt; nachher folgten Gebete fiir den Verstor-
benen. Dann begaben sich alle Wupdentrager in derselben Re:-
henfolge, wie sie gekommen waren, wieder zuriick.

Am 20. Miirz, um 6 Uhr morgens, wurde im Chor die Matutin
gesungen; es folgte dann eine Konventmesse. Um 9 Uhr erscholl



Mitteilungen o e

wieder Glockengeliute. Nun erschienen auch die Franziskaner
und Kapuziner mit ihren Konventkreuzen im Dom. Vom Hoch-
altar aus entwickelte sich ein Kirchenzug durch das Hauptschiff
bis zum Platz vor der Hofkapelle. Zuerst schritten sechs Alum-
nen mit brennenden Fackeln; ihnen folgte ein Kreuztriger zwi-
schen zwei Akolyten mit angeziindeten Kerzen. - Dann kamen
sechs Diskantisten und Altisten, ferner sechs Choralisten, Kapline
und Chorvikare. Hierauf reihten sich die Pfarrer der Stadt Passau
— St. Paul, St. Severin, St. Bartholomius, Innstadt und Ilzstadt —
an. 50 Landpfarrer, darunter viele Dechante, die alle Kerzen
trugen, bildeten die Fortsetzung. Daran schlossen sich sechs Abte
mit Pluvialen und Mitren. Der Zeremoniir und der Dompfarrer,
der Domdechant mit seinen Insignien zwischen zwei Chorvikaren
in Dalmatiken, gefolgt von zwei Kaplinen zwecks gelegentlicher
Ubernahme des Pastorales und der Mitra, beendeten schlie8lich -
den Zug. Der Domdechant stimmte bei der Tumba in der Hof-
kapelle das Miserere an, segnete den Sarg mit Weihwasser und
entziindete nach Kkirchlichem Brauch Weihrauch. Dann formte
sich der Keondukt in folgender Weise: An der Spitze schritten
zwei Pedelle in schwarzer Kleidung; dann wurde die schwarz
umflorte Fahne der Kongregation von Mariahilf getragen. Nun
folgte ein Kreuziriger mit einem schwarz verhidngten Kreuz.
Rechts und links gingen Diener mit Lichtern. Nun reihten sich
die Volksschiiler der Stadt Passau mit ihren Lehrern an, dann die
Studenten der 1. und 2. Klasse mit der Kongregationsfahne der
Todesangst Christi mit ihren Professoren. Die Fortsetzung bilde-
ten die Studenten der 3. und 4. Klasse; hierauf fiigte sich zwi-
schen zwei Fackeltrigern die Fahne der lateinischen Kongrega-
tion mit den Studenten der 5. und 6. Klasse an. Dann wurde die
Fahne der Biirgerkongregation Maria Verkiindigung, begleitet
von den Sodalen, im Zuge getragen und schlieBlich das Banner
derselben Kongregation zwischen zwei [Fackeltrigern in schwar-
zen Talaren mit dem Magistrat, an dessen Spitze der Biirger-
meister schritt. DaB die Fahmen alle mit einem Trauerflor ver-
seéhen waren, braucht nicht eigens erwahnt zu werden. Hinter der
Fahne der Kongregation Maria Himmelfahrt gingen die Philo-
sophen mit ihren Professoren, die Jumisten und schliefilich die
Theologen. Dann waren drei kleine Kreuze zu sehen, nidmlich
das der Kongregalion Unserer Lieben Frau von Mariahilf mit den
Sodalen in blauen Gewéndern, das der St.-Sebastians-Kongrega-
tion mit den Sodalen in roten Gewindern und endlich das der
Kongregation der Unbefleckten Empféngnis mit ihren Sodalen.
Daran schlossen sich der Konvent der Kapuziner und Franzis-
kaner mit ihren Konventkreuzen, sechs Hofbldser in schwarzen
Gewindern und mit schwarz umflorten Musikinstrumenten, die
Sanger, die Kleriker vom bischtflichen Alumnat, Kapline, Vikare,



158 Mitteilungen

fremde Pfarrer und Dechante — ungefihr 100 an der Zahl. Dann
reihten sich an die Chorherren von St. Nikola, drei Akolyten mit
Weihwasser und WeihrauchgefaBen, sechs Abte mit Pluviale und
Mitra, der Zeremoniir mit schwarzem Pluviale, gefolgt vom Dom-
dechant zwischen zwei Chorvikaren und seinen beiden Chor-
kaplinen. Nun folgte ein Chorkaplan mit dem silbernen Dom-
kapitelkreuz, die Domkapitulare in Zweierreihen, begleitet von
ihren schwarz gekleideten Dienern. Ferner schritten im Zuge vier
Hofkapline in Rochetten, von denen einer das silberne Ponti-
fikalkreuz des Verstorbenen, der zweite seinen Krummstab, der
dritte den Kardinalshut und der vierte seine wertvolle Mitra
trug. Zehn Dechante und acht Studierende der groBeren lateini-
schen Kongregation trugen auf jhren Schultern den mit einem
schwarzen Tuch bedeckten Sarg des Kardinals, auf dem die Pon-
tifikalien, das Pallium und das Pektorale aus Gold und Edelstein
iagen; acht Alumnen it entziindeten Fackeln und zehn Speer-
triger, von einem Hauptmann kommandiert, begleiteten beider-
seits die Bahre. Dem Sarg folgten hochstiftliche Réite, Sekretire
und andere Beamte, Angestellte der Stadt Passau und eine Menge
Volkes in lautem Gebet.

Der Kondukt verlieB die Residenz beim groBlen Portal, fithrte
am grofen Springbrunnen vorbei nach St. Paul und von dort
wieder zuriick zur Kathedrale. Im Dome folgte das De profundis.
Der Sarg wurde hierauf zum Valentinsaltar gebracht und mnach
EntbloBung vom Tuche und den kirchlichen Emblemen in die
Krypta getragen; neben dem Kardinal Josef Dominikus Grafen
von Lamberg wurde er dann beigesetzt, abermals mit Weih-
wasser besprengt und inzensiert. Die iibrige Geistlichkeit nahm
wihrenddessen im Chor ihre Plitze ein und wartete auf den
Domdechant. Die Totenrede hielt der Kapuzinerpater Romanus.
Wihrend des feierlichen Requiems am Hochaltar wurden auf
den Nebenaltiren und in der Krypta fast 50 Messen zelebriert.
Nach Beendigung des feierlichen Requiems begaben sich der
Domdechant, begleitet von zwei Akolyten mit ihren Weihwasser-
und Weihrauchgefdfen, die sechs Abte und der Zeremoniir zur
Tumba, wo das Libera und Paternoster gesungen wurde. Dann
zogen sie sich in die Sakristei zuriick. Die Beisetzungsfeierlich-
keit des verstorbenen Kirchenfiirsten der Ditzese Passau war
beendet.

Am nichsten Tage. am 21. Mirz, begannen die Zeremonien
um 9 Uhr von neuem. Die drei Herren und die drei Damen vom
Ehrendienst, sowie die Geistlichkeit fanden sich wieder im Chore
ein. Der Domdechant und die sechs Abte in Pluviale und ein-
facher Mitra hielten ein Requiem ab. Ein ehemaliger Jesuiten-
pater hielt eine Predigt, worauf Graf Thun mit groBer Assistenz
an der Tumba die Absolution erteilte. Am Nachmittag um 4 Uhr



Aus der Weltkirche 159

versammelten sich abermals alle Trauergiiste zur Abhaltung eines
Totenoffiziums. Um 9 Uhr vormittags des 22. Mérz hielt ein
Franziskanerpater eine Lobrede auf den Verstorbenen; hieranf
wurde die letzte feierliche Messe des Domdechants fiir den Ober-
hirten zelebriert und bei der Tumba die Absolution wiederholt.
Dann ‘wohnte der Domdechant, nachdem er Mitra und Pluviale
abgelegt und die Kapitelkappa angelegi hatte, im Chore mit den
tibrigen Kapitularen der Feier einer gesungenen Votivmesse zu
Ehren Unserer Lieben Frau bei; wihrend dieser heiligen Hand-
lung legten die drei Damen vom Ehrendienst ihre Schleier und
die drei Herren jhren Trauerflor ab.

Der Holzsarg Graf Firmians war durch acht Tage in der
Bischofsgruft den Gebeten fiir sein Seelenheil ausgesetzt; nach
der im Chor gesungenen Vesper wurde téglich in der Krypta die
Totenvesper vom Priester angestimmt und von den Kaplanen
gesungen. Nachher wurde die Bischofsgruft geschlossen und der
groBe Stein dariiber gewitzi. Nach der Fertigstellung des Kupifer-
sarges am 29. Mirz muBte die Gruft abermals gedffnet und der
Holzsarg in diesen Ubersarg gelegt werden,

Die Kosten fiir das Begribnis waren sehr hoch. Fiir die
Wachskerzen, die zu gleichen Teilen die Passauer Lebzelter
Michael Schober und Matthias Mayr lieferten, und fiir das
schwarze Tuch wurden mehr als 1000 Gulden bendétigt. An Na-
turalien wurden 16 Eimer Wein fiir die Leichenfeierlichkeiten
ausgeschenkt. Insgesamt beliefen sich die Kosten fiir das Begrib-
nis des Passauer Kardinals Leopold Ernst Grafen von Finmian
auf ungefiahr 12.000 Gulden.

Schirding am Inn. Dr. Heinrich Ferihumer.

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg
I. Die pipstliche Weihnachtsbotschaft 1949/50

Wegen der stets am 24. Dezember stattfindenden Erdffnung des
Heiligen Jahres las Pius XII. seine Rundfunkbotschaft zu Weih-
nachten bereits am Tage vorher in Gegenwart von 14 Kardindlen.
Ihr Inhalt war durch die Umstdnde, unter denen diese Aus-
sprache des Oberhauptes der Kirche mit der gesamten Christen-
heit erfolgte, ohne weiteres festgelegt. Der Stellvertreter Christi
mubBte die geistig-religitse Bedeutung des Heiligen Jahres be-
leuchten. Es ist das groBe ,, Jahr Gottes* und darum eine sehr
ernste Angelegenheit. Der Wert dieses jetzt laufenden Heiligen
Jahres wird zu bemessen sein nach der Intensitat unserer Riick-
kehr zu Christus und zum ganzen Gehalt seiner Lehre. In diesem
Sinne sind der auBergewodhnliche Jubildumsabla und die etwaige
Pilgerfahrt nach Rom nur Mittel zum eigentlichen Hauptzwecke.
Der Gesamtkirche und dem Weltkatholizismus ist eine immense
Aufgabe gestellt, und es ware dulBerst bedauerlich, wenn wir uns



160 Aus der Weltkirche

dieser Aufgabe nicht gewachsen zeigten. Eine historische Verant-
wortung fiir Gegenwart und Zukunft lastet in den nichsten Me-
naten auf unseren Schultern. Wird es uns gelingen, den christ-
lichen Geist méichtig zu wecken, damit er sich zu Taten religios=
sittlicher Erneuerung und menschlich-sozialer Reform in der Ge-
rechtigkeit und Liebe aufraffe? Jedenfalls wollte Pius XII., daB
" seine Weihnachtsbotschaft sofort in allen Sprachen verbreitet
werde, so daB kein Katholik iiber die Natur des Heiligen Jahres
im Unklaren bleibe. In erster Linie wird eine Kréftigung der
Religion und der Religiositit erstrebt; doch will diese religiose
Erneuerung zugleich das irdische Wohl der Menschheit férdern.

Der Papst kniipft starke Hoffnungen an das Heilige Jahr: , Wir
fiihlen eine Vorahnung seiner Bedeutung flir das kommende
Halbjahrhundert.“ In mehrfacher Weise soll es entscheidend sein;
entscheidend zun#chst fiir die religiose Erneuerung und die
Losung der geistigen Krisis, die uns be#ngstigt, da sie sich als
soziale und allgemein menschliche Krisis auswirkt. Entscheidend
aber nicht minder fiir die Zukunft der Kirche, sowohl fiir ihre
innere Heiligung, als auch fiir die Ausstrahlungskraft ihres Gei-
stes in alle Bezirke des Lebens.

Diese Ziele lassen sich verwirklichen, wenn das Jubilium e
,Gottesjahr® wird. Gott verurteilt die Siinde; Gott gewdhrt Ver-
zeihung und Gnade; Gott will dem Menschen nahe sein. Vor dem
wahren Gott hat der Mensch in Ehrlichkeit seine Schuld und
Siindigkeit anzuerkennen, und den einen wahren Gott, vor dem
alle Idole weichen, will das Heilige Jahr den Menschen in seiner
unverminderten GroBe, Heiligkeit und Giite vor Augen stellen,
damit aus einem echten GottesbewuBtsein heraus dem Allerhéch-
sten wiederum jene Ehre werde, die einzig ihm gebiihrt.

In einer Periode des Abfalles und der Schuld will das Heilige
Jahr sich kennzeichnen als Jahr der groBen Riickkehr und als
Jahr der groBen Verzeihung und Entsithnung.

Das Jahr der grofien Riickkehr! Wer soll zu Gott zuriick-
kehren? In erster Linie jene, die ihren Schopfer vergessen, den
Glauben an Gott verloren haben, seien sie nun Agnostiker, ober-
fidchliche Gottvergesser oder erklirte Gottesfeinde, denen eine
mit Demut verbundene Einsicht zur Uberwindung des Atheismus
verhelfen kann. Wir denken sodann an die Heidenvolker, bei
denen die Kirche seit dem Jubildum wvon 1925 eine erfolgreiche
Missionsarbeit geleistet hat. Leider hat in manchen Lindern der
Kampf gegen die Religion in diesen Jahren groBes Unheil ange-
richtet.

Ferner ist eine Riickkehr zu Christus bei sehr vielen Gliau-
bigen und Katholiken notwendig, deren christliches Leben durch
die Ubertretung der gottlichen Gesetze erschlafft und befleckt ist.

Besonders eindringlich ergeht der Ruf des Papstes an die
Dissidenten, Hiretiker und Schismatiker, zur Einheit der wahren
Kirche zuriickzukehren. Fir alle Anbeter Christi offnet sich die
Heilige Pforte, selbst fiir die Juden, unter denen viele den ,ver-
heiBenen’ Messias vergeblich erwarten, als ob er nicht schon er-
schienen wadre.

Recht ausfiihrlich sind die an dieser Stelle der Papstrede ein-
geschalteten Erorterungen iiber die Riickkehr der gesamten
Menschheit zu den Plinen Gottes. Der Versuch einer vom Ewigen
Gesetze losgelosten Ordnung hat nicht weniger auf sozialem -Ge-
biete als in den internationalen Beziehungen die traurigsten



Aus der Weltkirche 161

Friichte gezeitigt. Ein falsches Menschenbild entstand. Der Mensch
wurde zum autonomen, sich selbst Gesetz seienden, ftotal
‘individualistischen Diesseitswesen erklidrt, und auf dieser indivi-
‘dualistischen Basis wollte man eine Gesellschaftsordnung bauen,
die heute in einer argen Krise liegt. Nicht besser ist das von den
jetzigen Reformatoren ausgedachie Heilmittel, das Gottes Gesetz
radikal leugnet, die Wiirde der menschlichen Person miBachtet,
die heiligsten Freiheiten zerstort, die Diktatur einer einzigen
Klasse predigt, sowie alles der Willkiir des totalitiren, atheisti-
schen Staates iiberantwortet. Drangt sich da nicht eine Riickkehr
zu den Grundlehren des natiirlichen und christlichen Sitien-
‘gesetzes auf, damit Freiheit und Gerechtigkeit, Gleichheit unan-
tastbarer Rechte und ein Geist der Verséhnlichkeit wiederum Gel-
tung finden? Moégen jene zur Einsicht kommen, die mit unbe-
grenzter Zuversicht alles von einer materialistisch-atheistischen
Bewegung erwarten! Ihre Rechte diirfen sie verfechten, ohne
jedoch dabei ihre ewige Bestimmung zu vergessen. Ubrigens
finden die Arbeiter energische Verteidiger in andern Lagern.
Niemals ist es erlaubt, fiir eine irdische Hoffnung, besonders wenn
sie mit triigerischen Versprechen genidhrt wird, die Seele zu ver-
‘kaufen. Wahre und dauernde irdische Gerechtigkeit kann nur auf
dem sicheren Felsen des Christentums Bestand haben. Ohne Gott
wird kein zeitlicher Wert sich segensreich auswirken.

Auf internationalem Gebiet fordert Gottes Wille, ,daB alle
Volker die groBe Menschheitsfamilie bilden, im Frieden und nicht
im Krieg, in der Zusammenarbeit und nicht in der Absonderung,
in der Gerechtigkeit und nicht im 6 nationalen Egoismus, zum
Zwecke gemeinsamer Vollendung und gegenseitiger Hilfe, bei
einer der Billigkeit entsprechenden Verteillung jener Gdiiter, die
als Gottes Schatz den Menschen anvertraut wurden®., Friede und
Volkerversohnung sind der Ruf des Heiligen Jahres. In Rom, dec
gemeinsamen Heimat, werden sich die Menschen aller Lénder
und Sprachen begegnen, auch jene, die sich noch vor kurzem als
Feinde gegeniiberstanden. Diese Pilger werden die treue Vorhut
im Kreuzzug fiir den Frieden bilden, den Gedanken und die Kraft
des Friedens Christi verbreiten und fiir diese’ groBe Sache neue
Anhidnger gewinnen. Eine Schandtat und ein Sakrileg wire es,
wollte jemand das Heilige Jahr durch friedensstorende Ent-
schliisse, selbst innerhalb der Grenzen eines Staates, entweihen.
Soweit lUber das ,,Jahr der grofen Riickkehr®.

In genau demselben weiten AusmaBe soll das Jubildum wvon
1950 als ,.Jahr der grofien Verzeihung® die Menschheit retten und
heilen. Wer zu Gott zuriickkehrt, wird Aufnahme finden beim
Vater der Barmherzigkeit, der jede Siinde verzeiht und jede
Schuld nachlédBt. In der Parabel vom verlorenen Sohne hat uns
Christus das wahre Antlitz Gottes enthiillt.

Alle Menschen haben Gottes Verzeihung notig und miissen
sich dieser durch aufrichtige Reue, sowie eine entsprechende
Siihne wiirdig machen. Diese Haltung ist zudem die unerldBliche
Voraussetzung jeder sittlichen Erneuerung. Die freiwillig geleistete
‘Sithne stiitzt sich auf das Siithnungswerk des Erlosers und ge-
winnt an Wert, wenn sie kollektive Slihne ist. Unsere Generation
wurde so hart geziichtigt, und zwar mit Zuchtruten, die sie selbst
anfertigte, weil sie bewuBter und stolzer siindigte. Soll die Not,
die sich in tausend Bildern unseren Blicken darbietet, nicht ein

»Theol,-prakt, Quartalschrift* II. 1950, 11



162 Aus der Weltkirche

unwiderstehlicher Ansporn sein, endlich die heilbringende Siihne
zu vollziehen?

Anderseits ist Gottes Bereitschaft, uns die Siindenschuld zu
verzeihen, zugleich eine Mahnung, auch in den Beziehungen von
Mensch zu Mensch die Verzeihung walten zu lassen. In ungeahn-
tem AusmaBe hat sich nach dem Kriege ein unchristlicher Geist
richender Vergeltung entfesselt, unter dessen Folgen nicht zuletzt
Tausende von oft unschuldigen Familien zu leiden haben. (NB.
Pius XII. hat noch stets das Recht der Bestrafung aller wirklich
Verantwortlichen und eines jeden Verbrechens, das im Xriege,
sowie durch den Krieg begangen wurde, anerkannt. Um diese
prinzipielle Frage geht es hier nicht) Im Gegensatz zu einer
rechten Verwaltung der Gerechtigkeit steht nicht eine Barm-
herzigkeit, die sich auf solide Grilinde stiitzt, wohl aber ,eine
unkluge Intoleranz, sowie der Geist der Wiedervergeltung, beson-
ders, wenn die offentliche Gewalt Rache nimmt an jenen, die eher
geirrt als personlich gesiindigt haben, oder, wenn die rechtmiBig
verhidngte Strafe iiber jedes verniinftige Mal hinaus verldngert
wird“. Man suche deshalb staatlicherseits einen Ausgleich zwi-
schen dem Offentlichen Wohle ,und jenen noch bestehenden Aus-
nahmegesetzen, die sich nicht auf gerechterweise strafbare
gemeinrechtliche Delikte beziehen und noch lange Jahre mnach
Beendigung des Waffenstreites in vielen Familien und Einzel-
personen Erbitterung gegen eine Gesellschaft hervorrufen, in der
sie zum Leiden gezwungen sind“. Deshalb bittet der Papst die
staatlichen Autoritidten, vor allem die christlichen, sie mochten
wihrend des Heiligen Jahres hochherzig von ihrem Begnadi-
gungsrecht Gebrauch machen, das in allen gesitteten Lindern
Strafmilderungen erlaubt. Wenn das in der richtigen Weise ge-
schieht, erleidet durch solche MaBnahmen die Achtung vor den
Gesetzen nicht die mindeste EinbuBe. Den Regierungen, die die-
‘'sem Wunsche des Stellvertreters Christi bereits entsprachen oder
dahinzielende Versicherungen gaben, gebithrt ein inniger Dank.

An dieser Stelle der Weihnachtsbotschaft waren die grund-
satzlichen Darlegungen iiber die Ziele des Heiligen Jahres abge-
schlossen. Selbstverstdndlich konnte jedoch Pius XII. seine Rede
nicht abbrechen, ehe er ein letztes Mal die Christenheit zur Pilger-
fahrt nach Rom in begeisternden Worten eingeladen hatte: ,,Jeder
Christ darf und muBl sagen: Roma mihi patria.“ In Rom atmen
wir ,eine Luft der Heiligkeit, des Friedens und der Universali-
tét, deren Kraft unser Leben zu einer tiefgreifenden christlichen
Erneuerung fiihrt.*

Was die dufieren Feierlichkeiten des Heiligen Jahres betrifft,
darf unser Bericht sich mif der fiir eine Dokumentation erforder-
lichen knappen Ubersicht begniigen. Am 24. Dezember wurde das
Heilige Jahr ertffnet durch die Offnung der sogenannten ,Hei-
ligen Pforte* in den wvier Patriarchalbasiliken Roms, deren Be-
such fiir die Gewinnung des Jubildumsablasses vorgeschrieben ist.
Im Petersdom nahm der Papst selbst nach altem Brauche die
Funktion vor, die durch den Rundfunk in alle Welt tbertragen
wurde. Zugegen waren zwolf Kardindle, wihrend drei andere
Purpurtriger zu gleicher Zeit (am spidten Vormittag) die Heilige
Pforte in Sankt Johann im Lateran, Sankt Paul und Santa Maria
Maggiore 6ffneten. Uber hundert Erzbischéfe und Bischéfe wurden
in Sankt Peter gezdhlt. Von italienischen und auslédndischen Per-
sonlichkeiten seien erwéahnt: die Koniginmutter Elisabeth von Bel-



‘Aus der Weltkirche 163

gien, die Gattin des italienischen Prisidenten, Ministerprasident
De Gasperi, die Auflfenminister von Spanien und Irland, der Ver-
treter des Prisidenten der Philippinen. Von den beim Heiligen
Stuhle akkreditierten Diplomaten vertraten 36 Botschafter, Ge-
sandte oder Geschéftstriger ihre Heimatlinder. In der Heiligen
Nacht zelebrierte Pius XII. im Petersdome die Mitternachtsmesse,
bei welcher Rompilger aus 23 verschiedenen Nationen zusammen
mit dem Stellvertreter des Erlosers beteten. Der ,,Osservatore
Romano® hebt in seinem offiziellen Bericht hervor, dal die deut-
schen und 6sterreichischen Pilger vor Beginn der Messe gemein-
sam das ,,Stille Nacht“ sangen. Am 26. Dezember machte der
Papst zusammen mit dem romischen Welt- und Ordensklerus,
sowie den in der Ewigen Stadt studierenden Seminaristen (8hn-
lich wie 1933 Pius XI.) den zur Gewinnung des Jubildumsablasses
vorgeschriebenen Besuch der vatikanischen Basilika.

Bisher wurde das Heilige Jahr durch zwei Seligsprechungen
ausgezeichnet, die des Vincenzo Pallotti am 22. Janner und jene
der Spanierin Maria Desolata Torres Acosta am 5. Februar. Eine
weitere Seligsprechung ist vorgesehen fiir den 19. Mérz, wihrend
bis Ende Mai mehrere Kanonisationen statthaben sollen. Durch
die Zahl der Pilger zeichnete sich bei Beginn des Jubildumsjahres
das ferne Argentinien mit einer kompakten Gruppe von 1830
(zldubigen aus. AuBerst lobende Nachrichten hérte man in den
Wintermonaten aus Rom iber den guten Eindruck, den die echt
religiose Haltung der deutschen Pilgergruppen — oft einfache
Menschen — bei den Italienern und den Fremden hervorrief.
Beherzigen wir, um das Heilige Jahr doch ja nicht als eine
Summe von gldnzenden Manifestationen aufzufassen, das kriftige
Wort, das Pius XII. am 12. Jinner der stadtromischen Aristokratie
sagte: ,,Die Segenskraft, die vom Heiligen Jahr iiber die Mensch-
heit ausstrahlen soll, wird zum groBen Teile von der immer
starkeren Mitarbeit der Katholiken, vor allem durch Gebet und
Stihne, abhingig sein.“ Ahnlich hatte Seine Heiligkeit im Ge-
heimen XKonsistorium vom 12, Dezember und bei verschiedenen
anderen Gelegenheiten gesprochen: Christliche Erneuerung aller
Katholiken ist der Hauptzweck des Jubildums.

II. Aus werschiedenen Ldndern
1. Die katholische Kirche in Norwegen

Vor kurzem lieB Se. Exzellenz Dr. Jacques Mangers, seit 1932
Apostolischer Vikar von Oslo, dem ,Osservatore Romano“ einen
langeren Bericht liber die Lage des Katholizismus in Norwegen
zugehen. Bischof Mangers ist wie seine Vorganger ein Auslander,
dessen loyales Wirken jedoch stets freundliche Anerkennung fand.
Jedenfalls ist es fiir das Nationalgefiihl eines hochstehenden
Kulturvolkes' eine heikle Sache, in geistlichen Dingen sozusagen
vom Ausland abhidngig zu sein. Bis jetzt besitzt nur eines der
skandinavischen Léander, n&dmlich Dé&nemark, einen einheimischen
Bischof in der Person des Benediktiners Theodor Suhr, der eben-
falls das Amt eines Apostolischen Vikars bekleidet. Die norwe-
gische Mission wurde 1868 begriindet und ein Jahr spédter zur
Apostolischen Préifektur erhoben. Leo XIII. wandelte 1892 die
Priafektur in ein Vikariat um und ernannte zum ersten Titular
den Luxemburger J. B. Olaf Fallize. Auch Msgr. Mangers ist
Luxemburger. Seit 1931 besteht der Kurialname des Apostolischen
Vikariates von Oslo.

11



164 Aus der Weltkirche

Der von Bischof Mangers geschriebene Artikel atmet den
Geist der Zuversicht und des Optimismus, was doppelt anzuer-
kennen ist, da sich der Katholizismus in Norwegen als kleine
Minoritét (ein Promille der Bevdlkerung) unter durchaus schlich-
ten und unscheinbaren Formen entfalten muf. Niemals 148t sicn
eine imposante kirchliche Manifestation aufziehen, die den Katho-
lizismus vor den Augen der Offentlichkeit in einem eindrucks-
vollen Bilde darstellt. In dieser Beziehung befindet sich mancher
indische Bischof oder mancher Missionsobere des afrikanischen
Uganda oder Urundi in ener bedeutend besseren Lage. Dasselbe
gilt fur Schweden, dessen kirchliche Verhiltnisse denen des
nachbarlichen Norwegen in vielen Punkten gleichen. D:e 4000
Katholiken Norwegens wohnen fast ausschlieflich in rund zwan-
zig Stddten, in denen — meist von fremden Priestern — Missions-
arbeit geleistet werden konnte.

Das Luthertum genieBt alle Vorrechte der offiziellen Staats-
religion, die von der o6ffentlichen Gewalt geférdert wird, wahrend
die Katholiken, genau so wie di =zahlreichen kleineren oder
groBeren protestantischen und sonstigen Sekten, auf keine Unler-
stlitzung zdhlen diirfen., Weil jedoch in Norwegen Religionsfreiheit
besteht, konnte sich der Katholizismus ein2 Position erringen, die
auf der geistigen Ebene solider ist, als die geringe Zahl seiner
Anhinger, sowie deren Stellung im Offentlichen Leben der Nation
erwarten lieBe. Unter den Parlamentariern finden wir zur Zeit
einen einzigen Katholiken, und blof sechs Mitgliedern der romi-
schen Kirche begegnen wir im mittleren, bzw. hoheren Schulwesen.

Bischof Mangers hofft auf die EinfluBmoglichkeiten der selbst-
versténdlich sehr spérlichen katholischen Presse und eines be-
scheidenen apologetischen Schrifttums, das trotzdem in einzelnen
protestantischen Kreisen Beachtung fand. Die groBen mittelalter-
lichen Romane der Konvertitin Sigrid Undset, die einen ehren-
haften Platz in der Weltliteratur eroberie, haben die Achtung
vor der Kirche, die auch in Norwegen als Vorkdmpferin gegen
den Materialismus gewertet wird, nicht wenig gesteigert. Sigrid
Undset wirkte gleichfalls durch katholische Propagandaschriften.

Im allgemeinen begegnet-man den Geistlichen tiberall mit Hof-
lichkeit und Freundlichkeit, und der liturgische Gottesdienst in-
teressiert regelmiBig eine kleine Zahl protestantischer Intellelk-
tueller. Einzelne ergreifen sogar die Feder, um gelegentlich in der
Presse die moralische Bedeutung der romischen Kirche als einer
Verteidigerin der Menschenrechte und der Demokratie zu wiirdi-
gen. Man kann die Tatsache nicht iibersehen, daBl in unserer
Zeit keine Kirche durch die verschiedenen Schattierungen des
Totalitarismus: mehr zu erdulden hatte und noch bestdndig er-
duldet als die katholische., Vorlaufig sind es iibrigens nur
achtunggebietende Leistungen der Papstkirche auf rein mensch-
lichen und ethischen Gebieten, die in Lindern wie Norwegen und
Schweden eine -tiefergreifende Hinbewegung zu Rom ausldsen
konnen. Ehe man sich zu einer ernsten. Auseinandersetzung mit
dem dogmatischen Gehalt und der Kirchenauffassung des Katho-
lizismus wveranlaBt fiihlt, muB sich dieser von den genannten
ethisch-sozialen Auswirkungen her der Bewunderung aufdringen.
Menschlich gesprochen, ist es also einzig und allein ein vitaler
Weltkatholizismus, durch dessen Taten und Leiden die Skandina-
vier eventuell angeregt wiirden, ihre Augen nach Rom zu richten.
Es kdme mithin in erster Linie darauf an, dall unsere Kirche als



-Aus der Weltkirche 165

solche einen erheblichen Beitrag zur Losung der sozialen und
internationalen Probleme leiste, dal wir uns auf diesen Gebieten
in jedem Lande des Orbis Catholicus hervorragend betédtigen, wie
_es Pius XIIL unermidlich von uns fordert.

Viel Dankbarkeit splirt man aus den Zeilen des norwegischen
Oberhirten fiir die Ordensfrauen, die in 22 modernen Kranken-
hiusern und anderen Anstalten eine schone Wirksamkeit entfal-
ten, die als gute Sozialarbeit Anerkennung findet. AuBerst korrekt
war die patriotische Haltung der Katholiken wihrend des Welt-
krieges, was der Konig selbst dadurech ehrte, daB er unm'ttelbar
nach seiner Riickkehr aus dem Exil dem fiir die gefallenen
Katholiken in der Osloer Qlafskirche zelebrierten Requiem bei-
wohnte.

Mit folgenden Erwégungen beschlieft Bischof Mangers seinen
interessanten Bericht:, Der Hauptgrund, weswegen die katholische
Kirche heute in Norwegen eine starke Position erlangt, mull in
der Haltung der Kirche gegeniiber den Michten der Zerstorung
gesucht werden. Nicht wenige sind davon iiberzeugt, daff nur
Rom einen Damm vor dem Andringen des Materialismus und des
atheistischen Kommunismus aufzurichten vermag. Das pépstliche
Kommunismusdekret wurde zwar vor allem unter politischen
Gesichtspunkten gewertet, was jedoch mehrere Zeitungen nicht
davon abhielt. seine religiose Bedeutung, sowie die Unverein-
barkeit von Christentum und Kommunismus zu unterstreichen.
All das Gesagte zeigt, daB die katholische Kirche auch in Nor-
wegen eine segensreiche Tiatigkeit zum Wohle eines edlen, fried-
fertigen und fre‘heitsliebenden Volkes auszuiiben in der Lage ist.
Moge sich das Wort des Herrn erfiilllen: Es wird nur einen Hirten
und eine Herde geben!“

2. Paldstina

Im Heimatlande des Erlosers verfolgt der Vatikan nicht blof
mit aufmerksamem Auge die Entwicklung der politischen Lage,
fiir die der Papst nun schon lange, wenn auch oft vergeblich,
das Interesse der Katholiken vom Religiésen her zu wecken sucht.
Wir berichteten regelmiBig iiber die verschiedenen diesbeziig-
lichen Rundschreiben mit ihren Aufforderungen zu einem méch-
tigen Gebetskreuzzug und zur RBildung einer d¥ katholischen
Rechtsanspriiche betonenden &6ffentlichen Meinung. Leider sehen
wir nur zu gut, wie wenig Anklang bei gewissen ausschlaggeben-
den Mich'en das Projekt einer Internationalisierung Jerusalems
findet und auf welch hartnickigen Widerstand es bei dem zu-
néchst beteiligten Staate Israel stoBt, so dafl seine praktische Ver-

irklichung allem Anscheine nach sozusagen aussichtslos er-
scheint. Als nichste Folge des Kriegsgeschehens reifte in Pald-
stina noch ein zweites, eminent karitativ-soziales Problem, das
der Fliichtlingsbetreuung, wo der Vatikan und die katholische
Kirche aus menschlichen und religitsen Erwigungen heraus
wiederum nicht miiig sein diirfen. Seit dem Aufhoren des eng-
lischen Mandates wurden ungefihr 800000 Personen genétigt, ihre
paléstinensische Heimstitte zu verlassen. Davon befinden sich
120 000 im Libanon, 120000 in Svrien, 101.000 in Transjordan‘en,
420 000 in Zisjordanien, 15.000 in Agypten und die restlichen 25.000
auf der Wanderung. Auf Wunsch der UNO sollen sich mehrere
Verbidnde des Roten Kreuzes dieser entwurzzlten Menschenmasse
annehmen,



166 Aus der Weltkirche

¢ Traurig ist auch der moralische Zustand dieser Fliichtlinge,
denen Hunger, Untédtigkeit und Unsicherheit der Zukunft jeden
Lebensmut ldhmen. Gliicklicherweise traten bisher keine Epi-
demien in groBerem AusmalBe auf.

Im Libanon und in Syrien entfaltet die Pé#pstliche Mission
.Pro Palaestina“ eine intensive karitative T&itigkeit durch Errich-
tung von Volkskiichen, tigliche Verteilung von Lebensmitteln und
Betreuung der Kinder, von denen 1800 Schulunterricht genieBen.
Zu Weihnachten wurden 3000 Kinder gekleidet. Die Betreuung
-erstreckt sich auf Katholiken und Nichtkatholiken. In Syrien leitet
die Péapstliche Mission auBerdem die Verteilung der Hilfsmittel
des Roten Kreuzes und der Hilfsorganisation der Vereinten Natio-
nen, die vor allem auch die fiir die Kinder nbtige Milch reichlich
beschafft. Insbesondere werden die Schulen unterstiitzt, in denen
die Fliichtlingskinder Aufnahme finden.

Erschreckend ist das Elend in Bethlehem. Ein GroBteil der Be-
volkerung hat alle Erwerbsmoglichkeiten verloren. Wer vom Tou-
rismus lebte — rund ein Drittel der Einwohner — ist seit zwei-
einhalb Jahren erwerbslos. Unter der englischen Verwaltung hat-
ten zahlreiche Christen eine Anstellung in Jerusalem erhalten, wo
sie jetzt allm#hlich von den Arabern durch Mohammedaner in
den offentlichen Verwaltungen ersetzt werden. g

Einstweilen ist das Rote Kreuz rihrig titig bei den Fliicht-
lingen im arabischen Teile Paldstinas und in Transjordanien, so
daB es vorldufig nicht notig ist, von kirchlicher Seite ein Neben-
werk zu organisieren. Aber man darf deshalb die Zukunft nicht
aus dem Auge- verlieren, da auch in diesen Gebieten die Unter-
stiitzung durch das Rote Kreuz einmal aufhoren koénnte. Wohl
am besten wéare es, die schon bestehenden katholischen Werke
in einen Hilfsplan einzubauen und eine Verbindung zur Pipst-
lichen Mission ,,Pro Palaestina®“ herzustellen. So hat z. B. die
hl. Keongregation fir die Orientalische Kirche in einem Schreiben
an den franzésischen Kanonikus Rodhain den Vorschlag einer Zu-
sammenarbeit zwischen dem franzésischen und dem pipstlichen
Hilfswerke unterbreitet. Vor allem isy die Frage der Arbeits-
beschaffung fiir den Handwerkerstand zu l6ésen, was wiederum
voraussetzen wiirde, dafl in Bethlehem oder sonstwo verfertigte
Produkte (in erster Linie die sogenannten Andenken) in Europa
und Amerika Absatz finden und {iberhaupt ausgefiihrt werden
koénnten. :

Die hier erlduterten Tatsachen und Erwigungen entstammen
einer Dokumentation, die eine vom franzosischen ,,Secours Catho-
lique” entsandte Untersuchungskommission vercffentlichte. Es
wird darauf hingewiesen, daB die wirtschaftliche Lage an den
heiligen Stéitten selbst, Bethlehem, Nazareth usw., sich erst dann
normalisieren kann, wenn der nicht erloschene Sinn der katho-
lischen Lénder fiir Paldstina sich wieder durch zahlreiche Pilger-
fahrten zu bekunden vermag. Auch in dieser Hinsicht — alsa
wirtschaftlich — wiirde eine Internationalisierung Jerusalems und
seiner Umgegend manche Schwierigkeit beheben helfen. Nach
den zu Beginn des Winters erfolgten Palistinadebatten liegt bis
heute (Mitte Februar) noch keine neue vatikanische ‘Verlautbarung
VOor. ’ i :

: 3. Frankreich

Mehrmals durften wir in der Vergangenheit die hoffnungs-

frohen pastoralen Initiativen im Nachkriegsfrankreich erwihnen.



Aus der Weltkirche 167

Zweifelsohne verdient unter diesen aus diisteren Verhilinissen
geborenen Versuchen die sogenannte ,Mission de France” (Frank-
reichmission) das Interesse aller weltaufgeschlossenen Kreise des
Klerus. Sie hat ihren Kernpunkt oder vielmehr ihre Pflanzschule
im ,;Séminaire de la Mission de France® von Lisieux, wo sie unter
dem Schutz der hl. Theresia zu apostolischen Unternehmungen
heranreift. 3 .

Schon vor dem Kriege war der Gedanke aufgetaucht, ein
Seminar fiir die Innenmission zu erdffnen, das spezialisierte Prie-
ster zum Eroberungsapostolat heranbilden sollte. Zunéchst war es
die Entchristlichung des flachen Landes und der Priestermangel,
die einen solchen Plan nahelegten. Im Juli 1941 faBten die Kar-
dindle und Bischofe den BeschluB, das Seminar von Lisieux zu
griinden und es den Sulpizianern anzuvertrauen, damit sie ,,Apo-
stolatsgemeinschaften” fiir die Land- und Industriebezirke erzie-
hen konnten. Man brauchte starke Priesterpersonlichkeiten, die
eine fiir ihre neuartige Missionsarbeit notige Initiative und An-
passungsfihigkeit aufbringen. Durch ein und dasselbe Mittel
wollte man ein dreifaches Ubel beheben: die durch den Priester-
mangel stets fortschreitende Entchristlichung der Landgemeinden,
die Entchristlichung der Arbeiterwelt und die schlechte Verteilung
des Klerus, der in manchen Gegenden tberaltert ist und trotzdem
in der Person eines einzigen Priesters zuweilen bis zu sieben
Pfarreien verwalten muB. Wenn nun einsatzbereite und bewegliche
Priestergruppen vorhanden sind, die keinem begrenzten Terri-
torium verpflichtet bleiben, lassen sich Kréfte zur Missionsarbeit
dort einsetzen, wo die Not am bedenklichsten wird. So haben
wir zum ersten Male einen Gesamiplan interdibzesaner Zusam-
menarbeit auf seelsorglichem Gebiet.

Wenn die Katholische Aktion die Religion mit der neuen
Zivilisation verbinden will, da sich die Religion in der wirklichen
Welt auswirken muB, so hat sie durchaus das Gebot der Stunde
begriffen. Auch die ,Mission de France“ verfolgt ein &hnliches
Ziel; sie will die moderne Welt ,taufen®, d. h, die Zivilisation vom
Religiésen her durchtrinken, die Kirche in die irdische Weit
hineinsetzen, religios und zugleich kulturell missionarisch werden
wie im frithen Mittelalter, damit das Religitse die neuen Formen
des Zeitlichen wiederum durchforme und beseele. Das erheischt
selbstverstindlich eine entsprechende Form pastoraler Geistigkeit
und neue Wege der Priesterbildung, die den Geistlichen mitten
unter die Laien stellt und die religiose Praxis aus dem uberholten
Rahmen weiner nie zurilickkehrenden Vergangenheit lost. Die Reli-
gion hat sich in die menschlichen Werte und Formen der Neuzeit
einzubauen, die von der ewigen Botschaft Christi ebenso reich-
lich Licht und Kraft empfangen konnen wie die Strukturen ver-
flossener Jahrhunderte. Dafiir mull dem zukunftigen Priester als
dem ,,Propheten” seiner Jetztzeit der Blick erschlossen werden. Er
wird stets ibernatiirlich bleiben und ein Bote des Himmels,
der aber gleich den Propheten Israels im aktuellen Strome seines
Volkes lebt.

In vielen Punkten unterscheidet sich das Seminar in Lisieux
keineswegs von anderen Anstalten, Stark werden Selbstlosigkeit,
Einsatzbereitschaft und Armut unterstrichen. Die Bibel als das
Wort Gottes und die biblische Theologie stehen am Vorzugsplatze;
eifrig werden Gemeinschaftsgeist und Gemeinschaftsarbeit ge-
pflegt, da man ja spiter in Gruppen oder Equipen. arbeiten wird.



168 Aus der Weltkirche

Einfachheit der Lebenshaltung und Vertrautheit mit manueller
Arbeit bereiten ebenfalls die Zukunft vor. Der Priester muB allen
alles sein und nicht der ,,Abbé‘ einer privilegierten Klasse. Selbst-
verstdndlich werden im Seminar von Lisieux die Zeitprobleme
lebhaft erdrtert. Wiahrend der Ausbildungszeit sendet man die
Seminaristen wéihrend einer bestimmten Zeit (ein oder zwei
Jahre) in das Milieu, wo sie spéter wirken sollen, damit sie durch
personliche Erprobung die Liebe zu diesem Milieu, dessen Leben
sie teilen, vertiefen.

Bis jetzt sind etwa 130 Priester aus dem Seminar von Lisieux
hervorgegangen. Augenblicklich z#hlt es 150 Seminaristen, von
denen die Hilfte aus priesterreicheren Didzesen stammt. Natiir-
lich ist es erst ein Anfang, wenn mehr als 20 dieser beweglichen
Priestergruppen iiber Gesamtfrankreich verteilt sind. Nicht alle
Gruppen haben eine Pfarrei als Ansatzpunkt, obschon dies vor-
laufig die bevorzugte Versuchsformel bleibt. In Rouen und Nantes
funktioniert das Seeapostolat. Worauf es ankommt, ist einzig und
allein, daB das Zeugnis Gottes in einer laisierten Welt aufleuch-
tet. Nicht zum Zwecke soziologischer Forschungen, die ihren Nie=
derschlag in Zeitschriftenartikeln finden wiirden, suchan diese
Priester eine personliche Berithrung mit den sonst der Kirche
Frankreichs verschlossenen Schichten des Volkes.

‘Das Seminar von Lisieux erhidlt auf mehrfache Weise den
Kontakt mit den aus ihm hervorgegangenen Priestern. Jedes
Jahr wird u. a. eine Zentralstudientagung einberufen. Natiirlich
wire es verfriiht, nach wenigen Jahren ausfiihrliche Statistiken
der erzielten Resultate zu verlangen. Wo Laizismus, Rationalis-
mus und Freidenkertum allmihlich das religiose Gefiihl erstickt
haben, kann selbst die beste missionarische Titigkeit nicht im
Handumdrehen Wunder wirken. Jedenfalls darf der franzésische
Landklerus schon heute ahnen, daB er nicht mehr auf einem end-
giiltig verlorenen Posten den Tod erwartet. Ferner bereitet sich
in der Stille ein neues Verhiltnis zwischen den Geistlichen und
den entchristlichten Menschen vor. Rom hat das Werk im ver-
gangenen Jahre dadurch anerkannt, dal es der ,Mission de
France” ein kanonisches Statut gab. Ihr Geist wurde gebilligt,
sie ist ,persona moralis“ und untersteht als solche einer aus
Bischoéfen zusammengesetzten Kommission. Die Priesterkandida-
ten werden ,,ad titulum Missionis Galliae“ geweiht.

ITII. Das Wort des Papstes zu den Zeitproblemen: Katholische
Aktion — Grundlagen des Rechtes

Pius XII. verdffentlichte am 25. Jéinner eine an den italieni-
schen Episkopat gerichtete ,Exhortation” tiber die Katholische
Aktion. Uns AuBenstehenden sind nicht alle Griinde bekannt, die
den Papst zur Promulgation dieses Dokumentes bewogen. Jeden-
falls soll die ,Katholische Aktion Italiens“ durch diesen neuen
ErlaB zu einer intensiven Tatigkeit angespornt werden. Dariiber
hinaus besitzt das gehaltvolle Schriftstiick eine wirkliche Bedeu-
tung fiir die Gesamtkirche und widerlegt zugleich die Ansicht,
daB der jetzige Papst der Katholischen Aktion weniger Gunst
erweise als sein unmittelbarer Vorgénger, den man oft den ,Papst
der Katholischen Aktion“ nannte.

Die thematischen Ausfithrungen der Exhortation fiithren zu
der konkreten Ermahnung, die wir alle beherzigen miissen: , Wir
erachten es als eine Pflicht Unseres Apostolischen Amtes, noch



Aus der Weltkirche : 169

einmal mit véterlicher Eindringlichkeit den Seelsorgsklerus ein-
zuladen, in allen Pfarreien, sowohl in den verlorensten Land-
und Gebirgsdorfern als auch in den Stddten, die vier Funda-
mentalvereinigungen der Katholischen Aktion aufzubauen.”

Seit der apostolischen Zeit gehort die Katholische Aktion zum
Leben der Kirche und muB gerade heute auf jede Art und Weise
gefordert werden: ,Die wohlgeordnete Zusammenarbeit der Laien
mit dem hierarchischen Apostolat hat sich in diesen letzten Zeiten
als einzigartige und dringende Notwendigkeit enthiillt. Das kirch-
liche Leben muB sich aller jener Energien und Hilfskrifte bedie-
nen, iiber die es verfiigen kann.“ Wenn wir die Geschichte unserer
Tage durchblittern, finden wir zahllose Bezeugungen der wert-
vollen Hilfe, die dem Klerus von den Laien geleistet wird. Ge-
meinsam treten sie fiir die Erhaltung des von der Vergangenheit
ererbten geistlichen Patrimoniums ein. Gemeinsam wverbreiten sie
mit zeitangepaBten Methoden das Licht des Evangeliums. Eine
auserlesene Schar von erprobten und hochherzigen Laien ist dazu
berufen, in der Kirche eine Funktion auszuiiben, die sich der
Titigkeit des Klerus unterordnet und diese ergénzt. (Vgl. iiber
diese Titigkeit der Laien in der Kirche die Ansprachen des
Papstes an die Katholikentage in Bochum und Luzern, in Heft 1.
1950, dieser Zeitschrift, S. 671, 69.)

Natiirlicherweise entwickelt sich die Zusammenarbeit von
Klerus und Laien im Rahmen einer Organisation, die sogar inter-
nationale Ausweitungen erfihrt. Diese ,organisierte” Zusammen-
arbeit wirft nun ohne weiteres mehrere praktische Probleme auf.
Einerseits sollen sich die Laien als Laien mit einer gewissen Selb-
stindigkeit betitigen, und anderseits soll sich ihre Aktion dem
Wirken der Geistlichkeit eingliedern, wodurch Spannungen ent-
stehen konnen. Bei der Verflechtung der Laienaktion mit dem
Wirken der kirchlichen Hierarchie .ist sorgfiltig dariiber zu
wachen, daB jede Triibung der kirchlichen Disziplin vermieden
werde. Ein lebendiges und ehrerbietiges Gefiihl fiir die kirchliche
Autoritit und eine rationelle Gruppierung der Laienapostel sind
zwei Grunderfordernisse.

Die moderne Zeit versteht die Notwendigkeit der Solidaritat
und der Zusammenarbeit, und gerade die Gegner der Kirche hand-
haben die ,Organisation” nach meuen und kiihnen Methoden als
eine ihrer besten Waffen. Sollen allein die Katholiken diese Er-
scheinungen des Zeitgeistes nicht ausniitzen? Zweifelsohne konnen
wir nicht mit den Lockmitteln unmittelbar irdischer Vorteile fiir
die Katholische Aktion werben, die sich auch nicht als biiro-
kratischer Apparat einfachhin aufdridngt oder gleichsam mecha-
nisch infolge der Anwendung #uBleren Zwanges entsteht und
wichst. Unsere Kriftevereinigung beruht unbedingt auf freien
Entscheidungen, damit die Mitglieder unserer Organisationen sich
zu menschlicher Grofe und geistlicher Entfaltung aufzuschwingen
vermogen. Der Laienapostel erlebt seine Wiirde als Glied am
Mystischen Leibe Christi und in der Liebe zum Erloser will er
innerlich reifen sowie nach auBlen Neuland fiir das Gottesreich
erobern. Mag also die Katholische Aktion als Organisation iiber-
haupt das Geprige unserer Zeit tragen, so ist sie trotzdem in
ihrem Geist, ihrer inneren Form und ihrer Kraft ein einzig-
artiges Gebilde. Sie stiitzt sich auf die Personlichkeit jedes ein-
zelnen Mitgliedes, dessen Initiative sie durch den dulBeren organi-
satorischen Rahmen niemals erdriicken wird, so daf3 alle sich als



170 Aus der Weltkirche

am gemeinsamen Werk beteiligte Bruder und Freunde betrachten.
Deshalb bietet auch die kleinste und bescheidenste Pfarrei ein
fruchtbares Erdreich fiir die KXatholische Aktion. ,Bei den
heiligen Eroberungen der Kirche ist nicht die Zahl das entschei-
dende Element; ausschlaggebend ist die Kraft der Liebe und die
aus dem Glauben an die Wirksamkeit des treuen Gehorsams und
der gottlichen Gnade erstrémende Sicherheit.” Jeder Christ ver-
mag die Kirche innerlich zu bereichern und durch die umwan-
delnde Macht seines Beispiels auf die Mitmenschen einzuwirken,
die sich eher durch das Leben als durch die Worte der Chmstua-
junger gewinnen lassen.

Pius XII. wiinscht, daB der Klerus seine ,,Exhortation® als eine
Ermutigung auf dem harten Wege der Seelsorgsarbeit empfinde
und daB die Laien einen dringenden Anruf darin erblicken sowie
einen Beweis des Vertrauens, das die Kirche ihnen schenkt, wenn
sie von ihr eingeladen werden, sich der Hierarchie zur Seite zu
stellen und deren apostolische Tétigkeit zu unterstiitzen und aus-
zuweiten.

Jedem Beobachter fillt das Bediirfnis des Stellvertreters
Christi auf, immer wieder die letzten Fragen rechtswissenschaft-
licher Theome anzuschneiden. Er fithrte nicht blo8 am 6. Novem-
ber die katholischen Juristen vor den Spiegel des christlichen
Denkens und des christlichen Gewissens (vgl. Heft 1, 1950, dieser
Zeitschrift, S. 74—76), sondern behandelte von neuem am 13. No-
vember beim Empfang der Mitglieder der Heiligen Rota, des ober-
sten kirchlichen Tribunals, das Thema ,,Recht und Gewissen®, und
zwar als ein erstes Kapltel ,Die objektiven Normen des Rechtes.”
Diese Rede war eine Fortsetzung der Diskussion mit dem Rechts-
positivismus., Man kann nicht mehr sagen, daB .die christliche
Ethik heute allein dasteht, um auf die Schwichen und die in-
neren Widerspriiche eines radikalen Rechtspositivismus hinzu-
weisen. Die blutigen Erfahrungen der letzten Jahrzehnte haben
uns zur Besinnung iiber die objektiven Grundlagen des Rechtes
genotigt. Ist wirklich alles das ,,Recht”, was der Staat verfiigt und
als vom Staat stammendes ,,Gesetz” veroffentlicht? Die heute
offene Frage iiber das Verhiltnis von geschriebenem Recht und
Gewissen, von Jurisprudenz und sittlicher Verantwortung will:
eine Losung haben und kann von niemandem totgeschwiegen
werden. Wir wollen die durch den Rechtspositivismus und
Staatsabsolutismus heraufbeschworene Krise der Jurisprudenz
iiberwinden. Sobald man dem Recht seine unverénderliche gott-
liche und naturrechtliche Grundlage entzieht, verfallt es dem will-
kiirlichen utilitaristischen Entscheid des absolutistischen Staates.

Eine gesunde Rechtsphilosophie muf3 daran festhalten, daf der
einfache BeschluB eines menschlichen Gesetzgebers weder die
letzte Grundlage des Rechtes ist noch sich in allen Fillen prak-
tisch bewihrt, um ein wahres Recht zu schaffen. Wenn sich der
Rechtspositivismus des 19. Jahrhunderts nicht in allen seinen
Folgerungen durchsetzte, so lag dies daran, daB unsere Kultur
noch mit christlichem Gut durchtrédnkt war und daB in den Parla-
menten die Stimme des Christentums fast iiberall vorhanden war.
Doch es kam der totalitdre Staat, der uns das erschreckende Ant-
litz eines konsequenten Rechtspositivismus enthiillte, als er mit
dem ,legalen’ Recht die Personswiirde des Menschen zertrat und
die unantastbarsten Rechte zerbrach, die Unordnung zur neuen
Ordnung erhob, die Tyrannei Autoritdt nannte, die Versklavung



Aus der Weltkirche 1575

Freiheit und das Verbrechen patriotische Tugend. Da beginnt das
Gewissen zu reklamieren und vom sittlichen Empfinden her Ein-
spruch zu erheben. Sollen etwa deshalb die wihrend des Krieges
begangenen Verbrechen ungesithnt bleiben, weil sie zur Zeit der
Tat durch keine geschriebenen Strafverfligungen bedroht wurden
oder weil sie in vielen Fillen dem vom totalitiren Staate einge-
fiihrten ,legalen“ Recht entsprachen? Ein' folgerichtiger Rechts-
positivismus muBte sich fiir Straflosigkeit aussprechen, wodurch
nur um so deutlicher die Unhaltbarkeit eines solchen Systems
zutage tritt. GewiB hat das ,legale” Recht mehr als einen staat-
lichen Funktionir, der sonst ein ehrlicher Mensch geblieben wére,
auf die schiefe Bahn gebracht. Das verhindert jedoch nicht, daB3
Handlungen, die dem wahren Recht widersprechen, Verbrechen
sind, selbst wenn staatliche Gesetze sie decken oder befehlen.
Niemand kann zugeben, daB abscheuliche Delikte deshalb unge-
sithnt bleiben sollen, weil sie nach dem ,geltenden Recht® ge-
schahen und dieses ausfiihrten. Hier verweigert jeder recht den-
kende Mensch den aus den Prinzipien des Rechispositivismus
logisch sich ergebenden Folgerungen die Zustimmung. Packen wir
das Ubel an der Wurzel an, indem wir den Rechtspositivismus,
den Forderer des untragbaren Staatsabsolutismus, ablehnen und
die richtige Rechtsphilosophie erneut pflegen. Der Positivismus
ist hauptverantwortlich fiir die Rechtsverwirrung.

,Die juridische Ordnung muB wiederum ihre Bindung an die
Sittenordnung anerkennen, deren Grenzen sie erlaubterweise
nicht iiberschreiten darf. Die Sittenordnung ihrerseits ist wesent-
lich auf Gott gegriindet, auf dessen Willen, dessen Heiligkeit, des-
sen Sein. Auch die tiefste oder subtilste Rechtswissenschaft ver-
mochte kein anderes Kriterium anzugeben, um ungerechte und
gerechte Gesetze, einfaches legales Recht und wahres Recht zu
unterscheiden, als jenen MaBstab, den schon das bloBe Licht der
Vernunft aus der Natur der Dinge und der Menschen selbst ge-
winnt, den MaBstab jenes durch den Schopfer in das Menschen-
herz eingeschriebenen und ausdriicklich durch die Offenbarung
bestitigten Gesetzes. Wenn Recht und Rechtswissenschaft nicht
auf die einzige Leitschnur verzichten wollen, die imstande ist, sie
auf dem richtigen Wege zu halten, miissen sie die ethischen Ver-
pflichtungen als objektiv giiltige Normen auch fiir die Rechtsord-
nung anerkennen.*

Das kanonische Recht und die kirchliche Jurisprudenz, kennen
selbstverstiindlich kein legales Recht, das nicht zugleich wahres,
d. h. in dem von Christus empfangenen Heilsauftrag der Kirche
fundiertes Recht wire. Zum Heile der Seelen dient das gottliche
Recht, und auf dasselbe Ziel muB in méglichster Vollkommenheit
auch das kanonische Recht ausgerichtet sein. ;

Das waren die Hauptgedanken, die Pius XII. zur Frage des
,wahren oder gerechten® und des ,falschen“ Rechtes darlegte. Er
versprach, bei einer anderen Gelegenheit die subjektive Anwen-
dung der letzten objektiven Normen zu erdrtern.

IV. Verschiedenes. — Kurznachrichten

Zum Nachfolger des am 3. November 1949 gestorbenen Kar-
dinals Marmaggi im Amte des Prifekten der Konzilskongregation
wurde Mitte November Kardinal Joseph Bruno ernannt. Kardinal
Bruno steht im Alter von 75 Jahren, ist Kardinaldiakon und ge-
hort zu der groBen Promotion vom 18. Februar 1946. ;



172 Aus der Weltkirche

Am 18, Dezember wurde im Petersdom das Monument fiir
Pius XI. enthiillt, und bei dieser Gelegenheit schenkte Pius XII.
seinem Vorganger eine herrliche Gedenkrede, die wir am besten
in das Stichwort ,,Pius XI. der GroBle“ zusammenfassen. Eugenic
Pacelli hatte als Staatssekretdr in langen und ereignisschweren
Jahren mit dem Ratti-Papst engstens zusammengearbeitet, und
niemand kannte besser als er die Kraft, die bis ins hohe Alfer
den friitheren Gelehrien und zdhen Lombarden durchpulste. Eine
Kraft, die in ihrem Gebaren mehr denn einmal autoritdr wurde,
was in harten Zeiten vielleicht die einzige Moglichkeit ist, selbst
wenn kleinere Menschen aus der Umgebung eines Papstes sich
nicht mit dieser Wucht werséhnen Lkonnen. ,Von Geschlecht
zu Geschlecht®, sagte Pius XII., ,,wird das Werk des elften Pius
stets groBer und michtiger erscheinen.. Wir haben die unver-
gleichliche Grifie dieses Mannes gekannt. Die GréBe; ja, das ist
es. Er war immerwihrend groB; groB durch die Kraft und die
Klarheit seines Geistes, groB durch sein Herz und seine Tugend,
groB durch seine grandiosen Auffassungen und hochfliegenden
Pléne, grof durch die Prizision und Kraft der praktischen Ver-
wirklichung.” Mit der Stirke verband Achilles Ratti die Giite,
eine unerschopfliche Giite, die aber niemals einer weichherzigen
Mittelmé&Bigkeit verfiel. Selbst nachdem die Krankheit heftig an
ihm geriittelt hatte, blieb er jener feste Mann, den sein hohes
Amt erforderte. ,,Seine Unnachgiebigkeit, wenn der Kompromif
ein Verrat gewesen wire, brachte sogar die Unverschimtesten
zum Zittern.“

Mitte Dezember erfolgte ein Briefwechsel zwischen dem Prd-
sidenten Truman und dem Papste. Der amerikanische Prisident
unterstreicht, dal das Christentum den echten Friedenswillen der
Menschheit stets aktiviert und beseelt und sich somit als eine
Aufbaukraft erweist, gem#f3 deren Grundsidtzen die Vereinigten
Staaten sich um die Schaffung einer Weltordnung des Fortschrit-
tes und des Friedens bemiihen. In seinem dankenden Antwort-
schreiben hebt Pius XII. mehrmals hervor, daB alle Menschen als
Kinder desselben Vaters untereinander Briider und darum gleich-
berechtigte und freie Trédger der Menschenwiirde sind. Deshalb
wird ein wahres Christentum Unterdriickung und Gewalt ab-
lehnen, sich iiber jeden persénlichen und nationalen Egoismus
emporschwingen und energisch fiir das Allgemeinwohl titig sein.
Von den Vereinigten Staaten erwartet der Heilige Stuhl eine bei-
spielhafte spontane und weltweite Hochherzigkeit.

Am 18. Jinner wurde dem Oberhaupt der Kirche das erste
Exemplar des ,,Pdpstlichen Jahrbuches 1950“ (Annuario Pontificio)
ilberreicht. Zu Beginn dieses Jahres belief sich die Zahl der Kar-
dinéle auf 54, darunter drei aus der Zeit Benedikts XV. (Ascalesi
von Neapel, Faulhaber von Miinchen und Dougherty von Philadel-
phia), sowie 24 aus der Zeit Pius’ XI. Es sind bereits fiinf der am
18. Februar 1946 kreierten und publizierten Purpurtridgsr gestor-
ben. Mehr als 30 Erzbischife, Bischofe und Generalvikare befinden
sich im Gefingnis, sind deportiert oder verbannt oder diirfen
sonstwie ihr Amt nicht ausiiben. Die katholische Kirche zdhlt zehn
Residenzialpatriarchen (vier Titularpatriarchen), 257 - Metropoli-
tansitze, 41 sonstige Erzbistlimer und 1062 Residenzialbistiimer.
Titularsitze ‘gibt es im ganzen 798. Pralaturen und Abteien ,nul-
lius* haben wir 57, Apostolische Administraturen 11, Apostolische
Vikariate 251 und Apostolische Priafekturen 132. Die Nuntiaturen



Literatur 173

belaufen sich auf 36, von denen drei durch einen Regenfen ver-
waltet werden; dazu kommen noch in vier Lindern Geschifts-
triger; vier Nuntiaturen sind zur Zeit unbesetzt (Estland, Lett-
land, Litauen und Ungarn). In 18 Lindern fungiert ein Apostoli-
scher Delegat. Derzeit sind beim Heiligen Stuhle akkreditiert:
19 Botschafter, 15 Gesandte und vier Geschéaftstriger.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden samtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiighare Raum und

der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlaBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Betschart, Univ.-Prof. Dr. P. Ildefons, O.S.B. Ein Weg zur
Verinnerlichung. Anleitung zu einer téglichen Kurzbetrachtung.
8" (32). 1 Abbildung. Lizenzausgabe mit Bewilligung des Rex-Ver-
lages, Luzern. St. Peter-Salzburg, Verlag Rupertuswerk. Kart.
S 3 60.

Brinktrine, Dr. Johannes. Offenbarung und Kirche. Funda-
mental-Theologie. Zweiter Band: Existenz der Offenbarung. Die
Kirche. 2. Aufl. 8° (394). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand Scho-
ningh. Leinen geb. DM 12.50,

Brocke, DDr. Karl. Die Apostelgeschichte in der Bibelstunde.
Praktische Anleitung und Erlduterung fiir die Bibellesung in
Pfarrei und Schule, Zweite, verbesserte Auflage. 8° (104). Pader-
born 1949, Verlag Ferdinand Schoningh. Kart. DM 2.80.

Capelle, Dom Bernard, O.S.B. Um das Wesensverstindnis der
Messe. Aus dem Franzosischren iibertragen von Dr. Hans Kromler.
(In viam " salutis. - Schriftenreihe, herausgegeben vom Institutum
Liturgicum Salzburg, Erzabtei St. Peter, Bd. II.) 8° (72). St. Peter-
Salzburg, Verlag Rupertuswerk, Kart. S 8.40. :

Claudel, Paul. Der Kreuzweg. Ubertragen von Klara Marie
FaBbinder. 7. Auflage. 8° (32). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand
Schoningh. Kart. DM 1.20.

Dander F., S.J. Summarium Tractatus Dogmatici. De Christo
Salvatore. 8° (60). Oeniponte, Typis et Sumptibus Feliciani Rauch.
Kart. S 840. ;

DCV-Dienst. Nachrichten des deutschen Caritasverbandes Frei-
burg i. Br. (Werthmannhaus). Jg. 1 (1950), Nr. 2 ff.

Der Neue Herder von A bis Z. Mit vielen Abbildungen im
Text, 64 Tafeln und einer Kartenbeilage. 2. Lieferung: Farben-
wahl bis Kleidung. Lex. (1056 Sp.) — 4. Lieferung: Ohr bis Silbe.
Lex. (960 Sp.). — 5. Lieferung: Silber bis z. Z. Lex. (1073 Sp.).
Freiburg, Verlag Herder. Brosch. je Lieferung S 40.32.

Egenter, Richard. Das Edle und der Christ. Zweite, neubear-
beitete Auflage. 8° (214). Westheim bei Augsburg o. J., Gangolf-
Rost-Verlag., Ganzleinen geb. DM 4 80.

Eichmann, E. Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des
Codex Iuris Canonici. Neu bearbeitet von Klaus Morsdorf. II. Bd.:
Sachenrecht. Vollig veridnderte, ‘sechste Auflage. 8" (504). Pader-
born 1950, Verlag Ferdinand Schoningh. Leinen geb. DM 18.—. :



174 Literatur

Ernst, R. In Christo Jesu. 8° (112). Eupen, Am Kloster 2.

Franke, Hermann. Osterlicher Friihling. Von der Ostererwar-
tung der Kirche. Dritte Auflage. 8° (96). Paderborn 1948, Verlag
Ferdinand Schoningh, Geb. DM 2.40.

Heiland. Schriftenfolge fiir christliche Selbst- und Weltgestal-
tung. Herausgegeben von Robert Ernst. 3. Jahrg., Nummer 3. Er-
scheint monatlich einmal. Eupen 1949, Verlag Heinrich Braun.

Heldentum der Liebe und des Leidens. Aufzeichnungen der
ehrwiirdigen Schulschwester Prof. Dr. M. Klara Fietz iber ihr
religioses Innenleben. (Zeugnisse von Helden und Heiligen unserer
Tage, 1). 8° (200). Ein Bild, Modling bei Wien, Verlag Missjons-
druckerei St. Gabriel. Halbleinen geb. S 16.20.

Iwanicki, Dr. Josef. Dedukecja naturalna. I. Logistyczna, 8° (164).
Warszawa 1949, Nakladem polskiego tow, theologicznego w War-
szawie. Kart. Zloty 1500.—.

Jungbluf, P. Leonhard, S.V.D. Die Missetiterstiimme. Ein
Buch von Indiens idltestem Volk. Aus dem Niederldndischen iiber-
tragen. Mit Vorwort von P. Dr. Wilhelm Koppers S. V.D. 8° (342).
Mit 26 Abbildungen und 2 Karten. Modling bei Wien, Verlag Mis-
sionsdruckerei St. Gabriel. Halbleinen geb. S 24.—,

Jungmann, Josef A., S.J. Missarum Sollemnia. Eine genetische
Erklarung der romischen Messe. Zweite, durchgesehene Auflage.
Zwei Binde. 8° (XVIII u. 1236). Wien, Verlag Herder. Ganzleinen
geb. S 148.—, Sfr. 60—, DM 50.—.

Katholischer Digest. Deutsche Ausgabe der internationalen
katholischen Monatszeitschrift ,,Catholic Digest®. 3. Jg., Dezember
1949, Nr, 12, Aschaffenburg, Verlag Paul Pattloch. Generalausliefe-
rung fiir Osterreich: Karl Lintl (Wilhelm Ennsthaler), Steyr, 0.0.

Kampmann, Theoderich. Kierkegaard als religidser Erzieher.
8° (64). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand Schoningh, Kart. DM 2.—.

Lang, Abt Cajetan. Die heilige Stunde. Eine Andacht zum
ersten Monatsfreitag und zur Belebung der Herz-Jesu-Verehrung
8° (30). Im Selbstverlag des Stiftes Schldgl, O.-0. Brosch. S 1.—,

Lechner, Karl. Pfarre und Laie. Ein Beitrag zum Problem der
GroBstadtseelsorge. Kl. 8° (85). Wien 1949, Seelsorgerverlag im
Verlag Herder. Geb. S 12.80, Sfr. 3.60. ;

Leist, Fritz. Kultus als Heilsweg. Zur Uberwindung der Heil-
losigkeit unserer Zeit. (In viam salutis. Schriftenreihe, herausge-
geben vom Institutum Liturgicum Salzburg, Erzabtei St. Peter,
Bd. I.) 8° (61). St. Peter-Salzburg, Verlag Rupertuswerk, Kart. S 8.40.

Loidl, Dr. Franz. Die Malteser und ihre Kirche in Wien. 8° (40).
Wien 1950, Verlag Julius Lichtner.

MeBner, Johannes, Dr. iur., Dr. oec. pol, Univ.-Prof. Das
Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und
Wirtschaftsethik. Gr. 8° (951). Innsbruck-Wien 1950, Tyrolia-Verlag.
Leinen geb. S 120.—.

Niedermeyer, Dr. Albert, Univ.-Doz. Ehe wund Sexualleben:
Fakultative Sterilitédt, Sterilitdt, kiinstliche Befruchtung, Ehe-
beratung. (Handbuch der speziellen Pastoralmedizin, 2. Band.)
8% (XII u. 496). Wien 1950, Verlag Herder. Ganzleinen geb. S 66.80,
Sfr. 29.—; brosch. S 53.60, Sfr. 23.30. Subskriptionspreis: Ganz-
leinen geb. S 60.—, Sfr, 26.10; brosch. S 48,20, Sfr. 21.—.

Paulitsch, Karl. Sagen und Geschichten aus Oberdsterreich. Ein
Volksbuch fiir jung und alt. 8° (240). Linz 1949, Oberosterreichi-

. scher Landesverlag. Geb. S 29.50.



Literatur 175

Rios, Dom Romanus, O.S.B. Menschen, die Gott gefunden.
Benechktmer von heute. Herausgegeben wvon P. Pius Bollmann
0. 8. B. Ubertragen aus dem englischen Original von Benediktine-
rinnen der Abtei Nonnberg, Salzburg. 8° (VIII u. 336). Mit 8 Abbil-
dungen. St. Peter-Salzburg, Verlag Rupertuswerk, Halbleinen geb.
S 28.—, kart. S 23.—.

Buchbesprechungen

Das Schone als Weltanschauung. Von Dr. Josef Staudinger S.J.
8" (334). Wien, Verlag Herder. Halbleinen geb. S 25.—, Sfr. 10.90.

Das Buch ist durchaus in platonischem Geiste geschrieben. Das
heiBit, es versucht, das irdisch Schone als Anteilnahme an Gott
selbst aufzuzeigen. Und es tut dies in einer Weise, daB einem
das Herz dabei warm werden muB. Allerdings — und das ist die
Kehrseite dieses Philosophierens ,,von oben her*: der Verstand
wird nicht ebenso voll befriedigt. Denn der Verstand verlangt von
einem philosophischen Buche klare Begriffe. ,,Anteilnahme an
Gott selbst® ist auch das irdisch ,,Wahre und Gute*. Worin sich
dann aber im Hinblick darauf das ,,Schine® eigentlich unterschei-
det, wird nicht deutlich genug. Theodor Haeckers tiefe Unter-
'suchungen dariiber hitten nicht ganz auBer acht gelassen werden
sollen. Das platonische Philosophieren ,,von oben her® bedarf eben
immer seiner Ergidnzung durch das aristotelische Philosophieren
»von unten her®. Nur so klaren sich die Begriffe. Im tibrigen ist
das Buch gut geschrieben und bietet fiir Betrachtung und Predigt,
wo es mehr auf das Herz ankommt, eine leuchtende Fille dank-
baren Stoffes. Die Ausstattung ist des Verlages Herder wirdig.

Linz a. d. D, Prof. J. Knopp.

Leben und Tod. Grundfragen der Existenz. Von Béla von Bran-
denstein. 8° (180). Bonn 1949, Verlag H. Bouvier u. Co., Kart.

Der bekannte bedeutende ungarische Philosoph treibt in diesem
Biichlein Existenzphilosophie auf christlicher Grundlage. Alle
wesentlichen Begriffe der Philosophen Heidegger, Jaspers und
Sartre werden klar herausgearbeitet und das Wertvolle daran in
echt christlicher Schau weiter gedacht. Auch die Gegensétze jener
Philosophen zu christlichen Grundiiberzeugungen werden nicht
verschwiegen. Wohl ist die Ausdrucksweise Brandensteins nichf
»scholastisch® im Schulsinne. Die Lektlire wird daher solchen, die
sich nur in scholastischer Terminologie bewegen konnen, nicht
immer ganz leicht fallen. Daflir aber setzt dieses kleine Buch in
Stand, auch mit modernen Menschen ins Gespridch zu kommen.
Und das scheint heute notwendig.

Linz & 4. D. " Prof Josef Knopp.

Psychologie als Lehre vom menschlichen Handeln. Von Dr, Ru-
dolf Hauser. 8° (186). Wien, Verlag Herder. Halbleinwand geb.
S 24—, Sfr. 10.40, DM 8.—.

Ein Buch zur ersten Einflihrung in die Seelenkunde, u. zw. in ehr-
fiirchtiger Einstellung zum Glauben — im heute noch immer tiber-
wiegend positivistischen psychologischen Schrifttum eine Wohltat!
Der durch verschiedene gediegene Verodffentlichungen bereits gut
eingefiihrte Grazer Autor zeigt methodisches Geschick. Alle wesent-
lichen F'ragen werden mit dem Blick auf das menschliche Handeln
dargestellt, widhrend die meisten anderen Lehrbilicher rein theore-



176 Literatur

tisch die seelischen Aktklassen abhandeln. Den SchlufB3 des Buches
bildet ein Uberblick iiber Methoden und Geschichte der Psycho-
logie. Unberiicksichtigt bleiben die parapsychologischen (ckkulten)
Erschenungen, wohl deshalb, weil auf diesem Gebiete das meiste
noch ganz ungeklirt ist. "Jedoch wiinschte man dringend einen
Abschnitt liber das kranke Seelenleben. Denn die Sklerosen und
Neurosen hdufen sich heute derart, daB wenigstens ein Uberblick
tilber die Kennzeichen und Behandlungsweisen der wichtigsten
Seelenleiden auch in einer gedridngten Darstellung der Psychologie
nicht umgangen werden sollte; zumal, wenn es sich um ein Buch
wie das vorliegende handelt, das sich vorwiegend praktische
Ziele setzt.

Linz a. d. D. Josef Knopp.

Wille und Drang. Grundlinien zum Verstehen menschlicher
Charaktere. Von Rudolf Hauser. 2. Auflage. 8" (200). Paderborn,
Verlag von Ferdinand Schoningh. Kart. DM 5.80.

Ahnlich wie in seinem bei Herder-Wien erschienenen allgemei-
nen Lehrbuch der Psychologie geht Hauser auch in dieser Studie
von der Bestimmung aus, daB der Mensch ,das verantwortlich
handelnde Lebewesen* ist. Damit hat der Autor gegeniiber der
alten aristotelischen Bestimmung des Menschen als eines ,,animal
rationale* das Schwergewicht mehr auf die Willensseite des
menschlichen Wesens verlegt, wie ja auch die moderne Existenz-
philosophie die situationsbewuBte Entscheidungsfihigkeit als
Hauptkennzeichen herausgestellt hat. Der Ernst des Lebens, der
heute so spiirbar geworden ist, meldet seinen Anspruch auch in
der bisher mehr theoretisierenden Schulpsychologie an. Das ist
durchaus zu begriiBen. Von dieser Grundhaltung aus sucht der
Verfasser mit gutem Blick -eine Methode ausfindig zu machen, wie
man der Eigenart des Einzelmenschen verldaBlich beikommen
konne, Er verwertet wesentliche Erkenntnisse moderner Charak-
terforschung, bleibt aber in seiner Darstellung einfach und wver-
standlich. Dies macht das Buch als erste Einfithrung in das noch
ziemlich dunkle, praktisch aber hochst wichtige Gebiet der Men=~
schenkunde fiir Seelsorger und Erzieher besonders brauchbar.

Linz a. d. D. Josef Knopp.

L’ Islam et Nous. Apergus et Suggestions. Par Jean-Mohammed
Abd-El-Jalil O. F. M. (L’ Eglise et le Monde I). 8" (64). Abbaye de
Saint-André-lez-Bruges (Belgique), Editions du Cerf, Paris.
20 francs belges; 60 francs francais.

Hier spricht ein Berufener, einer der wenigen Muhammedaner,
die den Weg zu Christus gefunden haben. Es ist eine kurze, aber
in die Tiefe gehende Arbeit. Der Verfasser stellt im ersten Teil
die wichtigsten Glaubenslehren dar: die Einzigkeit und absolute
Transzendenz Gottes, die Schopfung, die Offenbarung, das Pro-
phetentum, den Qur’an und seine Bedeutung fiir die religitse
Bildung des Volkes. Weiter werden die Fragen bezliglich der
religiosen Autoritdt im Islam behandelt, der bekanntlich kein
gemeinsames Oberhaupt, keine Hierarchie hat, und das religitse,
asketische und mystische Leben. Sehr willkommen sind sicher
jedem Leser die Ausfiihrungen tiber die seelische Verfassung des
Muhammedaners: iiber sein Uberlegenheitsgefiihl gegeniiber den
Bekennern aller anderen Religionen, tiber das Zusammengehorig-
keitsbewuBtsein aller Muhammedaner, moigen sie sprachlich oder



Literatur 177

rassisch auch noch so weit voneinander entfernt sein. Vollig den
Atem hi#lt man an, wenn man von der gegenwirtigen Aufwirts-
bewegung im Islam liest, von den Missionsplédnen in China, in
Siidslawien und {iberhaupt in Europa, von dem Grundsatz: alle
modernen Errungenschafien der Westldnder machen wir uns zu-
nutze, aber an unserer Religion lassen wir nicht riitteln! Der
Islam bereitet sich auf die Zeit vor, da der ,reine” Monotheismus
Gemeingut der ganzen Menschheit werden wird. Die Darstellung
ist von echt christlichem Geist durchweht: tiberall zartfiihlende
Riicksicht auf die Empfindungen der Muhammedaner, freudige
Anerkennung ihrer Le.stungen, mutige Ehrlichkeit und Wahr-
haftigkeit und im SchluBabschnitt unbegrenztes Vertrauen auf die
Macht der Liebe Christi, wofern sie in seinen Gldubigen Leben
und Gestalt annimmt — ,mnon verbo, sed opere‘.

Stift St. Florian. Dr. H. Stieglecker.

Die Psalmen. Nach dem neuen, im Auftrag von Papst Pius XII.
hergestellten lateinischen Wortlaut lateinisch und deutseh. Mit
kurzer Erklirung. Von Athanasius Miller O.S.B. Freiburg 1949,
Herder. In Leinen geb.. DM 12.50.

95 Jahre waren es im Mirz 1945 gewesen, daB Athanasius Miller
0O.S. B. in der Laacher Sammlung ,Ecclesia orans“ seine deutsche
Psalmeniibersetzung in die Welt hinaussandte, und in Hundert-
tausenden von Exemplaren ist sie heute tiberall im deutschen
Sprachgebiet verbreitet. Ein Umstand, der als begeisterte Zustim-
mung der Psalmenbeter aller Schichten der Bevolkerung gewertet
werden mufB. Miller wagte es bereits damals, dem lateinischen
Text des Psalterium Gallicanum eine deutsche rhythmische Uber-
setzung an die Seite zu stellen, die moglichst genau auf den
hebriischen Urtext zuriickgeht, den der Verfasser mit Zuhilfe-
nahme der Septuaginta, des Hieronymuspsalteriums iuxta
Hebraeos und der araméiischen Targume an besonders schwierigen
Stellen neu festlegen mufBte. Bei der hohen biblischen und text-
kritischen Bildung des Verfassers nimmt es einen nicht Wunder,
daB seine Ubersetzung vom neuen lateinischen Text, der auf einen
neukonstruierten Urtext aus dem 2. Jahrhundert vor Christus zu-
riickgeht, kaum irgendwo abweicht. Im wesentlichen brauchte
Miller nichts zu dndern. Er bemerkt freilich in seiner Einfiihrung,
daB auch diese neue Ubersetzung kein Definitivum darstellen
kann, da fiir kein alttestamentliches Buch das gesamte kritische
Material wegen seiner Menge so wenig untersucht, geordnet und
gesichlet ist wie fir das Psalterium.

Was die deutsche Ubertragung selbst angeht, hat sich der Ver-
fasser von drei Grundsidtzen leiten lassen: Es soll eine deutsche
Uibersetzung sein, die unserem Sprachempfinden moglichst gerecht
wird. Darum die kriftige poetische Vortragsweise. Weiters ist die
Ubersetzung wieder rhythmisch gehalten, um leichteren Flu8 und
groBere Wiirde zu erzielen. AuBerdem ist die ibersichtliche An-
ordnung der Psalmen beibehalten worden: Uberschriften, Stro-
phenabteilung, kurze Inhaltsangabe mit entsprechenden erldutern-
den FuBnoten. Uberaus praktisch sind die Schluitabellen. In der
rhythmischen und sprachlichen Durcharbeitung hat sich Miller von
einem gewandten und gewissenhaften Mitbruder, P. Matthius
Rothenhiusler, unterstiitzen lassen und uns so eine deutsche
Ubersetzung geschenkt, die auch in den Ohren des gewandten
Germanisten wie erhabene Musik klingt. Ein Vergleich mit der

.»Theol.-prakt, Quartalschrifts II. 1950, 12



178 Literatur

alten Ubersetzung zeigt schon bei Psalm 1, wieviel schoner der
Rhythmus diesmal in manchen Versen gelungen ist. Vorangestellt
ist der Ubersetzung das Motuproprio Pius’ XII. und eine kurze
Einfithrung {ber den Gebetswert und religiosen Gehalt, die
Eigenart und Schwierigkeiten des Psalteriums. Die Psalmen sind
eben Kinder ihrer Zeit, nimlich des Alten Bundes, der weder
religids, noch sittlich die Vollkommenheit darstellt. Kurz werden
auch die alttestamentliche Vergeltungslehre und die Fluchpsalmen
behandelt. Von ganz besonderer Bedeutung scheinen mir in dieser
neuen Ausgabe die sechs Grundsitze zu sein, die der Autor fir
das Psalmenbeten anfiigt. Wer diese und &dhnliche Fragen aus-
fithrlicher behandelt lesen will, mufl freilich auf Millers ,,Ein-
fithrung in die Psalmen® im vierten Bindchen der ,Ecclesia
orans“ (Herder, Freiburg, 1924) zuriickgreifen, ein Umstand, der
den Wunseh in uns wachruft, es moge baldigst eine Neuauflage
dieser Einfiihrung erstehen, damit auch unsere junge Generation
sich einfithlen konne in diese kostbare Gabe des Heiligen Geistes,
in die Krone aller heiligen Lieder, das Psalterium. ;
Salzburg. Univ.-Prof. P. Dr. Benedikt Probst O. S. B.

 Die Weisheitsbiicher des Alten Testamentes. Spriiche, Koheleth,
Hohes Lied, Buch der Weisheit, Jesus Sirach erkldrt von Julius
Tyciak. 8° (147). Paderborn 1948, Verlag Ferdinand Schéningh.
Kart. DM 2.80, geb. DM 3.80.

Das Buch gehort zur Sammlung ,,Unsere Bibel in theologischer
und lebenserfillter Schau®. Diese Schau erschlieBt der Heraus-
geber mit profunder Sachkenntnis, Vertrautheit mit allen einlei-
tenden und exegetischen Fragen, tiefem theologischem Schauen
und dichterischer Darstellung. Unter sciner Fiihrung erdffnet sich
die universale Weite dieser ,letzten Bereitung der vorchristlichen
Menschheit auf den Logos, die inkarnierte Weisheit“. Der Heraus-
geber nennt seine Erklarung ,thematische Exegese®. Es geht ihm
zuerst um die groBen Grundgedanken, in deren Licht die Einzel-
abschnitte gedeutet werden. Aus diesen Gedanken wird das Hohe-
lied ,heilsgeschichtlich-symbolisch® erkldrt, von Christus und. der
Kirche, existierend im Alten Testament. Wer einen erquickenden
Zugang in die Welt der gottlichen Weisheit sucht und andere in
diese Welt einfiihren will, greife zu diesem gedankenvollen
Biichlein.

St. Polten. Dr. A. Stoger.

Die Reformation als religioses Anliegen heute, Vier Vortrége
im Dienste der Una Sancta. Von Joseph Lortz. 8° (285). Trier 1948,
Paulinusverlag.

‘Wir hoéren im vorliegenc{en Band in selten wirklichkeitsnaher
und spannender Schilderung, wie es zur Reformation kam, ja
kommen muBte. (Lortz zitiert dafiicr Clemens Maria Hofbauer:
,Die Reformation kam, weil die Deutschen das Bedirfnis hatten,
fromm zu sein’.) Martin Luther tritt in seiner wahrhaft singu-
liren und dabei ausgesprochen erlebnishaft wveranlagten Gestalt
vor uns hin. Scharf und richtig trennt der Verfasser die inner-
katholische Erneuerung von den MaBnahmen der Gegenreforma-
tion im politischen Sinne. Mit einer Offenheit, die dabei immer
Zeugnis fiir eine groBe Liebe zur Kirche ist, legt er aber auch
dar, daB die Herkunft dieser innerkatholischen Reform aus dem
romanischen Raum fiir den deutschen Menschen eine gewisse Be-
lastung bedeutet. Es ergibt sich als Schluff: Als Katholiken miis-



Literatur 179

sen wir die echten Anliegen der Reformation auch zu den
unsrigen machen und dann werden wir zusammentreffen mit
allen jenen, denen die Erneuerung der Kirche auch heute noch
ein ernstes Bemiihen ist.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger.

Salzburgs Fiirsten in der Barockzeit. 1587 bis 1771. Von Franz
Martin. 8° (252). Mit 37 Kunstdruckbildern nach bisher meist
unbekannten Gemalden., Salzburg 1949, Verlag ,,Das Bergland-
Buch®. Leinen geb. S 43.—.

Salzburg verdankt sein kulturelles Antlitz den vom 16. bis zum
18.Jahrhundert regierenden Fiirsterzbischéfen. Der um Salzburgs
Geschichte hochverdiente Hofrat Dr. Franz Martin entwirft in
seinem neuesten Werk, gestutzt auf ein umfangreiches Schrifttum
und viel ungedrucktes Quellenmaterial, aullerordentlich interes-
sante und farbenre.che Bilder vom Leben und Wirken der elf
Firsterzbischofe aus der Barockzeit.

An erster Stelle steht Wolf Dietrich. von Raitenau (1587 —1612),
der wegen seiner groBartigen Bautitigkeit (Residenz, SchloB
Altenau-Mirabell u. a.) als ,,schopfer des neuzeitlichen Salzburg*
gelten kann, dem er seinen Geist aufgepridgt hat (S. 32). Im Ge-
gensatz zu einer gewissen Romanliteraiur und einer tendenzitsen
Geschichfsschreibung sucht Martin auch den Menschen gerecht
und objektiv zu beurteilen. Wolf Dietrich, dessen Neigung dem
Kriegswesen galt, wurde schon als Knabe fiir den geistlichen Stand
bestimmt und um einer raschen Versorgung willen der Familien-
politik, dem Ehrgeize und der Konjunktur geopfert. Aus seiner
Bahn gedrédngt, wurde er ein wenig vorbildlicher Bischof und ein
First, der das MaB seiner tatsichlichen Verhiltnisse nicht kannte,
das Beispiel eines Genies, das an der Wirklichkeit zerbricht.
Das ist bei der Beurteilung dieser merkwiirdigen Personlichkeit
stets vor Augen zu halten (S. 32f). Die Frage, ob Wolf Dietrich
und Salome Alt, die ihm 15 Kinder gebar, verheiratet waren, hat
schon die Zeitgenossen beschiftigt. Es hat den Anschein, als ob
Wolf Dletrich, um Salomes Gewissen zu beruhigen, eine Schein-
trauung habe vornehmen lassen, wie er sich auch sonst alle Miihe
gab, ihre Zweifel und Skrupel zu zerstreuen (S. 38). Wolf Dietrich
verdankt seine Volksliimlichkeit neben seiner regen Bautitigkeit
vor allem seinem tragischen Ende. Er geriet im Kampfe mit
Bayern in Gefangenschaft, wurde zur Abdankung gezwungen und
vom Nachfolger bis zu seinem Tode (1617) auf Hohensalzburg in
Haft gehalten. Marx Sittich von Hohenems (1612—1619) ist der Er-
bauer des Domes und der Schopfer von Hellbrunn. Paris Lodrons
Regierungszeit (1619 — 1653) stellt in meshrfacher Hinsicht einen
Hohepunkt in der Geschichte Salzburgs dar. Diesem Fiirsi-
erzbischof gelang es, Salzburg aus dem DreiBigjahrigen Krieg her-
auszuhalten. Unter ihm wurde der Dom eingeweiht (1628). Er gilt
auch als Griinder der Universitit, Leopold Anton Eleutherius von
Firmian (1727 — 1744), der Erbauer von Leopoldskron, ist beson-
ders durch die Austreibung der Protestanten (1731) bekannt. Die
liberalen Geschichtsschreiber stellen ihn als einen finsteren Zelo-
ten hin. Aber das Gegenteil ist wahr (S. 183). Davon, daB er sich
bei der Emigration, die wir heute im Zeitalter der viel unmensch-
licheren Aussiedlungen etwas milder und in einem etwas anderen
Lichte sehen, von anderen als kirchlichen Beweggriinden habe
leiten lassen, wie ihm die Protestanten vorwerfen, ist er ent-



180 ‘ Literatur

schieden freizusprechen (S. 197). Noch eine andere Bemerkung des
Verfassers ist beachtenswert. Durch die freundliche Aufnahme
der Salzburger in den protestantischen Gebieten und die locken-
den Versprechungen PreuBlens bildete sich unter den Bauern, die
anfangs um keinen Preis auswandern wollien, eine wahre Emi-
grationsbegeisterung (!). Dadurch sind sicher viele, die zuerst gar
nicht daran dachten, ausgewandert, nicht so sehr des Glaubens
wegen, sondern einfach deswegen, weil Verwandte und Nachbarn
auswanderten und sie nicht ohne diese im verddeten Dorf zuriick-
bleiben wollten (S. 181).

Schon die vorstehenden kurzen Hinweise vermitteln eine Vor-
stellung von dem reichen Inhalt des Werkes, das iiber den lokal-
geschichtlichen Rahmen weit hinauswichst. Die zahlreichen
kulturgeschichtlichen Schilderungen und Bemerkungen verleihen
ihm einen eigenartigen Reiz. Die Ausstattung ist als glanzend zu
bezeichnen. Druckfehler sind selten (S. 56 oder statt ober, S. 148
Kirnien statt Kértner, S. 215 Volkskommission statt Volksmission,
S. 218 Springruber statt Spingruber und - einige andere). S. 34
(letzter Abschnitt) hat sich ein sinnstérender Fehler eingeschli-
chen. Einige unbekannte Ausdriicke blieben ohne Erkldrung (z. B.
S. 109 Torzen, S. 125 Dikasterien). Die kleinen Schonheitsfehler
vermogen der Leistung des Verfassers, die eine Frucht jahr-
zehntelanger Forschungsarbeit ist, keinen Eintrag zu tun. Jeder
Freund Salzburgs, ja der Geschichte {iberhaupt, wird an dem
Werk seine Freude haben.

Innzia:ld, D Dr. J. Obernhumer.

Die Pfarr- und Wallfahrtskirche Frauenberg a. d. Enns bei
Admont. Von DDr. Adalbert Krause O.S.B. Kl. 8" (46). Mit 17
Bildern. Linz, Oberdsterr. Landesverlag. Brosch. S 4.60.

Auf dem Kulm, einem Hiigel, der frei im Ennstal liegt, erhebt
sich eines der schonsten unter den vielen Marienhe.ligtimearn
Osterreichs. Uber die Entstehung der Wallfahrtsstdtte auf dem
Kulm, die Ursprungslegende und tuber die Baugeschichte, die
Jahrhunderte umspannt, berichiet der Verfasser sehr ausfiihrlich
und lebendig. Es ist eine Geschichte, gewoben aus Pestangst,
Feuersnot und Kriegsgefahr, und es entstand ein Heiligtum, ge-
baut von glaubensfroher Begeisterung und préchtig ausgeziert
von vieler Dankbarkeit. Die Baugeschichte der jetzt bestehenden
Wallfahrtskirche Frauenberg ist eng verknlipff mit dem Namen
des hochgelehrten und heiligméBigen Admonter Préilaten Adalbert
von Rasen und Hohenblichel, der als Bauherr zeichnet. Am Bau-
platz der Barockzeit treffen wir die bekannten Namen Carlantonio
Carlone, Johann Peter Spaz, Johann Lederwasch und den bedeu-
tenden Bildschnitzer Joseph Thadddus Stammel. Die Wallfahrer
kamen von weither, auch aus dem Lande ob der Enns: aus Stoder,
Viechtwang, Molln und Garsten. Auch iliber Frauenberg kamen
die Jahre, da keine Kerzen brannten vor dem Gnadenbild, die
Kirchenschétze in das Miinzamt muBten und die Pilgerziige sehr
selten wurden. Nur einzeln suchte man dort Trost und fand ihn
immer. Aber bald stand der Kulmberg wieder blithend da. Er hat
auch die Zeiten liberdauert, da alter Kulturbestand als staats-
gefdhrlich galt. Das alles ist lebendig und anschaulich in dem
Bilichlein erzdhlt, geschildert und bebildert. Es filigt sich {iberaus
fein und wiirdig der Reihe , Kunst der Heimat“ an.

Wilhering. P. Amadeus Reisinger O, Cist.



Literatur 181

Wege in die Gegenwart. Das Erbe von gestern und die Aufgabe
von morgen. Von Dr. Eduard Stakemeier. Zweite Auflage. 8" (254).
Paderborn, Verlag Ferdinand Schoningh. Geb. DM 2.80.

Die meisten Kapitel dieses kulturphilosophischen Buches sind
urspringlich als Vortrige fiir einen Kreis von geistig Interessier-
ten gehalten worden, Fiir die Buchausgabe wurden die notwen-
digen Anmerkungen und Quellenverweise hinzugefiigt. Der Ver-
fasser behandelt in anschaulicher Weise die Irrtlimer, die zur
Katastrophe des deutschen Volkes und Europas gefihrt haben,
und zieht daraus die Folgerungen fiir die Zukunft. Die geschicht-
lichen Partien zeigen uns, daB es fast immer dieselben Irrtiimer
sind, die die Menschen bedrohen, wenn sie auch immer wieder
in neuen Masken auftreten. Das Buch wendet sich an alle, die die
ewig giiltigen Grundsitze der Wahrheit und des Rechtes, der
Freiheit und der Menschenwiirde bejahen.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Christusfrommigkeit in ihrer historischen Entfaltung. Ein quel-
lenméBiger Beitrag zur Geschichte des Gebetes und des mystischen
Innenlebens der Kirche. Von Carl Richsteetter S.J. 8% (498). Koln
1949, Verlag Bachem. Halbleinen geb. DM 12.20, brosch. DM 9.50.

Im vorliegenden ersten Band zeichnet der nunmehr verewigte
Verfasser das Christusbild, das von den Zeiten der Martyrer bis
zum Spéatbarock vor der betenden Seele stand. In den Tagen der
groBen Verfolgung gibt der Christus der Passion den Menschen
Kraft, das Frithmittelalter sieht in Christus den verkldrten Sieger
und Konig der Herrlichkeit, die groBen Heiligen des Hochmittel-
alters betrachten die heilige Menschheit des Herrn, besonders
seine Kindheit und sein Leiden. Ignatius und die Exerzitien
wollen die Gliubigen begeistern zum Kampf fir Christus und
sein Reich, das Bild des milden und giitigen Heilandes formt
einen Franz von Sales und einen Vinzenz von Paul und bereitet
den Weg zur modernen Herz-Jesu-Verehrung. 2

P. Richstaetter referiert nicht nur tber die einzelnen Zeit-
abschnitte, er 14Bt die Christusprediger und die grofen Beter
selber zu Worte kommen; die Wechselwirkungen von Christus-
frommigkeit und Liturgie sind nicht vergessen, kurze Hinweise auf
die Gegner der Christusfrommigkeit und auf Zeiten des Nieder-
ganges machen die Lektiire lebendig. (Bei einer Neuauflage wird
man vielleicht die historische Bedingtheit des Christusbildes noch
stirker hervorheben.) Die Gestalten der Heiligen und ihr Wirken
zeigen (oft wohl in zu groBer Breite) die herrlichen Friichte echter
Christusliebe. Man legt das Werk nur ungern aus der Hand.
FleiB, Genauigkeit und Konsequenz der Durchfithrung machen es
zu einer wissenschaftlichen Leistung. Das christusglithende Herz,
das es schrieb, schenkte uns ein Buch, das nicht nur von Chri-
stusfrommigkeit handelt, sondern selber Christusfrommigkeit ist
und zur Christusfrommigkeit fiihrt.

Linz a. d D. ; Dr. Karl Bocklinger.

Seelsorge im Wandel der Zeiten. Von Alois Schrott. Formen
und Organisation seit der Begriindung des Pfarrinstitutes bis zur
Gegenwart. Ein Beitrag zur Pastoralgeschichte. 8° (236). Graz-Wien
1949, Styria, Steirische Verlagsanstalt. Pappbd. S 28.80.

Vorliegendes Buch ist ein wertvoller Beitrag zu einer ldngst
filligen Geschichte der Seelsorge. Die Arbeit verfolgt das Ziel,



182 Literatur

die geschichtliche Entstehung der heutigen Methoden und Auf-
fassungen in der Seelsorge zu untersuchen. Sie beginnt mit der
Begriindung des Pfarrinsiitutes im Mittelalter und wverfolgt dann
die Entwicklung iiber das Trienter Konzil und das Zeitalter der
Aufkldrung bis zur Gegenwart. Aus der geschichtlichen Darstel-
lung formt sich nicht nur ein Stiick theoretischer Pastoraltheo-
logie, sondern auch ein Wegweiser fiir d'e Praxis. Angesichts der
GroBe der Aufgabe betont der Verfasser ausdriicklich, keinen
Anspruch auf Vollstdndigkeit oder auf ein abschlieBendes Urtetl
erheben zu wollen. Wir freuen uns schon {iber diesen ver-
heiBungsvollen Anfang.

Einz 8. d. D. : Dr. J. Obernhumer.

Kirchliche EheprozefBordnung, Instruktionen nebst einschligigen
Vorschriften tiber das Verfahren in Ehenichtigkeits- und Inkon-
summationssachen sowie bei Todesnachweis, Ehetrennung und
Ehezulassung. Mit Verweisungen und Sachverzeichnis von DDr.
Joseph Wenner, Zweite, vermehrte Auflage. 8° (288). Paderborn
1950, Verlag Ferdinand Schoningh. Kart.

Die erste Auflage dieses Werkes erschien bald nach der Ver-
offentlichung der EheprozeBinstruktion der Sakramentenkongre-
gation vom 15. August 1936 (vgl. die Besprechung in dieser Zeit-
schrift, 1937, S. 381). Die vorliegende zweite Auflage weist eine
Vermehrung des Umfanges um 38 Seiten auf. Neu aufgenommen
wurde die Instruktion der Sakramentenkongregation iiber die
vorgeschriebenen pfarramtlichen Nachforschungen vor der Zu-
lassung der Brautleute zur EheschlieBung vom 29. Juni 1941 und
das Motuproprio iiber das Eherecht der Ostkirche vom 22. Februar
1949. Ebenso wurden die Erldsse und Entscheidungen der rémi-
schen Kongregationen, die -seit 1936 erflossen sind, hinzugefiigt.
Das handliche Biichlein ist besonders fiir kirchliche Eherichter
unentbehrlich.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Die Psalmen im Brevier, Von Wilhelm Hartmann. 1. Einfithrung
in das Psalmengebet. 8° (48). Geh. S 1.80. — 2. Psalmenspiegel zum
Wochenpsalter. 8' (32). Geh. S 1.65. Feldkirch 1949, Im Verlag der
Quelle.

Die beiden kleinen Biichlein sind eine wertvolle Einfithrung
in das Beten der Psalmen des Breviers. Das erste Heftchen bringt
interessante Bemerkungen iiber den Aufbau der liturgischen Zei-
ten, der Tages- und Wochenliturgie. Sehr Wertvolles wird in
gedringter und inhaltsreicher Kiirze iiber den Gebetssinn der
Psalmen gesagt. In dem Abschnitt ,,Psalmengebet und Zeitsymbo-
lik* kann ich nicht als die beste Losung der Kompletfrage
(im Fall der meist notwendigen Antizipation der Matutin) die
Ansicht des Verfassers teilen, man solle den nach Weglassung der
Psalmen verbleibenden feststehenden Teil der Komplet als pri-
vates Abendgebet unter Belassung der kanonischen Ordnung und
Rezitation der Hore verwenden. Angesehene Autoren billigen die
private Rezitation des Kompletoriums auch nach der Antizipa-
tion. Der Sinn des Kompletoriums (auch der Psalmen!) ist Ab-
schluB des Tages. Die Antizipation stellt ein Privileg dar, das die
sachliche Ordnung des vorausgehenden Tagesoffiziums nicht in
Mitleidenschaft ziehen muB. Geistig muB eine ,Uberwerfung‘ der
Psalmen der verschiedenen Wochentage dadurch nicht eintreten.



Literatur 183

.

Vorziigliches ist im letzten Teil ,Die Strophenformeln des
Psalmenspiegels” gesagt.

Was hier theoretisch gesagt wird, fithrt der zweite Teil prak-
tisch durch. Der Wochenpsalter wird als Darstellung des Kampfes
Christi und sener Kirche gegen die gottfeindlichen Méchte ge-
sehen. Diese Schau gibt viele neue Anregungen. Durch die kurzen
Angaben der Strophen und ihres Inhalts werden die Psalmen
auch fiir die Betrachtung geeignet geboten. Der Sinn schlieBt sich
schnell auf, und Anregungen flir das Beten kommen.

Die beiden Broschiiren sind ,.erste Ankiindigung, Vorgeschmack
und teilweiser Auszug eines in Ausarbeitung begriffenen
lateinisch-deutschen Stundengebetbuches mit einfiihrenden Auf-
sédtzen, deutscher Ubertragung und textkritischen, exegetischen,
formaldsthetischen und liturgischen Kurzerkldrungen® (S. 1). Der
,Vorgeschmack® weckt jetzt schon Verlangen nach dem Ganzen.

St. Polten. Dr. A. Stoger.

Das verborgene Antlitz. Eine Studie iiber Therese von Lisieux.
Von Ida Friederike Gorres. 8° (XIII u. 526). Mit 6 Abbildungen.
Wien, Verlag Herder. Halbleinen geb. S 44.—, Sfr. 21.—.

Es scheint fast iiberfliissig, zu diesem Theresienbuch heute
noch eine Kritik zu schreiben, nachdem so ziemlich alles schon
vorgebracht wurde, was fiir oder gegen das Buch zu sagen ist.
Jedenfalls war es ein selbstindiger Wurf, der ebenso feine Ein-
filhlungskraft in die Seele und Geistigkeit der kleinen Heiligen
offenbart, wie literarisches Konnen. Gorres will das Bild There-
siens von der frommen Ubermalung befreien und ihr wahres
Antlitz sichtbar machen. Die Absicht ist recht. Nur muB gefragt
werden, ob bei dieser Reinigungsarbeit nicht doch zuviel vom
echten Bild zugrunde ging und Theresia zu sehr in die Richtung
des Neurotischen hin verzeichnet wurde. Sicherlich wird Gorres
dem iibernatiirlichen Element im Leben der Heiligen zu wenig
gerecht. Dies gilt namentlich von der Auffassung der Glaubens-
nacht Theresias vor ihrem Heimgang. Das einleitende Kapitel
iiber das ,Argernis® leidet an einem gewissen Hsthetisierenden
Katholizismus der Vergangenheit, der sich im Grunde doch nur
an groBen Nebensichlichkeiten stieB. Alles in allem: ein biBchen
weniger Psychologie und Ressentiment und dafiir etwas mehr
von der kindhaften, ungebrochenen Gliubigkeit der Heiligen, und
die Biographie wire um vieles schoner geraten.

Innsbruck. Dom. Thalhammer S.J.

Der Lehrstiick-Katechismus als ein Triiger der katechetischen
Erneuerung. Von Dr. Franz Michel Willam. 8° (168). Mit 16 Zeich-~
nungen. Freiburg 1949, Verlag Herder. Kart. DM 5.80.

Die Abhandlung betrifft eine Seite jenes vielfdltigen Problems,
wie bei der religitsen Unterweisung das Schiilerbuch aussehen
soll; und zwar ist es die Frage, in welcher Art das bei der reli-
gidsen Unterweisung Vorgetragene den Kindern im Lernbuch zu
geben ‘ist. Im wesentlichen dreht es sich also darum, ob die
Frage- und Antwortform oder die Lehrstiickform zu wéhlen ist.
(Die leider so hiufig gebrauchte Bezeichnung Frage-Katechismus,
bzw. Lehrstiick-Katechismus ist aus mehrfachen Griinden abzu-
lehnen) Der Verfasser tritt warm fir die Lehrstiickform ein.
aber nicht so sehr durch theoretische Darlegungen als vielmehr
durch Beschreibung der neueren Lehrbiicher fiir die religiose .



184 | Literatur

Kinderunterweisung, die in den verschiedenen Léndern Europas
und in Nordamerika erschienen sind. Was Willam aus dem Ur-
christentum, aus Newman und den drei angefiihrten pépstlichen
Rundschreiben als theoretische Untermauerung fiir die Lehr-
stiickform' herausholt, ist wohl mehr fiir die Art der Unterwei-
sung maBgebend als fiir die Anlage des Schiilerbuches. Aufierdem
zeigen auch die vom Autor besprochenen Lehrbiicher, daB Frage-
form und Lehrstiickform keine sich ausschlieBenden Extreme zu
sein brauchen und daB noch viel tber die ndhere Art der Lehr-
stiickform zu erwigen ist. Die Losung, die aber Willam nicht
herausarbeitet, scheint mir die zu sein: Fiur die Hand der Schii-
ler eine milde Lehrstiickform, und auch diese wieder verschieden
intensiv nach gewissen Altersstufen; dazu aber eine ausgespro-
chene und ausgebaute Lehrstiickform als Handbuch fiir die Kate-
cheten. Der Name dieses Lehrbuches sei in keinem Falle ,Kate-
chismus®, sondern etwa: ,Religionsbuch fiir die .. Stufe®. Wer
bei der Reform des religiosen Schiilerlehrbuches m1treden will
und soll, wird aus der verdienstvollen Arbeit Willams niitzliche
Einsichten erhalten.

Graz-St. Peter. Univ.-Prof. Dr. Otto Etl.

Ich denke Gedanken des Friedens, Radioansprachen zu den
letzten Sonntagen im Kirchenjahr. Von Domkapitular Dr. Karl
Rudolf. 8" (148). Wien, Seelsorger-Verlag im Verlag Herder. Geh.
S 4.80, Sfr. 2—.

Der Griinder und Leiter des Wiener Seelsorge-Institutes, Dom—
kapitular Dr. K. Rudolf, hat in einem sehr gefélligen Hef{ einige
seiner Rundfunkansprachen verdffentlicht, die in den November-
Sonntagen 1947 im Sender Wien I gehalten wurden. In recht
klarer Gedankenfolge werden die Evangelien dieser Sonntage
durchbetrachtet und dargelegt. ,Einer ist stidrker als Not und
Tod“, ,Einmal wird alles Bose gerichtet* und ,,Vom GroBen im
Kleinen und von der Geborgenheit in Gott“ — bei diesen ungd
allen Kapiteln steht immer die Uberschrift: ,Jch denke Gedan-
ken des Friedens®. Dieser Introitus der letzten Sonntage. des
Kirchenjahres wurde als Titel gewdhlt, und die einzelnen Ab-
schnitte rechtfertigen diese Wahl. Das Biichlein wird gewiBl vielen
gute Dienste leisten.

' - Wilhering. P. Amadeus Reisinger O.Cist.

Die zehn Gebote. Radiopredigten. Von Heinrich Suso Braun.
Dritter Band. 8° (272). Innsbruck-Wien 1949, Tyroha—Verlag Kart.
S 18.—.

Was dem Ather anvertraut wurde und dort verhallt ist, liegt
nun, freudig begriiBt, als dritter Band der Radiopredigten in
Buchform vor. Das Jahr 1948 hat Dr. P. Heinrich Suso Braun
dem Dekalog gewidmet und in 34 langeren Reden (Sender Inns-
bruck-Dornbirn) damit die groBen Fragen der Gegenwart behan-
delt. Wenn es auch bei der Kiirze der Zeit und der Enge des
Raumes nicht moglich war, eine systematische Morallehre zu
geben, so erhebt sich das Dargebotene doch sehr weit {iber das
~Fragmentarische“. Der Versuch, den Dekalog gerade dem moder-
nen Menschen in einer aus den Fugen gegangenen Welt wieder
nahezubringen, mufl als voll gelungen bezeichnet werden. In un-
geschminkter Klarheit bietet uns der Verfasser und Sprecher die
ernsten. Kapitel des Dekalogs, praktisch fiir das christliche Leben,



Literatur 185

weit hinausreichend tiber die Stunde der Sendung, tief hinein-
reichend in das wirkliche Leben und seine vielgestaltigen Pro-
bleme. ,Die zehn Gebote* sind-nicht ein Buch, das nur der Pre-
diger zur Hand nehmen soll und wird als eine Quelle von selten
groBer Ergiebigkeit. Mit groBem Interesse wird es auch der Laie
lesen. Die Losung vieler, oft quélender Fragen wird er darin
finden und das Buch mit dankbarer Beruhigung aus der Hand
geber. Mit einigen wertvollen Kapiteln iiber die acht Seligkeiten
schlieBt das Buch, fiir das wir aus vollem Herzen dankbar sind.

Wilhering. P. Amadeus Reisinger O. Cist.

Lichter am Weg. Von Leopold Hochhuber. 8° (189). Wien 1949,
Wiener Dom-Verlag. Kart. S 5.50. ¢
~ Am Ende einer Mission sprach vor Jahren ein Priester das
Wort: ,,Wenn wir nicht bald auch so predigen, verlieren wir noch
mehr Zuhorer.“ Damit beendete er das Gesprach um die Predigt-
art eines Paters, der viele angezogen hatte, die sonst keine Pre-
digten anhoren. Seither haben sich manche zu dieser Predigtart
bekehrt. Einer, der uns dazu Helfer sein kann, ist Hochhuber mit
seinem Buche. Selbst auf die Gefahr hin, daf dem einen oder
anderen Zuhorer vielleicht die Artikel bekannt wiren, wiirde ich
raten, diese Themen in dieser oder &hnlicher Form (natiirlich
bedeutend gekiirzt) auf die Kanzel zu bringen. Das Buch zeigt
uns auch, wie wir zum Volke reden miissen, um die Predigt-
midigkeit zu tiberwinden. Dazu bemerke ich noch, daB diese
lebendig geschriebenen Abhandlungen gar keine Predigten sein
wolleri, sondern eine anziehende Lektiire fiir jedermann, beson-
ders auch fiir Fernstehende.

Linz a. d. D. Heinrich Mayrhuber.

Kirche in Ketten. Die Predigt des Blutes und der Trinen. Zeit-
gemife Beispielsammlung aus den Jahren 1938 bis 1945. Von Josef
Fattinger. 8° (749). Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch. Leinen
geb. S 69.—.

Fattingers Beispielsammlungen sind in allen deutschen Lén-
dern verbreitet. , Kirche in Ketten* ist die Fortsetzung der bis-
her erschienenen Binde und bringt groBtenteils Material aus den
Jahren der Kirchenverfolgung 1938 bis 1945. Nach dem Kate-
chismus gegliedert, mit einém ausfiihrlichen Sachregister und
Namensverzeichnis versehen, ist es wirklich eine erschiitternde
Predigt des Blutes und der Trénen, Unsere realistische Gegenwart
will Beispiele aus der Wirklichkeit. Unklare Geschichten ,Es war
einmal . . .“ ziehen nicht mehr. Alles im Christentum muB heute
auf gesunden und festen FiiBen stehen, denn zu hart und uner-
bittlich ist das Ringen zwischen Nacht und Licht. Das Buch will
nur’ der Wahrheit und dem seelischen Wiederaufbau dienen. Da-
her findet sich kein Wort des Hasses, kein Rachegedanke. Das
Werk gehort wirklich in die Biicherei eines jeden Seelsorgers
und wird auch sonst liberall Nutzen stiften, wo es einem Katho-
liken in die Hand kommt. Vielen, die heute wirtschaftlich schwer
zu kdmpfen haben, mag vielleicht der Preis zu hoch erscheinen.
Wel_- aber den Umfang und die Ausstattung gesehen hat, wird
anders urteilen. DaB einzelne Angaben heute bereits liberholt
sind und manche Wiederholungen vorkommen, lief sich kaum
vermeiden. In der Schreibung der Namen haben sich einige Fehler
eingeschlichen.

Kronstorf (0.-0.) Pfarrer Leopold Arthofer.



186 Literatur

Besinnliche Minuten. Ein Licht fiir GroBstadtmenschen und
Gottsucher. Von Josef Fattinger. K1, 8° (302). Innsbruck 1950, Ver-
lag Felizian Rauch. Leinen geb. S 28.80.

Hier wurde der Versuch unternommen, die religiosen Pro-
bleme des Alltags in aphoristischem Stil nach bew&hrtem ameri-
kanischen Muster zu behandeln und so das religios-sittliche Ge-
dankengut in kilirzester Form an die Seele heranzubringen. Der
Verfasser kniipft an eine packende Begebenheit aus dem Leben
_ an, setzt dieser ,Predigt des Lebens* ein einschligiges, fein ab-
gestimmtes Schriftwort voran und 146t anschlieBend, gleichsam
als Debatteredner, bekannte Autoren, vor allem Heilige, Dichter
und Philosophen, zu Worte kommen, welche die zur Debatte
stehende Wahrheit in der pridgnanten Form ihrer Sprache, bis-
weilen im Edelschliff der Sentenz, tiefer beleuchten. In diesem
harmonischen Dreiklang des gottlichen Wortes (Heilige Schriff),
des praktischen Beispieles (aus dem Leben unserer Zeit) und der
gewdhlten Sprache von iiber 300 modernen Autoren (deren welt-
anschauliche Einstellung in einem reich gegliederten Autorenver-
zeichnis vermerkt ist) erstehen Kurzpredigten, die in ihrer pra-
zisen Form zum selbstdndigen Denken anregen. Der Versuch die-
ser Laien-Kurzpredigt ist gegliickt und wird als Vademecum fiir
die reifere Jugend ohne Zweifel Anklang finden. Fiir den Prediger
aber enthilt das Biichlein ebenso viele aktuelle Predigt-Themen
und Dispositionen, wie es Kapitel zdhlt, deren Titel selbst wieder
zufolge ihrer Ziigigkeit den Inhalt einer Kurzpredigt bilden koén-
nen. Das Biichlein verdient weiteste Verbreitung in Laien- und
Klerus-Kreisen.

Linz a. d. D. P. Superior Josef Heinzel S.J.
Gerichtstage (Zwischen Grab und Ewigkeit). 8° (72). — Das
groBe Ende (Himmel und Holle). 8° (70). — Goldene Fesseln

(Das geschriebene und ungeschriebene Gesetz Gottes). 8° (60). Von
Josef Fattinger. (Katholische Laiendogmatik, 14. u. 15. Heft; Katho-
lische Sittenlehre, 1. Heft). Frankfurt am Main 1949/50, St.-Mi-
chael-Verlag Fr. Borgmeyer.

Nach einer lidngeren Unterbrechung, die durch die Zeitereig-
nisse bedingt war, bringt der bekannte katechetische Schriftsteller
seine ,Katholische Laiendogmatik“ zum AbschluBl. Die beiden
letzten Hefte, die in einem Band vereinigt sind, behandeln die
Eschatologie. Auch das erste Heft der ,,Katholischen Sittenlehre*
liegt bereits vor. Predigern und Katecheten wird wieder reiches
Material geboten, darunter viele brauchbare Kurzerzidhlungea,
Beispiele und Zitate.

Lanzeaiid: 1D, Dr. J. Obernhumer.

Pastor Angelicus, Das Leben Pius’ XII. Von Piero Bargellini.
8° (204). Mit 32 Bildern. Graz-Wien 1949, Styria, Steirische Ver-
lagsanstalt. Kart. S 27.—, Halbleinen S 32.40, Ganzleinen S 34.50.

Ein bekannter italienischer Schriftsteller entwirft in diesem
Buche ein begeistertes und begeisterndes Bild von dem Leben,
der Personlichkeit und dem weltumspannenden Wirken des Ober-
hauptes der katholischen Weltkirche. Die deutsche Ubersetzung,
die Heinrich Uray besorgte, ist mit Erfolg bemiiht, aus dem ita-
lienischen Original herauszuholen, was moglich ist. Die Ausstat-
tung, vor allem auch der Bildschmuck, verdient volles Lob. Nicht
bloB der bewuBte Katholik, sondern jeder von der Bewegtheit



Literatur 187

unserer Zeit ergriffene Mensch wird das lebendig und spannend
geschriebene Buch mit tiefer Anteilnahme verfolgen. Es hat
gerade im heurigen Jubeljahre, das zahlreiche Pilger nach Rom
fithrt, eine wichtige Aufgabe zu erfiillen. :
Linz ad.cD: Dr. J. Obernhumer.

. P. Heinrich Giese, Ein Lebensbild nach den Aufzeichnungen
seiner Freunde. Von Dr. Alma Motzko. Mit 10 Bildseiten. 8° (120).
Modling bei Wien, Missionsdruckerei St. Gabriel. Halbleinen geb.
S 10—

In kurzer, aber packender Eindringlichkeit 188t das Buch das
Lebensbild einer groBen Priester- und Lehrerpersonlichkeit vor
uns erstehen. Den Titel ,Reformator der Lehrerbildung®, der
P. Giese heute unbestritten zuerkannt wird, erwarb er sich unter
groBten Schwierigkeiten als Direktor des Lehrerseminars in der
Semperstrae. Auch in den schweren Jahren des Schulkampfes
nach dem ersten Weltkrieg stand Dr. Giese an der Spitze, selbst
von seinen Gegnern geachtet. Daneben galt seine Arbeit vor allem
der Caritas. Selbst in sein personliches Leben griffen die schwe-
ren Zeiten entscheidend ein.-Das alles, kurz umrissen und in die
kulturpolitischen Verhiltnisse der jungsten Osterreichischen Ver-
gangenheit. gestellt, erhoht den Wert dieses Buches nicht nur fiir
piddagogisch interessierte Kreise, sondern auch allgemein.

Linz a. d. D. Josef Pfeneberger.

Rom in vier Tagen. Pilgerfithrer. Im Auftrag des oOsterreichi-
schen Nationalkomitees fiir das Heilige Jahr verfalit von L.Voelkl.
8° (176). Mit 350 Bildern und einem Stadtplan von Rom. Wien
1949, Wiener Dom-Verlag. Kart. S 13.—.

Dem Romfahrer mag ein Biadecker geniigen, der Rompilger des

* Heiligen Jahres aber vertraut sich dem Pilgerfiihrer an. Getren
der Tradition des Osterrzichischen Priesterkollegs der Anima, ge-

leitet I.. Voelkl (Konviktor der Anima) seine Landsleute zu den

Heiligtlimern und Kunstwerken der Ewigen Stadt und zeigf ihnen

ihre Schitze, verehrungswiirdig dem Pilger, bestaunt von aller

Welt als Kulturgut der Jahrhunderte. Was man da an acht Halb-

tagen besuchen und sehen kann, ist so wenig und doch so viel,

daB eine Pilgerfahrt dauerndes Erlebnis wird, wachgehalten von

diesem kleinen Biichlein und seinem guten Bildschmuck.

Linz a. d. D. Dr. J. Hiupl.

Stiickwerk im Spiegel. 1869—1949. Von Karl Maria Stepan.
Gr. 8° (272). Mit 6 Bildern. Graz-Wien 1949, Styria, Steirische Ver-
lagsanstalt. Geb.

wEine Jubildumsschrift liber katholische Arbeit fiir Zeitung und
Buch in der Steiermark®, so nennt der Verfasser seine zu einem
Werk gediehene historische Studie. Ein Werk? Ist das etwa zu viel
gesagt fiir eine Jubildumsschrift? Gewil nicht, weder der duBeren
Form nach — es ist ein stattlicher Band — noch weniger dem
Inhalt nach. Freilich, selbst der fachlich Interessierte geht zunichst
mit etwas Reserve an die Lektiure heran. Man ist etwas vorein-
genommen; man scheut bei derartigen Festschriften den sonst
iiblichen Wortschwall und auch den Verfasser, der vielleicht zu
stark Partei sein konnte. Aber gar bald schon wird man bei dieser
Schrift eines anderen belehrt. Das Buch vermag sogleich zu fes-
seln. Dr. Stepan geht mit der Griindlichkeit eines Geschichts-



188 Literatur

schreibers zu Werke und bringt zugleich einen Ausschnitt dster-
reichischer Kultur- und Kirchengeschichte, der viel mehr als nur
Jokales Interesse finden wird. Der wesentliche Grund fiir diese
Wertung ist die durchwegs kritische Betrachtungsweise, die im
ganzen Buch' anzufreffen ist. Das gilt nicht bloB fiir das erste Ka-
pitel, in dem Stepan die politisch-religiose Lage aufzeigt, die
seinerzeit nach der Griindung eines katholischen Preflvereines ge-
rufen hatte (1869), sondern auch fiir alle folgenden Kapitel, in
denen Erfolg und MiBerfolg, Schicksale von Personen usw. erzahlt
werden. Immer wieder wird der Rahmen einer blofien Chronik
gesprengt. Was der Verfasser iiber Griindung, Ausbau und Auf-
stieg des katholischen Pressewesens in der Steiermark sagt, wird
man mutatis mutandis auch in anderen Ditzesen aufzeigen kon-
nen, wenn man in diesen Jahren darangeht, Jubilden gleicher Art
zu feiern.
Linz a. d. D. F. Baldinger.

Sternlein, Ein Bilderbuch vom Himmelszelt. Von Nora Scholly.
8° (12 Bilder und 13 S. Text). Bad Ischl 1949, Scholly-Verlag. Ge-
bunden S 16.40.

Ein herzerquickendes Kinderbiichlein fiir unsere Kleinen, das
in wundervoller Art Freude und Wissen um den Sternenhimmel
vermittelt. Besonders gut ist' der Himmelswagen und der kleine
Bir, geradezu entziickend in Wort und Bild sind die Zwillinge.
Das Biichlein ist sehr geeignet, gerade Kindern im Alter von sechs
bis zehn Jahren Freude zu machen und ihr Interesse auf die
Sternbilder zu lenken.

Die Scholly-Kinderbiichlein ,,Wolkenkinder“, ,,Schnee und Eis“
usw., die in Deutschland und in der Schweiz grofie Verbreitung
fanden, und nun das erste Biichlein dieser Art, das in Osterreich
herauskommt, beseelen in einer feinen, phantasievollen Art die
Natur und machen sie dem Kinde lieb. Es ist nur zu wiinschen,
daB uns die Kinstlerin noch viele solche Bilderbiicher iiber die
verschiedenen Erlebniskreise der Kinder schenkt.

LinziasdieD: DDr. Alois Gruber.

Schrei aus der Tiefe, Eine Auswahl aus den fritheren Dichtun-
gen. Von Paul Claudel. 8° (83). Paderborn 1948, Verlag Ferdinand
Schoningh. Kart. DM 2.90. g

Ein schmales Bindchen in wahrhaftiger Aschenbrodelauf-
machung, dx Sinnbild flir die Nachkriegsnote Deutschlands sein
kann. Aber der Inhalt gehort zu den kostbarsten Kleinodien, die
wir besitzen. Wie mull erst das Original auf den Franzosen wir-
ken, wenn noch die Ubersetzung Blicke in solche Welten zu offnen
‘vermag. Jede kleinste Dichiung dieser Auswahl ist Erweis der
Freiheit und Maichtigkeit des Geistes, alles zu sprengen und
transparent zu machen fiir andere Welten, tiefere, schénere und
dauerndere: die ziehenden Wolken eines diisteren Maitages, das
glihende Gold herbstlichen Laubes, das zwischen Inseln dahin-
gleitende Schiff, die Herrlichkeit des Mondes, die Glut des Mit-
tlags, das eintdonige Peitschen der Regenschauwer, die wunderlich
sprudelnde Quelle, das tosende Meer ... Was Wunder, wenn
da Gott seibst einmal diese dinne Membrane durchbricht
und durchst68t zu einem suchenden Menschen, so wie es Claudel
in den paar Seiten schildert, die ,,Meine Bekehrung® {iberschrieben
sind und in denen er jenes ergreifende Erlebnis beschreibt, das



Literatur ; 189

sich am 2. Dezember 1886 in der Kathedrale von Notre Dame zu
Paris ,beim zweiten Pfeiler im Choreingang, rechts auf der Seite
der Sakristei® ereignete, wihrend der Knabenchor das Magnifikat
der Weihnachtsvesper sang. Um dieser sechs Seiten allein willen
miiBte man zu dem Biichlein greifen und noch mehr um der
,Verse aus der Verbannung® willen, die wohl zum Tiefsten geho-
ren, was Claudel tiberhaupt geschrieben hat.
Linz a. d. D. Dr. Ferdinand Klostermann.

Die Steine der kommenden Zeit. Die Geschichte einer Buben-
gruppe. Von Alfons Rufj O. Praem. (Heilige Flamme, St. Gabrieler
Jugendbiicher, 6). 8° (120). Madling bei Wien 1949, Verlag der Mis-
sionedruckerei St. Gabriel. Halbleinen geb. S 10.80.

Das mit herrlichen Photos ausgestattete Buch 186t uns die
Schicksale einer Bubengruppe katholischer Jugend in der Ge-
fihrdung der Verfolgungszeit und in der Bewiahrung des Krieges
und der Nachkriegszeit miterleben. Dabei wichst und reift einer
der fiihrenden Burschen in das Priestertum hinein. Das erleben
wir ja erfreulicherweise nicht nur in Biichern. Das frische, von
Gipfelsturm und Fahrtenluft durchwehte Buch ist ein schones
Geschenk fiir unsere maénnliche Jugend, vor allem fir unsere
13- bis 17jahrigen. Die unwahrscheinliche Gespenstergeschichte
wire besser weggeblieben,

Linz awd. D Dr. F. Klostermann.

Vom Humer des Christen. Ein Kapitel iiber frohe und unfrohe
Frommigkeit. Von P.Dr. Heinrich Suso Braun O.F. M. Cap. 2. Auf-
lage. 89 (84). Innsbruck 1948, Verlag Felizian Rauch. Kart. S 4.80.

Ein kostliches Biichlein! Es gibt unter den Katholiken so viele
Verschiichterte, so viele Angsthasen, aber auch so viele humor-
iiqse Besserwisser. Thnen allen ist diese Schrift eine heilsame Me-

izin,

Einzia. d D, Dr. F. Mittermayr.

Deutsch und Lateinisch. Die Lehnbildungen der althochdeut-
schen Benediktinerregel. Von Werner Betz. 8° (228). Bonn 1949,
Verlag H. Bouvier u. Co. Kart.

Die Verwandtschaft der meisten europidischen Sprachen auf
Grund ihrer indogermanischen Urverwandtschaft ist ldngst be-
kannt. Weniger beachtet wird die Tatsache, daB sich die euro-
p;iischen Sprachen auch auf Grund eines inneren Sprachausgieiches
einander genidhert haben und sich immer mehr angieichen. Hier
ging gerade vom Lateinischen ein iiberméchtiger EinfluB aus. Die
Erforschung dieses Ausgleiches auf- Grund der Lehnbildungen in
der althochdeutschen Benediktinerregel, gewdhnlich die althoch-
deutsche Interlinearversion der Benediktinerregel von St. Gallen
genannt, hat sich der Verfasser zum Ziele gesetzt. Es gibt {ur
solche Untersuchungen nicht viel Vorarbeiten. Man muf den Fleil
und die Sorgfalt bewundern, mit der der Verfasser an seine sprode
Arbeit ging. Er brachte dazu gute Vorkenntnisse mit, da er schon
frither eine #hnliche Untersuchung iiber das Reichenauer Glossar
geschrieben hatte.

Der Verfasser begniigt sich nicht mit dem bloBen Nachweis der
neugebildeten Lehnworter, sondern er vergleicht diese Neu-
schopfungen auch mit den Lehnbildungen in anderen Sprachen,
geht ihrem Schicksal im Mittel- und Neuhochdeutschen nach und
1Bt uns so auf einem kleinen Abschnitt einen lehrreichen Blick



190 Literatur

in das Leben und Weben der Sprache tun. Auf Grund der sorg-
faltig geflihrten Untersuchung kann er den oben behaupteten
inneren Sprachausgleich der européischen Sprachen an konkreten
Beispielen erhirten. Es wird auch nach den Ausfithrungen des
Verfassers seine Schlufbehauptung kaum Widerspruch finden, da
die althochdeutsche Benediktinerregel nicht in St. Gallen, sondern
in Reichenau entstanden ist. Das ganze Buch fuBit auf griindlichem
und eifrigem Studium. Wenn es auch abseits des lauten Lirmes
der StraBe entstanden ist, so oder gerade deshalb sind doch seine
Ergebnisse fiir die Erkenntnis nicht blof der deutschen Sprache,
sondern auch fiir den Zusammenhang der europdischen Sprachen
aufschlufireich.
Linz a. d.D. Dr. J. Reitshamer.

Gertraud Angerer. Von Helga Oberhammer. 8° (55). Mit 7 Bil-
dern. Feldkirch 1949. Im Verlag der ,,Quelle”. Kart. S 6.90.

,Vor 150 Jahren ist Gertraud Angerer in Tulfes geboren. In
ihrem Heimatdorfchen ist ihr Andenken nie ganz erloschen. Aber
im tibrigen Tirol spricht man wenig von ihr, der Martyrin der
Keuschheit. Moge das kleine Lebensbild dazu beitragen, daB sie
wieder bekannt wird und vielen aus unserer Jugend leuchtendes
Vorbild und Fiurbitterin werden darf. Solche Heldenart ist selten
geworden im Lande. Gerade darum wollen wir mithelfen, daB ihre
leuchtende Gestalt nie mehr vergessen werde.“ So schreibt P. Igo
Mayr im Vorwort zu diesem Biichlein, das nicht nur ein wirdiges
Denkmal flir die Heldin, sondern auch ein eindrucksvoiles Mahn-
mal fiir alle Ringenden ist.

Linz a.d.D. Dr. Franz Mittermayr.

Neues religiﬁses Kleinschrifttum

Zusammengeste;lt vom Referenten fiir Schrifttum des
Seelsorgeamtes Linz

Modestus, der Apostel von Kirnten, Von Rupert Miiller. Kla-
genfurt, Verlag Carinthia. S 1.—.

Eine sehr ansprechende Biographie eines Henlxgen unserer Hei-
mat. In den Stiirmen der Volkerwanderung waren die Slawen nach
Karnten gekommen. Als Freund und Lehrer ihres jugendlichen
Herzogs brachte Modestus die Frohbotschaft des Christentums nach
Karantanien. Von seinem stillen, unaufdringlichen, aber gerade
deshalb segensreichen Wirken erzdhlt dieses Biichlein.

Junge Helden. Von R. Banka. Klagenfurt, Verlag Carinthia.
S 1.50.

Von der groBen Schar der jugendlichen Heiligen faBte R. Banka
einige Biographien zu dieser Kleinschrift zusammen. Die Lebens-
bilder wurden geschrieben, um der Jugend heldenhafte Vorbilder
zu geben. Mit wenigen, markanten Worten wird das Wesentliche
ihres Charakters und das wahre Heldentum ihres Lebens heraus-
gearbeitet. Man kann nur wiinschen, daBl diese Schrift in die Hand
Yie(lier Jugendlicher gelangt, die fiir GroBes und Edles zu begeistern
sind.

Elternsorgen., Von Georg Siraffenberger. Linz, Verlag Katho-
lische Schriftenmission, S 1.50.

Elternsorgen und Elternfragen gibt es viele. In dieser Schrift
sind vier wichtige, grundlegende Erziehungsfragen ausgewihlt:
Gerechtigkeit, Liebe, Einheit, Grundsatztreue. Die Antwort kann
auf so knappem Raum nur Anregungen geben, die zu einem Wei-



Literatur 191

terdenken filhren sollen. Der Leser spiirt sofort, daB hier nichts
am Schreibtisch ausgekliigelt, sondern alles aus dem Leben ge-
schopft ist. Sicher wird dieses Schariftchen e.ne &dhnlich freund-
liche Aufnahme finden, wie seinerzeit die erstmalige Wiedergabe
im Rundfunk (Studio Dornbirn).

Friedl zeigt’'s euch! Von Marianne Weber. 1. Auf nach Wien. —
2. Drunter und driiber. — 3. Das groBe Wunder.

Fritz haut hin! Von Erich Maria Meixner. 1. Schrei in der
Wildnis. — 2. Goldene Garben. — 3. Kamerad Wieserl. Wien, Ver-
lag O. Kloiber. Preis pro Heft S 1.50.

Mit diesen neuen Friedi- und Fritzheften setzt der Verlag
0. Kloiber seine Reihe frischer Buben- und Méadelgeschichten fort.
Die Grundtendenz der Erzdhlungen ist wiederum gesunde Laus-
buben- und Jungméadchenhaftigkeit. Alles aber ist unaufdringlich
und unauffillig hineingestellt in natiirliches Gutsein, Starksein,
Helfen und sich Freuen. Manche Unwahrscheinlichkeiten werden
der Freude der jungen Leser an dieser Reihe nicht Abbruch tun.

Zeitschriften

An dieser Stelle werden jdhrlich einmal jene Zeitschriften an-
gezeigt, die von den Verlegern oder Herausgebern regelmiBig das
ganze Jahr an die Redaktion eingesandt werden.

Angelicum. Periodicum trimestre. Roma (Italia), Salita del
Grillo 1.

Antonianum. Periodicum philosophico-theologicum trimestre.
Editum cura Professorum Athenaei Antoniani de Urbe. Roma (24),
Via Merulana 124, Italia.

Apollinaris. Commentarius iuris canonici. Roma, Piazza S. Gio-
vanni in Laterano 4.

Benediktinische Monatschrift. Zur Pflege religiosen und geisti-
gen Lebens. Herausgegeben von der Erzabtei Beuron/Hohenzollern.

Bibel und Liturgie. Blidtter fiir wvolksliturgisches Apostolat.
Klosterneuburg - Wien XXI. Erscheint monatlich.

Biblica. Commentarii editi cura Pontificii Instituti Biblici.
Pubblicazione trimestrale. Roma 2/4, Piazza Pilotta 35. 3

Bijdragen. Uitgegeven door de Philosophische en Theologische
Faculteiten der Noord- en Zuid-Nederlandse Jezuieten. Tongerse-
straat 53, Maastricht.

Cultura Biblica. Revista mensual ilusirada. Segovia, Grabador
Espinosa 4.

Der Seelsorger. Monatsschrift flir alle Bereiche priesterlicher
Reich-Gottes-Arbeit. Wien, Verlag Herder.

Die frohe Botschaft. Zeitschrift fiir homiletische Wissenschaft
und Praxis. Erscheint monatlich. Wien XIX/117, Kreindlgasse 12.

Dokumente. Zweimonatsschrift im Dienste libernationaler Be-
.gegnung. Herausgegeben von der Gesellschaft flir tibernationale
Zusammenarbeit. Dokumente-Verlag, Offenburg, Baden, Wein-
gartenstrafe 6. Geschiftsstelle fiir Osterreich: Wien III, Lothrin-
gerstrafie 20.

Franziskanische Studien. Vierteljahrschrift. Miinster-Werl
(Westfalen), Dietrich-Coelde-Verlag.

Kalasantiner-Blitter. Monatsschrift der Kalasantiner-Kongre-
gation. Wien XV, Gebriider-Lang-Gasse 7.

_ Klerus-Blatt. Vormals Katholische Kirchenzeitung. Salzburg,,
Linzer Gasse 29. Erscheint jeden zweiten Samstag.



192 Literatur

L’Artisan et les Arts Liturgiques. Revue trimestrielle d’Art
Sacré. Pubiiée par les Bénédictins de l’Abbaye de Saint-André-
Lez Bruges (Belgique).

LA VIE. Catholique Illustrée. Hebdomadaire imprimé en France.
Paris 17, Boulevard Malesherbes 163.

Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft. Nouvelle Revue de
science missionaire. Seminar Schéneck, Beckenried (Schweiz). Er-
scheint viermal jéhrlich.

Periodica de re morali, canonica, liturgica. Edita a Professori-
bus Pontificiae Universitatis Gregorianae. Roma, Piazza Pilotta 4.

Recherches de Théologie ancienne et médiévale. Revue trime-
strielle. Abbaye du Mont César, Louvain (Belgique). ;

Revista Eclesiistica Brasileira. Editora Vozes Lida., Petropolis,
Estado do Rio. ;

Revue diccésaine de Namur. Périodique paraissant tous les deux
mois. Gembloux, J. Duculot, Belgique.

Sacerdos. Tweemaandelijks Tijdschrift voor Predikatie en Ziel-
zorg. Carmelietenstraat 4, Mechelen (Belgie).

Scripture. The Quarterly of the Catholic Biblical Association.
43, Palace Street, London S. W. 1.

Theological Studies. A quarterly Review. Woodstock, Mary-
land, U. S. A. y

The Philosophical Review. An International Journal. Published
by Cornell University Press every two months at Ithaca, New York,
U.:S. A.

Trierer Theologische Zeitschrift. Neue Folge des Pastor bonus.
Paulinus-Verlag, Trier. Jihrlich 6 Doppelhefte.

Wiadomosci Duszpasterskie oraz Szkize kazan niedzielnych £
swiatecznych. Poznan, Ostrow Tumski 4

Wort und Wahrheit. Monatsschrift fiir Religion und Kultur.
Wien, Verlag Herder.

Wspélczesna Ambona. Kielce, WyZsze Seminarium Duchowne,
skr. p. 5.

Zeitschrift fiir katholische Theologie. Erscheint viermal im
Jahre. Wien, Verlag Herder.

Eigentimer und Herausgeber: Die Professoren der Phil.-

theol. Dibzesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher

Redakteur: Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, Harrachstraf3e 7.

— Verlag und Druck: O.-0. Landesverlag, Linz, Landsfr. 41. —
Printed in Austria.

. = " e GRABSTEINE und GRABKREUZE
e ENGLER: Inh- E.SCHILLE-LIN2/D.

MELKHARGASSE da HAUPTPLATE 22




THEOLOGISCH-PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

98. JAHRGANG 1950 3. HEFT

wsRenovamini . . . spiritu mentis vestrae*
(Eph 4, 23)

Von P. Franz Lakner S.J., Innsbruck

Pius XI. hat in seinem Rundschreiben iiber die Exer-
zitien (20. Dezember 1929) auch die monatliche Geistes-
erneuerung hervorgehoben, indem er sagte: ,,Noch miis-
sen Wir... eine fromme Gewohnheit dringend anraten,
die dazu dient, die Exerzitienfriichte, iitber die Wir so
Schones gesagt haben, zu bewahren und sie nicht so bald
wieder zu vergessen. Wir meinen die monatliche und
vierteljahrige Geistessammlung, die man eine kurze Exer-
zitienwiederholung nennen konnte. Diese Sitte — Wir
gebrauchen hier die Worte Unseres Vorgingers s. A.
Pius’ X. —ssehen Wir mit Freuden an vielen Orten sich
verbreiten und aufblithen, besonders in religiosen Ge-
meinschaften und bei frommen Mannern aus dem Welt-
k!l-erus.“l) In seiner Enzyklika ,,Uber das katholische Prie-
stertum™ (20. Dezember 1935) kommt Pius XI. noch ein-
mal auf die monatliche Geistessammlung zu sprechen:
»Zieht Euch in die heilige Einsamkeit der geistlichen
Ubungen zuriick, nicht nur in der Zeit und fiir die Dauer,
die die Kirchengesetze streng vorschreiben, sondern auch
ofter und langer, soweit es Euch gestattet ist, und widmet
ferner monatlich einen Tag instandigerem Gebet und gré-
Berer Sammlung, wie es eifrige Priester schon immer ge-
tan haben.*?)

Aber auch hier wie immer und tiberall sonst im geist-
lichen Leben machen wir die Erfahrung, dafi wir be-
stimmte, besonders tiglich oder haufig geiibte religiose
Handlungen und Ubungen vernachlassigen und mit der
Zeit ganzlich unterlassen. Der Grund ist gewohnlich zwei-
fach: entweder schéatzen wir eine geistliche Ubung nicht

1) AAS 21, 1929, 705.

%) M. Gatterer, Papstworte zu driickenden Lebensfragen 5:
Rundschreiben Pius' XI., 1936, 286, ;

»Theol.-prakt. Quartalschrifts III, 1950 13l



194 Lakner, , Renovamini . .. spiritu mentis vestrae“

hoch genug ein — was man nicht schétzt, liebt man nicht
— oder aber wir verwenden nicht jene Methode, die den
Erfolg verbiirgt. Wir wollen darum zunichst -einige
Griinde anfithren, die unsere Wertschdtzung der Geistes-
erneuerung steigern sollen; dann werden wir einige Winke
fiir die praktische Ausiibung geben.

I. Der Wertschitzung der Geisteserneuerung stehen
nicht selten Vorurteile und Bedenken gegeniiber, die wir
zerstreuen miissen. Die Losung der Bedenken wird uns
aber zugleich auch die Méglichkeit geben, die eigentlichen
positiven Werte der Geisteserneuerung aufzuzeigen.

1. Die ftrita difficultas, die gewohnlich vorgebracht
wird, ist der Vorwurf: Schon wieder eine neue geistliche
Ubung! Als ob wir nicht schon genug, ja ilbergenug an
solchen Ubungen hitten! Man sollte der Seele eher mehr
Freiheit gewihren; denn die Vollkommenheit besteht in
der Liebe, die Liebe aber ist Wahrheit und Freiheit.

Ubrigens scheint diese neue Ubung auch ganz unnot-
wendig zu sein. Wenn schon kontrolliert werden mub,
dann haben wir ja die tagliche Gewissenserforschung und
die Exerzitien, die von sehr vielen Priestern jahrlich ge-
macht werden. Frither hat man uns immer gesagt, wer
die tagliche Gewissenserforschung treu itbe und sich jahr-
lich in den Exerzitien erneuere, der durfe ruhig sein: er
hat sein Heil gesichert und schreitet auf dem Weg der
Vollkommenheit voran. Jetzt auf einmal soll dies nicht
mehr ausreichend sein.

Endlich mége man vor Augen haben: ,Der Heilige
Vater empfiehlt die aullerliturgischen Formen der Frém-
migkeit — Betrachtung, Gewissenserforschung, Exerzitien
... — aber er befiehlt sie nicht. Darin sehen wir einen
fundamentalen Unterschied zwischen liturgischer und
aufBerliturgischer Frommigkeit, von denen die erstere
Pflicht und die zweite Rat ist. Soll man den Rat zur
Pflicht machen? Die Kirche tat es nicht, sondern sie
wahrt die menschliche Freiheit... Spannungen entstehen
immer dann, wenn die Rite zur Pflicht gemacht werden.
Strenge Pflicht ist fiir den Priester das Beten des Offi-
ziums. Daneben eréffnet sich nun ein weites Betatigungs-
feld fiir Priester und Laien in der mehr oder weniger
intensiven oder extensiven Teilnahme an der liturgischen
Feier des Kirchenjahres und an all den Andachten und
Ubungen, die die heilige Kirche empfiehlt. Der Heilige
Vater hitte nicht deutlicher sprechen kénnen und wir



Lakner, ,,Renovamini ... spiritu mentis vestrae“ 195

sind ihm sehr dankbar dafiir, daB er so klar gesprochen
hat.”?)

2. Was ist zu diesen Einwdnden zu sagen? Ist die Gei-
steserneuerung wirklich etwas ganz Neues? Wir geben zu,
dafl der Name neu ist, wir geben zu, daB} vielleicht die
Art und Weise neu ist, die ,,Organisation” der Ubung,
aber keineswegs ist die Sache selbst neu. Wir wissen aus
unserer eigenen Kindheit, daf} in unserer Pfarre allmonat-
lich, gewohnlich am letzten Sonntag des Monates, die so-
genannte ,,Guten-Tod-Andacht” gehalten wurde. Was wir
in unserer Pfarre sahen, das war ein weit verbreiteter,
allgemein geiibter Brauch. Und aus dieser Guten-Tod-
Andacht hat sich nun mit Riicksicht auf die Notwendig-
keit und Bediirfnisse unserer Zeit die Geisteserneuerung
entwickelt. Wir kénnen kurz und richtig sagen: die Guten-
Tod-Andacht unserer Tage ist eben die Geisteserneuerung.
Das sagt uns ein Mann, ein Heiliger, der wie kein anderer
dazu berufen ist, weil er, ein Apostel der Guten-Tod-An-
dacht, zugleich einer der groften Forderer, ja einer
der Erwecker der Geisteserneuerung ist; es ist der heilige
Leonhard von Porto Mauritio.

Der Heilige schrieb im Jahre 1734 ein bekanntes Werk
mit dem Titel: ,,Das geweihte Handbuch®. Im 22. Kapitel
schreibt er folgendes: :

Meiner Ansicht nach besteht der beste Akt christlicher Klug-
heit in der Vorbereitung auf den Tod, der, sollte er uns unver-
sehens ‘ereilen, ebenso verhingnisvolle wie auch nicht wiedergut-
zumachende Folgen nach sich zieht. Der Gedanke an das alles
BeschlieBende dieses letzten Schlafes hat die hervorragendsten
Siulen der Kirche erzittern lassen . . . Es steht freilich ein ewiges
Interesse auf dem Spiel, und zwar nichts Geringeres als die ewige
Gliickseligkeit.

Willst du in dieser groBen Sache Erfolg haben, so verrichte
zwei kleine Sachen gut: bitte zunidchst aus ganzem Herzen um
die Gnade der Beharrlichkeit, die aller Gnaden Gnade ist. Zu
diesem Zwecke rufe unaufhorlich: Mein Jesus, Barmherzigkeit! Du
mufit es darin zu einer solchen Gewohnheit bringen, dal du diese
Bitte gleichsam wvon selbst, wenigstens im Herzen, aussprichst,
wenn sich der Tod dir naht. Dann muft du dich des ausgezeich-
neten Mittels bedienen, das ich dir nun vorstellen und empfehlen
will. Wahle jeden Monat einen Tag, an dem du mdoglichst frei

von zeitlichen Sorgen und Arbeiten dich ganz der Aufgabe wid-
men kannst, sterben zu lernen.

Ich lege dir hier einen Plan fiir eine solche monatliche Geistes-
sammlung vor, die dir eine Quelle des Trostes im Leben und der
Ruhe und Zuversicht im Sterben sein wird: Ziehe dich von der
Welt zuriick; fiurchte dich nicht, einen Tag lang ... in Schwei-
gen und Einsamkeit zu leben . .. bereite dich mit besonderer

3) B. Reetz O. S. B., Mediator Dei, Klerusblatt 81, 1948, 59.

13*



196 Lakner, ,,Renovamini ... spiritu mentis vestrae“

Sorgfalt auf den Empfang der heiligen Sakramente vor; halte
zweimal, morgens und abends, eine Betrachtung; besuche ofter das
Allerheiligste Sakrament; den Rest dieses kostbaren Tages widme
einer geistlichen Lesung und dem wesentlichen Teil einer solchen
Geisteserneuerung, der Gewissenserforschung . .. Sei versichert:
wenn du jeden Monat diese heilsame Ubung verrichtest, wirst du
unermeBliche Vorteile daraus schopfen, von denen ich dir nur
zwei nennen will: der eine besteht darin, daB Gott, solltest du
angesichts des Todes nicht mehr Zeit haben, alle Akte zu lben,
wie du sie am Tage der Geisteserneuerung verrichtest, sie dir
dennoch so anrechnen wird, als héttest du sie wirklich in deiner

" letzten Stunde geiibt . . . Anderseits erwirbst du dir eine solche

Ubung in der Erweckung dieser Tugendakte, daf sie dir, wenn
Gott dir angesichts des Todes Zeit 1d6t, sie zu erwecken, umso
leichter fallen und du sie mit umso groferer Inbrunst wirst er-
wecken konnen. Das ist die Besiegelung aller Ratschlidge, die ich
dir in diesem Buche gab: es ist der letzte, aber auch der wich-
tigste.”)

Die tagliche Gewissenserforschung und die Exerzitien
sind gewill notwendig; aber sie geniigen heute nicht mehr.
Die taglich geiibte, nur einige Minuten dauernde Erfor-
schung geht zu wenig in die Tiefe, als daf} sie die Geisles-
erneuerung ersetzen konnte, Wir alle wissen, dal} gerade
die taglichen geistlichen Ubungen eben durch die Alltag-
lichkeit der Gefahr ausgesetzt sind, zu bloBen Gewohn-
heiten zu werden. Und die jahrlichen Exerzitien? Der Ab-
stand zwischen den jahrlichen Exerzitien ist zu grof, als
dafB die Friichte ohne Aufwendung besonderer Sorge er-
halten bleiben konnten. Es ist vielmehr so, dafi gerade
die Sorge um den Erfolg der Exerzitien zur Einfuhrung
und zum Ausbau der Geisteserneuerung gefiithrt hat.

Auch hier kénnen wir einen unverdachtigen Zeugen
anfithren. Es ist der Apostel der monatlichen Geistes-
erneuerung in Belgien und Frankreich, P. Adolph Petit
S. J., der ein eigenes Buch fir die Geisteserneuerung ge-
schrieben hat unter dem Titel: ,,Sacerdos rite institutus
piis exercitationibus menstruae recollectionis.””) Diesem
Werk schickt er eine ,,Allocutio ad sacerdotes™ voraus,
in der er ausfiihrt:

»Als ich kiirzlich bei den jahrlichen Exerzitien unter Thnen
weilte, war ich von grofSem Trost erfillt, da ich Thre Frommig-
keit, Ihren Eifer, Ihren Grofmut sah. Ich sah Sie zu allem bereit,
entflammt von einem heiligen Feuer, ich sah, wie Sie nur ein
Verlangen hatten, zum Gipfel Ihrer heiligen Berufung emporzu-
steigen. Ich sah Sie alle beseelt vom besten Willen und in der
besten Verfassung, um die priesterliche Vollkommenheit zu erlan-
gen.

%) Zitiert bei J. Zeij S. J., Die monatliche Geisteserneuerung I,

1924, 22—24.
5) 5 Binde, Ed. 7, Desclée 1925—1926.



Lakner, ,,Renovamini... spiritu mentis vestrae“ 197

Doch stillschweigend habe ich bei mir selber erwogen: diese
wunderbare Seelenstimmung, jetzt in den Exerzitien erworben,
wird wohl mitten im Drange der an sich heiligsten Pflichten des
priesterlichen Dienstes allm#hlich verschwinden . .. Und in der
Tat, alljahrlich machen wir die gleiche Erfahrung: kaum sind
einige Monate nach den Exerzitien vergangen, miissen wir schon
seufzen und an die Brust schlagen. Wir sehen, in wie vielen Din-
gen wir versagen! Und woher kommt dies unser Versagen? Aus
mehreren Quellen. Wir versagen infolge einer gewissen natiirlichen
kérperlichen und geistigen Ermidung, die uns nach andauernden
Arbeiten, nach vielen Sorgen, nach so manchen Kampfen mit un-
seren Leidenschaften und starken Versuchungen iiberkommt. Wir
versagen infolge einer gewissen Ausgegossenheit des Geistes .
Wir versagen endlich, weil wir es fehlen lassen am Gebet, vor
allem am instandigen Bittgebet fiir die so dringend bendtigte
Gnadenhilfe.

Es ist also notwendig, daB der Geist sich erneuere und das,
was er schon erreicht hat, wieder voll und ganz zurlickerobere.
Dazu dient nun die monatliche Geisteserneuerung. Wenn namlich
die Priester allmonatlich gemeinsam zusammenkommen, so erfiil-
len sie Christi Gebot: ,Kommt abseits an einen einsamen Ort und
ruht ein wenig aus!* (Mk 6, 31). Wie gut und schon ist es, wenn
Briider zusammen sind, auch bloB fiir eine Stunde, zusammen mit
Jesus, ihrem Herrn . . .! Aus einer solchen Gemeinschaft erwach-
sen wieder neue Krafte, wird der Mut wieder gestérkt, schwindet
alle Bedriicktheit, werden die Herzen wieder weit. Wir erwigen
bei dieser Gelegenheit eine der ewigen Wahrheiten, wir durch-
leuchten die Schlupfwinkel unserer Seele, wir stobern die Fallen
auf, die der bidse Feind hinterhiltig gelegt hat, wir entfernen von
uns allen MiBtrost. Wir beten und beten umso wirksamer, weil
wir gemeinsam beten. Sagt doch Christus der Herr selbst: ,Wahr-
lich, ich sage euch, wenn zwei von euch auf Erden einig sind in
irgend einer Sache, um die sie bitten, es wird ihnen von meinem
himmlischen Vater gewdhrt werden. Denn wo zwei oder drei in
meinem Namen versammelt sind, da bin ich in ihrer Mitte* (Mt
18, 191£). Und P. Petit schlieft: ,,Ex his sequitur recollectionem
menstruam moraliter nobis esse necessariam, si velimus nos con-
servare in statu fervoris et progredi in via sanctitatis.®s)

P. Petit macht aber auch eigens aufmerksam, daf} die
taglichen geistlichen Ubungen nicht gentigen: ,Es ist
richtig, ein guter Priester 146t keinen Tag voriibergehen,
ohne eine gewisse Erneuerung zu machen; er betrachtet
taglich, er erforscht sein Gewissen, er halt geistliche
Lesung. Aber die Erfahrung lehrt, dal} diese tagliche Er-
neuerung nicht gentigt, um das Herz des Priesters vor der
Ausgegossenheit zu bewahren; trotz dieser Ubungen gerat
er allméhlich in sein fritheres Elend. AuBlerdem ist leicht
einzusehen, dall der Priester, der in der Welt leben und
wirken mull, sich mit dem Staub der Welt besudeln wird.
Wenn jemand ein grobes Kleid trigt, so wird es nicht
geniigen, es taglich mit der Biirste zu reinigen, er wird

9 A a 0.1, 11—13.



198 Lakner, ,,Renovamini ... spiritu mentis vestrae®

von Zeit zu Zeit das Kleid mit einem Stock ausklopfen
milssen, um es so von dem eingedrungenen Staub zu be-
freien; so mulBl auch der fromme Priester eine groflere
Sorge aufwenden, die verborgenen Fehlerquellen zu ent-
decken und sie durch eine aufrichtige Reue zu be-
seitigen.”")

Diese Notwendigkeit hat denn auch viele Oberhirten der
Kirche veranlaBit, die monatliche Geisteserneuerung nicht
blo6 zu empfehlen, sondern sie fiir die Priester und
Priesterkandidaten anzuordnen. Wie es also nicht richtig
ist zu behaupten, die auBerliturgischen Ubungen seien
bloB empfohlen im Gegensatz zu den liturgischen, die
Pflicht waren, so kann man auch nicht folgern, daBl die
monatliche Geisteserneuerung, weil sie eine auBlerlitur-
gische Ubung ist, nicht verpflichtenden Charakter haben
konne. Dall jene Unterscheidung nicht zulissig ist, dafiir
bietet uns das HIl. Offizium selbst Gewahr, das sich in
einem Schreiben an den Erzbischof von Salzburg aus-
driicklich gegen obige Ausfiihrungen gewendet hat: ,,Ohne
Zweifel ist zurtickzuweisen, was der Verfasser in Nr. 22
unter e) sagt, indem er behauptet, die liturgischen An-
dachtsformen seien verpflichtend, die anderen aber nicht.
Eure Exzellenz wissen, daB die persénlichen oder privaten
Gebetsitbungen fir die Priester und Ordensleute, wie Be-
trachtungen, Gewissenserforschung, Exerzitien, nicht nur
niitzlich, sondern durchaus notwendig und verpflichtend
sind. Es ist sehr zu bedauern, dafi der Verfasser zu be-
haupten wagt, der Hl. Vater hatte nicht deutlicher spre-
chen konnen, indem er seine falsche Ansicht dem Hl. Va-
ter selbst zuschreibt. Es ist also sehr wichtig, sei es
schriftlich, sei es mindlich, den wahren Sinn des péapst-
lichen Rundschreibens in diesem Punkte zu erklaren.”®)

II. Wir kommen zum Wie der Geisteserneuerung. In
der am Anfang vorgelegten Anweisung des hl. Leonhard
von Porto Mauritio werden einige sehr wichtige Punkte
fir die Durchfithrung der Geisteserneuerung gegeben, so
Einsamkeit, Vorbereitung auf den Empfang der hl. Sakra-
mente, wobei natiirlich besonders an das Bullsakrament
zu denken ist, Betrachtungen, Besuchungen des Aller-
heiligsten, geistliche Lesung und Gewissenserforschung.

Eine ganz ausfithrliche und sehr praktische Anleitung
fir die monatliche Geistessammlung verdanken wir einem

AL 8, 018
8) Schreiben des HIl. Offiziums vom 25. November 1948. Kor-
respondenzblatt des Priestergebetsvereines Innsbruck, 83, 1949, 6.



Lakner, ,Renovamini . .. spiritu mentis vestrae® 199

[Weltpriester aus der Dibzese Bergamo, Giorgio Gusmini,
der am Beginn unseres Jahrhunderts ein Biichlein ge-
schrieben hat, das den Titel tragt: ,,Il Ritiro mensile dei
sacerdoti“?). Wir wollen aus dieser praktischen Anleitung
das Wichtigste herausheben; denn die von Gusmini vor-
gelegte ,Methode” hat sich in dieser oder jemer Form
bereits iberall durchgesetzt und sogar religiose Genos-
senschaften, die schon eine ausgeprigte Form hatten, ha-
ben sich ihr angeschlossen.

Die Geistessammlung besteht aus drei Hauptteilen:
1. der Vorbereitung; 2. der eigentlichen Geisteserneu-
erung; 3. dem Schlul.

1. Die Vorbereitung. Jedes wichtige Geschaft, das wir
zu verrichten haben und das gelingen soll, verlangt, dali
wir uns gut darauf vorbereiten. Das gilt auch fiur die
Geistessammlung, die einerseits sehr wichtig ist, aber
anderseits auch der Schwierigkeiten nicht entbehrt. Ge-
wiB, wenn der bose Feind sieht, dall er uns nicht ver-
leiten kann, sie zu unterlassen, dann wendet er doch jedes
Mittel an, um ihren Erfolg zu vereiteln oder zu beein-
trachtigen.

Die Vorbereitung teilt sich in eine entfernte und in
eine nihere. Die entfernte umfalit drei Dinge: Bestim-
mung des Tages fiir die Geistessammlung, womaoglich fir
das ganze Jahr, wodurch die Gefahr eines Aufschubes
oder der Unterlassung vermieden wird; Festsetzung eines
moglichst genauen Stundenplanes fiir diesen Tag; Beseiti-
gung der Hindernisse, die am nachsten Tag die Geistes-
sammlung hindern kénnten. Die nahere Vorbereitung be-
ginnt am Vorabend der Geistessammlung: Pflege moglich-
ster Sammlung, die abends bereits in Stillschweigen
ilbergehen soll; Wahl der Betrachtungen und Lesungen
fir den folgenden Tag; gegen Abend eine andichtige Be-
suchung des Herrn im Hlst. Sakrament und innige An-
empfehlung an Maria, an die Heiligen. Bei dieser Besu-
chung oder anschlieBend an diese soll die einleitende
oder vorbereitende Betrachtung gehalten werden.

2. Die eigentliche Geisteserneuerung. Die wesentlich-
sten Teile dieser Geisteserneuerung sind die Betrachtun-
gen und die Gewissenserforschung. Frithmorgens soll
eine lingere Betrachtung gehalten werden iiber eine der
ewigen Wahrheiten; dann am spiten Vormittag oder am

9) In deutscher Ubersetzung erschienen bei Raber, Luzern, 1910.
Leider ist dieses Biichlein schon seit langer Zeit vergriffen und
nicht wieder neu aufgelegt worden. g



200 Lakner, ,Renovamini ... spiritu mentis vestrae®

frithen Nachmittag eine Betrachtung iiber eine oder meh-
rere bestimmte Standestugenden. Anschlieflend daran die
eigentliche Gewissenserforschung, die sich besonders mit
dieser Standestugend, iiber die man betrachtet hat, be-
schaftigen wird. Fiir die Erforschung ist es sehr niitzlich,
eine Grundlage zu haben, weil man dann mehr bei der
Sache bleibt und fiir gewéhnlich auch gréfieren Erfolg
erzielt'), Die Frucht der Gewissenserforschung werden
gute, brauchbare und zugleich wirksame Vorsaize sein.
Gusmini rat dann sehr, die monatliche Geisteserneuerung
mit einer Monatsbeichte zu beschlieBen; es ist eine Art
‘Wiederholungsbeichte iiber den ganzen Monat. Endlich
wird noch eine Besprechung mit dem Seelenfiihrer ange-
raten, bei der man Rechenschaft iiber den vergangenen
Monat gibt. :

3. Von nicht geringer Wichtigkeit ist auch der Schluff
der Geistessammlung. Nach Gusmini besteht er aus vier
Teilen. '

Die Vorbereitung auf den Tod. Da die Geistessamm-
lung hauptsachlich darauf abzielt, uns auf einen guten
und heiligen Tod vorzubereiten, so ist es vor dem
SchluB notwendig, im heilsamen Gedanken an den Tod
nochmals vor Gott jene Akte zu erwecken, die uns auf
diesen Schritt am besten vorbereiten konnen. Es gibt hier
sehr verschiedene schone und gute Andachten. Fiir den
Priester wird wohl immer die beste Vorbereitung darin
bestehen, dafl er die kirchlichen Gebete, die er so oft am
Sterbebett beten muB, langsam und betrachtend betet und
auf sich anwendet.

Aufopferung der Vorsdtze. Wenn die hauptsiachlichste
Frucht der Geisteserneuerung gute und wirksame Vor-
sitze sind, so ist es billig, daf wir diese ihm aufopfern,
von dem das Gelingen wesentlich abhéangt.

Ubereinkunft mit Gott fir den ganzen Monat. Man
wird Gott dem Herrn nicht blof seine Vorsatze aufopfern,
sondern man wird auch zum Ausdruck bringen, wie sehr
uns daran liegt, diese Vorsitze auch wirklich auszufiih-
ren. Wir miissen uns daher gleichsam im Angesichte
Gottes zu unseren Vorsitzen verpflichten, ohne dali wir
gerade ein Geliitbde ablegen. Aber es wird Gott gewill sehr

10) Teider gibt es nur wenig solche Vorlagen. Eigens fiir Prie-
sterkandidaten und Priester findet sich eine solche in: ,Hand-
biichlein fiir die monatliche Geisteserneuerung® von P, Franz
Lakner, 1946, Paulusdruckerei, Freiburg in der Schweiz, S. 112—
174,



Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten 201

gefallen, wenn er sieht, welchen Ernst wir an den Tag
legen.

Abschluff der ganzen Geistessammlung. Sicher wire es
am wirksamsten, wenn wir einen ganzen Tag fir die
Geisteserneuerung verwenden konnten, so dafl nach der
Aufopferung der Vorsatze und der Ubereinkunft mit Gott
die Nachtruhe und die Ubungen der Frommigkeit des fol-
genden Morgens folgten. Es ist sehr anzuraten, die Mor-
genbetrachtung des folgenden Tages als eine Art Ab-
schlubetrachtung zu halten. So betrachtet und so geiibt,
wird die monatliche Geisteserneuerung sicher ein Mittel .
zum Fortschritt im geistlichen Leben und unzweifelhaft
ein geeignetes und sehr wirksames Mittel sein.

Einige Hilfsmittel fiir die monatliche Geisteserneuerung

1. Den Stoff fiir die Morgenbetrachtung (iiber die ewigen Wahr-
heiten, besonders iiber den Tod) kann man entnehmen aus: D. Thal-
hammer S. J., ,Seid bereit!“ 1945, Paulusdruckerei, Freiburg. —
2. Fir die Betrachtung iiber die Standestugenden: A. Petit S. J.,
»Sacerdos rite institutus...* 5 Binde, 1925/26, derselbe, ,, Templum
spirituale sacerdotis®, 1902; J. Zeij S. J., ,,Die monatliche Geistes-
erneuerung®, aus dem Hollandischen libersetzt, 2 Bandchen, Inns-
bruck 1924 und 1926. — 3. Fur die Erforschung leistet gute Dienste:
4. Haggeney 8. J., ,,Recollectio®, 4. Auflage, Kevelaer, 1928.

Hervorragende Gestalten
des alttestamentlichen Priestertums
Von Dr. Karl Fruhstorfer, Linz

5. Der Hohepriester des Buches Judith

Ein ungeheures Kriegsheer setzt sich vom Osten aus
gegen den Westen in Bewegung. Gleich Heuschrecken
bedecken die Truppen die Erde (Jdt 2, 11). Eine Stadt
nach der andern, Land um Land wird erobert. Da erfafit
die Gbrigen West-Vélker solche Furcht, dafi sie freiwillig
Unterwerfung anbieten. Aber es niitzt thnen nichts. Der
feindliche Feldherr Holofernes zerstorte trotzdem ihre
Stadte und lie§ ihre Goétter-Haine fallen. Schon steht der
Feind im Norden Paléastinas, schon hat er seine uniiber-
sehbaren Lagerzelte aufgeschlagen in der groflen, frucht-
baren Ebene Esdrelon. Israel ist auf das héchste bedroht.
Nicht blof um seinen vélkischen und staatlichen Bestand
handelt es sich, sondern auch um seine Religion. Der
Feind will ja an Stelle Jahwes seine Gotzen setzen.

Da tritt der Hohepriester Eliachim (Joakim: 15, 9)
auf den Plan. Er erscheint als der Fihrer des Volkes



202 Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten

Israel in dieser Zeit schwerster Not. In seiner Hand ruht
die hochste geistliche und weltliche Macht. Eliachim er-
teilte den schriftlichen Befehl, die Gebirgspasse zu be-
setzen, um das Vordringen des Feindes gegen Jerusalem
zn verhindern (4, 51f.). Zu den Mitteln der Kriegfithrung
filgte er sodann moralische und religiose. Er zog selbst
in ganz Israel umher, um durch sein persénliches Er-
scheinen und sein Wort zu ermutigen, um das betende
und fastende Volk in der Buligesinnung und im Vertrauen
auf die Hilfe des Herrn zu bestarken. Der Hohepriester
Eliachim wies hin auf das Beispiel Mosis: Moses, der
Knecht Jahwes, hat die Amalekiter, die auf ihre Starke
und Macht, auf ihr Heer, ihre Schilde, ihre Streitwagen
und Reiterei pochten, nicht mit dem Schwerte besiegt,
sondern durch fromme Gebete (4, 121.). ,,So wird es allen
Feinden Israels ergehen, wenn ihr in eurem gottgefilligen
Tun verharrt” (V.14). Die Worte des Hohenpriesters
wirkten. Aus ganzem Herzen flehten alle zu Gott, dafl er
sein Volk Israel heimsuchen moge in Gnaden (V.17).
Die Priester gaben dem Volke das beste Beispiel. Sie
zogen das hirene BufSigewand an und brachten in sol-
chem Ornat, das Haupt mit Asche bestreut, sogar die
Anbetungsopfer (Brandopfer) dar auf dem mit Bub-
gewand bedeckten Altar. Sie befahlen den Kindern, sich
vor dem Tempel des Herrn niederzuwerfen, damit Kindes-
unschuld den Blick Gottes sinftige. Mit lauter Stimme
baten Priester und Volk einmiitig Jahwe, den Gott Israels,
er moge nicht ihre Kinder und Frauen dem Feinde als
Beute tiberlassen, er moge nicht ihre Stidte dem Unter-
gang und ihr Heiligtum der Schindung preisgeben; der
Herr moge sie nicht zum Gespétte der Heiden werden
lassen (4, 91.). Kein Zweifel, dal der Hohepriester Elia-
chim hinter seinen Priestern nicht zuriickblieb, sondern
sie wohl an Eifer noch iiberfliigelte’).

Gott erhorte das mit Fasten und anderen BuBwerken
verbundene Gebet. Er erweckte seinem Volke eine Ret-
terin in der Witwe Judith, die nicht nur durch blendende
Schonheit hervorragte, sondern auch an Frommigkeit,
mutiger Entschlossenheit und Kilugheit alle Bewohner
von Bethulia ibertraf. Der Feind selbst mufite ihr das
Zeugnis ausstellen: Es gibt auf der Welt keine zweite

1) Der griech. Text 4, 14 sagt Ubrigens ausdriicklich, daB der
Hohepriester Joakim, die Lenden mit dem BufBlkleid umgiirtet, das
-tigliche Brandopfer darbrachte. Im Gr. T. lautet der Name des
Hohenpriesters durchgehends: Joakim = Jahwe wird aufrichien.



Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten 203

Frau mehr von gleicher Gestalt, Schénheit und Klugheit
der Rede (11, 19). Nachdem die Altesten der belagerten
Stadt Bethulia, in der die Wassernot aufs #ufBlerste ge-
stiegen war, beschlossen hatten, nach Verlauf von fanf
Tagen sie zu tibergeben, richtete Judith den gesunkenen
Mut auf und faBte im vollen Vertrauen auf die Hilfe des
Herrn den kithnen Plan, Bethulia zu retten. Durch eine
Kriegslist erlangte sie Zutritt zu Holofernes. Als der Feld-
herr voll betrunken im tiefen Schlafe lag, trat Judith an
sein Bett, flehte um Kraft von oben und schlug ihm dann
mit seinem eigenen Schwert das Haupt ab. Die Folge
war Kopflosigkeit des ganzen feindlichen Heeres, das
schleunigst die Flucht ergriff. Nicht allein Bethulia, ganz
Israel war gerettet.

Sobald die Kunde von Judiths Heldentat nach Jerusa-
lem gedrungen war, begab sich der Hohepriester Elia-
chim mit allen Altesten Jerusalems nach Bethulia, um
Judith zu sehen (15, 9) mit Blicken tiefer Dankbarkeit
und hoher Bewunderung. Unter Zustimmung und Beifall
der Altesten sprach Eliachim zur Heldin, die vor ihm
erschienen war: Du bist der Ruhm Jerusalems, du die
Freude Israels, du die Ehre unseres Volkes; denn du
hast wie ein Held gehandelt, und stark hat sich gezeigt
dein Herz. Weil du die Keuschheit liebtest und nach dem
Tode deines Mannes keinen andern mehr nahmst, des-
halb hat die Hand des Herrn dich gestarkt, und deshalb
wirst du gesegnet sein in Ewigkeit (V. 10£.). Und alles
Volk antwortete: Amen, Amen (V. 12).

Der Hohepriester Eliachim hatte, was in seinen Kraf-
ten stand, zur Herbeifithrung der Rettung Israels getan.
Doch neidlos uiberldfit er den ganzen Ruhm des Sieges
der Witwe Judith. Eliachim preist nicht blof die duflere
Tat der Heldin. Der Priester blickt tiefer. Weil Judith die
Begierlichkeit des Fleisches bezwang, hat sie den Feind
bezwungen.

Die Kirche wendet die unter dem frischen Eindruck
der Heldentat Judiths gesprochenen Worte: Tu gloria
Jerusalem, tu laetitia Israel, tu honorificentia populi
nostri (V. 10) an auf die unbefleckte Gottesmutter®), die
Siegerin in allen Schlachten Gottes. Sie machen den
Hohenpriester Eliachim zum marianischen Hohenpriester
des Alten Bundes. Eliachim — ecce Sacerdos Magnus!
Judith — ecce Mulier Fortis!

?) Dritte Antiphon bei beiden Vespern und bei den Laudes am
Feste der Unbefleckten Empfingnis.



204 Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten

In welche Zeit fallt das Auftreten des Hohenpriesters
Eliachim, wann also hat sich der Inhalt des Buches Judith
abgespielt?

Man hat in nicht weniger als 17 verschiedenen Zeit-
perioden die Erzdhlung unseres Buches unterzubringen
gesucht. Auf katholischer Seite ist am meisten die An-
schauung verbreitet, das Auftreten des Hohenpriesters
Eliachim, der zugleich die oberste politische Leitung inne-
hatte, falle in die Zeit der Gefangenschaft des gottlosen
Konigs Manasses von Juda (2 Par 33, 111.), den wohl
der assyrische Herrscher Assurbanipal®) (668—626) nach
Babylon in ehernen Ketten hatte abfithren lassen. Da-
gegen wird eingewendet, daB die ganze religiose Atmo-
sphire und Einstellung des Buches Judith itberhaupt der
Zeit Manasses’ denkbar ungiinstig ist*). Im besonderen
wird darauf hingewiesen, dafl das Volk erst unlédngst aus
dem Exil zuriickgekehrt und die Einweihung des Tempels
erfolgt ist (Griech. T. 4, 3; 5, 18. Vulg. 5, 22f.). Wenn
diese Stellen in ihrer Génze urspriinglich sind, miifite
unter dem Hohenpriester Joakim jener Joakim verstan-
den werden, der unter dem Statthalter Nehemias und
dem Priester Esdras als Hoherpriester seines Amtes wal-
tete, der Sohn und Nachfolger des Hohenpriesters Josue,
der mit Zorobabel an der Spitze der Heimkehrer aus der
babylonischen Gefangenschaft stand (2 Esr 12, 1. 10.
26)%). Wer ist aber dann der assyrische Konig Nabu-
chodonosor in Ninive?

Der jingste katholische Kommentar zum Buche
Judith von Athanasius Miller (1940) setzt sich fur die
Zeit des Perserkonigs Artaxerxes III. Ochus (359—336)
ein, dessen Feldzug nach Agypten auch Palastina hart
mitnahm®) und unter dessen Befehlshabern sowohl Holo-
fernes wie der Eunuche Bagoas aufscheinen, also Namen,
die beide im Buche Judith begegnen (Vulg.: Vagao eunu-

3) Kugler, Von Moses bis Paulus. Munster i. W. 1922, S 283 ff. —
In die Zeit des Konigs Manasses reiht die Erzdhlung zum Beispiel
Zschokke-Doeller ein: Historia s. Vet. Text.?, Vindobonae 1920,
pg. 372. Bei Hudal-Ziegler-Sauer, Einleitung in das A. Testament®.
Graz 1948, S. 165 heiBt es: Nimmt man Kap. 4, 3 und 5, 18 eine
Textverderbnis an, so wirde die Tat Judiths noch am besten dem
Zeitalter des Konigs Manasse entsprechen.

4y Miller, Das Buch Judith. Bonn 1940, S 91f.

5) Doch konnen neosti (4, 3) und nuper (5, 23) auch einen lénge-
ren Zeitraum bezeichnen. So fligt Cicero zu nuper erkldrend hinzu:
i. e, paucis ante saeculis. Man sehe die Lexika von Schenkl und
Georges.

%) S. 10.



Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten 206

chus, z. B. 12, 10)7). Miller erklirt aber selbst, daB er mit
seiner Einreihung keine endgiltige Losung geben will®).

Einen neuen Weg beschreitet Brunner in seiner Unter-
suchung: Der Nabuchodonosor des Buches Judith (Ber-
lin 1940). Er erblickt den Schliissel zur Losung des Réat-
sels in der grofen Felseninschrift von Behistun bei Kir-
manschah an der Westgrenze Persiens, die eine Kriegs-
chronik des ersten Regierungsjahres des Perserkonigs
Darius I. (521 v. Chr.) bietet. Brunner meint, daf seit
Entdeckung dieser in altpersischer, babylonischer und
elamitischer Sprache abgefafiten Inschrift kein Zweifel
mehr iber die Person Nabuchodonosors im Buche Judith
herrschen diirfte. Nabuchodonosor, der Holofernes nach
dem Westen sandte, sei der Armenier Araka, der sich
fiir einen Sohn des letzten babylonischen Konigs Nabu-
naid ausgab, sich den Namen Nabukudurriusur beilegte
und das babylonische Reich gegen Darius I. wieder aui-
richten wollte, von ihm aber besiegt und gepféhlt wurde
(Nabuchodonosor oder Nebukadnezar IV.)?). Indem uns
das Buch Judith von dem Versuche dieses Rebellen zur
Unterwerfung des Westens berichte, bringe es eine be-
deutende Ergianzung zu den Nachrichten der Inschrift
von Behistun. Unter Ninive sei nicht die am Tigris ge-
legene Hauptstadt Assyriens zu verstehen, sondern das in
Nordsyrien befindliche Altninive (Ninus vetus) oder Bam-
byke'?). Im Buche Judith sei unter Assyrien und Assyrern
nichts anderes gemeint als Syrien und Syrier'’). Ubrigens,
wenn ganz Mesopotamien zum falschen Nabuchodonosor
abfiel, habe er auch Konig der Assyrer genannt werden
konnen'?). Weil die schimpifliche Totung des Holofernes
und die darauffolgende Auflosung seines Riesenheeres
dem Perserkénig Darius I. zugute gekommen sei, werde
es erklarlich, wenn von Persien aus keine Strafexpedition
unternommen wurde, sondern eine lange Friedensperiode .
eintrat'?).

7) Die Bemerkung ,unléngst” (4, 3) glaubt Miller dem Redaktor
zuschreiben zu koénnen, dem die geschichtlichen Abstinde der ein-
zelnen Ereignisse wenig gegenwaiartig waren (S. 12 £).

% S. 9. — Die Gleichung: Nabuchodonosor — Artaxerxes III.
Ochus begegnet erstmals bei Sulpicius Severus im 4. Jahrhundert:
Hist. sacra II, 12 (Migne, PL 20, 133).

%) S. 91 ff.

10 'S. 97, 119, 131.

1) S, 121.

12) 5. 119.

13) S, 90, 224, 234.



206 Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten

Uber den Hohenpriester Joakim sagt Brunner: Der
Hohepriester Joakim ist der Sohn jenes Josue (Jesus),
der mit Zorobabel den ersten Zug der Exulanten unter
Cyrus nach Paléstina zuriickfihrte. Es ist durchaus mog-
lich, dall Josue bereits tot war, so dafi Joakim amtieren-
der Hoherpriester war. Es kann aber auch sein, daQ
Josue in Anbetracht seines Alters seinen Sohn mit der
‘Wahrnehmung von Angelegenheiten betraut hat, die nicht

- eigentlich dem Priestertum vorbehalten waren'*). Brun-
ner gesteht selber, dafl er beziiglich der Identifizierung
des Hohenpriesters Joakim zu Verlegenheitslosungen
greift'®).

Miller bemerkt in seiner Kritik itber Brunners Dar-
legung, dafi die Felseninschrift, auf die sich jener Autor
stiitzt, nicht den geringsten Anhaltspunkt biete fir eine
Expedition des Kronpratendenten Araka nach dem We-
sten, speziell nach Paléstina'®). Stieglecker hingegen ur-
teilt, daBl die Ansicht Brunners viel fiir sich habe, aber
es miiiten noch Schwierigkeiten aus dem Wege geriumt
werden, wenn sie sich durchsetzen soll*").

Sind etwa Nabuchodonosor und Ninive blof symbo-
lische Namen, weil die wirklichen Namen schlecht iiber-
liefert waren? Liefle sich unter dieser Voraussetzung die
Erzédhlung des Buches Judith einfiigen in den Zeitah-
schnitt von Alexander dem Groflen bis in das 2. Jahr-
hundert, fiir den ausdriickliche biblische Quellen fehlen?
Freilich miifte dann in diesem Fall ,,unlingst” in 4, 3
fir nicht urspriinglich erklart oder neosti (nuper) im
weiteren Sinn genommen werden.

Noch ist es nicht gelungen, den Holofernes der Zeit-
frage des Buches Judith zu bezwingen.

Kommt dem Buche Judith tberhaupt historischer
Charakter zu? Sind die darin auftretenden Personen ge-
schichtliche oder blofl fingierte Gestalten? Goetisberger
antwortet: Die Einlaflichkeit der Darstellung spricht ge-
gen Parabel und erdichtete Legende®). Es fallen ins Ge-
wicht die vielen geographischen Namen, die genauen
Zeitangaben), die beinahe aktenmifBige Behandlung®).

i4) S, 41 ff.,, 226.

15) S, 108 ff.

1) A, a. O, 124. .

17) Theol.-prakt. Quartalschrift 1947, II, S. 173f. Sauer, a. a. O.,
S. 1656 nennt Brunners Versuch beachtenswert. .

18) Einleitung in das Alte Test. Freiburg i. Br. 1928, S. 185.

19) Miller, S. 6.

20) Miller, 14.



Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten 207

Auch dem didaktischen Zweck unseres biblischen Buches
ist die Geschichtlichkeit seines Inhaltes angemessener.
Sicherlich vermag die historische Wirklichkeit erwiesenen
gottlichen Schutzes mehr Trost und Mut zu geben als die
blofe Moglichkeit, dall Gott auch wunderbarerweise
helfen kann. Die Mehrheit der katholischen Exegeten
bekennt sich denn auch zum streng geschichtlichen Cha-
rakter des Buches Judith. Die Mehrzahl der akatholischen
Bibliker dagegen halt es fiir eine religios-erbauliche Dich-
tung ohne jeden oder mit nur geringem geschichtlichem
Kern. So meint Konig, bei der bodenlosen Ungeschicht-
lichkeit sei das Buch Judith als blofe Lehrerzéhlung auf-
zufassen, welche die Judenschaft in Judith personifizie-
ren und iiber ihr richtiges Verhalten gegen die Gojim
autklaren wollte®). In adhnlicher Weise hatte Luther das
ihm als nicht kanonisch geltende Buch Judith als ein
geistlich schon Gedicht eines heiligen, geistreichen Man-
nes charakterisiert, der darinnen hat malen wollen und
fiirbilden des ganzen jiidischen Volkes Gliick und Sieg
wider alle seine Feinde®). Eififeldt erblickt in unserm
Buche einen historischen Roman mit starkster national-
religioser Tendenz. Im Buche spiegeln sich wahrschein-
lich die Feldziige des Artaxerxes III. Ochus gegen Phoni-
zien und Agypten®).

Auf katholischer Seite empfiehlt Holzhey, das Buch
Judith als eine religiose Trostschrift zu verstehen, welche,
an ein erhebendes Beispiel des gottlichen Schutzes in der
Vergangenheit ankniipfend, im schweren Kampf der Ge-
genwart (d. i. der Makkabéerzeit) zur Hoffnung und Aus-
dauer anspornen soll. Holzhey glaubt, bei nichtgeschicht-
lichem Charakter des Buches erklare sich, dali die Per-
sonen der Erzihlung, wie Judith und der Hohepriester
Joakim, sowohl in der Profangeschichte als auch in den
kanonischen Biichern des Alten Testamentes und bei
Josephus Flavius nicht weiter erwahnt werden®). Der
jungste Judith-Kommentar von dem Benediktiner Miller
steht auf dem Standpunkt, der Verfasser wollte nicht Ge-
schichte im strengen Sinne schreiben, sondern habe ein
geschichtliches Ereignis der nachexilischen Zeit in freier
Weise fiir den religiosen Zweck bearbeitet. Miller nimmt

#) Einleitung in das Alte Test. Bonn 1893, S. 479.

*) Bei Konig, a. 0. O., S. 479 {.

2%) Einleitung in das Alte Test. Tiibingen 1934, S. 643,

24) Kurzgefaltes Lehrbuch der spez. Einleitung in das Alte Te-
stament. Paderborn 1912, S. 102 f,



208 Fruhstorfer, Alttestamentliche Priestergestalten

ireie Pinselstriche wahr, die aber das Geméalde nur um
so scharfer herausarbeiten, die Wahrheit in angenehmer,
plastischer, aber zugleich auch packender Form zum
Ausdruck bringen sollen. Er weist hin auf die Typisierung
gewisser Gestalten, die im Drama mitspielen. So werde
der eigentliche Urheber des Angriffs auf Israel zum Nabu-
chodonosor gestempelt, dem noch in aller Erinnerung
lebenden Erzfeind des Volkes Gottes schlechthin®). Die
prophetische Deutung durch Scholz*), das Buch entwerfe
in geschichtlicher Form eine poetische Beschreibung des
Kampfes gegen das Reich Gottes in der Endzeit, hat nir-
gends Anklang gefunden. Brunner urteilt: Das Buch Ju-
dith stellt sich als ein geschichtliches Werk dar, das
unsere Kenntnisse tiber die Zeit des Kambyses und Da-
rius erweitert. Die beiden Fassungen LXX und Vulgata
erganzen sich®").

Es sei noch ob seiner Absonderlichkeit des Panbaby-
lonismus gedacht, zu dessen Fahnentrigern Winckler
zahlt. Darnach ist Judith, die den Feldherrn Holofernes
enthauptet, die babylonische méinnertétende Gottin Istar.
Dali Judith im assyrischen Lager drei Tage bis Mitter-
nacht schlaft, dann gegen die Zeit der Morgenwache auf-
steht, um aus dem Lager zum Gebete hinauszugehen, daf}
sie zuriickgekehrt im Zelte blieb, bis man ihr Speise auf-
trug gegen Abend (Griech. T. 12, 51f.), soll mit aller
Deutlichkeit zum Ausdruck bringen, dal Judith die Istar
ist, der Morgen- und Abendstern®). Welch zwingender
Beweis! Wenn Judith astral gewertet wird, méchte man
das gleiche hinsichtlich des Hohenpriesters Joakim glau-
ben. Doch nein! Nach Winckler, der im Buche Judith
mehr als eine Quelle rauschen hort, ist Joakim deutlich
der Nachfolger Jesuas (2 Esr 12, 1) und wirklich regie-
render Hoherpriester®).

Gemal Entscheidung der Bibelkommission vom
23. Juni 1905*°) und nach der Enzyklika ,,Spiritus Para-
clitus“ des Papstes Benedikt XV. vom 15. September

25) S. 14 £.

26) Das Buch Judith, eine Prophetie. Wiirzburg 1885. Kommen-
tar zum Buche Judith. Wiirzburg 1887. Kommentar iiber das Buch
Judith und tber Bel und Drache’. Leipzig 1898.

27) S. 226 £.

*%) Altorientalische Forschungen. 2. Reihe. Bd. II, Heft 2,
S. 274 ff. (Leipzig 1899).

)AL @) ST,

30) Enchiridion Biblicum. Romae 1927, nr. 154.



Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform 209

1920°") darf bei biblischen Biichern, die historische Form
besitzen, nur aus gewichtigen, wirklich beweisenden
Griinden von der streng historischen Auffassung abge-
gangen und eine freie Erzdhlung angenommen werden.
Wir schlieBen mit den Worten des Schrift-<Rundschrei-
bens des gegenwirtigen Heiligen Vaters ,,Divino afflante
Spiritu® vom 30. September 1943: Es bleiben viele, und
zwar ganz wichtige Fragen, bei deren Erorterung und
Erklarung die katholischen Exegeten ihren Scharfblick
und ihr Talent in voller Freiheit betitigen koénnen und
miissen, auf dafl ein jeder nach Kraften beitrage zum
allgemeinen Nutzen, zu immer wachsendem Fortschritt
der kirchlichen Wissenschaft und zur Verteidigung und
Ehre der Kirche®?).

Zur Diskussion iiber die Ordensreform
Von P. Dr. Robert Svoboda O.S.C. Wien

In der Geschichte der Kirche stehen neben dem treuen
Dienst und der stillen Bewiahrung des Alltags immer wie-
der auch aufierordentliche Bemiihungen. Sie haben na-
mentlich in der Seelsorge, in der Caritas und fur die
personliche Religiositat der Glaubigen eine besondere Be-
deutung erwiesen. Einerseits waren es iiberragende Ein-
zelpersonlichkeiten, die von Gott gerufen und geschenkt
waren, um fiir eine neue Aufgabe Zeugnis abzulegen. Es
scheint, dall auch unserer Zeit solche Mianner wie in
P. Lombardi oder Msgr. Cardijn gegeben wurden. An-
derseits wurden solche aulerordentlichen Anstrengungen
oft aber auch von den Orden angeregt und getragen. Es
entsteht allerdings sofort die Frage, ob die Orden gerade
heutzutage zu solchen Leistungen imstande wiren. Sie
sind personell durch den Krieg und die Sperre wihrend
des Kulturkampfes ausgeblutet, sie sind finanziell unge-
heuer geschwicht, sie sind arbeitsmiBig iiberlastet und
meist auf bestimmte Einzelaufgaben festgelegt. Jedenfalls
gibt es manche Stimmen der Kritik, die von der Notwen-
digkeit sprechen, daf die Orden sich griindlich erneuern
miifiten. Ein derartiges Gesprich um die Orden wird in
der Kirche uiberhaupt immer wieder lebendig. Weil sich

Sy coiny. 474,

32) Amtliche Ubersetzung, erschienen im Verlag: Die Quelle.
Feldkirch, S. 22. Der lateinische Text der Enzyklika findet sich in
éctaaigApost. Sedis XXXV, 1943, S. 297 ff. Die betreffende Stelle

»Theol.-prakt. Quartalschrift III, 1950 14



210 Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform

mit ihnen die Vorstellung einer Elite verbindet, geht das
Ordensgesprach ja von vornherein gern auf Anliegen der
Erneuerung. Namentlich dann, wenn der Katholizismus
in dem betreffenden Lande weill oder spiirt, daf§ er selber
hohergespannte Erwartungen zu erfiillen hétte, aber nicht
recht zuzufassen versteht, In solchen Zwischenphasen vor
wirkkraftiger Aktivitat entwickelt sich leicht ein gelinder
innerkirchlicher Antiklerikalismus voll Ungeduld und
Kritiksucht, der sich in seinem Miffimut oft gegen die
Orden wendet. Aufmerksamen Beobachtern mag zwar
vorkommen, als ob dieser innerkirchliche Antiklerikalis-
mus im Osterreich der zweiten Nachkriegszeit die Orden
noch ziemlich verschonte und sich dafiir heftiger an an-
dere Kreise wendete; es darf jedoch nicht iibersehen wer-
den, dal manche Schlagworte gegen das Ordenswesen
aus den letzten Jahren des Kulturkampfes heute doch
noch immer nachwirken. Die massiven Verleumdungen
politischer Propaganda liefen zwar schon bei der Begeg-
nung mit den geistlichen Schwestern in den Lazaretten
und mit den maéannlichen Ordensleuten im Militardienst
leer, im UnterbewuBtsein flackern sie aber zerstiubt
wieder auf, wenn sich Anlaf dazu ergibt.

P. Lombardi

hat nun mit seinem Artikel , Rinnovamento dei Religiosi*
in der ,,Civilta Cattolica® vom 19. Mérz 1949 wieder ein-
mal das Stichwort gegeben, das sofort in vielen Lindern
aufgegriffen wurde, zumal der Eindruck erweckt wurde,
daB es sich hier um eine Initiative mit Forderung des
Hl. Stuhles handle. Ubrigens bietet der Artikel von P.
Lombardi eine Reihe von gliicklichen Formulierungen
und wichtigen Gedanken, die unsere Seelsorge und das
katholische Leben itberhaupt angehen und anregen kénn-
ten, so daB es sich wohl lohnt, ihn starker zu beachten.
Er geht aus von ,der tiefgreifenden Erschiitterung der
Welt, die groBe Anderungen in naher Zukunft erwarten
1aBt. Will man einen radikalen Bruch mit der Vergan-
genheit vermeiden, mufl man rechizeitig die sozialen
Strukturen iiberprifen, um sie dem Menschen von heute
anzupassen . . . Die Erwartung einer solchen Uberpri-
fung ist gegenwirtig in der Kirche sehr lebendig. Bei den
meisten ist es ein unbestimmtes Gefiithl von Milbehagen
ohne klare Formulierung und ein passives Warten, in
einigen anderen aber ist es eine ausdriickliche Erwartung,



Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform 211

nicht selten mit dem Willen zur Mitarbeit verbunden,
sobald nur jemand die Initiative ergreift. Andere wieder
stellen sich das Problem ganz personlich und suchen auf
eigene Faust eine Losung, auf die hin sie téitig sein wol-
len. Es ist eine der Art und dem Grade nach sehr ver-
schiedene, aber sehr allgemeine Erwartung”, daB etwas
geschehen miisse. Gerade hierin befinden sich nun aller-
dings speziell die Ordensleute in einer etwas zwiespdl-
tigen Situation: , Einerseits sind sie am meisten dazu aus-
ersehen, das Problem anzupacken und vorwéartszutrei-
ben . . . Freier als andere durch die Loslésung von ir-
dischen Bindungen und durch ihre Berufung starker auf
das Ewige hingerichtet, miissen sie das Beispiel der
groften Bereitschaft geben, die neuen Positionen zu be-
ziehen, die vom Wohl der Menschheit gefordert werden;
eine hochherzige Vorhut in einer zaghaften Stunde der
Reform.” Anderseits konnten sich sowohl die Ordens-
leute durch ihre Regeln, Briauche und Traditionen wie
der Katholizismus iiberhaupt durch seinen Willen zur
Bewahrung des Ubernommenen gehemmt fithlen. GewiB
ist unser geistiges Erbe mit Ehrfurcht zu hiiten — gerade
in einer Zeit sinnloser Zerstérung und anorganischer
Entwicklungen. Die Katholiken sind »grofie Erben: das
heiit an die Vergangenheit gebunden sein. Die Weisun-
gen des HI. Vaters lassen erkennen, daf in der Erneu-
erung, um die es geht, die Ordensleute (und die Katho-
liken tiberhaupt) nicht Menschen des Abenteuers sein
diirfen. Soll die Geschichte der Menschheit und insheson-
dere die der Kirche nicht eine Reihe von Spriingen sein,
die in der Praxis eine Reihe von Katastrophen wire,
dann mufl neben dem Mut zur Erneuerung immer auch
das konservative Moment seinen Platz behaupten® (Uber-
setzung des ,,Orbis Catholicus®, Wien).

Doch darf die Verpflichtung auf das heilige Erbe nicht
in erster Linie auf die tiberlieferten duferen Formen be-
zogen werden. Das Erbe ist bei den Orden vielmehr der
Geist des Ordensstifters, seine besondere Weise, Christus
nachzubilden; diese lebendige Geistigkeit bringt aber
auch die Notwendigkeit mit sich, sich den flieBenden Zeit-
verhiltnissen anzupassen. ,Das beste Beispiel ist hier
wohl der lebendige Organismus®, sagt P. Lombardi wei-
ter. ,.Dieser bleibt in den verschiedenen Stadien immer
unverindert derselbe — dieselbe Pflanze, bzw. dasselbe
Tier. Aber es ist ebenso wahr, daB er sich bestindig wan-

14*



212 Svoboda, Zur Diskussion {iber die Ordensreform

delt und nur um den Preis des Sich-Wandelns derselbe
bleibt. Wenn er sich nicht wandelte, wiirde er sterben
und wire dann nicht mehr der, der er war . . . Wer in
der Kirche z. B. die hohe Aufgabe der Jugenderziehung
hat und diese Aufgabe aus Berufung im Geist eines gro-
Ben Heiligen vollfihren muf, hat heute die Pflicht, dieses
innere Bild auf die Erziehung der Kinder des 20. Jahr-
hunderts anzuwenden. Er hat also mit tausend neuen
Mitteln dafiir zu sorgen, dall er in ganz verschiedenen
Temperamenten und Situationen dieselben Ergebnisse
einer soliden Bildung erreiche, die der Ordensstifter zu
seiner Zeit mit den damals geeigneten Mitteln erreicht
hat.” Im selben Sinne schirfte der Heilige Vater in ver-
schiedenen Kundgebungen den Orden die Anpassung
an die heutigen Aufgaben ein: ,Priifet in scharfsinniger
Forschung, was «die neuen Zeiten gebracht haben, und
verwendet es fur die heilige Wissenschaft®, sagte er den
Dominikanern. ,,Befalit euch damit®, betonte er vor den
Jesuiten, ,,die Fragen, die die Zeit stellt, aufzuspiiren und
zu losen, besonders wenn diese Fragen bei den gebil-
deten Glaubigen Schwierigkeiten und Hindernisse hervor-
rufen.”” Die Kapuziner verweist Pius XII. ,jauf ihre be-
sondere Mission, bei den unteren Volksschichten — auf
dem Lande, in Werkstatten und Fabriken, in Anstalten
und Kerkern, inmitten der Arbeiter. Den Kamillianern
ruft er zu: , Euer Arbeitsfeld der Krankensorge ist heute
weiter, da die Kranken, die Verwundeten und Kriegs-
versehrten fast unzahlig geworden sind.*

Es bedarf — wie -P. Lombardi seinen Artikel ab-
schlieft — ,,der Kithnheit und zugleich einer zartfithlen-
den Liebe fiir das alte Haus; eines heiligen Wagemutes
fir neue Unternehmungen und zugleich der Anhanglich-
keit an die Traditionen . .. Nicht Abenteuer, die die
ewig Unruhigen ermutigen, aber auch nicht zum Schwei-
gen verurteilen, dem Enthusiasmus Zugel anlegen und
prinzipiell gegen jede Neuerung sein. Vor jeder Anderung
Furcht haben, ist nicht weniger schidlich, als mit kna-
benhaftem Leichtsinn jede Tradition abzulehnen.” Damit
der Einsatz aber auch zum Ziele fihrt, braucht es nach
P. Lombardi schlieflich noch unter allen Mitarbeitern
weine grofiere Zusammenarbeit der katholischen Krifte
untereinander. Dem einen Block mufl ein anderer ent-
sprechen. Und da jedermann weill, dafl die Krafte des
Bosen heute einen festgefiigten Block bilden, ist es natiir-



Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform 213

lich, daB auch die guten Krifte heute eine grofiere Koor-
dinierung durchfithren miissen als in fritheren Zeiten:
zwischen Welt- und Ordensklerus, zwischen den einzel-
nen Ordensniederlassungen und einzelnen Werken der
Katholiken®.

Osterreichische Verhiltnisse

Zunachst darf gesagt werden, dafi P. Lombardis Aus-
fithrungen stark auf italienische Verhiltnisse abgestimmt
sind. Dort blieben die Orden vom Krieg und Kulturkampf
relativ unberithrt, ihr Nachwuchsproblem ist — ahnlich-
wie etwa in Irland und Polen — anders gelagert als bei
uns, ihre Tatigkeit ist vielfaltig mit staatlichen Behérden
als Anstellungs- und Fihrungsinstanzen verkniipft, wie
ja tiberhaupt der Geselligkeitstrieb der Romanen mehr
Linien zum weltlichen Bereich in Gang haben mag. Je-
denfalls haben bei uns im Norden die Kulturkdmpfe der
letzten 30 Jahre wie in der Seelsorge so auch bei den
Orden manches Problem lingst aufgerollt und vorweg
gelost, das anderswo erst noch aufzugreifen ware. Diszi-
plin und Zusammengehorigkeit strafften sich in der Be-
driangnis, Unberufene schieden aus, wirtschaftliche Ab-
lenkungen fielen weg, die intensive Arbeitsheanspruchung
konzentrierte das Standesbewufitsein und weckte eine
neue Sehnsucht nach Verinnerlichung. Es ware aber eine
gefahrliche Selbsttduschung und ein unfruchtbarer Phari-
séismus, wenn sich die Ordensgenossenschaften irgendwie
von vornherein aus einer Debatte ausschalten wollten, die
offensichtlich mit Billigung des Hl. Stuhles erdfinet
wurde. Man weill zudem, dafl die Religiosen-Kongrega-
tion in den letzten Jahren wiederholt sehr initiativ
vorgegangen ist, auf die Bestellung der Ordensfithrungen
EinfluB nahm und Arbeitszuweisungen regelte. Vielleicht
ist ja auch die Constitutio ,,Provida” zugunsten der In-
stituta Saecularia vorerst weniger in der Bedeutung
organisatorischer Wirklichkeit ernst zu nehmen als in der
Formulierung einer These, die zum Nachdenken anregen
soll. Tatsachlich haben sich die Leitungen unserer wich-
tigsten Osterreichischen Schwesterngenossenschaften ge-
legentlich des Kurses, den das Institut fiir Caritaswissen-
schaft Ende April 1949 in Lambach fiir Generaloberinnen
veranstaltete, bereits eingehend mit der Frage der
Ordensreform befaBit. Der bei derselben Gelegenheit auf
Grund des Beschlusses der Salzburger Ordenstagung (Ok-



214 Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform

tober 1947) gegriindete ,,Ordensrat* wird das Anliegen
gewill im Auge behalten. Analog dazu bemiihten sich die
méannlichen Orden um die Reaktivierung ihrer Superio-
renkonferenz fiir Osterreich, die sich sofort dasselbe Pro-
blem gestellt hat, soweit es gemeinsam erortert werden
konnte. P. Lombardi betonte ja mit Recht die Bedeu-
tung der Zusammenarbeit, sogar der ,Block-Bildung®,
um dringliche Aufgaben groBerer Reichweite bewéltigen
zu konnen. Der Besonderheit und Eigengesetzlichkeit der
verschiedenen Ordenstypen bleibt dabei der notige Spiel-
raum zweifellos gesichert. Die Genossenschaften diézesa-
nen Rechtes, denen in Osterreich tber die Hilfte der
weiblichen und ein kleiner Teil der méannlichen Ordens-
leute angehort, sind diesbeziiglich auch weitgehend auf
die Richtlinien angewiesen, die von den bischoflichen Be-
horden ausgegeben werden. Dabei handelt es sich vor-
wiegend um interne Anliegen, die in diesem Stadium
wohl kaum vor eine nichtkompetente Offentlichkeit ge-
bracht werden sollen. Auf einige Wiinsche der inner-
kirchlichen Diskussion soll hier aber doch kurz eingegan-
gen werden, zumal sie gerade auch im Seelsorgsklerus
immer wieder erortert werden.

Auflerlichkeiten

Manche dieser Wiunsche beziehen sich konstant auf
Auberlichkeiten, wie die Ordenstracht, den Lebensstil,
gewisse Verkehrsformen namentlich der Schwestern usw.
Ihr Ansatzpunkt ist aber problematisch, weil duflere Ver-
anderungen, wenn sie wirklich durchgefiithrt wiirden, nur
dann sinnhaft und wertvoll sind, wenn ihnen eine innere
Umstellung entspricht. Es steht indes als geschichtliche
Eigenerfahrung fest, daB der besondere Lebensstil der
Ordensleute und speziell die Ordenstracht wahrend des
letzten Kulturkampfes eine splirbare Kraft erwies. Der
klosterliche Habit blieb inmitten des tollen Wirbels von
Uniformen und Auszeichnungen das einzige wertbestan-
dige Ehrenkleid, und die klosterliche Lebensform tat seit
je gut daran, sich von oberflachlichem Gehaben nicht zu
schnell beirren zu lassen. Zudem mag das Driangen auf
Ablegen oder Vereinfachen der Tracht gerade bei Autori-
tatsberufen — wie in der Krankenpflege und Padagogik
— oft verfehlt sein, so daf selbst weltliche Sozialberufe
heute nach einer Berufstracht oder wenigstens nach
einem Abzeichen streben. Es ist auch nicht durchwegs



Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform 215

wahr, daBl das Ordenskleid eine Kluft zum Betreuten hin
schafft, und daBl das eigene Ordensleben das Verstehen
anderer Not erschwert; an Lebensndhe und Volksver-
bundenheit stehen die Ordensleute heutzutage wahrhaftig
breitesten Schichten nicht nach.

Damit soll aber nicht briisk abgewiesen werden, was
wirklich beherzigenswert ist. Fur die Schwesterntracht
z. B., die zweifellos noch manche Elemente der biirger-
lichen und bauerlichen Frauenmode des 16. Jahrhunderts
konserviert, sollten die Gesichtspunkte der Gesundheit
und Brauchbarkeit wie der Schonheit und Weihe ernst-
hafter beriicksichtigt werden, wobei die Losung sicher-
lich im Doppelkleid, in der Unterscheidung zwischen
Chortracht und Arbeitsgewand zu verwirklichen sein
wird. Schwieriger ist die Frage der Auflockerung der
Klausur als Wohn- und Denkform, zumal die meisten
Ordenspersonen heute ohnehin schon in zu grofler Iso-
lierung diasporaméafig auf vorgeschobenen Posten stehen,
so dali ihre Heimsehnsucht und ihr Gemeinschaftswille
nur noch stérker werden. Wenn schliefilich die Pflege
der natiirlichen Tugenden, der Allgemeinbildung und
Umgangsformen, der Ansprechbarkeit und Frohlichkeit
gefordert wird, so darf nicht tibersehen werden, dali un-
sere Schwestern seit Jahren unerhért iiberlastet, iitber-
arbeitet und auch gepeinigt sind; es braucht Zeit, solche
Schockierungen abklingen zu lassen.

Sozialleistung

In der Zeitschrift ,,Caritas* (I/3 vom Marz 1948) wurde
ein Artikel aus Deutschland von Paulus Sladek iiber
»Kloster und Massenelend abgedruckt, der den Orden
neue und besondere Sozialleistungen abverlangt. Nun sind
die caritativen Genossenschaften in Osterreich aber wirt-
schaftlich bedeutend leistungsschwdcher als anderswo;
das rithrt daher, daBl Osterreich allgemein ein armeres
Land ist, daB die Caritasorden bei uns durchwegs jun-
geren Datums sind und daf} sie ihre Mitglieder vorwie-
gend in den Dienst von Staat und Gemeinde stellten, die
ihnen seit je zu geringe Lohnvergiitungen geben. Dann
kam der Klostersturm, der 1938 bis 1940 iiber 200 Nie-
derlassungen raubte, und der Kriegsschaden, der allein
bei 30 befragten Schwesternschaften zirka 50 Millionen
Schilling ausmacht. Die Orden haben seit 1945 eine unge-
heure Sozialleistung vollbracht, indem sie einige hundert



216 Svoboda, Zur Diskussion uber die Ordensreform

Heime und Arbeitsstellen wieder instandsetzten, die halb-
zerstort und — vielfach von der einheimischen Bevél-
kerung — bis auf den Bretterboden ausgepliindert waren.
Um das, was der Staat vor 10 Jahren durch die Gestapo
binnen weniger Stunden riicksichtslos raubte, miissen nun
jahrelang zermiirbende Verhandlungen gefithrt werden,
die bis heute nur erst zu einem kleinen Teil grundbiicher-
licher Riickeignung gefithrt haben. Auch der Wille der
Ordensleitungen, die Siedlungsbewegung durch Boden-
iiberlassung moglichst zu unterstiitzen, stofit auf grofe
Hindernisse biirokratischer Natur. Schlieflich darf nicht
iibersehen werden, daf} die osterreichischen Ordensgenos-
senschaften iiber keine zusitzlichen Einnahmequellen
und nutzbringenden Auslandsbeziehungen verfiigen. Im
Inland konnen sie keine Sammeltitigkeit entfalten, und
das spontane Almosen kommt den kirchlichen Kollekten
zugute. Das alles wiegt umso schwerer, als die Mutter-
hauser gerade in diesen Jahren — neben dem Wieder-
aufbau und den Steuerlasten — ungewoéhnliche Fiirsorge-
pflichten fiir ihre invalid gewordenen Mitglieder zu be-
wiltigen haben. Immerhin ergab eine Rundfrage des
vorigen Jahres tiber das caritative Wirken, die zirka 13.000
Schwestern erfafite, dafl 4056 Schwestern in Anstalten des
Staates oder der Gemeinden, 3242 in kirchlichen Anstal-
ten und der Rest in freier Arbeit auBlerhalb geschlossener
Heime eingesetzt waren. Fast 6000 (5998) arbeiteten in
Spitéalern, 4530 in der eigentlichen Krankenpflege; es zeugt
ubrigens fiir den hohen Ausbildungsstand der Ordens-
frauen, daf 2681 plus 1961, also insgesamt 4642, das
staatliche Diplom, bzw. eine gleichwertige Bescheinigung
tiber ihre Berufsschulung erworben hatten. Um néher
festzustellen, wie weit diese caritative Tatigkeit greift,
erfolgte kiurzlich eine weitere Rundfrage, auf die unsere
Orden meist nicht vorbereitet waren, so dafl ein Mutter-
haus geradezu antworten muBte: ,Da die Liebestétigkeit
in unserer Genossenschaft nie schr¥tlich erfafit und nie-
dergelegt wurde, so ist uns eine erschopfende Auskunft
unmoglich.” Es geht uns ja auch wirklich nicht darum,
Werke des Herzens und des Glaubens ruhmredig oder
zur Reklame an die Offentlichkeit zu tragen, sondern um
eine Ehrenschuld nach Jahren der Verkennung und so-
gar der Verfolgung. Die 28 Orden, deren Berichte hier in
Betracht kamen, mit zirka 6300 ProfeB-Schwestern und
gegen 1500 weltlichen Hilfskraften betreuen Tag fiir Tag



Svoboda, Zur Diskussion {iber die Ordensreform 217

tber 51.000 Schiitzlinge in gut 400 Anstalten fir Erwach-
sene, 168 Kindergirten und 115 Schulsystemen. Das er-
gibt pro Jahr fast 20 Millionen Pflegetage, zu denen noch
einige Millionen freier Ausspeisungen auflerhalb des An-
staltsbetriebes kommen. Unter den Anstalten wiren her-
vorzuheben 36 ordenseigene Spitdler, 8 kirchliche und
92 staatliche oder stadtische Krankenhiuser, in denen
geistliche Schwestern den Pflegedienst versehen. Des-
gleichen 21 ordenseigene und 16 kirchliche Erziehungs-
fursorgeheime und Internate sowie 13 ordenseigene,
7 kirchliche und 2 offentliche Anstalten fiir Kinder.
Dabei muBl noch bedacht werden, dafl viele dieser Nie-
derlassungen seit 1945 aus dem Schutt der Bomben und
Beschlagnahmen erst wiederaufgebaut werden muBten;
das war umso mithsamer, als die genannten Orden aus
Krieg und Kulturkampf einen nachweisbaren Schaden von
fast 8000 Schilling, auf den Kopf der Schwester gerech-
net, erlitten haben.

Es erhebt sich dabei allerdings auch die Frage, ob
denn die Orden mit ihrer Firsorge wagemutig wirklich
auf jene Notstinde achthaben, um die sich weder der
Staat noch sonst jemand systematisch kiimmert. Jahr-
hundertelang hat sich der Staat bekanntlich. itberhaupt
nicht um die Notleidenden gesorgt, sondern diese Sorge
der privaten und kirchlichen Liebestatigkeit iiberlassen.
So ist der Caritas die Verantwortung und Initiative, die
Findigkeit und der Wagemut zu neuen Aufgaben und
Wegen an sich geradezu vererbt, und immer wieder ha-
ben tatsichlich eben die Orden die Opferkraft und Be-
weglichkeit erwiesen, offenstehende Liicken zu schlieBen
und dort zu helfen, wo staatliche Fiirsorge und Sozial-
-versicherung noch nicht zufassen konnten. Anderseits
haben sie im fruchtbaren Sinne Tradition gewahrt und
all die mithsam errungenen Gesetze der beruflichen Ethik,
Psychologie und Methodik hiniibergerettet itber die — oft
gewaltsamen — Entwicklungen im Sozialbereich. Sie sind
wahrhaftig auch heutzutage inmitten vielfaltiger Not fir
deren Uberwindung von entscheidender Bedeutung, wie
die Praxis beweist. AT

Schliefilich ist zu bedenken: Schwerkriegsversehrte
kampfen in den Orden um ihre Existenz und Total-
gebombte koénnen nicht aus vollen Vorratskammern
schopfen. Gewil, mag man nun unterscheiden wollen
zwischen schwerringenden Armenh#usern und den Grofi-



218 Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform
&

kléstern, Abteien und Stiften. Manche derselben brauchen
wohl noch etwas Zeit, um ihre wiedergewonnenen Réume
nach unvorstellbarer Verwiistung wieder benutzbar zu
machen und in einen Plan zur Behebung der Massennot
und Zeitaufgaben hineinzuriicken. Vielleicht stehen sie
dabei vor einer ihnlich revolutionierenden Aufgabe wie
vor 170 Jahren, wo kithne Entschliisse ,gefafit werden
mubten, um das Ganze zu retten. Sie werden dazu umso
cher imstande sein, je mehr sich tatenfrohe Jugendliche
bereitfinden, die alten Banner wagemutig in die neue
Zeit zu tragen. Wir wissen ja: ein Bau bedeutet fir die
Nothilfe noch nicht viel, es braucht vielmehr immer
wieder die lebendigen Menschen; diese werden unter
Umstanden — wenn es nottut — auch einen Bau finden
oder ganz neu errichten.

Personliche Liebestat

Nun verweist man darauf, daf die Armutspraxis in
den Orden vielfach institutionell geworden ist und die
personliche Liebestatigkeit der einzelnen Ordensleute ein-
schrankt. Das gilt aber nur fur die duBlere Gabe und
nicht fiir die personliche Leistung und Hingabe, auf die
es heutzutage umsomehr ankommt, als fir das Finanzielle
stets mehr die Behorden und Sozialversicherungsinstitute
— schon auf Grund ihrer ungeheuren Einnahmen an
Steuern und Beitrigen — herangezogen werden mussen.
Immerhin haben die Orden ihren Mitgliedern wéhrend
des Kulturkampfes die Freiziigigkeit im Rahmen des Ar-
mutsgelitbdes etwas gelockert, aber damit keine guten
Erfahrungen gemacht; die personliche Ausgabenpolitik
hat sich meist — auch in der Wirkung — verzettelt, und
es wird der Nothilfe nur zugute kommen, wenn dieses
individuelle Tun wieder stirker in die Generallinie der
Gemeinschaft fallt. Der personliche Beitrag der Ordens-
leute kann sich nicht so sehr in uniibersichtlichen Klein-
spenden dartun, sondern in der aufopfernden Leistung
und deren ethischen Vertiefung durch Liebe, Lauterkeit,
Opfermut, Unbestechlichkeit, Unparteilichkeit und Ge-
duld. Der Nothilfe ist ein ungeheurer Dienst getan, wenn
sie hier ein Mitarbeiterkorps hat, das keine besonderen
Anspriiche stellt, absolut verldfilich ist und bei der Ar-
beit bleibt, so dall die Erfahrungen mit ihren Einsichten
E?quinsparungen dem Ganzen auch wirklich gesichert

eiben.



Svoboda, Zur Diskussion tiber die Ordensreform 219

Natiirlich muB dieses Korps auch in der Lage sein,
seine Aufgaben zu erfilllen. Es ist z. B. kaum anzuneh-
men, dal — aufs Grofle gesehen — eine Caritastat von
Dauer durchgesetzt wurde, wenn man etwa in das Refek-
torium einer kleinen Niederlassung um jeden Preis eine
Wohnpartei setzte; daraus kann sich vielmehr — gerade
bei Frauen und im engen Raum — leicht eine nerven-
zermiirbende Angelegenheit entwickeln, die allenthalben
mehr schadet als nutzt. Vielleicht empfiehlt es sich eher,
caritative Arbeitsstellen zusammenzulegen und dadurch
freiwerdende Objekte fir Wohnungsuchende zur Verfii-
gung zu stellen, als ganzlich auseinanderstrebende Inter-
essengruppen unter ein ohnedies zu enges Dach zu zwén-
gen. Das Ethos — der ehrliche, opferbereite Wille zur
groBeren Liebe und zum noch besseren Helfen — muf}
natiirlich auch unter schwienigen #ufBleren Verhaltnissen
durchgehalten werden. In dem Buch ,.Die Liebe héret
nimmer auf . .. (Das Wirken unserer Ordensschwestern
fiir Kranke, Arme und Kinder)*, das ich 1948 bei Herder-
‘Wien herausgab, haben die gréfiten caritativen Genossen-
schaften unseres Landes ein ergreifendes Zeugnis dafir
abgelegt, daB sie den Geist dienender Liebe auch durch
die Stiirme der letzten Jahre zu tragen versuchten. Jede
einzelne Ordensperson hat eine schwere Verantwortung
fur dieses Zeugnis und darf es weder durch ungute Prak-
tiken noch durch grobe Unterlassungen, weder durch
Enge noch durch Verstindnislosigkeit gegeniiber dem
Gegenwartsmenschen unwirksam machen.

Innenleben

Aullenstehenden mag so manches gerade am Innen-
leben der Orden fremd und unverstindlich, sogar reform-
bedurftig vorkommen. Wir Ordensleute diirfen auch gar
nicht daran denken, unsere regulire Arkandisziplin zu
durchbrechen und mit unseren Eigenproblemen auf den
Markt der Offentlichkeit zu gehen; am allerwenigsten, um
Propaganda zu treiben oder gar externe Vota einzuholen.
Das heifit nicht, dall wir allerlei schamhaft zu verbergen
oder zu vertuschen hitten, sondern es spricht daraus der
Wille zur Selbstbewahrung und — wo nétig — auch zur
Eigenreform.

Der erste Eindruck von der Entwicklung und heu-
tigen Lage dieser Innenwelt ist aber sicherlich ermutigend.
Die Orden haben in unseren Jahren eine schwere Bewiih-



220  Svoboda, Zur Diskussion {iber die Ordensreform

rungsprobe glinzend bestanden. Sie haben sich als kri-
senfest erwiesen und haben dem mannigfachen Zugriff
der Verfolgung erfolgreich widerstanden. In ihrer Sub-
stanz sind sie intakt geblieben. Die Austrittsziffern gingen
durchschnittlich iiber 1 oder 2 Prozent nicht hinaus. Hin-
richtungen, Gefingnis und Repressalien blicben ebenso
eindrucksschwach wie die Propaganda-Aktionen der NS-
Frauenschaft oder SS. Die Sittlichkeits-Prozesse konnten
niemand irremachen. Der gehissige Vorwurf der ,,Staats-
feindlichkeit“ hat auch die Arbeitsmoral und aufopfe-
rungsvolle Hingabe im Krankendienst nicht erschiittern
konnen. Aus der Umstellung der Schwestern von Lehr-
oder beschaulichen Orden auf Lazarettarbeit und Seel-
sorgehilfe haben sich keinerlei ,,Krisen” von wesentlicher
Bedeutung ergeben. Selbst der Bombenkrieg und die
grauenvolle Aussiedlung nach Kriegsschlufi sind psycho-
logisch héchst ehrenhaft gemeistert worden.

DaB dies alles hier so herausgestellt wird, geschieht
im Zusammenhang unseres Themas deswegen, weil damit
wirklich eine ganz grofle Leistung vollbracht wunde, die
der respektvollen Wiirdigung sicher sein soll. Woraus
erwuchs diese imponierende Leistung? Gewill spielen
auch dufiere Faktoren mit: die Propaganda-Matzchen des
Kulturkampfes waren zu plump und das Benehmen man-
cher Verwaltungsbeamter oder Arzte zu armselig, um
Eindruck machen zu konnen; die Ordensspitzen und
Lokal-Oberinnen erwiesen viel Geisteskraft und Geschick
in der Schwesternfithrung; der Segen der unbeirrbaren
Caritasarbeit wirkte sich wohltuend im seelischen Bereich
aus. Im dibrigen aber beruhte diese Bewahrung nicht auf
Taktik oder Piadagogik, noch viel weniger auf Protektion
oder Beziehungen, sondern auf den Prinzipien des-Or-
denslebens und den im Ordensstand wirksamen Gnaden-
kraften: auf Glauben und Ubernatur. :

Nach 1945 zeigten sich allerdings gewisse Reaktions-
erscheinungen auf diese unerhorte Beanspruchung der
letzten zehn Jahre. Es war nicht mdglich, nach Kriegs-
schlufl einen griindlichen Erholungsurlaub und besonders
wirkungsvolle Exerzitien einzuschalten, sondern die Be-
anspruchung ging pausenlos und mit neuen Anforderun-
gen weiter. Wieder wurden Umstellungen nétig und
Arbeitsgebiete muBiten dazu tibernommen werden. Nach-
wuchs blieb vorerst noch aus, und so waren Erschop-
fungserscheinungen unvermeidlich; zunéchst im kérper-
lichen Bereich — wir verzeichnen in den letzten drei



Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform 221

Jahren unverhéltnismaBig viele und plotzliche Todesfélle,
aber noch mehr Zusammenbriiche der Gesundheit und
Leistungsfahigkeit. Es wundert uns nicht, daB sich die
Ermiidung auch in seelischer, sogar religioser Beziehung
auswirkt: nervose Storungen, die sowohl das Gemein-
schaftsleben wie die innere Konzentration belasten; Nach-
lassen der Berufsfreudigkeit und der Herzlichkeit im
Gebet; Schwierigkeiten im aszetischen Streben und in der
zielbewuliten Arbeit an sich selbst; Riickgang des caritativ-
apostolischen Elans inmitten all der Uberbeanspruchung
und Mechanisierung.

Wir stehen hier vor Teilvorgdingen, die sich im Ge-
samtvolk und gerade auch in der Frauenwelt als Nach-
kriegsschaden sehr empfindlich bemerkbar machen. Ein
Blick auf die sozialen Frauenberufe, etwa die weltlichen
Krankenschwestern, zeigt, dali diese mit schweren Krisen
zu kdmpfen haben; trotz der wackeren Fiuhrungsarbeit
zielklarer Frauen und Einzelgruppen wird es im welt-
lichen Sozialberuf noch einige Jahre dauern, bis die
Kriegswunden und Nachkriegstehler ausgeheilt sind. Auch
die Orden brauchen noch etwas Zeit, zumal sich die an-
regenden Auswirkungen der neuen Blutzufuhr jungen
Nachwuchses hier vorlaufig sparlicher und tberhaupt
langsamer einstellen. Aber sie haben dafiir den unschéatz-
baren Vorteil der Kontinuitdt und Selbstsicherheit. Ein
in der Verfolgungszeit nur noch bestirktes KraftbewufBt-
sein und die unerschitterte Gewiliheit, auf dem rechten
Wege zu sein, verschieben die Fragen der Taktik ins
Grundsatzliche, dessen sie sich neu bewulit werden wol-
len.

Weiterentwicklung

Bei aller Bedeutung der Kontinuitat, dank welcher
frithere Einfliisse im heutigen Ondensleben noch lange
nachwirken und als Unterstromungen in anders geartete
Typen mitbestimmend eingehen, darf doch nicht iiber-
sehen werden, daB die meisten heute bestehenden Or-
densgenossenschaften auf der weiblichen Seite einen Typ
darstellen, dessen Griindung erst in das vorige Jahrhun-
dert zuriickgeht und dessen Entwicklung noch nicht ab-
geschlossen ist. Jeder Ordenstyp braucht viele Jahr-
zehnte, mitunter sogar Jahrhunderte, zur Klirung, Ent-
faltung, Durchformung und Ausprigung seiner Idee, sei-
ner Lebensform und Arbeitstechnik, seiner Aszetik und
Personlichkeitsbildung. Das galt seinerzeit auch beziiglich
der benediktinischen oder franziskanischen Gruppe oder



222 Svoboda, Zur Diskussion iiber die Ordensreform

bei den Regularklerikern. Die Genossenschaften, die im
letzten Jahrhundert, meist zu caritativen Zwecken, neben-
einander gegrindet wurden, haben trotz aller Unter-
schiede so viele gemeinsame Ziige, dafi man sie einander
zuordnen kann und von einem einheitlichen Ordenstyp
(der modernen caritativen Ordensgenossenschaft) spre-
chen darf. Die Kirche selber ordnet die meisten Neu-
grimdungen bei der Approbation dem betreffenden Leit-
typ zu. Dieser moderne Typ ist aber noch nicht durch-
§eklért und voll entwickelt. Gerade jetzt wire es an der
eit, die Summe aller Erfahrungen, Anregungen und Be-
mithungen des letzten Ondens-Jahrhunderts zu ziehen, um
das Wesensbild der modernen caritativen Genossenschaf-
ten deutlicher werden zu lassen und seine gottgewollten
Gesetzlichkeiten wertvoller auszupriagen (vgl. meinen
Artikel ,,Die Grundfragen der Schwestern-Seelsorge” in
dieser Zeitschrift, 95. Jg., 1947, S. 317 1.).

Es darf also nicht verwundern, daBl das Bild dieser
sich in der Mehrzahl befindlichen Genossenschaften noch
nicht einheitlich und so eindrucksvoll ist, wie wir es
erwarten und wiinschen mochten. Bei dieser inneren Un-
sicherheit schwicht sich natiirlich auch die eigene Ge-
schlossenheit und die werbende, bzw. itberzeugende Kraft
nach auflen. Es wird so eine wichtige Aufgabe der
,Ordensreform® sein, das einheitliche Wesensbild der
modernen Genossenschaften wohldurchdacht herauszu-
arbeiten und in den Orden selber noch starker zum
BewuBtsein zu bringen. Unter dieser Voraussetzung wer-=
den sich manche Probleme des Ordenslebens dann leich-
ter l6sen lassen. Hier liegt ein gutes Stiick Arbeit sowohl
fir die Vorgesetzten wie fiir die Seelenfithrer dieser
Ordensleute. Jenen wollen die Veranstaltungen fiir Or-
densleitungen, neuerdings auch im Rahmen des Institutes
fiir Caritas-Wissenschaft, Salzburg, behilflich sein. Mit
der Erwahnung der Ordensseelsorger aber stoffen wir auf
jene Seite des Reformanliegens, das mehr die Priester-
Orden als solche betrifit.

Auflerordentliche Seelsorge

Die méannlichen Orden haben nicht nur in der aufBler-
ordentlichen Seelsorge iiberaus verdienstlich gewirkt, sie
haben sich auch innerhalb derselben immer wieder ihre
eigentiimliche Position erhalten. So ist es nicht verwun-
derlich, dafi auch heute wieder die aulierordentliche
Seelsorge der Ordenspriester der Kritik ausgesetzt ist und
entsprechende Reformwiinsche geadullert werden. Tat-



Svoboda, Zur Diskussion {iber die Ordensreform 223

séchlich darf die innere und personliche Problematik
der auflerordentlichen Seelsorge nicht iibersehen werden
— am allerwenigsten von ihren Trigern selbst. Die auBer-
ordentliche Seelsorge erfalit und bearbeitet das Auler-
ondentliche. Sie steht im Ausnahmefall, im Ungew6hn-
lichen. Damit ist einerseits die Unsicherheit im Neuen
verbunden. Man ist der Aufgabe unter Umstinden nicht
gewachsen und bewaltigt sie nicht. Vorkenntnisse, Erfah-
rungen und Hilfen fehlen. Die auBierordentliche Seelsorge
kennt viele Nieten und kostet viel kostbares Lehrgeld.
Es kommt dann eben auch vor, dafi der aulerordentliche
Seelsorger persénlich an der ungewéhnlichen Aufgabe
scheitert oder zumindest in Schwierigkeiten gerit; viel-
leicht, ohne es schnell gewahr zu werden oder zugeben
zu wollen. Er fliichtet dann in leerlaufende Routine — in
den inneren Widerspruch zu seiner eigentlichen Sendung.
Um sich diese Schwéche nicht eingestehen zu miissen
oder das Ungeniigen auszugleichen, kommt es dann leicht
zur Verorganisierung und Mechanisierung. Der Apparat
oder die Methode soll es schaffen. Die Seelsorge gerit in
den Naturalismus auflerer Bemithungen — ins viele Ge-
rede und Getue, in Psychologismen und Praktiken, in
Reklamen und Propaganda. Oder das Ungentigen wird
nach innen abgebogen; man fliichtet in Theorien und
Kompetenzerorterungen, und verbirgt das nur schlecht
hinter kritischen Erwigungen. Anstatt das Neue, den Not-
stand zu bewiltigen, ging man an ihm selber zugrunde.
Anderseits ist das Ungewohnliche auch das Besondere.
Die herrliche, eigenstindige Ausnahme. So kommt es mit-
unter zur Absonderung, zur Eigenbrotelei. Diese wird
rasch grundsatzlich vertieft zur Eigengesetzlichkeit, zum
Sonderrecht. In harmloseren Fillen enisteht die Vereins-
meierei, ein mehr oder weniger eigenniitziges Stecken-
pierd, ein Sonderling unter den Seelsorgern oder Pasto-
ralmethoden. In ernsteren Fillen kommt es zur Rechts-
anmafiung und zu Ubergriffen. Erfolg bringt Macht und
Stolz ein und damit den Beginn des Niederganges. Er be-
ginnt mit Ausruhen auf den Lorbeeren, mit Bequemlich-
keit gegenitber unkontrollierbaren Arbeitsaufgaben. Oder
die Spezialisierung, die nach der ersten Eingewo6hnung
nicht mehr so viel Anstrengung erfordert, fithrt zur See-
lenlosigkeit, zum Leerlauf. Der auBerordentliche Seel-
sorger, der seine spezialisierte Sonderarbeit 6fter wieder-
holen muf}, macht es sich dann zu leicht, ringt nicht mehr
um den persénlichen Einsatz. Er wird dabei aber auch



224 Pastoralfragen

wirkungsarm. Das Korrektiv und Korreptiv durch das
eigene Publikum fehlt meist. Man wollte herrschen und
sollte dienen.

Mit den angedeuteten psychologischen Entwicklungs-
moglichkeiten innerhalb der auflerordentlichen Seelsorge
ergeben sich fiir die Kirche ja auch faktische Pastoral-
probleme heikler und schwerwiegender Art, wie z. B. die
Fragen nach der Tatigkeit in den wichtigen Rand- und
Neulandgebieten und nach den Erfolgen dieser Téatigkeit,
nach den Gesetzlichkeiten und Methoden der Neuheiden-
mission, nach Form und Inhalt der religiosen Vertiefung
und Belehrung durch Unterricht oder Volksmission ‘und
Einkehrtage, nach der Rentabilitait und Fihrung der Or-
ganisationen und Caritasbetriebe usw. Tatsachlich wogen
um einzelne dieser Probleme tiefgehende — und teilweise
schon lange — Auseinandersetzungen, oder es haben sich
auf manchen Gebieten der aullerordentlichen Seelsorge
gewisse Leerlaufe und Fehlleitungen ergeben. Die Kirche
hat sich wohl davor gehiitet, dariiber ,,das Kind mit dem
Bade auszuschiitten; vor allem deshalb, weil sie weil},
wie sehr es sich dabei weder um die Grundsatz- oder
System-, sondern immer wieder um die Personenfrage
handelt. Gerade wegen der psychologischen Gefahren der
aullerordentlichen Seelsorge fallt deren Hauptverantwor-
. tung ihrem Trager zu und wird zu einem permanenten
Anliegen der ,,Ordensreform®.

Es wird eine wichtige und niitzliche Aufgabe der neu
aktivierten Superiorenkonferenz fiir Osterreich sein,
die entsprechenden Anliegen zu iiberpriifen und zu ihrer
Meisterung sich gegenseitig behilflich zu sein. Eine 6ffent-
liche Diskussion dariiber ist vorerst nicht angezeigt. Viel-
leicht konnen obige Ausfiihrungen aber dazu beitragen,
den ersten Auftrieb zu dieser Erérterung im internen Be-
reich zu geben.

Pastoralfragen

Trauungsansprachen. Was fiir uns Priester der Primiztag ist,
ist fiir viele der Hochzeitstag. Ich erinnere die Brautleute gerné
daran, daB sie ein der Priesterweihe dhmliches Sakrament, das
Sakrament der Elternweihe, empfangen. Fiir diesen so be-
deutungsvollen, feierlichen Augenblick gibt uns die Kirche fiir
die Ansprache ein Formular in die Hand. Wie wirkungsvoll
diese inhaltsreiche Amsprache sein kann, habe ich im Film ,Der
Engel mit der Posaune” gesehen, wo der trauende Prilat diese



Pastoralfragen 225

Ansprache so schon sprach, daB mir leid war, daB er schon
nach ein paar Worten wieder aufhorte. Er sprach so natiirlich,
so feierlich, ohne dabiei salbungsvoll zu wernden. Dabei dachte
ich mir: diese Art wire fiir uns vorbildlich. Er sprach, obwohl
er das Buch vor sich hatte, er las nicht, er war ganz dabei.
Man merkte den Kontakt mit den Brautleuten. Es kann also
auch eine vorgedruckte Ansprache wirkungsvoll sein, wenn man
sie nicht wie eine Formel kalt und herzlos herunterliest. Bischof
Doppelbauer von Linz traute die Kaisertochter Erzherzogin
Valerie. Er sprach die kirchliche Trauungsansprache auswenidig.
Sie machte solchen Eindruck, daf die Herrschaften um eine
Abschrift baten. Immer noch kommt es vor, daf Brautleute
sich fiir diese Art eigens bedanken. Es muBl also gar keine
eigene Ansprache sein, man muB es nur schén machen. Wehe,
wenn man es daran fehlen 148t, wenn man vom Geisilichen
sagen muf}: er kam, las und ging wieder. Unser Geschlecht ist
fiir diese Dinge feinfiihliger geworden (Radio!). Nehme mir
es niemand iibel, wenn ich verrate, daf ich mehr als eine
schmerzliche Klage aus verschiedenen Zeiten und Orten gehort
habe, micht nur von kirchenfremden, sondern auch von kirchen-
trenen Brautleuten. Es ist vorgekommen, daB eine kurze, aber
herzliche Ansprache des Standesbeamten mehr Eindruck gemacht
hat als die gleichgiiltig oder schlecht gelesenie des Priesters.
Nicht auf die Linge kommt es an — vor der ist eher zu
warnen —, sondern auf die Herzlichkeit. Wir sollen deshalb
recht viel Wert darauf legen, dal wir die Trauungsansprachen
schon sprechen und herzlich vortragen. Dazu gehort auch der
inhaltsreiche, schone deutsche Brautsegen, den das Linzer
Rituale enthialt und den man nie auslassen soll. Jeder sehe,
wie er es treibe. Ein Wink — keine Kritik wollten diese Zeilen
sein. In der Stadt hilt man auch viel darauf, daB man dem
Brautpaar nach der Trauung mit einem Héindedruck gratuliert.
DaB ich mir eine groBe, breite und lange Trauungsstola an-
geschafft habe, idie mit sinnreichen Trauungssymbolen ge-
schmiickt ist, will ich nur nebenbei verraten.

Es gibt Fille, wo einem mnicht alles in der offiziellen An-
sprache passen will, so bei Witwern oder solchen, die schon
lange Jahre bloB standesamtlich getraut waren. In diesen Fallen
sind geringe Anderungen am Platz. Vielleicht kann man hier
noch stirker die Wirkung des Sakramentes betonen. Wer viele
Trauungen zu halten hat, sehnt sich wohl nach Abwechslung.
Das Rituale bietet durch die Bemerkung ,his vel similibus verbis"”
hiezu die Moglichkeit. Bruder Willram hat uns in seinem Biich-
lein ,,Nuptiae factae sunt in Cana“ etwas Vorbildliches geschenkt.

»Theol.-prakt, Quartalschrift III, 1050 15



226 Pastoralfragen

Ebenso Dr. J. Engel in seinen Trauungsansprachen, denen ich
zwei Anregungen entnommen habe. Ich bin idazu iibergegangen,
die Grundgedanken der kirchlichen Ansprache mit Spriichen,
Zugaben und personlichen Erfahrungen, die immer wieder neu
dazukommen, etwas umzugestalten und zu erweitern. Ahnlich
halte ich es bei silbernen oder goldenen Hochzeiten. Jedem be-
gegnen Worte, die sich miihelos in Idie offizielle Ansprache ein-
schieben Ilassen. Wie wirkungsvoll ist nicht die Epistel vom
Familienfest oder «das Hohelied der Liebe aus dem ersten
Korintherbrief oder ein Hinweis auf Goethes Urteil iiber die
Wirkung der Sakramente bei ferner stehenden Brautleuten!

Eine wahre Fundgrube fiir Gedanken wéren die Ansprachen,
die der Heilige Vater an die Brautleute in seinen Mittwoch-
Audienzen gehalten hat, z. B.: ,Die Liebe muf unverindert, un-
versehrt und unverletzt fiir immer bleiben. Wenn die Gatten-
liebe eine Morgendéimmerung und Morgenrote kennt, so darf sie
doch keinen Untergang oder Wechsel der Witterung erfahren,
keine nebeligen oder traurigen Tage, weil die Liebe stets jung
und unerschiitterlich in allen Stiirmen dastehen will. Thr habt so,
ohne es zu merken, zu eurer briutlichen Liebe gleichsam in
heiliger Einfalt jenes Kennzeichen hinzugesellt, das der heilige
Paulus der Liebe zuteilte, als er, sie preisend, sagte: .Caritas
numquam excidit. Die reine und wahre Gattenliebe ist ein klarer
Bach, der mit Naturgewalt aus dem machtvollen Felsen der Treue
entspringt, ruhig zwischen den Blumen und Dornen des Lebens
dahinflieBt, bis er sein Ende im Grabe mimmt.”“ Einem goldenen
Jubelpaar macht man sicher eine groBe Freude, wenn man ihm
sagen kanm, der Heilige Vater habe gleichsam als Gliickwunsch
zu seinem Feste eigens ein Wort gesprochen: ,Nichts so
Poetisches und Erbauliches gibt es, nichts ist so sehr imstanide,
das Gemiit zu bewegen, als das Schauspiel der verehrungswiir-
digen Ehegatien, deren goldene Hochzeit in ihrem Festgeprige
etwas Ruhigeres, aber auch Tieferes, wir mochten sagen, Zarteres
besitzt als die Hochzeit der Jugend. 50 Jahre sind iiber Ihre
Liebe dahingegangen. Bei der Arbeit, bei der Liebe, beim ge-
meinsamen Gebet haben Sie gelernt, sich besser kennenzu-
lernen, der eine im anderen die wahre Giite, die wahre Schon-
heit, das wahre Empfinden eines gottesfiirchtigen Herzens zu
entdecken und noch mehr ausfindig zu machen, was dem anderen
Teile Freude bereiten kann. Daher rithrt jene feinfiihlige, sorg-
same Miihewaltung, riihren jene kleinen Uberraschungen, jene
unzihligen kleinen Aufmerksamkeiten, in denen nur derjenige
eine Kinderei erblicken konnte, der es nicht verstinde, darin die
groBartige und so schone Wiirde einer grenzenlosen Liebe wahr-
zunehmen,*



Pastoralfragen 227

Thrasolts Gedicht ,,Goldene Hochzeit” bietet Gedanken fiir
eine ganze Ansprache. Personliche Erinnerungen und Be-
merkungen (die damaligen Trauzeugen, der Traupriester) beleben
das Ganze und geben ihm eine personliche Note. So bekommen
die Trauleute den Eindruck: Man spricht nicht bloB, weil es so
iiblich ist, sondern man spricht, weil man mit ihnen den Tag
miterlebt.

Die nun folgenden Trauungsansprachen sollen eine Hilfe in
der Hast der Arbeit und eine Anregung sein. Die Ansprachen
wurden zum gréBten Teil schon gehalten und haben sowohl bei
den Leuten als auch bei mithorenden Geistlichen Anklang ge-
funden. Freilich gilt auch hier: der Ton macht die Musik.

*

1. Je dlter man wird, desto besinnlicher wird man. Das ist kein
Wunder, wenn man an all das denkt, was man erlebt hat. Das
spiire ich auch, wenn ich als Priester vor einem Brautpaare stehe,
das lfrendig gestimmt in das Gotteshaus kommt, um den Bund
fiir das L.eben zu schlieBen. Wenn ich Ihnen viel Gliick wiinsche,
so ist das keine leichthin gesprochene Phrase, sondern ein
Wunsch voll tiefer Gedanken. Ich mochte, daf Sie recht gliicklich
werden mitsammen, daB Sie ein richtiges Heimgliick finden, daB
Thr Heim eine Insel des Friedens sei, daB Sie einander recht gut
verstehen, daf Ihre Liebe sich von Jahr zun Jahr immer noch
mehr vertiefe, Jemand sagte einmal zu einem Priester: ,,Ich danke
Thnen, daB Sie mich so gut verheiratet haben.” Dabei war er vor
Freude so geriihrt, daB ihm die Augen feucht wurden. Das méchte
ich auch, und das soll die Wirkung des gnadenreichen Sakra-
mentes sein, das Sie sich jetzt spenden. Ich mdchte Thnen aber
doch auch ein richtunggebendes Mahnwort mitgeben, -einen
Spruch, der Ihmen sicher schon manchmal untergekommen ist:
»Wo Glaube da Liebe, wo Liebe da Friede, wo Friede da Gott
und wo ‘Gott keine Not!“

Es gibt jetzt viel Ehenot, auch auf dem Lande, wo man in
meiner Jugendzeit von Ehescheidungen nie etwas horte. Und
woher diese Not? Von der Glaubensnot, vom Glaubensschwund,
von der Verweltlichung des ganzen Lebens. Darum das erste
Wort: Legen Sie gliubig Hand in Hand! Es vergehe kein Tag
ohne Gebet, ohne Aulfblick zu Gott, kein Sonntag ohne heilige
Messe, kein Jahr ohne Empfang der heiligen Sakramente, wenn
ofter, um so besser. ,LaBt das Wort Gottes reichlich in euch
wohnen®, mahnt der Apostel in der Epistel des Festes der
Heiligen Familie. Und das sagt viel. Wo ein lebendiger Glaube,
ein lebendiges Christentum, kein Gewohnheitschristentum, kein
bloBes Brauchtumschristentum, dort denkt man auch christlich,

15*



228 Pastoralfragen

nicht egoistisch von den Kindern, in denen man nicht Last oder
Biirde, sondern ein Unterpfand des gottlichen Segens sieht.
Dort lernen die Kinder Ehrfurcht und Gehorsam vor Gott und
den Eltern, weil sie das Beispiel der Eltern dazu erzieht.

Wo Glaube, da Liebe. Die wahre Liebe, jeme Liebe, die der
Apostel so schon in der Lesung des Festes der Heiligen Familie
schildert: ,,Zieht an herzliches Erbarmen, Giite, Demut, Sanftmut,
Geduld. Ertragt einander und verzeiht einander, wenn einer dem
anderen etwas vorzuwerfen hat. Wie der Herr euch verziehen
hat, so sollt auch ihr es tun!" (Kol 3, 12 f.) Was fiir ein schénes,
aber auch nicht immer leichtes Programm! Das ist die groBe,
starke, selbstlose, niemals endende Liebe, die ganz von selber
dort zu finden ist, wo der Glaube wirklich lebendig ist, wo man
Gott nicht bloB mit den Lippen ehrt. Diese Liebe ist das Band
der Vollkommenheit, das heift, sie hilt alles zusammien, Vater
und Mutter und Kinder und das ganze Hauswesen, das eine
wirkliche Familiengemeinschaft ist, keine blofe EB- oder Mébel-
gemeinschaft.

Wo diese Liebe, dort ist der Friede, die Ruhe; dort ist es
gemiitlich, dort sagt man: Hier ist gut sein, hier wollen wir uns
eine Hiitte bauen; das heiBt: in einem solchen Heim mdchte
man gerne bleiben. Von einem solchen Heim gilt das Wort des
Dichters:

»Ein trautes Heim, ein stilles Haus,
Das ist das irdische Paradies.

Da gehn die Engel ein und aus,

Das ist’s, was Gott uns iibrig lie.“

In einem solchen, vom Geiste der Liebe durchwehten Heim
herrscht der Friede. Da wird nicht gepoltert und geschrien und
gezankt und geschimplft, da wind alles in Ruhe ausgemacht; da
wird jedes Wort iiberlegt, da sagt man alles mit einem freund-
lichen Liicheln, da herrschen nicht die Launen, da ist man nicht
empfindlich. Man vermeidet alles, was die Sonne des Friedens
verdunkeln konnte.

Zu Neuvermihlten sagte der Heilige Vater so treffend: , Es sind
tausend winzige Einzelheiten, tausend fliichtige Augenblicke,
jeder an sich eine Kleinigkeit, fast ein Nichts. Aber durch ihre
Wiederholung werden sie schlieflich schwerwiegend, und durch
sie wird zum grofen Teil der Friedde und die Freude des héus-
lichen Herdes zusammengeflochten im gegenseitigen Ertragen.
Wo die Liebe, dort achtet man auf diese ,Kleinigkeiten® und es
herrscht der Friede, der Friede Christi, der alle Begriffe iiber-
steigt.



Pastoralfragen 229

Liebes Brautpaar! Wo dieser Friede, da ist Gotf mit seinem
Segen. Dort gibt es keine Not; das heift nicht, daB es keine
irdische Not gibt. Songen und Miihen bleiben keinem erspart,
werden auch Thnen micht erspart bleiben, aber Ehenot oder Ehe-
wirrwarr gibt es dort micht, wo Gott, wo der Glaube, wo die
Religion Christi in der Familie lebendig isind.

So bauen Sie denn Threr Fhe Haus, bauen Sie es mit Herzen,
Hand und Mund in Gottes guten, ewigen Grund, und lebenslang
halt es Sie aus! Und Gott, der Giitige, soll sich senken mit allem
Segen auf dies Haus! Das ist unser aller Wunsch in dieser feier-
lichen Stunde . . .

2. Liebes Brautpaar! Eine von TIhnen schon lang ersehnte
festfrohe Stunde ist jetzt gekommen, da Sie unter feierlichen
Orgelklingen als Hochzeitspaar in das Gotteshaus einziehen. Ich
kann mir vorstellen, daB bei aller Aufregung, die diese Stunde
mit sich bringt, doch die Freude iiberwiegt. ,Ein Herz und eine
Seele, zwei Herzen und ein Schlag, so mag es jetzt in Ihren
Henzen freudig klingen. Wir freuen uns mit Thnen.

Und doch, wer das Leben kennt, weiB, idaB die Gedanken am
Hochzeitstag auch mit Ernst gemischt sind, und das ist kein
Wunder. Denn die Aufgabe, vor ider jedes Brautpaar steht, ist
nicht klein. ,,Die Ehe ist kein Abschlu8, sonidern ein Beginn, kein
Gewordensein, sondern ein Werden, keine Erfiillung, sondern
eine Aufgabe. Sie ist vielleicht die schwerste Aufgabe, die Gott
dem Menschen stellt, daB zwei, die wverschieden sind in Blut,
Seele, Geist, sich zu einer Einheit entiwickeln sollen, jedes getreu
seiner Eigenart wachsend.” So schrieb ein Laie. Und /der Heilige
Vater sagte in einer seiner beriihmten Ansprachen an Neuver-
mihlte: ,,Man darf sich nicht wundern, da ein so edler Stand
wie der Ehestand Heldentum verlangt, Heldentum in auBer-
gewdhnlichen, auBerordentlichen Situationen . .. oft verbor-
genes Heldentum, /das aber nicht weniger bewunderungswiirdig
ist, Wieviel Seelenstiirke verlangt dieses tégliche Leben nicht
gelegentlich!* Dann zdhlt der Papst ein' paar Gelegenheiten auf:
den zermiirbenden Alltag, die Prosa ides téglichen Einerlei, das
Uberwinden der Launen, die Beherrschung bei unangenehmen
Ausstellungen, das Schweigen und Stillbleiben, die Freundlich-
keit beim Tadeln usw.

Das alles braucht Kraft. Woher sie nehmen? Vom heiligen
Sakrament, das Sie jetzt empfangen und das der Apostel ein
groBes Geheimnis nennt und in dem auch geheimnisvoll in Ihrer
Seele etwas geschieht; sie wird erfiillt von ‘der Kraft des Heiligen
Geistes. Sie bekommien Gottes Gnade zur Losung dieser Auf-
gaben. Das ist ein gro8er Trost.



230 Pastoralfragen

Sie brauchen also keine Angst zu haben. Stellt Sie die Ehe
auch vor eine grofie und schwere Aufgabe, eine Aufgabe, die, wie
einer sagbe, die Krifte des Menschen iibersteigt, so bekommen
Sie durch dieses heilige Sakrament Gottes Gnadenbeistand, nicht
nur fiir heute, sondern fiir Thr ganzes Leben. ,,Aber habt Mut",
sagte der Herr vor seinem Scheiden zu den Seinen (Jo 16, 33).
Er sagt es auch Ihnen, der Herr geht mit Ihnen, er ist Ihr Bei-
stand nicht nur am Hochzeitstag. Er hat bei einer Hochzeit sein
erstes Wunder gewirkt, er hat Wasser in Wiein verwandelt; er
wird auch in IThrem Leben die Wasser der Triibsal in den Wein
der Frende verwandeln. DaBl es Triibsal gibt, damit miissen Sie
rechnen, denn der Lebensweg ist nicht immer so ifreudig, wie
wir es gerne hiitten. Haben Sie Mut! Der Vater im Himmel, der
die Leiden schickt, gibt Ihnen auch Gnade und Kraft, sie tragen
zu koénnen. Sie werden, von Gott gestirkt, mit Leichtigkeit das
halten, was Sie heute am Altare versprechen, miteinander durch
das Leben zu gehen, bis Sie der Tod scheidet.

Haben Sie Mut und haben Sie Liebe! Eine Liebe, groB und
stark wie die Liebe des Heilands zu uns, der auf die Erde kam,
nicht wm sein Gliick zu suchen, sondern um uns gliicklich zu
machen, So miissen auch Sie einander lieben! So wie Christi Liebe
sich im Opfer vollendet, so ist das Opferbringen, die Opferbereit-
schaft das Zeichen einer echten Liebe auch in der Ehe. ,,Auch
die Liebe zwischen Mann und Frau kann nicht begriindet sein
auf dem Flugsand einer nur sinnlichen Zuneigung, sie muB auf
dem festen Felsen einer Liebe ruhen, die auf FEhrfurcht und
Wertschitzung aufbaut, die grof ist im Schenken und Verzichten,
nicht im Fordern und Empfangen . . .“ Diese Liebe macht die
Wohnung zum Heim, wo sich ein jedes wohl und geborgen fiihlt,
wo sich auch die Kinder wohl fiihlen, die sagen: Wir gehen
gerne heim, weil sich der Vater und die Mutter so gerne haben. ..

Eine groBe Aufgabe der Ehe ist auch noch die Sorge um die
Kinder, besonders die Sorge um ihre Erziehung. Gottes Gnade
hilft auch da mit, da Sie in den Kindern nicht eine Last und
Biirde sehen, sondern ein Unterpfand des gottlichen Segens, und
daB Sie in der Erziehung der Kinder das Richtige treffen.

Und Sie werden es treffen, wenn Sie mit der Gnade Gottes
mitarheiten, mit der Gnade Gottes beten und sich Gottes Gnade
immer wieder holen im heiligen Opfer am Sonntag, im Empfang
der heiligen Sakramente, in einem Leben aus dem Glauben und
nach dem Glauben. Denn dann wind Ihr Leben ein Vorbild fiir
die Kinder; und Sie wissen: Worte bewegen, Beispiele ziehen an.
Das Beispiel eines wahrhaft christlichen Lebens, das die Eltern
den Kindern geben, nehmen die Kinder dann mit in das Leben



Pastoralfragen 231

und sie werden es so halten, wie es die Eltern gehalten haben.
Darum bitte ich Sie, in einer Zeit, wo so viele Familien ganz ver-
‘weltlicht und entchristlicht sind, kein Zeichen im Hause verrit,
daBl dort Christen wohnen, Christus in das Heim mitzrunehmen;
er wird Sie gliicklich machen und an Threm Gliicke mitbauen.
‘Das wiinschen wir vom ganzen Herzen und darum beten wir . . .

3. Verehrtes Brautpaar! Mit Freude begriile ich Sie heute an
Threm Hochzeitstag im Gotteshause (personliche Erinnerungen).
Erinnern Sie sich noch, wie Si¢ auf der Schulbank einmal in der
biblischen Geschichte die Erzdhlung gelesen haben, wie Moses,
der Fiithrer des israelitischen Volkes, auf dem Berge Gottes eine
wundervolle Erscheinung hatte? Gott selber erschien ihm im
brennenden Dornbusch. Im Anklang an die Worte, die Gott da-
mals zu Moses sprach, hat ein Priester den Brautleuten, die zum
Altare Gottes schreiten, das inhaltsvolle Wort gewidmet: ,,Ldst
die Schuhe! Heiliges Land ist es, darauf lhr heute tretet. Steht
und staunt und kniet und betet und legt gliubig Hand in Hand!
Und sprechet laut: in Gottes Namen! Und wir alle rufen: Amen!*

Von ganzem Herzen wiinsche ich und wiinschen wir alle, die
wir hier versammelt sind, Ihnen Gliick auf Ihrem IL.ebenswege.
Ich sage Ihnen aber: ein sicherer Weg zum Gliick ist es, wenn Sie
den Schritt, den Sie heute machen, betrachten als einen Gang in
ein heiliges Land, wenn Sie sich dessen bewufit sind, daB Sie
heiliges Land betreten. Sie miissen es ja gleich spiiren, wenn Sie
in das Haws Gottes kommen: es ist heiliges Land. Hier dist der
Tabernakel, wo der wohnt, den Sie als Hochzeitsgast eingeladen
haben und der in der heiligen Kommunion zu Thnen gekommen
ist und bei Thnen bleiben will. Er will nur Ihr Gliick; darum hat
er das heilige Sakrament der Ehe eingesetzt, das Ihnen die Gnade
geben soll, die groBien und schweren Pflichten des FEhestandes
getreu zu erfiillen. Weil er nichts anderes will, als daB Sie gliick-
lich werden, hat er der Ehe eine solch feste Bindung gegeben:
»Was Gott verbunden hat, soll der Mensch nicht trennen!* Un-
aufléslich, bis Sie der Tod scheidet! Sie sehen, es ist wirklich
ein heiliges Land, darauf Sie heute treten. Halten Sie die. Ehe
heilig, dann wird es ganz von selber nicht nur ein heiliges Land,
sondern auch ein gliickliches Land sein. An den vielen ungliick-
lichen Ehen von heute ist doch nichts anderes so sehr schuld
als dies, daBl man in der Ehe nichts Heiliges mehr sieht, daf man
nur aus AubBeren Griinden kirchlich heiratet, wenn man sich
nicht mit der biirgerlichen’ Ehe begniigt.

Heiliges Land! Beim Brautexamen haben Sie ein kleines
Merkblatt in die Hand bekommen. Gleich der erste Satz ist



D3 Pastoralfragen

hochbedeutsam: , Es ist Gottes Wille, daB in der bleibenden
Lebensgemeinschaft eines Mannes und eines Weibes der Grund
zur Familie gelegt werde, in ider Kinder geboren und zur zeit-
lichen und ewigen Wohlfahrt erzogen werden sollen.” Eine groBe,
heilige Aufgabe! Mitwirken am Werden eines neuen Menschen,
dem Gott dann die unsterbliche Seele und in der Taufe die Gnade
gibt! Man konnte den Eheleuten wirklich mit dem Apostel sagen:
.,Gottes Mitarbeiter seid ihr.* Eine wirklich heilige Aufgabe, von
der man nicht groB genug denken kann! Darum nennt man das
heilige Sakrament der Ehe auch das Sakrament der Elternweihe,
ein Wort, das Sie gleich an Priesterweihe erinnert. Es ist wirk-
lich eine priesterliche Aufgabe, die Sie mit der Erziehung der
Kinder iibernehmen, Darum hat der Heilige Vater die Eltern ge-
nannt: Priester an der Wiege. Thre Aufigabe ist es auch, das iiber-
natiirliche Leben in der Seele des Kindes zu hegen, zu hiiten und
zu entwickeln. Es gibt leider viele Eltern, «die sich dieser Auf-
gabe gar nicht bewuBt sind. Darum sage ich: Heiliges Land ist
es, darauf Sie heute treten; eine heilige Aufgabe ist es, die Sie
iibernehmen. Nur soll man sie auch sehen, dann wird auch das
Familienleben und das Leben in der Familie eine heilige Weihe
bekommen. Es wird das Wort Gottes geachtet und gelesen; es
wird gebetet, es wird der Sonntag gehalten und der ganze Alltag
geheiligt, besonders auch durch den Empfang der heiligen
Sakramente zu Ostern und woméglich dfter. Die Kinder werden
nicht nur durch -Worte, sondern durch das Beispiel der Eltern
christlich erzogen . . .

Darf ich den Gedanken vom heiligen Land noch auf elwas
anwenden? Die Ehe soll ein heiliges Land werden durch eine
Liebe, die den Namen heilig, christlich verdient. Also micht blo8
sinmliche Neigung, sondern treue Hingabe in opfernder, selbst-
loser Liebe. Wie sie uns Christus vorgelebt und gelehrt hat! Lie-
ben Sie einander, wie Christus uns geliebt hat, dann werden Sie
in der Ebe ein volles, ganzes Gliick finden! Der Geist der Liebe
wird Launen iiberwinden, die Selbstsucht besiegen, aus Stimmun-
gen miemals Verstimmungen werden lassen. Der Geist dieser
Liebe wird uns immer das Richtige treffen lassen, wenn wir uns
etwas zu sagen haben, er wird uns versohnlich stimmen, jede Ge-
reiztheit vermeiden lassen. Wir werden nicht gleich in die Hoéhe
geéhen, sondern immer auf der Hohe eines edlen, christlichen
Menschen bleiben und uns nicht herabwiirdigen zum Menschen,
der sich selber micht mehr in der Gewalt hat. Wir werden Her-
zensmenschen sein, wie der Apostel einmal sagt. Herzlich, gut,
vornehm, aufmerksam, lieb, freundlich, geduldig, demiitig, nicht
empfindlich, nicht kleinlich . . .



Pastoralfragen 233

Ich wiinsche Ihnen von ganzem Herzen, daB Sie sich dieses
heilige Land erobern als moderne Kreuzfahrer, das heiBt mit dem
Kreuz in der Hand, mit dem Kreuz im Herzen, in der prak-
tischen Nachfolge Christi. [Es heiBit oft im Leben, das Kreuz iiber
etwas machen, und das kann nur die Liebe. Ohne Liebe wird
man sich selber zum Kreuz, macht man sich das Leben schwer!
Das sei fern von uns . . .

So gehen Sie in Gottes Namen in das heilige Land der Ehe!
Wenn auch der Lebensweg nicht immer so freudig ist, wie wir es
gerne hitten, wenn es auch an Kreuz und Leiden nicht fehlen
wird, es wird niemals am Gliick und an Gottes Gnade unid Segen
fehlen, wenn Sie in der Ehe ein heiliges Land sehen. Also legen
Sie glaubig Hand in Hand und sprechen Sie laut: in Gottes
Namen! Und wir alle ruflen: Amen! . . .

4. Meine lieben Brautleute! IThr konnt Euch wohl nicht vor-
stellen, mit welchen Gedanken und Gefiihlen ich heute vor Euch
stehe, welche Erinnerungen mir kommen, wenn ich Euch als
Brautpaar vor mir sehe, gewillt, dem Bund Eurer Herzen die
kirchliche Weihe und Segnung zu geben, Ich habe Euch beide als
Kinder heranwachsen sehen . . .

Da kénnt ihr Euch denken, daB es vom Herzen kommt, wenn
ich Euch Gliick und Segen auf Eurem Lebenswege wiinsche.
Meine ich es Fuch doch so gut, daB es ein Vater auch nicht
besser meinen kann, wenn er seinen Kindern am Hochzeitstag
den Segen gibt.

Kindlein, liebet einander! Méchte ich mit dem heiligen Johan-
nes sagen. Seid immer recht gut mitsammen, bemiiht Euch, den
Alltag einander zu verschinern, dann wird Euer Alltag nicht grau
und hiBlich sein, wie er es in vielen Familien nur zu oft ist.
Dann werdet Ihr Euch auf jeden neuen Tag freuwen und froh-
gemut an die Arbeit gehen, Euer Heim wird eine Insel des Frie-
dens sein, wo sich ein jedes wohl fiihlt. Dann werdet Ihr Euch
vor jedem Herzeleid bewahren, nichts sagen oder tun, was dem
anderen wehtun konnte. Thr werdet eines des anderen Last tragen,
Geduld miteinander haben, Riicksicht aufeinander nehmen, ein-
ander helfen und beistehen, nicht nur leiblich, sondern vor allem
selzlisch, Es wird Eure Ehe ein schones, friedliches Miteinander,
kelin frostiges, eisiges Nebeneinanider oder gar ein feindseliges
Gegeneinander sein, Thr werdet gemeinsam den Weg durch das
Leben gehen, gemeinsam die Lasten des Lebens tragen. Es wird
bei Euch so sein, wie ich es in einem Buche las: ,,Sie¢ hatten nie
ein boses Wort zueinander gesagt, immer waren sie traut und
froh miteinander gewesen wie ein Schwalbenpaar im Frithling.*



234 Pastoralfragen

So wiinschen wir es Euch, so soll es bei Euch sein und immer
bleiben! Ihr bringt beide die besten Eigenschaften und den besten
Willen mit, es so zu halten. Aber trotzdem ist die Aufgabe, das
Vorhaben nicht gar so deicht. Das wuBte auch der Heiland und
darum hat er uns das Sakrament der Ehe gegeben, durch 'das
Euer Wille gestirkt und Euck die Kraft gegeben wird, die
Pflichten und Aufgaben des Ehestandes recht zu erfiillen und das
zu halten, was Thr heute am Altare versprecht: Liebe unid Treue,
bis Euch der Tod scheidet. ,,Dieses heilige Sakrament dauert
unausgesetzt fort und ist eine immer flieBende Quelle wirksamer
Kraft, es hort nie auf, die Eheleute zu den hohen Pflichten und
der hohen Wiirde ihres Standes zu heiligen und zu starken.” So
sagte es der Heilige Viater. Was ist das doch fiir ein trostlicher
und beruhigender Gedanke. Ihr sehf, wie Christus es Euch gut
meint. Er, der Euch unaufhérlich miteinander verbindet, will
auch immer mit Euch verbunden sein mit seiner Gnade; er gibt
Euch seinen Segen, damit Thr auf Erden Euer Gliick und dann
einmal im Himmel Eure Seligkeit findet.

Freilich, muB ich Euch etwas recht an das Herz legen. Ich
tue es mit den Worten des Heiligen Vaters: ,,Wenn das Sakrament
der Ehe seine ganze Gnadenkraft auswirken soll, dann mii3t ihr
Eheleute treu mitarbeiten. Bemiiht euch ernsthaft zu tun, was in
euren Krifften steht, und eure Pflichten ehrlich zu erfiillen.” Ich
fiige noch hinzu: Erfillt auch Eure Christenpflichten: Sonntags- '
messe, Sonntagsheiligung, Gebet, Sakramentenempfang, dann
wird auch das heilige Sakrament der Ehe seine Wirkung tun; es
wird eine Kraft von Christus ausgehen, dessen Kleid ihr beriihrt
wile einstmals die kranke Frau. Dann wird sich das Wort des Hei-
. ligen Vaters immer wieder erfiillen: ,,Wenn die Not des Lebens
und die Last eures Standes einmal recht schwer auf euren Schul-
tern driicken und ihr meint, es gehe nicht mehr, dann erinnert
euch an das Sakrament der Ehe, das ihr empfangen habt und
das in euch fortwirkt. Nicht verzagen, habt Vertrauen! Auch ihr
habt den Heiligen Geist empfangen, den Geist der Liebe und gott-
lichen Kraft!* Gott wird Euch helfen!

Thr werdet dann auch in den Kindern keine Last oder Biirde
sehen, sondern ein Geschenk Gottes und ein Unterpfland des gott-
lichen Segens, (Gottes Segen wird auch auf Eurer Erziehung
ruhen und Ihr werdet auch mit Euren Kindern Freude erleben. . .

5. Mit Freude begriifie ich Sie im Hause des Herrn, in das Sie
jetzt eingezogen sind, um dem Bund Ihrer Herzen heilige Weihe
und ewige Bindung zu geben. Ich wiinsche Thnen, es moge eine
gliickliche Ehe werden, so wie sie der Dichter schildert mit den
Worten: ,,Das ist die rechte Ehe, wo zweie sich geeint,— durch



Pastoralfragen 235

des andern und liebe Last zugleich — gemeinsam Rast und
Wandern und Ziel das Himmelreich.

Freilich, das alles ist leichter gesagt als getan. Eine Ehe
so friedlich und harmonisch zu gestalten, ist eine grofiie, schéne,
ideale, aber auch oft schwere Aufgabe. Seien Sie getrost! Fiir
diese Aufgabe bekommen Sie jetzt in der Kraft leines heiligen
Sakramentes Gottes ganz besonderen Gnadenbeistand. Der
Heiland bleibt bei Thnen mit seiner Gniade und will Thnen helfen,
daB Sie in Threr Familie Ihr Gliick hier auf Erden finden, daB
Sie geeint und treu vereint durchs Leben pilgern und daB Sie
das immer halten, was Sie jetzt am Altare mit dem Jawort
versprechien, das Sie miteinander wverbindet, bis Sie der Tod
scheidet. Denn Sie wissen: ,,Wias Gott verbunden hat, soll der
Mensch nicht trennen® (Mt 19, 6).

Durch alles Gliick und' Wehe . . . ,Viel Glick”, heiit es
heute am Hochzeitstage, ida scheint das Wortchen ,,Wiehe* gar
nicht herzupassen, und doch, wer das Leben kennt, weiB: es ist
nicht alles Gliick und eitel Sonnenschein. Der Lebensweg ist
nicht immer so freudig. Denn es gibt in jedem Menschenleben,
in jeder Familie Kreuz und Leid. Auch Thnen wird es nicht
ganz erspart bleiben. Da mufl dann eines der Stab des anderen
sein, eines dem anderen helfen. Es heiBt, als gute, treue Ka-
meraden Freud und Leid miteinander tragen. Aufwirts schauen,
beten, auf Gott vertrauen, nicht kleinmiitig und verzagt sein!
Der Vater im Himmel, der die Leiden schickt, gibt Ihnen auch
die Gnade, sie zu tragen.

Zu pilgern freu vereint . . . gemeinsam Rast und Wandern;
das heiBt, die Ehe harmonisch und sittlich gestalten. So soll
es sein, so wird es sein, wenn Sie einander wirklich lieben, wie
Christus uns geliebt hat, der am Kreuze sein Leben fiir uns
hingegeben hat in selbstloser, opferbereiter Liebe, in einer Liebe,
die niemals endet. Da wird dann eines Stab des anderen, Stiitze
und Helfer sein. Sie werden gemeinsam den Weg durchs Leben
gehen, miteinander, nicht nebeneinander, gemeinsam werden
Sie auch die Lasten des Lebens tragen. Sie werden sich nicht
gegeniseitig zur Last oder listig werden, Sie werden Ihre gegen-
seitigen Fehler und Schwiichen in Liebe ertragen, werden Geduld
haben miteinander, werden nicht empfindlich, leicht beleidigt
sein, werden schweigen, verzeihen, ertragen kénnmen und mnicht
Jjedes Wort gleich iibel aufnehmen. Sie werden mit einem Worte
in Threm Hause den Frieden haben und mit dem Frieden den
Segen Gottes verdienen -— durch jedes in Liebe gebraohte Opfer
der Selbstbeherrschung.



236 Pastoralfragen

Ein groBes Ziel habe ich Ihnen vor Augen gestellt, eine groS8e,
nicht immer leichte Aufgabe; denn wo Menschen sind, dort
mienschelt es. Aber es gebht, wenn wir gliubig auf ein noch
groBeres Ziel hinschauen. Und Ziel das Himmelreich! Letztes
Ziel fiir uns! Wer es erreichen will, mufl hier auf Erden Gott
dienen. Gott dienen Sie in der FEhe, denn Gottes Werk ist die
Ehe, und heilig alles, was Gott erdacht und wie es Gott ein-
gerichtet hat. Gott dienen Sie in den Sorgen und Miihen des
Arbeitslebens, der tidglichen Pflichterfiillung. Gott dienen Sie in
der Sorge um die Kinder, in den Mithen und Plagen, die sie
mit sich bringen. Alles aus Liebe zu Gott, der Thnen alles reich-
lich vengelten wird! Wenn Sie so denken, dann gehen Sie den
Weg zum Himmel, zum Vater, dann haben Sie Religion. Dann
werden Sie den Glauben, den Sie lieben und leben, durch Wort
und Beispiel in einer christlichen Erziehung auch Ihren Kindern
weitergeben, dann wird er auch Ihre Kindererziehung bestimmen.
Sie werden nicht blo8 Ifiir den Leib der Kinder sorgen, sondern
noch mehr fiir ihre unsterbliche Seele, denn Sie wissen, Sie
werden fliir jedes IThrer Kinder Gott einmal Rechenschaft ablegen
miissen, In diesem Geiste wird Thre Erziehung gedeihen und
gute Friichte bringen. :

Darum bewahren Sie den heiligen Glauben treu in TIhrer
Familie, IL.eben Sie mit TIhrer Mutter der Kirche mit in der
Hauskirche und in der Pfarrkirche, dann wird Gott Thr Gliick
sein in der Familie und die Familie Thr Gliick auf Erden. Das
wiinschen wir Thnen von ganzem Herzen und darum beten wir
auch, daB Ihre Ehe eine rechte, eine gliickliche Ehe werden mége.
Gebe Gott, daB Sie diesen schénen Tag immer in guter Erinnerung
behalten, daB Sie einander immer so liechen, wie Sie sich heute
lieben und daB Sie in alle Ewigkeit diese Stunde segnen . . .

6. In einem Buche las ich, daf es einmal Brauch war, in
die Trauringe dreimal den Buchstaben G einzugravieren. Ich
habe am Traualtar schon einige Male die Erfahrung gemacht,
daB dieser Brauch sogar heute noch geiibt wird. Was sollen
die drei G bedeuten? ,,Gott gebe Gliick!, mogen die meisten
Brautleute sie deuten. ,,Gott gebe Gnade!*, kann es auch heiBen;
ies geht auf dasselbe hinaus. Denn jedes Gliick ist Gnade, und
die Gnade ist Gliick. Mit dieser Bitte auf den Lippen, mit
diesem Gebet im Herzen gehen wohl die meisten Brautleute zum
Traualtar: ,,Gott gebe Gliick! Gott gebe Gnade!*

Freuen Sie sich! Es ist so, Gott gibt Thnen jetzt seine Gnade
und hilft dadurch mit zu Ihrem Gliick! Sie empfangen ja ein
heiliges Sakrament, das Ihnen die besondere Gnade gibt, die
groflen Pflichten des Ehestandes recht zu erfiillen, Gott gibt



Pastoralfragen 237

Ihnen diese Gnade nicht nur fiir «den heutigen Tag, sondern
fiir das ganze Leben. Das ist die frohe Botschaft des Hochzeits-
tages. Die Leute reden viel davon, was leines an Ausstener mit-
bekommt. Der gliubige Christ denkt an das, was ihm Gott an
Aussteuner mitgibt. Denn seine Gnade ist mehr wert als alles
irdische Gut, das auch nicht immer wihrt.

Trotz aller Gliickwiinsche, die wir Ihnen heute aussprechen,
wird Thr Lebensweg nicht immer so freudig sein, wie Sie es
gerne hiitten. In jeder Familie gibt es Kreuz und Leid, und es
wird auch Ihnen nicht ganz erspart bleiben. Die Gnade des hei-
ligen Sakramentes der Ehe ist Ihnen eine Hilfe auch inden Sorgen-
stunden des IL.ebens . .. ,Ich vermag alles in 'dem, der mich
stirkt.“ Christus ist Thr ,Beistand” nicht mur am Hochzeitstag,
sondern das ganze Leben.

Gott gebe Gliick, er gebe Thnen das Gliick einer recht dauer-
haften, selbstlosen, opfierbereiten Liebe, die miemals versagt und
niemals endet, einer Liebe, die aufs Kreuz schaut, vom Kreuz
lernt, gern ein Kreuz trigt, anderen nie zum Kreuz wird und
liber manches rechtzeitig ein Kreuz macht. Denken Sie o6fter
an den bekannten Hausspruch:

»,Bewahret einander vor Herzeleid,

Kurz ist die Zeit, die ijhr beisammen seid.
Dann werden Sie den Frieden in Ihrem Heime, in IThrem Hause
bewahren und mit dem Frieden den Segen Gottes verdiemen.
Sie werden das Jawort, das Sie heute sprechen und das Sie
unaufléslich miteinander wverbindet, bis Sie der Tod scheidet,
niemals bereuen. Die eheliche Bindung wird Ihnen nie zur Last
werden, die Sie gerne abschiitteln, oder zu einer Fessel, die Sie
loshaben méchten. Es wird Thnen der Ehestand kein Wehestand
werden. Sie werden fiir jeden Tag, den Sie miteinander ver-
leben, Gott danken und vielleicht auch so denken, wie eine Frau
dachte, die jhren Mann spiit kennengelernt hatte und nach
seinem Tode sagte: ,,Mir tut nur eines leid, daB wir uns so spét
kennengelernt haben, so gut waren wir mitsammen, so haben
wir uns verstanden

Gott gebe Gliick! Auf manchen Bildern sieht man Vater und
Mutter dargestellt mit einer Schar von Kindern, die sich um
die Eltern scharen oder sich an sie schmiegen. . Familiengliick
steht darunter. Ja, die Kinder machen das Gliick in der Familie
voll. Man spricht nicht ohne Grund vom Kindersegen, weil wirk-
lich .der Segen Gottes damit verbunden ist, wenn man in den
Rindern nicht eine listige Biirde, sondern ein Geschenk Gottes
sieht. Sie sind wirklich ein Unterpfand des gottlichen, himm-
lischen Segens. Mit der Gnade Gottes, die Ihnen heute zuteil



238 Pastoralfragen

wird, werden Sie auch in der Erziehung der Kinder das Richtige
treffen.. Sie werden die Kinder gut und christlich, nicht bloB
durch Thr Wort, sondern vor allem durch Ihr Beispiel erziehen,
erziehen nicht bloB fiir diese Welt, sondern auch fiir Gottes Welt.

Etwas ungemein Trdstliches mochte ich Ihnen moch sagen.
Sie bekommen Gottes Gnade immer wieder von neuem, wenm
Sie mit Gott leben, Gott lieben, ihm dienen, auch im heiligen
Stand der Ehe, in der christlichen Aufffassung der Ehe, wenn
Sie die heilige Religion treu in Ihrer Familie bewahren. Gott
gibt Thnen die Gnaden, die Sie brauchen, wenn Sie beten, den
Sonntag halten und durch die Sonntagsmiesse heiligen und wenn
Sie die heiligen Sakramente empfangen.

Dann wird Gott Sie segnen, daB Sie in der Ehe Ihr Gliick
auf Erden und einst die ewige Seligkeit finden. Darum wirken
Sie mit der Gnade eifrig mit, die Sie in diesem Sakramente erhalten.
Gott gebe, daB Sie sich nach vielen Jahren noch so lieben, wie
Sie sich heute lieben und daB Sie in Ewigkeit die Stunde segnen,
in der Sie den heiligen Bund der Ehe geschlossen haben . . .

7. Meine lieben Brautleute! Sie feiern heute Ihre Hochzeit.
Schon der Name Hochzeit verrdt, daf es sich um einen Tag
handelt, der, wie nicht leicht ein anderer, ein Festtag ist. Kann
es den anders sein, wo doch die Ehe von Gott stammt, von
Christus zur Wiirde eines Sakramentes erhoben wurde, das ein
groBes geheimmisvolles Geschehen und zugleich ein Abbild der
innigen und wunzertrennlichen Vereinigung Christi mit seiner
Kirche ist? Wer das bedenkt und gliubig aufnimmt, dem miissemn
die Festglocken im Herzen Tduten; der versteht, was es heiBit:
Hochzeit feiern. Er weil, was er am Altar verspricht, und freut
sich dariiber: Wir sind fiir immer und ewig eins, und keine
Macht auf Erden vermag unseren Bund zu trennen. Es ist etwas
wunderbar Schones um diese Zweisamkeit der Ehe, wo zwei
eins werden, zwei Herzen mund ein Schlag, ein Herz und eine
Seele . . .

Hochzeitstag, Feiertag, Feiertag der Liebe! Horen Sie, wie
der Heilige Vater Pius XI. von dieser Liebe spricht, so ganz
anders, als es in modernen Biichern zu lesen ist. ,,So sagt der
heilige Paulus: ,Thr Minner, liebet eure Frauen, so wie Christus
seine Kirche geliebt hat. Die Liebe Christi zu seiner Kirche ist
aber unerschopflich und vollkommen selbstlos. Denn micht um
des eigenen Nutzens und Vorteils willen hat er sie geliebt, sondern
er hatte das Wohl seiner Braut im Auge. Die eheliche Liebe
beruht also nicht blof auf einer sinnlichen, schnell verfliegenden
Neigung und mnicht auf Schmeichelworten und Zéirtlichkeiten,
Die eheliche Liebe ist vielmehr fest gegriindet auf einer tiefen,



Pastoralfragen 239

herzlichen Zuneigung der Seelen, die sich auch im Werke
erprobt; denn die Liebe bewihrt sich in der Tat, sie bewdhrt
sich im gegenseitigen Helfen im Haushalt und Familienleben,
sie bewihrt sich in der gegenseitigen seelischen Forderung. Sie
heiligen sich gegenseitig, eines fiihrt das andere zur Vollkommen-
heit . . .“ Meine Lieben! Ich glaube, wenn unsere Eheleute so
ideal von der Liebe déichten, bekiimen die Ehen ein ganz anderes
Gesicht; sie wiirden aus der Atmosphére «des rein Sinnlichen
herausgehoben.

Wie bei allen Festen gibt es auch bei diesem Feste Hochzeits-
gaben, Hochzeitsgeschenke. Denken Sie daran, daB Sie am
heutigen Tage auch vom Himmel Hochzeitsgaben bekommen.
Ich nenne an erster Stelle die heiligmachende Gnade, die ver-
mehrt wird, das iibernatiirliche Leben der Seele. Dazu be-
kommen Sie am heutigen Tage noch besondere Gaben, Anlagen
und Gnadenkeime. Sie werden fihig, die Aufgaben und Pflichten
des Ehestandes, die nicht immer leicht sind, besser zu erfiillen.
Ja, moch nicht genug! Sie bekommen e¢in Ehestandsdarlehen von
Gott, von dem Sie immer abheben konnen, wenn Sie etwas
brauchen. Das will heifen: Wenn Ihnen etwas in der Ehe schwer-
fillt, wenn Sorgen kommen, so steht Ihnen das ganze Leben
hindurch eine besondere, iibernatiirliche, gottliche Hilfe zur
Vierfiigung, die Thnen hilft, der Schwierigkeiten, die das Leben
mit sich bringt, Herr zu werden. Wie trostlich und beruhigend
das klingt! Freilich, braucht es dazu eines: Thre Mitwirkung.
Das heiBt: die Eheleute miissen die Gnaden treu beniitzen, das
Gute, das Gott im Sakrament der Ehe wie einen Keim in das
Herz gesenkt hat, pflegen, damit es sich voll entfalten kann.
Wenn Sie tun, was in Ihren Kriften steht und sich von Gott
leiten lassen, dann werden Sie es erfahren, wie dieses erhabene
Sakrament Sie innerlich stark macht, die Lasten und Pflichten
des Ehelebens zu erfiillen und die Kreuze, die das Leben mit
sich bringt, zu tragen. Die Gnade Gottes hilft IThnen auch, ihre
Kinder mit iibernatiirlichen Augen anzusehen, in ihnen ein
Geschenk Gottes zu sehen, fiir das Sie ihm einmal Rechenschaft
geben miissen,

Liebes Brautpaar! Ich habe vorhin Ihre Ringe gesegnet und
dabei gebetet. Sie werden sich diese Ringe an den Finger stecken.
Denken Sie daran: der Ring ist ein Sinnbild des sakramentalen
Ehebandes, er ist ein Schmuck, keine Fessel. Der goldene Ring
moge Sie immer wieder an das erinnern, was Sie am Altare
versprochen, was Sie am Altare geschenkt bekommen haben.
Halten Sie dieses Versprechen hoch und wirken Sie mit Gottes
Gnade eifrig mit! . . .

Linz a. d. D. ; Pjarrer Heinrich Mayrhuber.



240 Mitteilungen

Mitteilungen

Gewinnung des Jubelablasses 1950 auBerhalb Roms. Nach der
Konstitution ,,Jam promulgato” vom 10. Juli 1949 (AAS XXXI,
pag. 345 ss.) konnen bekanntlich gewisse Personengruppen, die
an der Pilgerfahrt nach Rom gehindert sind, den JubelablaB
auBerhalb Roms schon im Jubildumsjahre 1950 gewinnen. Uber
die in dieser Weise begiinstigten Personen vgl. diese Zeitschrift,
Jg. 1950, S. 65. Der Gruppe der Arbeiter (operarii) kann man
mit P. A. Steinen S. J. auch die geistigen Arbeiter, wie Ange-
stellte, Beamte usw., zurechnen (vgl. diese Zeitschrift, Jg. 1933,
S. 395).

Wie aus verschiedenen Anfragen hervorgeht, herrschen be-
ziiglich der Bedingungen fiir die Gewinnung des Ablasses in der
Heimat mancherlei Unklarheiten, die im folgenden nach Mog-
lichkeit beseitigt werden sollen. Die Bedingungen, unter denen
die begiinstigten Personen den JubelablaB 1950 in der Heimat
gewinnen konnen, sind nach der erwihnten Konstitution kurz
folgende: 1. In aufrichtiger BuBgesinnung erfolgter Empfang der
Sakramente der BuBle und des Altares; Gebet auf die Meinung
des HI1. Vaters. — 2. Statt des Besuches der vier réomischen Ba-
siliken die Verrichtung von anderen Werken der Religion,
Frommigkeit und Néchstenliebe.

Can. 932 besagt: ,,Durch ein Werk, zu dessen Verrichtung
jemand durch Gesetz oder Gebot verpflichtet ist, kann kein Ab-
laf gewonnen werden, wenn nicht bei seiner Verleihung etwas
anderes bestimmt wird.” Die jihrliche Pflichtbeichte und die
Osterkommunion geniigen zur Gewinnung des Jubelablasses
nicht, wohl aber die Wegzehrung (viaticum).

Die Beichte muB wihrend der Zeit des Jubilaums von allen,
die den AblaB gewinnen wollen, verrichtet werden, auch wenn
sie keine Todsiinde auf sich haben. Sie kann nicht in ein ande-
res Werk umgewandelt oder erlassen werden. Eine General-
beichte muB nicht abgelegt werden. Die Begiinstigungen des
can. 931, § 3, fiir diejenigen, die wenigstens zweimal im Monat
beichten oder tiglich oder fast tiglich kommunizieren, gelten
fiir den JubelablaB nicht. Auch von diesen wird in diesem Falle
die ,,actualis confessio” verlangt. ,Wer die Gewohnheit hat,
wochentlich zu beichten, kann eine dieser Beichten gelten las-
sen“ (P. A. Steinen S. J. in dieser Zeitschrift, Jg. 1933, S. 391).
Das gilt auch von der wochentlichen Beichte der Ordensleute,
die viele Konstitutionen vorschreiben. Die Beichte soll in der
Absicht verrichtet werden, den JubelablaB zu gewinnen. DaB
man diese Absicht dem Beichtvater mitteilen miisse, wird nir-
gends verlangt. Das wire nur fiir den Fall notwendig, da8 iein



Mitteilungen 241

Beichtkind von den auBerordentlichen Vollmachten des Jubi-
liumsbeichtvaters Gebrauch machen miiBite.

Die hl. Kommunion diirfte nur Kranken, denen der Empfang
unmoglich ist, in ein anderes Werk umgewandelt werden. Wei- -
ter wird ein Gebet auf die Meinung des HI. Vaters verlangt. Es
ist nicht notwendig, daB man die Meinung kennt. Als Meinung
gibt Pius XII. in der wiederholt genannten Konstitution an:
Wachstum der katholischen Kirche, Ausrottung der Irrtimer,
Eintracht der Regierenden sowie Ruhe und Friede fiir das ganze
Menschengeschlecht. Wenn fiir die Gewinnung von Ablissen im
allgemeinen ein Gebet auf die Meinung des HIl. Vaters vorge-
schrieben ist, geniigt ein blof betrachtendes Gebet nicht; das
miindliche aber kann nach dem Belieben der Gldubigen gewihlt
werden, wenn nicht ein bestimmtes angegeben wird (can. 934,
§ 1). Fiir die Gewinnung des Jubelablasses in Rom selbst sind
die Gebete vorgeschrieben: in jeder Basilika dreimal Pater, Ave
und Gloria Patri, dazu auBerdem einmal Pater, Ave, Gloria Patri
und Credo. Die fiir Rom vorgeschriebenen Gebete sind aber
nicht auch fiir die begiinstigten Personen auBlerhalb Roms be-
stimmt. Fiir diesen Fall wird nur allgemein ein Gebet auf die
Meinung des HI Vaters verlangt (,,...denique ad mentem
nosiram ... orare ne praetermittant). Hier herrscht Freiheit
gemiB can. 934, § 1.

Was das AusmaB der Gebete anlangt, so wurden frither von
den meisten Autoren gewdhnlich fiinf Pater und Ave oder an-
dere Gebete von gleicher Dauer angegeben. Die AblaBkongrega-
tion, an die man sich wiederholt mit Anfragen wandte, hat nie
eine Entscheidung gegeben, sondern den Glidubigen die Freiheit
gelassen. Ist als AblaBbedingung ein beliebiges Gebet nach der
Meinung des HI. Vaters vorgeschrieben, dann geniigt es nach
einer Erklirung der Hl. Ponitentiarie vom 20. September 1933,
ein Pater, Ave und Gloria Patri zu verrichten (AAS XXV, 446;
vgl. auch S. Poen. 2. Februar 1934, AAS XXVI, 108). Dabei
bleibt aber den Gldubigen die Freiheit gewahrt, ein anderes,
ungefiihr gleich langes Gebet zu verrichten (vgl: auch AblaB-
buch, Regensburg 1939, S. X§ Anm. 1). ISR

An die Stelle des Besuches der vier romischen Basiliken sol-
lIen die begiinstigten Personen andere Werke der Religion, From-
migkeit und Liebe (alia religionis, pietatis caritatisque opera)
setzen, welche der Ordinarius selbst oder durch die Beichtviter
nach Lebensstellung, Gesundheit und Umstinden des Ortes und
der Zeit auferlegt. Manche Bischoéfe haben diesbeziigliche Richt-
linien gegeben. So gilt fiir die Didzese Linz folgendes: ,,Um bei
der Bestimmung der Werke der Frommigkeit und der Néchsten-
liche, die vom Bischof oder dem Beichtvater zur Gewinnung des

»Theol.-prakt. Quartalschrifts III, 1950 16



242, , Mitteilungen

Jubildumsablasses aufzuerlegen sind, in der Didzese doch
irgendwie Einheitlichkeit zu wahren, wird hiemit, ohne die be-
treffenden Vollmachten der Beichtviter einschrinken zu wollen,
nahegelegt, folgende Werke aufzuerlegen: Die Gesunden haben
an Stelle der Kirchenbesuche in Rom an vier verschiedenen Ta-
gen eine Offentliche Kirche (muB nicht die Pfarrkirche sein),
Personen, die in Anstalten leben, die Hauskapelle zu besuchen
und dort den Rosenkranz (fiinf Dekaden) oder den Kreuzweg
nach Meinung des Hl. Vaters zu beten. Natiirlich kénnen anstatt
der genannten Werke vom Confessarius auch andere &dquiva-
lente bestimmt werden. Beziiglich der Kranken sind die Beicht-
viater und Seelsorger ermichtigt, ihnen je nach ihren Verhilt-
nissen an Stelle des Kirchenbesuches irgend ein anderes gutes
Werk der Frommigkeit oder der Nichstenliebe aufzuerlegen®
(Linzer Di6zesanblatt, Jg. 1950, Nr. 3, S. 23 {.). Dazu wire noch
zu bemerken, daB z. B. auch der iibliche téigliche Rosenkranz
in kldsterlichen Kommunititen als AblaBwerk gerechnet werden
konnte. Es ist an sich gleich, in welcher Reihenfolge die AblaB-
bedingungen erfiillt werden, wofern nur das letzte Werk, das
auch die hl. Kommunion sein kann, im Gnadenstand verrichtet
wird (vgl. can. 925, § 1). Die pipstliche Konstitution bestimmt
schlieBlich noch folgendes: Wenn die AblaBwerke begonnen
sind, aber ihre Vollendung durch eine gefdhrliche Krankheit
verhindert wird, kann der JubelablaB gewonnen werden, gleich
als hiitten sie wie die iibrigen die vorgeschriebenen Werke erfiillt.

Als Jubildumsbeichtvater konnen sich die begiinstigten Per-
sonen jeden von seinem Bischof approbierten Beichtvater wih-
len. Dieser hat fiir die Jubildiumsbeichte weitgehende Vollmach-
ten fiir die Absolution von Zensuren und Siinden. Desgleichen
kann er unter bestimmten Voraussetzungen von Gelitbden dis-
pensieren, bzw. diese umwandeln. Der Beichtvater muf8 auch bei
der Jubildumsheichte eine BuBe auferlegen.

Eine letzte Frage ist noch kurz zu beantworten: Wie oft kon-
nen die in der Heimat begiinstigten Personen den JubelablaB
gewinnen? An und fiir sich kann man den JubelablaB nur ein-
mal gewinnen. Da aber bereits Bengdikt XIV. fiir das Jubiliums-
jahr 1750 bestimmt hat, daB die Gldubigen dieses Ablasses Ofter
teilhaftig werden konnen, gilt das jedesmal, wenn nichts ande-
res bestimmt wird. Der JubelablaB 1925 konnte auBerhalb Roms
von den begiinstigten Personen nur zweimal gewonnen werden
(einmal fiir sich und einmal fiir die Verstorbenen). Der Jubel-

ablaB 1950 kann aber sowohl in Rom als auch von den berech-

tigten Personen in der Heimat so oft gewonnen werden, als die
vorgeschriebenen Bedingungen erfiillt werden. Von letzteren
Personen heiBit es ausdriicklich: ,,...diesen AblaB konnen sie

L



Mitteilungen 243

so oft (toties) im Laufe des Heiligen Jahres gewinnen, als (quo-
ties) sie die auferlegten Werke wiederholen. Der AblaB kann
auch den Verstorbenen zugewendet werden. Voraussetzung ist,
daB alle Werke wiederholt werden, auch Beichte und Kommu-
nion. Die Hl. Ponitentiarie hat erklirt, daB die Werke fiir die
Gewinnung eines weiteren Ablasses nicht giiltig begonnen wer-
den konnen, bevor nicht alle vorgeschriebenen Werke fiir den vor-
hergehenden AblaB vollendet sind (1. August 1933; AAS XXV, 343).

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Predigen wir genug iiber Jungfriiulichkeit und Ehelosigkeit?
Die folgenden Zeilen sind veranlafit durch die vorziiglichen Aus-
fithrungen von 4. Schraner: ,Warum so wenig weibliche Ordens-
berufe?”, im 1. Heft des laufenden Jahrganges unserer Zeit-
schrift, S. 56 ff. Meine gute Mutter selig erzidhlte uns oft, in ihrer
Jugend (sie war 1840 geboren) habe in unserer Pfarrei, Helden
-in Westfalen, der Vikar Johann Pulte zwolf Jahre lang (1844 bis
1856) gewirkt und oft in der Predigt wiederholt: , Heiraten ist
gut; nicht heiraten ist besser!“ Mit einer gewissen Ubertreibung
fiigte meine Mutter bei: ,,Wenn er moch lange in Helden geblieben
wire, hidtte niemand mehr geheiratet, sondern alle wiren ins
Kloster gegangen oder Priester geworden.“ DaB so etwas ge-
schieht, ist nie zu befiirchten. Die Natur selbst sorgt dafiir, daB
die der Spezies, nicht dem Individuum Mensch gegebene gott-
liche Aufforderung: ,,Wachset und mehret euch!” nicht ganz
iiberhort wird. Als Vikar Pulte Helden verlieB, war meine gute
Mutter 16 Jahre alt. Alle schonen Predigten iiber Jungfriulich-
keit haben sie spiter vom Heiraten micht abgeschreckt, und ich
darf wohl hinzufiigen: Gott sei Dank!“ Aber wahr ist und
bleibt, daB solche Predigten auf lange Zeit ihre Wirkung haben.
Im Jahre 1932 machte der damalige und inzwischen ldngst ver- -
storbene Pfarrer Holtkort von Helden eine interessante, wenn
auch nach eigenem Gestéindnis unvollstindige Zusammenstellung.
Die Pfarrei ist wahrlich nicht riesengroB: friither zihlte sie etwa
2000, spiter infolge von Abpfarrungen nur mehr 1300 Seelen:
also eine echte sauerlindische Landpfarrei. Aus dieser nun
konnte der Pfarrer anfithren: 55 Geistliche (davon 25 lebend),
7 Klosterbriider (3 lebend) und 67 Klosterschwestern (47 lebend).
Nicht ohne Grund nennt der Pfarrer diese Liste das ,,Goldene
Buch der Pfarrgemeinde Helden“. Zu den noch jetzt Lebenden
gehoren u. a.: Pallottinerbischof Joh. Bapt. Rosenthal, Aposto-
lischer Vikar von Queenstown in Siidafrika; der Fiihrer der
weiblichen katholischen Jugend Norddeutschlands, Prilat Her-
mann Klens in Altenberg; der Pfarrer der Kathedrale Saginaw,
Michigan (USA), Mgr. Felix Vogt, und die Abtissin des Klosters
der Armen Klarissen in Paderborn, Mutter Maria Leonarda Sauer,

16*



244 Mitteilungen

Wir Priester miissen die ganze geoffenbarte Wahrheit ver-
kiinden, folglich auch jene Lehre, die ihren knappen Ausdruck
gefunden hat im Can. 10 der 24. Sitzung des Trienter Konzils:
»91 quis dixerit, statum coniugalem anteponendum wesse statui
virginitatis') vel coelibatus, et non esse melius ac beatius manere
in virginitate aut coelibatu, quam iungi matrimonio: A. S.°%)

Von den zwei Griinden, die der hl. Paulus im 1. Korinther-
brief zur Empfehlung der Jungfriulichkeit anfithrt: a) ,,propter
instantem necessitatem‘ (V. 26), b) ,,ut sit sancta corpore et
spiritu® (V. 34), hat der erste Grund fiir unsere drangsalvolle
Gegenwart eine besondere Bedeutung. Heutzutage wissen alle
Seelsorgsgeistlichen, daB in sehr vielen Fillen von der Ehe als
einem ,remedium concupiscentiae” entsprechend dem bekannten
Apostelworte: ,,Melius est enim nubere quam uri‘®) keine Rede
sein kann. Eher kénnte man von einem ,periculum incontinen-
tiae et abusus onanistici reden. Aber auch der zweite Grund, so
ideal er ist, behilt jederzeit seine Anziehungskraft auf edle Ge-
miiter; nur muB der Prediger ihn in der rechten Weise an die
jungen Leute heranbringen. Der bekannte Beichtvater der hl. Eli-
sabeth von Thiiringen, Konrad von Marburg, berichtet in seinem
kurzen LebensabriB der Heiligen, wie er zum ersten Mal, noch zu
Lebzeiten ihres Gatten, mit ihr zusammenkam. Die junge Gattin
brach in einle schmerzliche Klage aus, daB sie sich ehelich ge-
bunden habe und nicht als Jungfrau ihr Leben beschlieBen
kénne?). :

In unserer Gegenwart ertont so oft der Ruf: ,Zuriick zur
Urkirche!” Singen also auch wir Priester und Prediger des
20. Jahrhunderts das Lob heiliger Jungfraulichkeit, wie jene
grofen Lehrer christlicher Vorzeit: Cyprian, Athanasius, Metho-
dius, Ambrosius, Augustinus, Hieronymus, Ephriam, Johannes
Chrysostomus und andere! Und wie rithrend ist jenes sicher be-
glaubigte Vorkommnis aus der neueren Missionsgeschichte! Im
Jahre 1865 kamen zu den neu angekommenen Missionaren in
Japan einheimische Christen aus der Gegend von Nagasaki, die
seit den Zeiten des hl. Franz Xaver auch ohne Priester ihren
Glauben immer treu bewahrt hatten. Die Frauen fragten alshald,
ob die neuen Missionare auch die Gottesmutter verehrten, vom
Papst in Rom gesandt seien und ehelos lebten. Tief ergriffen rie-
fen sie alsdann: ,Es sind jungfriuliche Seelen! Dank! Dank!"5)

Rom. P, Dr, Clemens M. Henze C. Ss. R.

1) Vgl Mf 19, 11f: 1 Kor 7, 25f.; 38, 40.

2) Denzinger, n. 980.

&) 1. Kor: T,09: .

4) Wenck, Die hl. Elisabeth, S. 35.

5) Dr. Baeumker, Helden der Weltmission, S. 253.



Das katholische Missionswerk 245

Das katholische Missionswerk
In der Entscheidung — Die Mission in Japan und fhre Zukunft
Von Univ.-Prof. Dr. Joh. Thauren S.V.D., Wien-St. Gabriel

1. Die religiése Lage in Japan hat durch den Ausgang des
zweiten Weltkrieges eine wesentliche Anderung erfahren. Die ja-
panische Staatsreligion, der Shintoismus, so wie er vor dem zwei-
ten Weltkriege in Erscheinung trat, ist keineswegs die urjapa-
nische Nationalreligion, sondern ein Gemisch der alten japani-
schen Mythologie mit konfuzianischen, taoistischen und budd-
histischen Gedanken. Der heutige Shinto wurde 1770 n. Chr. von
Motoari Norinago im Zuge der Reaktion gegen den politischen,
zu michtig gewordenen Buddhismus inauguriert. Seine wesen-
haften Grundlehren waren: Der Kaiser ist inkarnierter — Im
Sinne leiblicher Abstammung — Kami — gottlich; dem Kaiser
gebiihren nach dem Tode gottliche Ehren; die Sonnengdtiin Ama-
terasu, 6 mi Kami, als Ahnin des Kaiserhauses, genieBt Ver-
ehrung und Anbetung, wie auch anderen um das Vaterland ver-
dienten Minnern und Frauen #dhnliche Ehrung zu leisten ist.
Von Norinago wurde auch der dem Chinesischen entlehnte Name
Shinto an Stelle des urspriinglichen der Kami-Religion, Kamu-
nagara oder Kanugara, iibernommen.

Japans moderne Entwicklung zur GroBmacht erdffnete Kai-
ser Meiji (1867—1912). Er brach die Macht der Shogune (Reichs-
verwalter), setzte sich wieder in den Vollbesitz der Herrschar-
gewalt und baute den Shinto als das Schwungrad der Staats-
maschinerie .ein. 1881 spaltete ein kaiserlicher Erlaf den Shinto
in zwei Teile: den Jinja-Shinto als o6ffentliche, offizielle Ver-
ehrung des Kaisers und den Kyoha-Shinto, der die verschiedenen
Mythen, Theologeme usw. beinhaltete und sich in 13 Sekten
spaltete. Trotz aller Betonung des zivilen Charakters des Jinja-
Shinto blieb er doch in der Volksauffassung religioser Kult und
war daher den Christen verboten. Damit waren sie aber auch
von &ffentlichen Amtern, die sie auch zur Jinja-Kaiserverehrung
verpflichteten, ausgeschlossen. Im Feuerbrand weltlicher Zivilisa-
tion verlor allmihlich der Jinja-Shinto auch in der 6ffentlichen
Meinung von seinem religiosen Gehalt. So konnte auch der ‘Apo-
stolische Stuhl 1936 ein Abkommen mit der japanischen Regie-
rung treffen, das den Christen u. a. gewisse Ehrenbezeugungen
fiir den Kaiser an den Jinja-Schreinen gestattete. Tiefe Bedenken
blieben trotzdem in maBgebenden Missionskreisen bestehen. Die-
ses Abkommen ging wie kein anderes bis an die Grenzen d=3
Moglichen., Damals ahnte niemand, da8 bald der Shintoismus in
seiner Wurzel getroffen werden und der.zweite Weltkrieg auch



246 Das katholische Missionswerk

diese Frage losen sollte. Denn zwei wichtige Tatsachen brachte
der Waffenstillstand: die Entgottung des Kaisers, der erklérte,
sich nicht als Abkommling der Gotter zu betrachten und keine
gottliche Verehrung zu beanspruchen; ferner die Aufhebung des
Staats-Shinto (Jinja-Shinto). Damit sind wesentliche Hindernisse
geschwunden. Wenn auch die katholische Kirche offiziell aner-
kannt war, so bildete doch die Einschrinkung der Kaiserver-
ehrung auf die im Abkommen von 1936 festgesetzten Grenzen
immer wieder den Ausgangspunkt des Miitrauens, das bei der
nationalen Hochspannung im Kriege die Missionare und Christen
als Spione oder landesfeindliche Elemente verdichtig erscheinen
lieB. In Schulen, Kinos und Ausstellungen wurde das MiB-
trauen gefordert. Verhaftungen von Christen und Katechumenen
und polizeiliche Uberwachungen gehorten fiir die katholische
Mission zu den kriegsbedingten Schwierigkeiten, die aus dem
Shinto erwuchsen. Sie sind jetzt wenigstens gesetzlich verboten.

Ob bei der nationalbewufBten Einstellung des Japaners der
Shinto seinen Todessto erhielt, wird erst die Zukunft zeigen.
Denn in den beiden vom Staat kiinstlich geschaffenen Hélften,
dem Staats-Shinto und dem Sekten-Shinto, ist der moderne Shin-
toismus nicht aufgegangen. Keinesfalls erschopften sie das shin-
toistische Erbe der Vergangenheit ganz, namentlich nicht das re-
ligios empfundene, insulare SelbstbewuBtsein, in dem sich Ja-
pan als heilige Welt fiihlt, als etwas Weltumfassendes und Sich.-
selbstgeniigendes, das keines Fremden bedarf. Triger dieses Er-
bes ist heute noch die Omoto-Bewegung, deren Lehrsystem in
dreizehn Glaubensartikeln mit den alten japanischen Mythen
ein Gemisch von Christentum und Pantheismus verbindet, aber
in Japanozentrismus, Antiindividualismus und heiterem Optimis-
mus die rechte shintoistische Linie einhilt. Nationale Beschrin-
kung und weitherzige Empfianglichkeit fiir fremdes Gut reichen
sich hier die Hinde. Hier tritt shintoistisches WeltbewuBtsein
deutlich in Erscheinung und erkldrt, daB diese Bewegung, die
erst 1916 in die breite Offentlichkeit trat, besonders in Heer und
Flotte schwirmerischen Anhang gewann. Besondere Zugkraft
fand sie in den chiliastischen Prophetien ihrer Griinderin Frau
Deguchi (gest. 1918) vom Um- und Neubau der Welt. Nach ihren
,Offenbarungen wird durch das Eingreifen der Gotter der Kai-
ser die Volker regieren. Trotz vieler Zusammenst6fe mit der
Regierung breitete sich die Sekte immer weiter aus und nahm
auf die nationalistische Einstellung von Heer und Flotte einen
bestimmenden EinfluB, Durch die vom Schwiegersohn Deguchis
herausgegebenen Erklirungen zu deren Offenbarungen mit ihren
phantastischen Schilderungen der (Gotterkidmpfe, die sich iiber die
ganze Erde erstrecken; ndhrt die Omoto-Lehre den Glauben von



Das katholische Missionswerk 247

der Wiedererstehung des alten Japan und den Gedanken seiner
endgiiltigen Weltbeherrschung.

Wenn auch der staatlich geforderte Kaiserkult nicht als Reli-
gion galt, so war er doch fiir viele Religionsersatz. Es ist in der
Presse viel von der Moglichkeit gesprochen worden, daf der
Kaiser katholisch werden wolle. Von diesem Schritt hilt ihn
schon das Schwergewicht der gegebenen Umsténde zuriick. Er-
klirungen der Sympathie fiir die Kirche, Besuch von katho-
lischen Schulen und Spitiilern u. d. werden in ihrer Bewegrtung
oft weit iibertrieben. Die Weigerung der westlichen Alliierten,
den japanischen Kaiser als Kriegsverbrecher vor ein internatio-
nales Gericht zu stellen, zeigt deutlich, wie vorsichtig von der
anderen Seite die Lage beurteilt wird.

Zahlenm#Big und geistig ist dem Shinto der Buddhismus
iiberlegen. Er hat Japans Kultur wesentlich bestimmt. Seine
 Bonzen stehen auf beachtlicher wissenschaftlicher Héhe dank
der buddhistischen Seminarien, die auch Zentren buddhistischer
Philosophie und Theologie -wurden. Er zeigte sich den Fragen
der Zeit — wenigstens theoretisch — aufgeschlossen und wufite
alle Mittel der modernen Technik in seinen Dienst zu stellen.
Vom japanischen Buddhismus ging die buddhistische Missions-
bewegung aus, und die in Tokio gegriindete ,Internationale
Buddhistische Gesellschaft® beschlo8 auch, Missionare des Bud-
dhismus in die Lander des Abendlandes zu entsenden.

Aber trotz seines national-kulturellen SelbstbewuBtseins und
seiner iiberwiiltigenden Mehrheit von -Anhéingern (16'/2 Millionen
Shintoisten — 41 Millionen Buddhisten) besaB er nicht die Kraft,
das Volk aus der inneren Krise, besonders auf sozialem und
politischem Gebiet, herauszufiithren. Fiir Jung-Japan ist der
Buddhismus nicht die Macht, die das Leben meistert. In weiten
und mafigebenden Schichten der Stadtbevélkerung ist er nur
noch Familientradition, ohne den Menschen zu binden. Eine
tiefere Kenntnis der buddhistischen Lehren fehlt. Nur noch bei
Begribnissen, die mit groBem Aufwand gefeiert werden, erin-
nert man sich an ihn. Auf dem Lande hingegen sitzt er noch
fest und hat sichtlich durch die Kriegskatastrophe gewonnen.

Indessen hat sich in der Weriung des Religidsen iiberhaupt
eine Wandlung vollzogen. Der unerhorte Aufstieg des japa-
nischen Volkes zur GroBmacht, die Uberspitzung des Nationalen,
die Entwicklung seines Handels und seiner Industrie und die
Amerikanisierung seiner Technik haben in den letzten Jahr-
zehnten den religidosen Sinn gelihmt. So lange es dem Japaner
gut geht, ist er kein Metaphysiker. Das verheerende Ungliick, das
iiber ihn kam, das Erleben der Hinfalligkeit von Hab und Gut
und die Ohnmacht der Gegenwart haben viele Goétzen zer-



248 Das katholische Missionswerk

schlagen und lehrten den Japaner, wieder eine sichere Grundlage
und einen seelischen Halt zu suchen.

Als Gegenstromung mull aber auch der atheistische Materia-
lismus in der Gestalt des Kommunismus als wichtiger Faktor in
Erwiigung gezogen werden. Bei den Wahlen 1947 konnten die
Kommunisten von den 250 Sitzen des Oberhauses und 466 des
Parlaments nur je 4 Sitze erlangen. Die Wahlen im Jinner 1949
brachten ihnen 36 im Parlament. Wenn auch die Zahl der ak-
tiven sParteimitglieder nur 90.000 unter 83 Millionen Bewohnern
betrigt, so bilden sie doch einen wichtigen Faktor im o6ffent-
lichen Leben. Der erste Propagandaschlager lautet: Schicksal
der Kolonisierung durch den weilen Mann, den amerikanischen
Kapitalismus — Asiatische Unabhingigkeit — Freiheit des
asiatischen Bauern und Arbeiters! Tiefer greift der zweite, nam-
lich der durch buddhistische Ideen gestiitzte Satz von der uner-
bittlichen Entwicklung der Geschichte, die einen unwidersteh-
lichen Sieg der kommunistischen Idee bringt. , Wir mogen die
Wirklichkeit gern haben oder nicht, wegdisputieren kénnen wir
sie nicht. Das rote China ist eine Tatsache, und der Osten ist
noch immer China gefolgt.”

Die Taktik des japanischen Kommunismus konzentriert sich
auf die liberalen Intelligenzkreise und Studenten. Der ,,Demo-
kratische Kulturbund Japans“ widmet sich im Auftrage der
Kommunistischen Partei der Gewinnung der Intellektuellen. Er
umfaBt 21 verschiedene Vereine in 45 Ortsgruppen fiir verschie-
dene Interessengruppen, wie Literatur, Recht, Medizin, Musik,
Naturwissenschaften. Jede Ortsgruppe besitzt ihre Zeitschrift,
und der Bund selbst gibt eine Monatsschrift und drei Wochen-
schriften heraus. Dafiir bedarf er naturgemiB starker Unter-
stiitzung vom asiatischen Festland aus. Er kontrolliert vier
weitere intellektuelle Zeitschriften, und die Zeitungen und Zeit-
schriften der zahlreichen Universititen sind stark kommuni-
stisch orientiert. Die Dachorganisation der Gewerkschaften ist
in dieser Richtung stark beeinfluBt, obschon sich in der Leitung
der groBen Verbiinde seit einem Jahre eine starke Abwehr zergt.
Wenn auch das gesunde Empfinden des japanischen Volkes auf
das tiefste verletzt wurde, als im Laufe des letzten Jahres die
aus russischer Gefangenschaft heimgekehrten Kriegsgefangenen
von ihren auf sie wartenden Familien nichts mehr wissen woll-
ten und mit wiisten Demonstrationen statt nach Hause in die
Biiros der kommunistischen Partei zogen, so ist doch damit
auch die Lage gekennzeichnet, da ja ein groBer Teil der Kriegs-
generation in der Gefangenschaft sich befand. Leiter der koin-
munistischen Bewegung ist Kiyuchi Tokuda, der in RuBland



Das katholische Missionswerk 249

seine Ausbildung genoB und bei der Armee des Mao Tse Tung in
China diente.

Bei dem Bestreben, die intellektuellen Kreise mit seinen
Ideen zu erfiillen, findet der Kommunismus slcher giinstigen
Boden. Bei einer Rundfrage an fiinf nichtkatholischen Univer-
sititen nach der Lieblingslektiire gaben 42 Prozent der Studen-
ten Werke materialistischer Tendenz an. Eine Rundfrage buddhi-
stischer Monche ergab, daB nur 22 Prozent der Studenten noch
irgendwelche religiose Uberzeugung haben, wiihrend die iibrigen
78 Prozent sich zum Agnostizismus und Atheismus bekennen.
Sie hatten ,kein Bediirfnis“ und ,,wuBten nicht, worum es sich
handle”. Die offene oder versteckte Parteinahme angesehener
Professoren fiir den Kommunismus, wie des Prisidenten der
Staatsuniversitit in Tokio, Nambara, seines Kollegen Ide, des
Nestors der Literaten, Morita u. a. verfehlte ihre Wirkung auf
die jungen Kopfe nicht.

Diesen [Kriften gegeniiber steht das Christentum, bzw. die
katholische Kirche. ZahlenméBig bedeutet sie eine Minderheit.
Unter 83 Millionen Bewohnern zédhlt die katholische Kirche
122.000 Glaubige. Der in viele Sekten und Kirchen aufgespaltene
Protestantismus fithrt in seinen Berichten 199.000 an. Von den
122.000 Katholiken gehort die Hélfte zur Didzese Nagasaki. Es
ist in den ersten Berichten, die nach dem Krieg aus Japan iiber
Amerika zu uns kamen, betont worden, dafl die Milde des Sie-
gers beim Waffenstillstand vom Japaner als Ausfluf seiner Re-
ligion betrachtet und dadurch dem Christentum “eine nene
Chance gegeben wurde. Es darf auch nicht die groBziigige
Hilfe der Amerikaner je vergessen werden, die sie den Mis-
sionaren — gleich welcher Nation.— angedeihen lieBen. Aber
der Missionar P. van Hoogwerf warnt vor der naiven Auffas-
sung, daB der amerikanische Einfluf in Japan der katholischen
Kirche vorteilhaft sei. Die wenn auch sofort wieder gemilderte
Erklirung des amerikanischen Ileeresministers K. Royall, dag
die U.S/A. an Japan wenig interessiert seien und sich in keiner
Weise ihm verpflichtet fithlen, wirkte wie eine dritte Atom-
bombe.

Innerlich tiefgehender war die Forderung der Geburtenkon-
trolle. Sicher bedeutet die starke Bevolkerungszunahme dieses
Inselvolkes ein ernstes Problem. Trotz der 4 Millionen Kriegs-
verluste zdhlte Japan Ende 1949 bereits 83 Millionen Einwohner.
1949 hat sich die Zahl der Bevolkerung pro Tag um 5000 erhoht.
Nach Statistikern wird 1955 Japan 90 Millionen Einwohner zidh-
len. Der jahrliche Bevolkerungszuwachs betrigt 1,8 Millionen.
Wihrend in der Provinz Koto, die die Gréfe von Belgien hat,
1936 auf einen Quadratkilometer 468 Menschen kamen, waren



250 Das katholische Missionswerk

es 1949 bereits 710. (Belgien, das dichtestbeviolkerte Land
Europas, hat auf einen Quadratkilometer 264 Bewohner.)
Wenn wir dazu bedenken, daB nur ein Drittel des Landes an-
baufihig ist, wichst das Bevolkerungsproblem ins Gigantische.
Aber es kann und darf nicht unter MiBachtung des fiinften Ge-
botes gelost werden, wie es im entwaffneten Japan wersucht
wird. Ob hier auch militirische Perspektiven mitgespielt haben,
148t sich schwer erweisen. Unter den so wachsamen Augen der
Besatzungsbehdrden besuchte Dr, Warren S. Tompson die Pro-
vinzen, um nach einem ausfithrlichen Programm fiir Geburten-
kontrolle die japanischen Behérden zum Handeln zu bringen.
Am 13. Juli 1948 ,beschloB“ das japanische Parlament ein Ge-
setz iiber zwangsweise Sterilisation und kiinstliche Schwanger-
schaftsunterbrechung. Alle Proteste christlicher Kreise waren
wirkungslos. Die einheimische und die amerikanische Presse
blieben gehorsames Werkzeug. Es hat sich hier gezeigt, daB dem
materialistischen Kapitalismus Menschenrecht und Gottesgebot
leere Phrasen sind. Die westliche, sogenannte christliche Welt
schweigt auch zu dieser Ungeheuerlichkeit. Wenn die Besat-
zungsmacht die Fabrikation von 19 antikonzeptionellen Mitteln
gutheiBt und dann diese Mittel zum Ruin der Familien und Vél-
ker auch die westliche Welt iiberfluten, trifft nicht Japan die
Schuld. Rationierung der Schopferkraft! Die westliche Zivili- -
sation hat ihr wahres Gesicht enthiillt! Um den Tausenden japa-
nischer Auswanderer Hilfe und Unterstiitzung angedeihen zu
lassen, rief der japanische Episkopat 1948 ein eigenes Emigra-
tions-Sekretariat ins Leben, das auch den Auswirkungen der iGe-
burtenkontrolle entgegentreten will,

Die innere Kraft der katholischen Lehre, ihre Bedeutung fiir
die Volker und die Menschheit sind letztlich die Faktoren, die
der katholischen Kirche die Zukunft in Japan sichern. Diese
innere Kraft zeigt sich trotz aller Verluste auch an der Entwick-
lung der Mission nach dem Zusammenbruch. Kirche und Papst-
tum haben sich als die groBe moralische Macht erwiesen, die
immer wieder fiir die Milderung der Hirten und Unmensch-
lichkeiten des Krieges, fiir die Heimkehr der Kriegsgefangenen
und Linderung der Not eintrat. Die heroische Haltung der Mis-
sionare und Christen, auch in den schwersten Stunden des
‘Volkes, trotz aller Verdichtigungen und Belistigungen, die
selbstlose Hilfe fiir das ausgehungerte Volk, ohne nach Religions-
oder Parteizugehorigkeit zu fragen, zeigte die Kirche als Mutter
der Vilker. Von den Missionaren wird hervorgehoben, da8 die
KompromiBlosigkeit der Kirche, ihr entschiedenes, unverriick-
bares Nein gegen alles, was gegen Gottesgesetz und Menschen-
wiirde verst6Bt, auch den Michten gegeniiber, die eine halbe



Das katholische Missionswerk 251

Welt eroberten, die Japaner am meisten zur Kirche zieht. Dieses
Heroische und KompromiBlose kommt dem japanischen Volks-
geist besonders nahe. In den beginnenden geistigen Auseinander-
setzungen {iiber die Grundfragen der neuen japanischen Gemein-
schaft hofft man, gerade in den Lehren Christi ein sicheres Fun-
dament zu finden. So geht der Einfluff der Kirche weit iiber den
Rahmen ihrer Glaubigenschar hinaus. Es sind nach nichtchrist-
lichen Schitzungen heute mehr als drei Millionen in Japan, die
vom Christentum erfafit sind.

Die Bedeutung der Kirche bei der kommenden geistigen Neu-
orientierung wéchst auch dadurch, daB ein hoher Prozentsatz
der katholischen Laien den geistig fithrenden Schichten ange-
hort. Unter den 15.000 Katechumenen (1949) waren 1000 Stu-
denten an hoéheren Schulen. Von den Wissenschaftlern und
Kiinstlern, die den Weg zur katholischen Kirche fanden, nennen
wir die Universititsprofessoren Chikayama (Geschichte — To-
kio), Yamaguchi Riuichi (Archiologie — Tokio), Hamagani
{Bakteriologie — Sendai), Naojivo Murakami (Geschichte — To-
kio), Aoyama (Orientalische Geschichte — Tokio), den Kompo-
nisten Hashimoto (Ueno-Tokio) u. a. Unter den 18 japa-
nischen Novizen der Jesuiten in Hiroshima befanden sich zwei
Arzte und Professoren. So wird das Fehlen einer geistigen Elite
kein Krisenpunkt fiir die Entwicklung der Kirche in Japan sein.
Jedoch gerade deshalb muB sich die christliche Botschaft von
der spezifisch europiischen Ideologie und Kultur 16sen und die
Synthese von Christentum und ostasiatischer Kultur schaffen.
Hier muB die Kirche die ganze Kraft jhrer inneren Katholizitiit
entfalten, wenn sie der Stunde Japans gewachsen sein will.

Indessen muB bei der Gesamtbeurteilung des japanischen
Katholizismus in Erwigung gezogen werden, daB der GroBteil
der Gldubigen den drmeren Schichten angehért und daher fiir
den Wiederaufbau nicht viel leisten kann. Ein Prozent gehorte
vor dem Kriege den begiiterten Kreisen an, 36 Prozent hatten
die geniigenden Subsistenzmittel, und 63 Prozent waren Arme.

II. Unter diesen allgemeinen Perspektiven sind Sfand und
Entwicklung der japanischen Missionen in den letzten Jahren
zu betrachten. Die Ernennung von Japanern zu Oberhirten der
kirchlichen Sprengel schwiichte den Vorwurf nationalistischer
Kreise, die Kirche sei eine landfremde Religion, wesentlich ab.
Der Krieg brachte schwere Verluste. Die wirksame Hilfe und
Unterstiitzung japanischer katholischer Bischofe und Priester
in den von Japan besetzten Missionsgebieten Indonesiens war
nur dank giinstiger Beurteilung des Katholizismus in den japa-
nischen Militirkreisen moglich geworden. In Japan und den von



252 Das katholische Missionswerk

ihm besetzten Gebieten wurden bis auf wenige Ausnahmen
Priester, Briider und Schwestern aus Feindstaaten interniert.
Die einheimischen Priester wurden bis in die hdchsten Alters-
klassen zum Militdrdienst einberufen. Die Seelsorge mufBite auf
das MindestmaB eingeschrinkt werden. 54 Priester sind durch
die Bombenangriffe ums Leben gekommen, von den Katholiken
rund 10 Prozent. Allein der Atombombenabwurf in Nagasaki
kostete 8000 Gliubigen das Leben. Mehr als die Halfte der ka-
tholischen Kirchenbauten mit einer Gesamtgrundfliche von
1,6 Quadratkilometern liegt in Triimmern. Unter den 51 zerstor-
ten groBeren Kirchen befinden sich aunch die Kathedralen von
Tokio, Osaka und Sendai. Ferner sind als Totalzerstérungen u.
a. 52 Pfarrhiiuser, 26 Kloster, die Apostolische Nuntiatur, 2 Bi-
schofresidenzen und fast alle Missionsdruckereien zu heklagen.
Die Katholiken sind bis auf wenige ihrem Glauben treu ge-
blieben.

Gleich nach dem Waffenstillstand begann der Aufbau. Ende
1947 war z. B. in der Erzdiézese Tokio die Halfte der Gebiude-
verluste beseitigt. Die zerstorten 13 Pfarrkirchen waren wenig-
" stens durch Wellblechhiilten provisorisch ersetzt. Weihnachten
1946 erlieB dank der groBziigigen und verstindnisvollen Einstel-
lung des amerikanischen Oberkommandierenden, Generals Mac
Arthur, die Besatzungsbehorde die Bestimmung, katholische Mis-
sionare aller Nationen, auch wenn sie bisher noch nicht in Japan
waren, seien zugelassen. 55 Missionsgenossenschaften, darunter
10 zum ersten Male, sandten ihre Missionare. Bis Ende 1948
waren 247 Priester und Briider und 211 Schwestern in Japan
eingetroffen. Der Jesuitenorden steht unter den Orden bei wei-
tem an der Spitze, (55).” Nach der Abstammung sind heute nord-
amerikanische Missionare (U.S.A. und Kanada) am stdrksten ver-
treten. Der gesamte auswirtige Missionsstab betrigt 950 (352
Priester, 98 Briider, 500 Schwestern), wihrend der einheimische
1974 Personen (176 Priester, 169 Briider, 1629 Schwestern) be-
trigt. Somit ist, als Ganzes gesehen, das einheimische Element
mehr als doppelt so stark wie das auswirtige; aber die Zahl
der auswértigen Priester iibertrifft den einheimischen Klerus, sie
betrigt mehr als das Zweifache. Auf 54 japanische Katholiken
kommt ein Mitglied des Missionsstabs, auf 680 japanische Katho-
liken ein Priester des Landes. Auf Wien berechnet, miiBte von
1800 Wienern einer Priester sein! Auf 725 Katholiken kommt in
Japan ein Theologiestudent. Es 148t sich leicht errechnen, wie-
viel Theologen bei gleichen Verhiltnissen Osterreich stellen
miilite, um annidhernd an die japanischen Katholiken heran-
zukommen. Und erst Ordensfrauen! In Japan kommt eine auf



Das katholische Missionswerk 253

75 Katholiken! Es zeigt sich schon an diesen Ziffern, daB es
sich in Japan um ein Elite-Christentum handelt.

Die erhohte Zahl der Katechumenen ist fiir die Nachkriegszeit
charakteristisch. Sie stieg auf das Finffache der Vorkriegszeit
(1933: 3041; 1949: 15.278). In der Dibzese Nagasaki mit mehr
als der Hilfte aller Katholiken Japans ist sie am geringsten (266).
Relativ am hochsten steht sie in der Apostolischen Prifektor
Niigata, von wo 1554 Katechumenen und 1098 Katholiken ge-
meldet waren. Die [Erzdiozese Tokio registriert die absolut
héchste Ziffer (3480). DaBl unter den Katechumenen ein hoher
Prozentsatz sich aus den gebildeten Schichten rekrutiert, wurde
bereits hervorgehoben. Dieses Anwachsen der Katechumenen-
zahl bringt naturgemif eine Anderung der Missionsmethode mit
sich. Bisher war es moglich, die Katechumenen einzeln zu
unterrichten und auf die Taufe vorzubereiten. Die Mission muB
heute zur Gruppenunterweisung iibergehen. Auch ein Fernunter-
richt durch Unterrichtsbriefe ist eingefiithrt. '

Vom kirchlichen Leben zeugen einige konkrete Tatsachen.
Im Industriegebiet von Fukuoka besuchten trotz Sonntagsarbeit
in den Fabriken 90 Prozent der Katholiken die Sonntagsmesse
und 80 Prozent die Katechese. Durchschnittlich entfallen auf
jeden Katholiken 30 Jahreskommunionen. Zirka 65 Prozent der
Katholiken (einschlieBlich der noch nicht kommunionfidhigen
Kinder) geniigten ihrer Osterpflicht. In einzelnen Gemeinden ist
der Prozentsatz hoher, z. B. in Hiroshima 85 Prozent, Tokio
90 Prozent. :

Ein wichtiges, indirektes Mittel fiir die Erreichung des Mis-
sionszieles ist in allen Missionslindern die Schule. In weit
geringerem MaBe als in anderen Léndern steht-sie-in Japan im-
EinfluBbereich der Mission. Japan hat seit seiner Beriihrung mit
dem Abendland ein vorziiglich ausgebreitetes und ausgestaltetes
staatliches Volksschulwesen geschaffen. Die Volksschule ist
Staatsmonopol, gesetzlich areligios. Daher ist sie jeder EinfluB-
nahme durch die Mission entzogen. Von den 12 Millionen Volks.
schiilern besuchen nur 2500 eine katholische Schule, d. h. von
4800 Volksschiilern nur einer. Der Geist der Volksschulen in
Japan ist naturgemiB8 buddhistisch-shintoistisch oder, besonders
in Stiddten, liberal eingestellt. Eine indirekte Beeinflussung der
Volksschiiler ist in nur geringem MafBie aullerhalb der Schule, in
Horten, moglich. Auch der Wirkungsradius fiir Kinder im vor-
schulpflichtigen Alter ist in den Kindergirten der Mission nur
sehr eng. So ist die Mission Japans hauptsichlich auf hohere
Schulen (Berufs- und Mittelschulen) eingestellt. Seit dem zweiten
Weltkrieg ist ein noch verstéarkter Andrang der Jugend zu den
hoheren Schulen zu verzeichnen. Diese zihlten 1949 rund



254 Das katholische Missionswerk

3% Millionen Schiiler, darunter 38.000 katholische (1,1 Prozent).
Im Verhilinis ausgedriickt, kommt auf zirka 25 Japaner ein
Mittelschiiler.

Charakteristisch fiir das japanische Missionsschulwesen ist
das Uberwiegen der Midchenschulen. Von den 53 katholischen
Berufs- und Mittelschulen sind 46 fiir Madchen mit 22.000 Schii-
lerinnen. Hervorragenden Anteil an der Entwicklung des Mittel-
schulwesens fiir Knaben hatten die Marianisten (Gesellschaft
Mariens von Bordeaux, gegriindet 1817). 1888 griindeten sie in
Tokio die erste Mittelschule, den , Morgenstern (Gyosei). Es
folgten dhnliche Griindungen in Nagasaki (1892), Osaka (1897),
Sapporo (1941) und Yokohama (1901). In Urakami erstand 1910
ein Institut fiir Katechisten und eingeborene Ordenskandidaten.
1941, bei Beginn des Krieges mit England und USA, wurden die
Anstalten geschlossen und 1945 wieder eroffnet. Typisch fiir die
Bedeutung der katholischen Mittelschule in Japan ist die #lteste
Anstalt der Marianisten, der ,,Morgenstern”. Wahrend der sechs
Jahrzehnte ihres Bestandes haben 3200 Graduierte die Schule
verlassen. Unter diesen waren vier Admirale, ein Bischof, Ge-
sandte, Professoren, Wirtschaftler und 30 Priester. Kinder der
angesehensten Familien besuchten die Gyosei, so aus den Prin-
zenhidusern Tokugawa, Saionji, Katsura, Ito. Weltbekannte Ge-
lehrte, wie der Leibarzt des Kaisers Meiji und der Fachmann der
japanischen Religionsgeschichte Anesaki, studierten hier. Die
Gyosei hat sich einen ehrenvollen Platz in der japanischen Er-
ziehungsgeschichte gesichert. Der EinfluB der katholischen Mit-
telschulen auf die Ausbreitung des Glaubens ist in Zahlen nicht
meBbar. Soweit sich schiitzen 148t — die Archive der Schulen,
die genaue Auskunft geben konnten, sind Bomben zum Opfer
gefallen —, wurden wihrend der 60 Jahre 250 Studenten ge-
tauft, das sind rund acht Prozent. Wie viele spiiter den Weg zur
Kirche fanden, 148t sich nicht feststellen.

Die Bedeutung der mittleren und hoheren Missionsschulen
ist mehr indirekt. Sie schaffen bei den Schiilern und ihren
Familien eine ‘dem Christentum giinstige Atmosphire, lassen
alteingewurzelte Vorurteile verschwinden und tragen christliches
Gedankengut in Kreise, an die die Mission auf direktem Wege
nicht herankommen kann. In den Schulen selbst wird das In-
teresse fiir die entscheidenden Fragen des Lebens geweckt und
damit die Schiiler auch zu einer Stellungnahme zum Christentum
gefithrt. Gerade in Japan hat das Missionsschulwesen wesentlich
zur Stirkung des Ansehens der Kirche in der Offentlichkeit bei-
getragen.

iGrundsitzlich ist die sittlich-religiése Unterweisung aus dem
offiziellen Lehrplan gestrichen. Diese sei Aufgabe der Familie.



Das katholische Missionswerk 255

Den Privatschulen ist nur auBerhalb des Stundenplanes Reli-
‘glonsunterricht gestattet. Erst der Hochschiiler soll sich in Frei-
heit religiés entscheiden kénnen. Daher ist erst beim Univer-
sitatsstudium sittlich-religiose Bildung im Stundenplan gestattet.
Nur objektives, wissenschaftliches Studium religioser Systeme,
der von ihnen beeinfluBten religissen Werke iiber Kunst, Musik
etc.-ist, aber ohne jede religitse Werbung, erlaubt. Die jiingsten
Erlidsse gestatten auch die Bildung religioser Jugendgruppen,
wenn sie nicht mit der Schulordnung in Konflikt geraten.
Lehrern und Schiilern ist die Teilnahme an Gottesdiensten
auBerhalb der Schulstunden gestattet.

Die amtlich vorgeschriebenen und zugelassenen Schulbiicher
hauchen oft antichristlichen Geist. Dank des Protestes der
Kirche wurden auch Katholiken in die Schulbiicherkommission
berufen. Ein biologisches Lehrbuch fiir Mittelschulen, das
materialistisch-darwinistische Anschauungen vertrat, wurde aus
den Schulen zuriickgezogen. Es gehort zur Vollstindigkeit, zu
erwihnen, daB die Besatzungsbehorden es ablehnten, in den
Anthologien fiir Mittelschiiler rein literarisch wertvolle Stellen
aus der Heiligen Schrift wie auch aus buddhistischen Schriften
aufzunehmen. :

Die Xkatholische Universitit in Tokio (Sophia-Yochi) hat
durch die Kriegsereignisse schwer gelitten, befindet sich aber
wieder im Aufbau und hat ihren Betrieb bald nach AbschluB
des Waffenstillstandes wieder aufgenommen. Im ersten Semester
1949 zidhlte sie 398 inskribierte Horer und 60 Teilnehmer der
neu eingerichteten Abendkurse. Diese werden in der Hauptsache
von Mitgliedern der amerikanischen Besatzungstruppen besucht.
Die Priifungen werden von den U.S.A. anerkannt. Jedoch darf
dabei nicht itbersehen werden, daB die staatlichen Hochschulen
Tokios insgesamt 17.000 Studenten zihlen und die staatliche
Universitat in Kyoto 7000. Unter ihnen sind nur einige Katho-
liken und Katechumenen.

Nach dem Krieg entstanden drei neue katholische Universi-
titen. Eine in Nagoya (2. Mai 1949) mit zwei Fakultiten (Kiinste
und Naturwissenschaften), denen vier weitere (Rechtswissen-
schaft, (Geschichte, Philosophie und Anthropologie) bald folgen
werden. Die Universitit begann mit 414 Horern. Zwei weitere
Universitiaten sind fiir Studentinnen bestimmt: das Kolleg der
Sacré-Coeur-Schwestern in Tokio, einschlieBlich ihrer Zweigan-
stalt in Okayashi (1948) mit vier Fakultiten (japanische Sprache,
Geschichte, Soziologie und Philosophie) und das Universitits-
kolleg Seisenryo der Miigde des Herzens Jesu (1950) in Yokosuka.
Diese Studienanstalten sind nach amerikanischem Muster aufge-
baut und erhielten die amtliche Anerkennung als Universitiiten.



256 Das katholische Missionswerk

(Die Anerkennung zweier weiblicher Universititen bedeutet bei
der herkommlichen MiBachtung der Frau in Japan eine weitere
Anerkennung ihrer Gleichberechtigung im o6ffentlichen Leben,
zu der die christliche Mission einen wesentlichen Beitrag gelei-
stet hat.)

Von besonderer Bedeutung ist der katholische , Nationale
Studentenbund®, der am Christkdnigsfest 1948 gegriindet wurde
und als Ideal ein christliches ,,Neues Japan“ anstrebt. Der Bund
veranstaltet fiir Heiden und Christen Kurse, Exerzitien und
Vortriage, die gut besucht werden. Ende 1949 ziihlte er bereits
1000 Mitglieder. Bisher haben sich 20 Gruppen an vier Universi-
titen, acht Colleges und acht High Schools gebildet. In Okayama
konnte der Bund ein Studentenheim erdffnen.

Der amerikanische Oberkommandierende, MacArthur, lie8
auch 1948 den Jugendapostel Msgr. Flanagan nach Japan kom-
men, damit er ihm in der Jugenderziehungsfrage helfe. Seine
Idee der Boys-town fiel auf fruchtbaren Boden. Mr. Ikeda, ein
ausgezeichneter Katholik, griindete auf dem von den Behorden
geschenkten (Grund nordwestlich von Tokio eine solche Buben-
stadt. Es zeugt von der weitgreifenden Wirksamkeit des wver-
ewigten Msgr. Flanagan, daB auf dem Ueno-Bahnhof von Tokio
die , Vereinigung japanischer Frauen und Kinder” vom Maler
Sasasika Takeshi dieses Wirken eines katholischen Priesters in
einem Gemilde festhalten lieB, auf dem Flanagan unter blithen-
den Kirschbdumen, umringt von japanischen Waisenkindern, dar-
gestellt ist. Bereits 1948 wurde in Tokio die katholische Pfad-
finderschaft wieder ins Leben gerufen, die mit Erstlingseifer
arbeitet.

Hand in Hand mit der verstiirkten Arbeit zur Gewinnung der
Gebildetenschicht geht auch der Wiederaufbau der katholischen
Presse, der nur langsam fortschreiten kann, weil alle Drucke-
reien der Mission durch Kriegseinwirkungen verlorengingen.
Eine katholische Nachrichtenagentur fiir Japan, , Tosei News®,
ist inzwischen erstanden, welche die nichtchristliche japanische
Presse mit katholischen Nachrichten und die westliche Presse
besonders mit kirchlichen Nachrichten versehen will. Die katho-
lische Universitat Sophia in Tokio kiindete jiingst das Erschei-
nen einer Monatszeitschrift ,,Seiki“ an, die von hoher Warte
aus die katholischen Ideen und Belange vertreten wird. Die erste
Nummer der japanischen Ausgabe des ,,Catholic Digest” zdhlie
30.000 Exemplare. Die Zahl der Abonnenten stieg bereits auf
179.000. Seit Kriegsende waren innerhalb dreier Jahre 165 neue
katholische Biicher erschienen. 85 von diesen wurden von der
St.-Pauls-Gesellschaft, 27 von den Salesianern, 20 vom Herder-
Enderle-Verlag und 33 von anderen Verlegern herausgegeben.



Das katholische Missionswerk 257

Die katholische japanische Enzyklopidie ist in zweiter Auflage
erschienen. Auch die japanische Ausgabe des ,Katholischen Re-
ligionsbiichleins“ von W. Pichler ist in dritter Auflage im Er-
scheinen. - Die Nachrichten iiber die katholische Pressetétigkeit
sind nicht vollstindig. Es muB aber auch hervorgehoben wer-
den, daB die iibrige Presse die katholische Kirche mit Respekt
und Wohlwollen behandelt. So feierte Japans grofite Tageszei-
tung ,,Mainichi* den Besuch Kardinal Spellmans als ein Ereig-
nis von hochster Bedeutung auch fiir den Katholizismus. An
dieser Stelle verdient auch die , Katholische literarische Gesell-
sc¢haft” erwihnt zn werden. Ihre Aufgabe sieht sie nicht so sehr
in der Bekehrung einzelner als vielmehr in der ,,Bekehrung der
offentlichen Meinung und damit aller”. In ihr soll eine geschulte
Laienschaft heranwachsen, die durch Vortrige die offentliche
Meinung beeinflussen soll.

Fiir die Verbreitung des katholischen Gedankens unter der
japanischen Gesamtoffentlichkeit leistet das Radio wertvollste
Dienste. Vom Radio Kyoto aus werden monatlich sechs Vortréige
von katholischer Seite gesendet. Es besteht der Plan, ein Netz
von elf kleineren Sendern, ither ganz Japan verteilt, zu errich-
ten. Der erste dieser Sender wurde Ende 1949 fertiggstellt.

Auch im Gebiet der Kunst und des Films haben sich die Ka-
tholiken Japans eine beachtenswerte Stellung erobert. Auf der
fiinften japanischen Landesausstellung wurde eine Anzahl
christlicher Kiinstler (Hasegawa, Koseki, Kondo) mit den Dar-
stellungen ,,Jungfrau und Kind“, ,,Abendgebet, , Kinder im Hof
der Kirche* zugelassen. Auch nichtchristliche Kiinstler stellten
Motive dar, die von christlichem Geist inspiriert waren. Christ-
liche Filme, wie ,,Das Lied der Bernadette und die ,,Martyrer
von Nagasaki®, finden weitestes Interesse und fiillen die Kino-
sile. Eine katholische Schule fiir Filmschauspieler griindete
Mr. Ikeda, der den Film der japanischen Mirtyrergeschichte ge-
dreht hat und durch das Studium dieses Heldentums seiner
Landsleute zur katholischen Kirche fand. Er erteilt 30 von sei-
nen 50 Studenten Katechismusunterricht.

Das gewaltige Ungliick, das der Weltkrieg iiber Japan
brachte, erdffnete der Karitas ein weites Feld. Wihrend des
Krieges litten die Missionare selbst unter der groften Not, und
die Schilderungen ihres Zustandes, die wir den Feldkaplinen
der Siegermacht verdanken, sind erschiitternd. Aber sofort be-
gann ihre Liebestitigkeit von neuem. Wirksame Hilfe leistete
hier auch der HI. Vater, der groBe Summen (1950: 15.000 Dol-
lar) fiir die Linderung der Not zur Verfiigung stellte. In katho-
lischer Weise setzte nach Schlu der Kampfhandlungen die ka-
tholische Hilfsaktion aus den U.S. A. ein, deren Hilfe die Liebe

»Theol.-prakt. Quartalschrift:« IIT, 1950 17



258 Das katholische Missionswerk

als das Merkmal des Christentums eindruckstief illustrierte,
Eine besondere Aufgabe erwuchs den Missionaren aus der Sorge
um die heimat- und elternlosen, herumwandernden Waisenkin-
der, die Furoji, die gegen Ende des Krieges auf mehr als 10.000
geschitzt wurden. Zwar schufen die Behorden eigene Heim-
statten fiir sie, aber gegen die Folgen der Verwahrlosung und
fiir die Hoherfithrung dieser Armsten leisteten die Salesianer
Don Boscos in ihren iAnstalten die besten Dienste. ,,Ahnlich gute
Ergebnisse”, erklirte Prinz Takamatsu, der Bruder des Kaisers,
»wurden in keiner jener Anstalten erzielt, die von der Regierung
geleitet 'werden.”

Die gesamte Karitas-Arbeit ist seit 1949 in einer Landeszen-
trale mit dem Sitz in Tokio zusammengefaBt (Karitas-KongreB,
97. bis 28. April 1949 in Tokio). 76 Vinzenz-Konferenzen sind
iiber das ganze Missionsgebiet verteilt. In der Person des Doktor
Akashi ist ein japanischer Lo Pa Hong erstanden. Er griindete
das Toyoko-Hospital zwischen Tokio und Yokohama aus eige-
nen Mitteln und triigt die Hauptlast der Erhaltung. Als ,,Ban-
kier” des grofen Unternehmens hat er den hl. Josef gewihlt.
Die Anstalt ist auch zu einem Zentrum der religiosen Unterwei-
sung der Kinder fiir die Hauptstadt geworden. 2000 Kinder
besuchen dort die Sonntagsschulen und erhalten auch Religions-
unterricht. Starkes :‘Ansehen genieBt das Hospital Sakuramachi
in Tokio, das ein einheimischer Priester ins Leben rief und an
dem einheimische Ordensfrauen die Kranken pflegen. Das Spital
hat sich dadurch Weliruf erworben, daBl zwei dort wirkende ka-
tholische japanische Arzte, Prof. [Stanislaus Kizawa Kasu und
Prof. Philipp Stinohara Kinzo, eine neue Operationstechnik zur
Bekdmpfung der Tuberkulose entdeckten, die in der medizini-
schen Welt groe Beachtung fand. An Kindergirten, Hospiti-
Jern, Sanatorien, Waisenhidusern und Sduglingsheimen der Mis-
sion waren 1948 schon 154 Anstalten in Betrieb. In zweieinhalb
Jahren waren 48 neue Anstalten eréffnet worden.

So bietet die Mission in Japan das Bild einer erfreulichen
Entwicklung. Sie steht mitten im Kréftespiel aller geistigen
Michte, die um Japans Seele ringen. Eine ganz neue Missions-
epoche hat fiir Japan begonnen. Die katholische Welt ist sich
der entscheidungsschweren Stunde dieses Landes bewuBit ge-
worden. Japans weltanschauliche Entscheidung bedeutet ein
Stiick Weltschicksal. ;



Aus dér Weltkirche 259

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach,'Luxemburg

I. Der vatikanische Erlaf iiber die Okumenische Bewegung

Die Instruktion des Hl. Offiziums, in welcher die Stellung der
Kirche zur sogenannten ,Okumenischen Bewegung®“ prinzipiell
festgelegt und praktisch umschrieben wird, beginnt mit den Worten
,,Ecclesia Catholica® und trigt das Datum des 20. Dezember 1949,
Obschon sie den Bischifen bereits seit Wochen zugesandt war,
sollten diese dennoch keinen Gebrauch davon machen bis nach
der Publikation des Dokumentes, die erstmalig im ,,Osservatore
Romano® vom 1. Marz 1950 erfolgte. In rémischen Kreisen wird der
Instruktion ein besonderer Wert beigelegt, da sie eine Reihe
kldrender Richtlinien fiir die Arbeit um die Wiedervereinigung der
getrennten Christen mit der wahren, d. h. der romisch-katholischen
Kirche enthilt. Es ist selbstverstdndlich, dall die Papste als treue
Hiiter des Werkes Christi um die kirchliche Einheit aller an den
Erloser Glaubenden besorgt sein miissen. Das griechische Schisma
und der Protestantismus schlugen dem , Mystischen Leibe Christi®
eine Wunde, die keinen Katholiken gleichgililtig lassen diirfte.

Zwar wird in den letzten Jahrzehnten eifriger fiir die Wieder-
vereinigung der Dissidenten mit der wahren Kirche gebetet. Aber
es konnte noch viel mehr geschehen. Darum heiBt es in dem ErlaB
des HIL Offiziums: ,,Das hochbedeutsame Werk der Wiedervereini-
gung aller Christen in dem einen wahren Glauben und in der
einen wahren Kirche mufl mehr und mehr eine der vorziiglichsten
Aufgaben der gesamten Seelsorge werden und ein Hauptanliegen
des instindigen Gebetes aller Glaubigen zu Gott.“ In seiner Weih-
nachtsansprache vom 23. Dezember 1949 sagte Pius XII.:. ,,Wenn
doch das Heilige Jahr auch die grofie und seit Jahrhunderten er-
wartete Riickkehr zur einen wahren Kirche vieler an Jesus Chri-
stus Glaubender, von ihr aber aus verschiedenen Grinden Ge-
trennter begriifen konnte! Mit unaussprechlichen Seufzern betet
heute der Geist, der in den Herzen der Guten wohnt, in flehent-
lichem Ruf mit dem Heiland selbst, dal sie eins seien . .. Wenn
andere Male vom Apostolischen Stuhle die Einladung zur Einheit
ausgegangen ist, so wiederholen Wir sie bei diesem AnlaB noch
warmer und véterlicher.

Wie werden die Protestanten auf eine solche Einladung rea-
gieren? Auch bei ihnen ist das Verlangen nach christlicher Ein-
heit gewachsen, und eine seelische Umstellung scheint sich bis~
weilen anzubahnen. Es ist dies wohl die Frucht gemeinsamen
Betens, aber auch duBerer Ereignisse, die zur Bildung einer christ-
lichen Einheitsfront gegeniiber der Einheitsfront der kidmpfenden
Gottlosen mahnen. So entstand allméhlich die ,,Okumenische Be-
wegung“, welche das Christentum des gesamten Erdkreises (der
Okumene) vereinigen mochte, Sie erstrebt zunichst den Zusam-
menschluf3 aller nichtkatholischen Konfessionen, wobei man sich
auf ein Minimalprogramm in Glaubensfragen und eine féderalisti-
sche Verbindung der verschiedenen Kirchen zwecks gemeinsamer
christlicher Aktion beschridnken will. Nur wenn sie bereit wire,
»eine unter den Vielen“ zu sein, konnte die katholische Kirche
Aufnahme in diesen Bund finden.

Wihrend des ganzen Novembers 1949 verdffentlichte die Lon-
doner ,,Times" eine Aussprache zwischen Protestanten und Katho-

1%



260 Aus der Weltkirche

liken, die zugleich mit den AuBerungen eines filhrenden franzosi-
schen Protestanten (Boegner) erkennen lieB, daB vorldufig keine
Illusionen berechtigt sind. Auch der ,,Okumenische KongreB“ in
Amsterdam vom 22. August bis 5. September 1948 hatte gezeigt,
daB die Protestanten einer ,Riickkehr® zur Mutterkirche ent-
schieden abgeneigt bleiben. An diesem KongreB hatte Rom sich
nicht beteiligt, und noch am 5. Juni 1948 hatte das HL Offizium
durch ein Monitum daran erinnert, daB alle Aussprachen und Zu-
sammenkiinfte, offentliche wie nichtoffentliche, grofiere und klei-
nere, zwischen Katholiken und Nichtkatholiken den kanonischen
Vorschriften unterstehen und eine vorherige Genehmigung beno-
tigen. Von katholischer Seite wurden ja gewisse Versuche unter-
nommen, die zwar, wie das jliingste Dekret unterstreicht, von edler
Absicht getragen waren, jedoch nicht immer auf den richtigen
Grundsétzen beruhten, unklare Gedanken =zulieBen und erfah-
rungsgemif besondere Gefahren bergen.

Diirfen nun in Zukunft keine gemischten Zusammenkiinfte und
Aussprachen von Katholiken und Nichtkatholiken, Laien oder
Theologen, zwecks Anbahnung der ,Wiedervereinigung” im
Glauben und in der Kirche stattfinden? Sie sind nicht untersagt,
bediirfen aber in jedem einzelnen Falle der Erlaubnis der kirch-
lichen Obrigkeit, die sich ein Urteil bilden mufl iiber Zweck-
miBigkeit und Erfolgsaussichten solcher Treffen, nur geeignete
Priester oder Laien als Vertreter entsenden darf, den Verlauf der
Konferenzen {iberwachen und alljdhrlich an das HIl. Offizium
Bericht erstatten muB. Den Didzesanbischofen wird fiir lokale und
ditzesane Zusammenkiinfte auf drei Jahre die Vollmacht erteilt,
unter Beachtung der angefiihrten Kautelen die notwendige vor-
herige Erlaubnis des Hl. Stuhles zu gewédhren. Jede ,,communicatio
in sacris ist zu vermeiden. Fiur interdiézesane, nationale und in-
ternationale Zusammenkiinfte ist nach wie vor allein der HI. Stuhl
selbst zustidndig.

Es wird daran erinnert, daB das Monitum vom 5. Juni 1948
nicht diejenigen gemischten Zusammenkiinfte von Katholiken und
Nichtkatholiken betrifft, in denen iiberhaupt keine Fragen der
Glaubens- und Sittenlehre verhandelt werden, sondern die Teil-
nehmer dariiber beraten, wie man mit vereinten Kréften die
Grundsitze des Naturrechtes oder der christlichen Religion gegen
die heute gemeinsam vorgehenden Feinde Gottes verteidigen
koénne, oder in denen iiber die Wiederherstellung einer gesunden
Sozialordnung sowie andere derartige Fragen gesprochen wird. Es
ist einleuchtend, daB es den Katholiken auch bei diesen Zusam-
menkiinften nicht erlaubt ist, Lehren zu bhilligen oder zuzugeben,
die mit der gottlichen Offenbarung oder der Lehre der Kirche,
auch in sozialen Fragen, nicht Ubereinstimmen.

Hochst eindeutig erklirt der ErlaB vom 20, Dezember 1949, wie
die katholische Kirche eine , Wiedervereinigung“ der Protestanten
mit den Katholiken versteht. Dafiir gibt es nur eine Formel: Riick-
kehr der Dissidenten zur romischen Kirche, die einzig und allein
die wahre Kirche Christi ist und den wahren Glauben besitzt,
welchen die Getrennten verloren haben. Sie sind vom richtigen
Glauben und von der Kirche abgefallen. Das 1d6t sich nicht da-
durch vertuschen, daB man z B. mehr Gewicht auf das Verbin-
dende als auf das Trennende legt. Auf dem Gebiete des Dog-
mas und der von Christus gewollten Kirchenverfassung kann sich
Rom nicht auf Konzessionen, Kompromisse, Stillschweigen oder



Aus der Weltkirche 261

mehrdeutige Redeweisen einlassen: ,,Die katholische Lehre mu8 in
jhrem ganzen Umfang und in ihrer ganzen Reinheit dargelegt
und erklirt werden.* Nie wird der Hl Stuhl zugeben, daBl die
Reinheit der Lehre Schaden leidet. Nicht alles, was Uber die ,, Wie-
dervereinigung® und die Reformationsgeschichte geschrieben wird,
verdient restlose Billisung. Anderseits soll den Getrennten der
Riickweg zur Kirche und zum wahren Glauben mit allen Mitteln
erleichtert werden. Wir miissen die Katholiken darauf hinweisen,
daB nichts den Irrenden so wirksam den Weg zum Anschluff an
die Kirche ebnet wie ein Glaube, der sich durch ein sittlich hoch-
stehendes Leben bewdéhrt.

Es wire durchaus verfehlt, in der Instruktion ,,Ecclesia Ca-
tholica® nur jene Stellen zu beachten, die von der notwendigen
Vorsicht bei einer Fiihlungnahme zwischen den Konfessionen
sprechen. Unzweifelhaft sind Verschwommenheit und Indifferentis-
mus zu vermeiden. Dartuber diirfen wir jedoch den positiven
Grundton des Dekretes nicht vergessen, selbst wenn wiederholt
die Vorsicht eingeschidrft wird. Bleiben nicht die 300 Millionen
Dissidenten ein erschiitternder Aufruf an die Mater Catholica?
Wer in Liebe mit dem ,Corpus Mpysticum® verbunden ist, kann
die Spaltung der Christenheit niemals als fatale Tatsache mit
ruhiger Gleichgiltigkeit hinnehmen. Ist es nicht bedenklich, daB
sogar in Priesterkreisen der Gebetskreuzzug fiir die Wiederver-
einigung oft geringen Anklang bucht? Und der Erlal vom 20. De-
zember spricht von ,einer der vorziiglichsten Aufgaben der ge-
samten Seelsorge sowie von einem ,Hauptanliegen des insténdigen
Gebetes aller Glaubigen.“ Die Kirche hat nicht blof in Ozeanien
und Afrika missionarische Verpflichtungen; die Missionstédtigkeit
hat ihren Endzweck nicht in christlicher Kultur, sondern im Aus-
bau des ,,Leibes Christi“, dessen- Kennzeichen und Wesenseigen-
schaft die wahre Einheit ist. Ferner begriiit die Instruktion die
gemischten Zusammenkiinfte und die Zusammenarbeit vor allem
auf den Ubrigen Gebieten, wo es sich darum handelt, eine den
Prinzipien des Christentums und des Naturrechtes entsprechende
Neuordnung der Welt zu schaffen. Da sollen alle Gutgesinnten sich
die Hand reichen, und jeder Isolations-Katholizismus wéire ein be=
dauerliches Verhidngnis. Wer viel empfangen hat, muBl auch wviel
geben und in der Isolation verschleiBen wir unsere Krafte wir-
kungslos. Es gilt mehr als einmal, einen gewissen Minderwertig-
keitskomplex des ,Sich-bloB-toleriert-Filihlens zu iberwinden.
Wir haben etwas Positives zu bieten.

Jedenfalls tibernimmt mit dem neuen Dekret der Papst selbst
die Fiuhrung der grofen dkumenischen Aufgabe der Sammlung
der Christenheit. Rom schreitet, (iber das Stadium des bloBen Dul-
dens hinaus, zur faktischen Regelung der Wiedervereinigungs-
bestrebungen, die als solche nicht mehr auf ein dngstliches ,,Nein*
stoBen. Das Monitum von 1948 wird nicht umgestoBen in dem
Sinne, als ob jetzt Zweideutigkeiten zulédssig wéren. Nicht im ge-
ringsten. Doch es geht ein positiver Zug durch die neue Instruk-
tion, welche den Bischifen, Theologen und Priestern ein kanonisch
und pastoral umrissenes Arbeitsfeld anweist. Es soll gearbeitet
werden.

Zwiespiltig ist die Aufnahme der ,Ecclesia Catholica® in der
protestantischen Welt. Neben den Stimmen der Genugtuung fehlt
nicht der Hinweis auf die Tatsache, dal Rom die ,,Wiedervereini-
gung® nur als Riickkehr unter die Jurisdiktion des romischen



262 Aus der Weltkirche

Primats versteht, was auch die Anglikaner nicht wollen. Zuriick-
haltend duBern sich gleichfalls der fithrende franzosische Pastor
Boegner sowie Dr. Visser 't Hooft, Generalsekretir des ,,Okumeni-
schen Rates”. Kennzeichnend ist z. B. folgende Frage aus prote-
stantischen Kreisen: ,,Will Rom Rekatholisierung oder Okumeni-
sches Gespriach?“ Diese Frage zeigt, daB man den Sinn der In-
struktion und die katholische Auffassung der ,,Wiedervereinigung*
driiben richtig auslegt. Und nur wer sich unbegriindeten Illusionen
hingegeben hatte, dirfte sich dariiber wundern, daB die Dissiden-
ten jetzt nicht sofort dem Weg nach Rom suchen. Thre Idee von
der ,Kirche“ ist vorlaufig noch immer wesentlich von unserer
Doktrin verschieden.

II. Vom Heiligen Jahr

Wer die letzte Weihnachtsbotschaft des Papstes aufmerksam
las, konnte erkennen, daB fir den Stellvertreter Christi das Heilige
Jahr 1950 mehr sein soll als ein bloBes Jubildum, das zahlreiche
Pilger zur Gewinnung des Ablasses nach Rom bringt. Der Abla3
steht nicht im Mittelpunkt, und die Pilgerfahrten an sich sind
nur — falls das Heilige Jahr wirklich sein Ziel erreicht — zu
denken und zu bewerten als duBere Bekundung eines michtigen
Lebenswillens, der die Christenheit durchpulst und in Rom die
speisende Quelle sucht. Fiir Pius XII. ist das Jubilium in der
Mitte eines dringenden Jahrhunderts, an einer geschichtlichen
Wende, ein sehr grofes Anliegen. Etwas Entscheidendes muB
durch uns Katholiken geschehen. Das will der Papst, der immer
wieder zur mutigen Aktion aufruft. Vor zwei Jahren sagte er in
einer offentlichen Rede, die Stunde des christlichen Gewissens
habe geschlagen, und wer mochte die Worte von Weihnachten
1942 in den Papieren vergilben lassen: ,Nicht das Klagen, sondern
das Handeln ist das Gebot der Stunde®?

Das Heilige Jahr verfehlt seinen Zweck total, wenn zwei Dinge
nicht erreicht werden oder, was noch schlimmer wire, wenn man
sie nicht einmal ernstlich anpackt: 1. eine universale Erneuerung
des christlichen Geistes im Privatleben, in der Familie, im sozia-
len, offentlichen und internationalen Leben; 2. eine kraftige, nach-
haltige und beharrliche Aktion des Betens. Wehe uns, wenn das
Jubildum, welches die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts heilend
und befruchtend segnen soll, als Gesamtresultat nur eine stattliche
Summe pompdser Feierlichkeiten aufzuweisen hat! Dadurch wird
die Menschheit nicht gerettet. Vor Ostern erliauterte Pius XII. von
neuem zu zwei verschiedenen Malen den fundamentalen Sinn des
Jubildums: Kreuzzug der Verchristlichung und des Betens fiir alle
Katholiken des Erdkreises. Und aus den Worten des diesbeziig-
lichen Rundbriefes und der erginzenden Rede spiirte man deut-
lich die Sorge des Papstes und die traurige Vorahnung, daB das
Neue dieses Heiligen Jahres, ndmlich der universale, starke christ-
liche Aufbruch, nicht eintreten werde.

Am 12. Mérz, dem Kronungstag des Papstes, wurde die Epistula
Encyclica ,,Anni Sacri® wverdffentlicht, in deren Uberschrift wir
lesen: ,,Offentliche Gebete, die am Passionssonntag statthaben
sollen, werden angesagt, um die Erneuerung christlicher Sittlich-
keit und die Eintracht unter den Vélkern zu erflehen Finf uni-
versale Unbheilsherde bereiten dem Vater der Christenheit eine
grofe Sorge: 1. Ein Grundiibel liegt darin, daB nicht selten die
Liige als Kampfinstrument die Wahrheit verdringt. 2. Die Religion



Aus der Weltkirche 263

wird entweder als wertlos miBachtet oder aus dem G&ffentlichen
Leben verbannt. 3, Durch die Gottlosigkeit verliert das Sitten-
gesetz sein Fundament. 4. Das gedruckte Wort schméht das reli-
gibse Gefithl und verbreitet den schindlichsten Schmutz. 5. Man
verfithrt das Volk mit triigerischen Versprechen und impft ihm
den HaB ein, nachdem man den trostvollen Glauben an Gott und
Ewigkeit zerstért hat. PlanméBig werden Gewalttaten und Un-
ruhen inszeniert, welche die Wirtschaft zerriitten und das Gemein-
wohl beeintrichtigen. Dazu kommen noch drei spezielle Sorgen:
1. In mehreren Nationen werden die Rechte Gottes, der Kirche
und des Menschen mit FiiBen getreten. 2. Priester und Bischofe
sind vertrieben, verbannt, eingekerkert oder in ihrer Amtstatig-
keit behindert. 3. In Schule und Presse darf die Kirche ihre
Lehre nicht mehr oder kaum noch verteidigen, und das Christen-
tum ist bloB als gefiigiger Diener des Staates geduldet. Gegen
diese Ubel miissen wir die Waffen des Gebetes und der Verfech-
tung christlicher Ideen gebrauchen. Vor allem sollen die Seelsorger
mit Eifer alle Vorurteile bekimpfen, den HaB besénftigen, das
FEvangelium verkiinden und durch Entfachung christlichen Lebens
die sittliche Umwandlung anbahnen. Dem Klerus wird die Katho-
lische Aktion energisch zur Seite stehen, da der Geistliche weder
alle Kreise erreicht noch alle Probleme lésen kann. Der Papst
fordert also eine duBerst rege Titigkeit, die aber von einem Kreuz-
zug des Betens wihrend des Heiligen Jahres begleitet sein muB.
Als Auftakt dieser Gebetsaktion war der Passionssonntag ange-
setzt. Wir beten um Besserung der Sitten, um Erleuchtung fiir die
Verantwortlichen, um Erleuchtung fiir die Unruhestifter und
Volksverfiihrer, sowie fiir alle um die Erkenntnis, da nur der
gottliche Erloser, und zwar auf dem Wege der Wahrheit, Ge-
rechtigkeit und Liebe, uns den Frieden sichert,

Darf man behaupten, der Rundbrief ,, Anni Sacri“ klinge ent-
tduscht und pessimistisch? Ganz 14Bt sich das nicht abstreiten.
Aber hat der Papst nicht das Recht, enttduscht zu sein, wenn sich
fiinf Jahre nach dem 8. Mai 1945 die Weltlage als verworren und
chaotisch darbietet? Wire ein blinder Optimismus angebracht,
wenn die christliche Welt sich nicht ernster bemiiht, die Quellen
des Unheils zu verstopfen? Dennoch predigt Pius XII. jene Hoff-
nung, die erwartet und verlangt, daB moglichst bald etwas wirk-
lich Entscheidendes geschehe. Die Katholiken haben ihre Pflicht
nicht dadurch erfiillt, da sie am Passionssonntag zu einer scho-
nen Gebetsformel ein zerstreutes ,,Amen‘ sprachen oder etliche
Pilgerziige nach Rom als #uBere Leistung buchten, Wéire das
alles, dann mochte man eingestehen, die Epistula , Anni Sacri®
sei wiederum ein erfolgloser Schlag ins Wasser gewesen und das
Heilige Jahr ein gldnzender MiB3erfolg.

Aus dieser Angst heraus erginzte der Papst seinen erschiittern-
den Aufruf vom 12. Mirz durch eine markante Rede, die er am
Passionssonntag (26. Mirz) im Petersdome hielt. Er betonte die
Unverinderlichkeit des Sittengesetzes, das die Richtschnur fiir das
menschliche Handeln und die einzige solide Grundlage der Gesell-
schaftsordnung ist. Wir miissen anerkennen, daf das private und
offentliche Schuldkonto gewaltig anschwillt, daf die Seelen in den
Schlamm sinken und die Gesellschaftsordnung zerbrochen ist. Der
traurigste Stempel der gegenwirtigen Periode ist die grofere Be-
wufitheit im Siindigen, die entschuldigende und ausbeutende Pro-
paganda fiir die Siinde und die Verallgemeinerung des sittlichen



264 Aus der Weltkirche

Verfalls. Was geschieht mit der richtigen Wertordnung, wenn die
Siinde sogar als normale Entfaltung der Natur und Bereicherung
des Menschen gepriesen wird? Wer dabei mithilft, der Immoralitét
das Blirgerrecht zu erwerben, ist ein Verbrecher auch an der Ge-
-sellschaft. Ohne daB wir die Schwiche unserer Natur und die
Schwierigkeiten der Jetztzeit leugnen, betonen wir anderseits die
aus der Gnade Gottes flieBenden Moglichkeiten. Ein Christ, der
ehrlich die Summe der privaten und &6ffentlichen Siinden erwigt,
muf} darin eine Herausforderung der géttlichen Gerechtigkeit er-
blicken, welche nur durch echte Bufe sowie durch die ,groBe
Ruckkehr der rebellischen Menschheit zu den Gesetzen Gottes
und der Kirche* besédnftigt werden kann, An erster Stelle unter-
streicht Pius XII. wiederum die Notwendigkeit der Liebe und einer
wirksameren Gerechtigkeit. Ein Gegengewicht zur materialisti-
schen Lebensauffassung bietet der frohe Glaube an die Ewigkeit,
der dem Leben einen hoheren Sinn gibt und das nicht selten harte
Kreuz der téglichen Existenz ertriglich macht. Der glaubige
Katholik bringt es sogar fertig, das Leiden iibernatiirlich fruchtbar
zu machen, und die mit Christus verbundene Siihnebereitschaft
erobert der zerfallenen Menschheit ein neues Gesicht zuriick. Das
sind grofe Aufgaben fiir das Heilige Jahr,

Wollen wir nun noch kurz die duBere Chronik des Jubildums
fortsetzen, so wire zunidchst zu berichten, daB in der Karwoche
und in den ersten Wochen nach Ostern gewaltige Pilgermassen
nach Rom stromten. Am 26. April empfing der Papst in feierlicher
Audienz die GroBherzogin Charlotte von Luxemburg samt der
ganzen groBherzoglichen Familie und am 28. April den irischen
Staatsprésidenten Sean T. O’Ceallaigh und Gemahlin,

Seliggesprochen wurden am 19, Februar die spanische Ordens-
stifterin Vincenza Maria Lopez y Vicuna (geb. 1847), am 5. Méarz
der filinfzehnjéhrige Salesianerschiiler Domenico Savio (1842—1857)
und am 19. Mirz die Witwe und Ordensstifterin Paola Elisabetta
Cerioli.

Die erste Heiligsprechung erfolgte am 23. April; es handelte
sich um die Franzosin Emilie de Rodat (1787—1852), Griinderin des
Institutes der Schwestern der Hl. Familie, das heute mehr als 200
Niederlassungen zidhlt. Am 7. Mai fand sodann die Kanonisation
des spanischen Bischofs Antonio Maria Claret (1807 — 1870) statt.
Als Priester war Claret ein durchaus apostolischer Mann gewesen,
der die gewaltige Bedeutung der Presse erkannte. Von 1850—1860
war er Erzbischof von Cuba und griindete schlieflich die Kongre-
gation der Missiondre vom Unbefleckten Herzen Marid, welche
heute 220 Niederlassungen, vor allem in Europa und Lateinamerika,
aufweist. AuBerdem -erfolgten in den nichsten Wochen die
Heiligsprechungen von Bartolomea Capitanio und Vincenza Gerosa
(18. Mai), Jeanne de Valois (28. Mai), des Passionistenbischofs
Vincenzo Maria Strambi (11. Juni), der jugendlichen Martyrin der
Reinheit, Maria Goretti (25. Juni), sowie der sel. Maria de Paredes
(9. Juli).

Am Ostersonntag hielt Pius XII. beim feierlichen Papstamte
in Sankt Peter eine lateinische Homilie, die, ebenso wie einige
langere Ansprachen an bestimmte Pilgergruppen sowie die diesmal
kiirzere Rede vor den rdmischen Fastenpredigern und Pfarrern,
keine neuen Gedanken zu verschiedenen bereits bei anderen An-
léassen behandelten Problemen entwickelte.



Aus der Weltkirche 265

III. Ex orbe christiano

1. Der Dominikanerorden

Im vergangenen Herbst hielten die Dominikaner ihr General-
kapitel in Washington. Der alte Orden ist zur Zeit in 33 Provin-
zen aufgeteilt, von denen 23 auf Europa, fiinf auf Siidamerika, vier
auf Nordamerika und eine auf die Philippinen fallen. Es gibt
eine deutsche sowie die osterreichisch-siiddeutsche Provinz. Die
Schweiz ist ein vom General abhiéngiges Vikariat. Mit der bischof-
lichen Wiirde sind 29 Dominikaner bekleidet. Am 26. Februar 1942
starb der letzte Dominikanerkardinal Thomas Pius Boggiani, Kar-
dinalbischof von Porto-Santa Rufina.

Der Orden z3hlt 4871 Priester (gegeniiber 3306 im Jahre 1931),
1235 studierende Fratres (1931: 1270), 307 Novizen (1931: 332), 1102
Laienbriider und 88 Novizen (1931: 1205). Im Vergleich zu 1931 ist
die Gesamtmitgliederzahl in der Zwischenzeit betrichtlich gestie-
gen, wiahrend der Nachwuchs vorlidufig eher abzunehmen scheint.
Die stérkste Provinz ist St. Joseph in den USA. mit 615 Religiosen.
Ihr folgt die alte Provinz Hispania mit 572 und die Philippinen
mit 539. Die Provinz Hispania (zu der Mexiko mit 10 Hiusern ge-
hort) hat die meisten Studenten und Novizen (151, bzw. 43). Die
grofiten Kloster sind Salamanca mit 177 und Etiolles in Frank-
reich mit 158 Religiosen. In Italien gibt es erstaunlicherweise in
sechs Provinzen bloB 842 Dominikaner, :

Der zweite Orden (die Klausur-Dominikanerinnen) hat 215 Hiu-
ser mit 5633 Schwestern aufzuweisen, von denen ein gutes Drittel
in Spanien lebt. Der weibliche dritte Regularorden besteht aus
129 Kongregationen mit 2960 Niederlassungen und 40.044 Schwe-
stern; davon finden wir rund 8000 in den Vereinigten Staaten.
Eine der stirksten Kongregationen ist jene von Tours in Frank-
reich mit 384 Niederlassungen und 4129 Schwestern.

Es ist ibrigens bekannt, welch groBen EinfluB auf theologischem
und kulturellem Gebiet der Dominikanerorden in Frankreich und
iberhaupt durch seine franzésischen Vertreter ausiibt. Wir brau-
chen aus den letzten Jahrzehnten bloB Namen zu nennen wie
Lagrange, Sertillanges, Janvier, Garrigou-Lagrange und Gillet, den
Vorgéinger des jetzigen Generalmagisters Emmanuel Suarez. Durch
diesen Hinweis wollen wir keineswegs die Leistungen bedeutender
Dominikaner aus anderen Lindern herabmindern. Wihrend viele
Dominikaner duBlerst aufgeschlossen und fortschrittlich sind und
bahnbrechend wirkten, vermdgen andere, z. B. Garrigou-Lagrange,
sich nicht geniigend von einem allzu starren thomistischen Konser-
vativismus loszureifen, worin jedoch jedenfalls die Kraft einer
Uberzeugung steckt.

2. Schweden

Im schwedischen Parlament wurde schon vor drei Jahren ein
Gesetzentwurf vorgelegt, der volle Religionsfreiheit fiir alle Kon-
fessionen einfiihren will, dessen Diskussion man aber wiederum
bis 1951 aufgeschoben hat. Ein Antrag, die lutheranische Kirche
vom Staate zu trennen, fand starke Ablehnung (89 gegen 24). Weil
in Schweden eine Staatskirche besteht, miissen die Biirger aller
Konfessionen fiir diese eine eigene Kultsteuer zahlen. Es wurde
u. a. als Vorteil der Trennung von Kirche und Staat angefiihrt,
daB in diesem Falle die Geistlichen, deren Besoldung nicht mehr
automatisch gesichert ist, energischer die religiose Gleichgiiltigkeit
der Massen und das Umsichgreifen der Sekten bek&mpfen wiirden.



266 Aus der Weltkirche

Diese Ansicht setzte sich nicht durch, und verschiedene Volksver-
treter betrachteten die gewiinschte Neuerung als unangebracht,
wihrend andere der Meinung waren, man miiBte zuerst durch
eine Volksbefragung den Willen des Landes feststellen. Die Presse
kommentierte eifrig die diesbeziiglichen Debatten und hob hervor,
daB sich in dem Antrag keine Ablehnung der Religion verbarg.

Katholiken gibt es unter der schwedischen Bevolkerung nicht
einmal 6000 bei einer Gesamteinwohnerzahl von 6,842.000, mithin
ein verschwindender Prozentsatz (0.1 Prozent oder 1 auf 1000). Seit
Errichtung des Apostolischen Vikariates Schweden (1783) ist kaum
ein prozentualer Fortschritt zu verzeichnen. Heute leben auflerdem
in Schweden ungefiahr 12.000 auslidndische Katholiken, z. B. Polen,
Balten, Deutsche, Ungarn, Italiener, die entweder als politische
Fliichtlinge oder als Arbeitsuchende einwanderten.

Apostolischer Vikar mit Residenz in Stockholm ist seit 1922 der
Siiddeutsche Joh. Ev. Erich Miiller, Titularbischof von Lorea (ge-
biirtig aus der Erzditzese Minchen-Freising). Thm helfen 21 Welt-
priester, worunter sich blofl fiinf Schweden befinden, wihrend die
ibrigen sich auf sieben verschiedene Nationen verteilen. Neben
den Weltpriestern wirken neun deutsche Jesuiten, acht franzé-
sische Dominikaner, und je zwei auslindische Redemptoristen und
Salesianer, also insgesamt 43 Priester fiir 18.000 Glaubige und
mehr als sechs Millionen Dissidenten, deren Wiedervereinigug
mit der Mutterkirche uns Katholiken ein viel brennenderes Her-
zensanliegen sein miiite. Es genligt eben nicht, auf den inneren
Zerfall des Protestantismus und auf die religiose Gleichgliltigkeit
dieser Massen apologetisch hinzuweisen. Doppelt traurig sollten
wir dariiber sein, daB durch die innere Zerbréckelung der pro-
testantischen Kirchen Christus immer von neuem zahlreiche An-
hianger verliert. Das Fest der hl. Brigitta sei uns an jedem 8. Ok-
tober eine Mahnung zum Gebete fiir die ,,Wiedervereinigung® der
nordischen Briider!

Die Betreuung der schwedischen Katholiken geschieht tiber elf
Pfarreien (drei in Stockholm), zu denen noch 25 Kapellen kom-
men, welche aber nicht alle einen residierenden Priester zur Ver-
fiigung haben. Selbst wenn der Klerus auf die Hilfe der sechs
weiblichen Klostergemeinschaften zdhlen darf, ist er trotzdem
sogar flir eine blof ,,erhaltende” Seelsorge unzureichend. Denn da
die wenigen Katholiken sich unter der Masse der Andersgldubigen
verlieren, verfallen sie, wenn man sie nicht bestindig betreuen
kann, ganz leicht der Gleichgitiltigkeit und den verhdngnisvollen
Folgen der Mischehen.

Genau wie in Norwegen fehlt es nicht an gewissen Hoffnungs-
schimmern, die wir dem internationalen Wirken der Kirche wah-
rend des Krieges und in den Nachkriegsjahren zu verdanken
haben. Die Tétigkeit des Hl. Stuhles flir die Kriegsgefangenen
und Fliichtlinge und die Friedensarbeit des Vatikans werden an-
erkannt. Auch die entschiedene Frontstellung des Katholizismus
gegen den Kommunismus und die Verurteilung katholischer
Bischéfe machen Eindruck. Ein Aufblithen der Studien iiber die
mittelalterliche Kultur Schwedens kann nur zur Erkenntnis bei-
tragen, daBl der Katholizismus als Religion der Vater zur histori-
schen Tradition gehort.

Vor kurzem wurde der Historiker Brilioth, ein Freund Soder-
bloms und eifriger Vertreter des okumenischen Gedankens, vom
Konig zum Erzbischof von Upsala und Primas von Schweden



Aus der Weltkirche 267

ernannt. Er hat Beziehungen zu den Orthodoxen, zu den Angli-
kanern und kennt die katholische Kirche. Im Jahre 1946 schrieb
€r an Msgr. Charriére, Bischof von Lausanne, Genf und Frei-
burg: ,.Die Wiedervereinigung kann nicht durch eine Vermengung
der verschiedenen Anschauungen und auch nicht durch einen
Sieg der einen iiber die andern erreicht werden.“ In deutschen
lutherischen Kreisen weist man darauf hin, ,,daB die Ernennung
Brilioths zum Erzbischof in dem Augenblick erfolgt, da der Papst
den Gedanken einer Anndherung der verschiedenen Kirchen
Christi aufnimmt®,
3. Holland

Sind die Niederlande noch ein kalvinistisches Land? GemiB
den Statistiken von 1947 waren 38.5 Prozent der Einwohner
katholisch und 42.5 Prozent bekannten sich zu verschiedenen pro-
testantischen Konfessionen. Der Unterschied ist also nicht groB,
und es 148t sich voraussehen, daBl mit hochster Wahrscheinlichkeit
in einigen Jahrzehnten Holland mehr Katholiken als Protestanten
zéhlen wird. Ein Grund, der das verhidltnismiBig stidrkere An-
‘wachsen des Katholizismus erklart, ist moralisch-sozialer Natur:
die vorwiegend im Siiden des Landes anséssigen und auch in
ihrer Mentalitdt den belgischen Flamen niher verwandten Katho-
liken scheuen den Kindersegen nicht so sehr wie die Protestanten,
so dall schon auf rein natiirlichem Wege die Prozentkurve der
romischen Kirche ruhig ansteigt. Man hat energisch versucht, den
Mischehen vorzubeugen, weil sie die Gefahr des Indifferentismus
und Abfalls mit sich bringen. Aber die Warnungen, Predigten und
Artikel tiber die Mischehe hatten mnicht den erhofften allseitigen
Erfolg. Trotz der Strenge des Episkopats hiduften sich die
gemischten Biindnisse. Heute hort man gelegentlich die Meinung,
durch eine Anderung der Methode konne man sich bessere Resul-
tate versprechen. Wenn der andersglaubige Partner mehr Gelegen-
heit bekomme, sich liber den Katholizismus zu erkundigen, werde
die Zahl der Mischehen abnehmen. Das natiirliche Verlangen, den
andern besser kennen und begreifen zu lernen, werde der Kon-
taktnahme mit einem Priester nicht selten den Weg bahnen. Tau-
-sende von Mischehen wéren vielleicht nicht zu solchen geworden,
wenn es fruher derartige Gelegenheiten gegeben hétte und man
von Seite des katholischen Partners und dessen Familie taktvoller
gewesen ware.

Ein zweiter Grund fiir das Anwachsen des Katholizismus liegt
in der groBeren Zahl der Konversionen. Wiahrend man noch vor
50 Jahren bei den Katholiken eine vorwiegend kampferisch-
anklagende Haltung gegeniiber den Protestanten bevorzugte und
auf beiden Seiten die verstindnisbereite Haltung fehlte, hat sich
darin in den letzten Jahrzehnten manches geédndert. Statt daB
man die Dissidenten nur als starrkopfige und engherzige Ketzer
sieht, bringt man ihnen Interesse entgegen und versucht es mit
Entgegenkommen. Die widerlegende Apologetik wird durch eine
positive Darlegung der Schonheit des katholischen Glaubens er-
setzt. Durch die Hiufung der Konversionen wurde diese neue
Methode als das richtige Mittel bekriftigt. Als wihrend des zwei-
ten Weltkrieges viele Missiondre nicht nach ihren Bestimmungs-
landern abreisen konnten, tibertrug man ihnen das Konvertiten-
apostolat, das nun systematisch ausgebaut werden konnte. So
entstanden die Institution der ,Offenen Tiire®, die ,,Una Sancta‘®
und dhnliche Werke.



268 Aus-der Weltkirche

Die ,,Offene Tiire* in Amsterdam wird von den Missionédren
der Hl. Familie geleitet und stellt die Reklame in den Dienst der
Glaubensverbreitung, was zweifelsohne den notigen Takt “erfor-
dert. So zeigte man z. B. in einem Geschiftsladen die katholische
Liturgie im Ablauf des Kirchenjahres. Verfehlt wéare es, sofort
Riesenziffern zu erwarten; aber in funf Jahren wurde Unterricht
an 704 Personen gegeben, von denen 402 die Taufe empfingen.
Die ,,Una Sancta“ der Missiondre des Hl. Herzens besitzt zum
Empfang derer, die sich fiir den Katholizismus interessieren, vier
geschlossene Hiuser, die aber kein klosterdhnliches Geprége
tragen und die sogenannten Sprechzimmer durch Wohnzimmer
ersetzen; auch junge Leute leisten Mithilfe als Laienkatechisten.
In fiinf Jahren verzeichnete die ,,Una Sancta® 1730 Taufen, 171
erste Kommunionen und 180 Riickkehrer zur Kirche. Die Jesuiten
versuchen in Rotterdam durch das ,,Soziale Zentrum®, die von
der Kirche entfremdeten Arbeiter zu erreichen. Bereits vor dem
Krieg wirkten die , Frauen von Bethanien“, die Ordensfrauen sind,
jedoch in Laienkleidung in der Welt arbeiten. Thr Ziel ist GroB-
stadtapostolat und Apostolat fiir die gebildeten Kreise. (Ahnliches
wurde zur selben Zeit in der belgischen Hafengrofistadt Antwer-
pen begonnen.) Diese Frauen begeben sich (z. B. im Dienste sozia-
ler Werke) in das Lebensmilieu der Nichtkatholiken und veran-
stalten in ihren Hiusern Vorlesungen, Tagungen und Exerzitien;
auch Erholung zum Nachdenken konnen Nichtkatholiken dort
finden. Jahrlich wird an 800 Personen Unterricht erteilt; im Jahre
1948 gab es mehr als 250 Taufen.

Auf diese Weise bilden sich allm&hlich Organisationen von
Fachleuten und erfahrenen Kraften fiir die Fiihlungnahme mit
den Andersglidubigen und den Konvertitenunterricht. Zahlreich
kommen zu diesen Zentren junge Leute, die heiraten wollen. Nicht
alle bleiben; doch 'ist man mit dem Erfolg zufrieden. Seit 1946
verdoppelte sich die Zahl der Konversionen in den holldndischen
Bistiimern. Statt der jahrlichen 2000 bis 2500 sind es nun unge-
fihr 5000. Trotzdem bleibt in einem Lande mit beinahe sechs
Millionen Nichtkatholiken noch viel zu tun.

4, Vereinigte Staaten

Unsere Leser haben gelegentlich von der N. C. W. C. gehort,
von der National Catholic Welfare Conference. Ist diese Haupt-
organisation ider USA.-Katholiken, wie das Wort ,,welfare = Wohl-
fahrt“ andeutet, bloB ein gigantischer Caritasverband, was da-
durch nahegelegt wiirde, da uns die N.C. W.C. in den Nach-
kriegsjahren durch ihre karitative Téatigkeit bekannt wurde? Die
Welfare Conference entstand zwar im ersten Weltkrieg als eine
Organisation, die unter einheitlicher Leitung die verschiedenen
von Geistlichen und Laien ins Leben gerufenen ,Hilfswerke fur
die Kriegszeit” wvereinigte. Diese Hilfswerke weiteten ihr Auf-
gabengebiet systematisch, bis die N.C. W.C. die Zentrale aller
katholischen Werke schlechthin geworden war: Katholische Cari-
tashilfe und Sorge fiir das Gesamtwohl des Katholizismus in den
Vereinigten Staaten. Einer der Begriinder und =zeitweiliger
Generalsekretdar, Msgr. Burke, gibt folgende Definition: ,Die
N.C. W.C. ist die Vereinigung der Katholiken der Vereinigten
Staaten, die einzeln und gemeinsam als hochstes Ziel die Ehre
Gottes und das Wohl des Landes erstreben. Es ist eine freiwillige
Organisation gegenseitiger und freier Zusammenarbeit zwischen den



Aus der Weltkirche 269

Didzesen unter einer gemeinsamen Zentralleitung zur Férderung
des allgemeinen religiosen und sittlichen Fortschrittes.”“ Also eine
straffere Sammlung aller groBen katholischen Werke und Organi-
sationen, die eine systematischere Planung und ein erfolgreiches
Arbeiten gewéihrleisten will.

Der Generalstab hat seine Residenz in Washington und ist in
seinen reich ausgebauten Organen die austithrende Zentrale fir
die von den Bischifen fir das geistliche und materielle Wohl der
Katholiken getroffenen Beschliisse. Vergessen wir nicht, daB in
den USA. die Kirche auf dem materiellen Gebiet nicht bloB sozial
und karitativ wirksam sein muB,, sondern, daf ihr auch die
gesamte Sorge fir die materiellen Bedurfnisse des Kultus, der
Kultgebiude und Kultdiener sowie des katholischen Schulwesens
obliegt, soweit dieses nicht in Hé&nden der Ordensgemeinschaften
liegt! Vergessen wir auch nicht die beachtlichen finanziellen Er-
fordernisse der inneren und 3uBeren Mission! Schon fir das
Schulwesen allein sind alljahrlich 8 Dollar pro Kopf der katho-
lischen Bevolkerung aufzubringen, was stark in die Waagschale
£41lt und nennenswerte Opfer erheischt, da die Katholiken sich
71 einem betrichtlichen Teil aus den weniger bemittelten Schich-
ten der Bevolkerung rekrutieren.

Bei ihren periodischen Zusammenkiinften in Washington
wihlen die Mitglieder des Episkopats die zehn Ménner des Ver-
waltungsrates der N.C.W.C., die wiederum aus ihrer Mitte den
Prasidenten ernennen, der als Chef des Ausfihrenden Amtes fun-
giert. Die Kardinale sind sténdige Mitglieder des Verwaltungsrates.

Die Arbeit wird unter verschiedene Departemente aufgeteilt:
Rechtsfragen, Presse, Sozialaktion, Erziehung, Jugend, Katholische
Aktion, deren Koordinierung dem Ausfithrenden Amt iibertragen
ist. An der Spitze der Verwaltung steht faktisch der General-
sekretdr, der die Arbeit des Ausfihrenden Amtes leitet, die Tatig-
keit mehrerer Amter kontrolliert und fiir die Monatsschrift ,,Ca-
tholic Action® verantwortlich ist. Zur N. C. W. C. gehoren ein viel
in Anspruch genommenes Einwanderungsbiiro und die 1934
gegriindete Bruderschaft von der Christlichen Lehre, welche die
Handbiicher fiir den Religionsunterricht herausgibt, sowie Kon-
ferenzen und offentliche Diskussionen organisiert. Das Pressecamt
verbreitet die papstlichen Enzykliken, veroffentlicht Traktate uber
Erziehung, Ehe, Sozialdoktrin, Kommunismus, Katholische Aktion
usw. und besorgte wihrend des Krieges den Druck der ,Acta
Apostolicae Sedis”. GroBfie Anforderungen werden an das Erzie-
hungsdepartement gestellt, das durch ein beratendes Komitee von
Schulleuten erginzt wird. Beziiglich der Schulen selbst ist dieses
Departement nur konsultativ, informatorisch, vermittelnd und
verteidigend titig, da die Didzesanschulen unabhéngige Einheiten
bilden.

Was insbesondere den Pressedienst betrifft, so obliegt ihm die
Forderung der katholischen Druckerzeugnisse liberhaupt sowie die
Verbreitung der katholischen Tages-, Wochen- und Monatsblitter.
Der N.C.W.C. News Service bemiihte sich bisher eifrig um die
Mitarbeit prominenter Korrespondenten aus dem Ausland, unter
denen schriftstellerisch oder politisch fiihrende Namen fungieren.

Die Jugendvereinigungen wurden unter Wahrung groBtmog-
licher Autonomie zusammengeschlossen in der National Catholic
Youth Conference. Die Frauen bilden mit ungefahr fiinf Millionen
zahlender Mitglieder den National Council of Catholic Women,



270 Aus der Weltkirche

der u. a. die Katholische Zentralschule fiir Sozialen Dienst besitzt.
Parallel zur Frauenzentrale steht der National Council of Catholic
Men. Wahrend des zweiten Weltkrieges entstand der bekannte
War Relief Service (Kriegs-Hilfsdienst), der augenblicklich neun-
zehn Fliichtlingsbiiros in Deutschland, Italien, Frankreich und im
Gebiet von Triest unterhélt.

Schon allein die politische Weltlage macht es verstindlich, daB
besonders in den westeuropdischen Léndern ein groBeres Interesse
fiir den Katholizismus der USA. erwacht. Was die Berichterstatter
ofters hervorheben, ist die Tatsache, daB die Katholiken heute
in den Vereinigten Staaten nicht mehr eine Art Biirger zweiten
Ranges sind, sondern eine michtige Minderheit bilden, deren fiih-
rende Personlichkeiten zu Hause und dim Ausland Eindruck
machen. Trotzdem ist der Minderwertigkeitskomplex noch nicht
ganz tiberwunden. Nach dem Urteil gewisser Franzosen haben sich
die amerikanischen Katholiken in einen iibertriebenen Patriotis-
mus hineingesteigert, um den unangenehmen Minderwertigkeits~
komplex zu vertuschen. In Frankreich vermiBt man bei den
Katholiken der USA. den intensiven sozialen Einsatz und findet
ihren Antikommunismus nicht hinreichend gesinnungsrein und
tiefgreifend. Man wiinscht, daB der Katholizismus seinen Aufstieg
durch originelle Losungen der nationalen und sozialen Probleme
aus seinen eigenen Prinzipien bewerkstellige.

Seit dem ersten Weltkrieg ist die katholische Kirche in den
Vereinigten Staaten zahlenmé&fBig nicht mehr viel gewachsen, da -
neue Einwanderungen in groBem Stil aus den alten katholischen
Landern ausblieben und viele Einwanderer, die ohne Priester
kamen, sich nicht im angestammten Glauben erhielten. Bedroht
ist die Kirche nicht durch den im allgemeinen wenig vitalen Pro-
* testantismus, sondern durch die véllig sdkularisierte Umwelt, der
gegenuber sie sich stérker zu spiritualisieren wversucht. Man
bemerkt eine Hinwendung zum kontemplativen Leben. Das soziale
Interesse wéchst, und auch das Problem der amerikanischen Neger
wird ernster angepackt. Der Glaube der amerikanischen Katho-
liken ist, verglichen mit unserer Mentalitiat, einfacher und un-
komplizierter. Die amerikanische Idee von der ,,personlichen Frei-
heit iiber alles ist einer eigentlichen Katholischen Aktion nach
europaischem Muster nicht besonders giinstig. Die ,,christliche
Unruhe® wird vorldufig nicht das Geprége des religidosen Lebens in
einem Lande werden konnen, das sich als das Eldorado der Frei-
heit und des Wohlstandes betrachtet, wahrend in Europa die mit
Leid, Elend, Ungerechtigkeit und Unterdriickung ringende Kirche
eine Menge ihrer besten Krifte aus der ,christlichen Unruhe®
gebiert. Doch es gibt Priester und Laien, die in den USA. die Not-
wendigkeit der christlichen Unruhe fiihlen, da auch in der Repu-
blik des Sternenbanners bei den Arbeitern und bei anderen Volks-
schichten brennende soziale oder sittliche und religitse Probleme
zu losen sind. Und bleibt das Negerproblem kein Vorwurf fiir den
amerikanischen Katholizismus? Manches ist hier geschehen, doch
vieles bleibt zu tun, sozial und missionarisch. Von den 14% Mil-
lionen Negern sind nur 350.000 katholisch, w#hrend ilber finf
Millionen den verschiedenen protestantischen Kirchen angehéren.
Die bekehrten Neger sind meist vorbildliche Katholiken, finden
aber bei vielen weillen Katholiken leider keine wohlwollend
christliche Aufnahme. Hier ist ein Umschwung im Werden, nicht
nur bei ~den Bischotfen, sondern in der gesamten katholischen



Aus der Weltkirche 20E

offentlichen Meinung. Es hat sich eine eigentliche katholische Be-
wegung zur Abschaffung der Rassenscheidung entwickelt. Immer
mehr amerikanische katholische Kollegien &ffnen sich den Neger-
studenten. Einstweilen gibt es erst 35 schwarze Priester in den:
Vereinigten Staaten. Gliicklicherweise hat der Kommunismus, der -
keinen Rassenunterschied macht, geringeren Erfolg bei den
Negern, weil sein Materialismus ihrer an sich religiosen Natur
miBfallt.
5. Indien

Im Janner 1950 wurde in Bangalore das erste indische
Nationalkonzil abgehalten. Den Vorsitz fithrte als péapstlicher
Legat der Erzbischof von Sydney in Australien, Kardinal Gilroy.
Er duBerte die Ansicht, das Tor zum neuen unabhingigen Indien
sei fiir die Kirche weit geoffnet. Bei der Befreiung hatten sich
manche Befiirchtungen erhoben. Guten Eindruck machte es, als
die Vertreter der Kirche sich positiv zum neuen Freistaat einstell-
ten und eine Anzahl europidischer Missionére die indische Staats-
angehorigkeit erwarb. Beiderseitige diplomatische Beziehungen
haben sich unterdes zwischen dem Vatikan und Indien ange-
kniipft. (Wir reden hier von Indien, nicht von dem an den Islam
gebundenen Staate Pakistan.)) Die indische Verfassung wverbiirgt
u. a. die Freiheit des Glaubens und Gottesdienstes, sowie das
Recht der religiosen Minderheiten auf Verwaltung ihrer Angelegen-
heiten, auf Eigentum, auf Propaganda und freie Schulen. Die
Trennung zwischen Staat und religiosen Gemeinschaften soll be-
sagen, daB die Religion vom Staate frei ist. Religiose Toleranz gilt
als altes Erbe indischer Tradition und Geschichte. Doch gibt es
eine Minderheit k@mpferischer Hinduorganisationen, die Indien in
einen theokratischen Hindu-Staat verwandeln mochte. Diese Idee
stoBt auf den Widerstand der politisch fiihrenden Inder. Die
regionalen und lokalen Behorden sind natiirlich nicht alle von
derselben Weitsicht und GroBziigigkeit wie die Zentralregierung.
So gab es in der Provinz Madras wegen Finanzierungsfragen
einen Schulkonflikt. Jedenfalls diirfen die Katholiken es an Wach-
samkeit und Mitarbeit in der Politik nicht fehlen lassen, damit
iiberall die durch die Verfassung anerkannten Rechte ungeschmaé-
lert bleiben.

Obschon Indien zum Teil eine vollentwickelte Kirchenprovinz.
ist mit Bistiimern und Erzbistiimern, obschon es 22 einheimische
Bischofe und iiber 4000 einheimische Priester sowie iliberwiegend
indische Schwestern hat, ist trotzdem die zu leistende missiona-
rische Arbeit noch ungeheuer, und europiische Kréfte werden
weiterhin notwendig sein. Darum sei es erlaubt, abschlieBend auf
die Missionsschwestern ,,Konigin der Apostel“ mit dem Mutter-
haus in Wien XVII, Kreuzwiesengasse 9, hinzuweisen. Grofie Ver-
dienste um dieses Werk besitzt Kardinal Innitzer. Die Genossen-
schaft ,Konigin der Apostel”, die am 7. April 1949 als solche
papstlichen Rechtes erklidrt wurde, hat als Hauptziel die Mission
in Indien, und zwar vor allem die Missionierung der von der
AuBenwelt abgeschlossenen Frauenwelt, an die man z. B. als
Arztin und Hebamme leichter herankommt. Die Genossenschaft
verfiigt heute {iber je drei Niederlassungen in Osterreich, Deutsch-
land, Italien und eine in Belgien; sie z#hlt rund 200 Mitglieder
aus allen Berufen, die sich der Missionierung der indischen
Frauenwelt widmen wollen. Seit 1927 sind die Schwestern in In-
dien titig, wo sich ihnen bereits 45 Inderinnen anschlossen.



272 Literatur

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sdmtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfugbare Raum und

der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlaBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Amann, Josef Anton. Der heilige Gerold. (Heilige der Heimat,
Heft 9). Kl. 8° (24). Hochst, Vorarlberg 1950, Seeverlag H. Schnei-
der. S 1.—.

Amann, Josef Anton. Die meuen Seligen des Heiligen Jahres
1950. K1. 89 (32). Hochst, Vorarlberg 1950, Seeverlag H. Schneider.
= 20

Berbuir, Eucharius. Natura humana. (Hochlandbiicherei.) Miin-
chen 1950, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 7.50.

Braun, Felix. Die Tochter des Jairus. Ein Spiel. (Spielreihen der
Kath. Jugend Osterreichs, Biihnenspiele, Nr. 4). Kl 8° (64). Wien
1950, Fahrmann-Verlag. S 7.50.

Cahier Laénnec, Sous le Patronage de la Société Meédicale: Les
Amis de Laénnec. No 2 (Juin 1949): Médicine et Euthanasie. —
No 3 et 4 (Octobre et Décembre 1949): La Narco-analyse. Paris,
Lethielleux.

Danszky, Eduard P. Pater Fabelhans. Der Lebensroman Abra-
hams a Sancta Clara. 8° (414). Mit Titelbild und 16 Seiten Bild-
beilagen. Modling bei Wien, Verlag Missionsdruckerei St. Gabriel.
Halbleinen geb. S 39.—, Ganzleinen geb. S 42.—.

Ebers, Dr. Godehard Jos. Grundrif3 des Katholischen Kirchen-
rechts. Rechtsgeschichte und System. Gr. 8° (XVI u. 480). Wien
1950, Manzsche Verlags- und Universitdtsbuchhandlung. Ganz-
leinen geb. S 70.—, brosch. S 60.—. 5

Festschrift zum 400jihrigen Bestande des oOffentlichen Ober-
gymnasiums der Benediktiner zu EKremsmiinster. Herausgegeben
vom Professorenkollegium. Gr. 8° (370). Mit zahlreiehen Abbildun-
gen. 1949, Im Kommissionsverlag bei Verlag ,,Welsermiihl®, Wels.
Kart.

Filograssi I, S. J. Traditio divino-apostolica et assumptio
B. V. M. 8° (47). Gregorianum, vol. XXX (1949), pag. 433—489.

Girard, P. Gregor. Berner Predigten. 1799—1804. Herausgegeben
von P. Anselm Pauchard O. M. Conv. (Zeitschrift fiir Schwei-
zerische Kirchengeschichte — Revue d Histoire Ecclésiastique
Suisse, Beiheft 7). 8° (XXXII u. 146). Freiburg in der Schweiz 1950,
Paulusverlag.

Golz, P. Benedikt, O.F. M. Christliche Erziehungswissenschaft.
8" (200). Bozen 1949, Verlagsanstalt Athesia. Awuslieferung fir
Osterreich, Deutschland und die Schweiz durch den Tyrolia-Ver-
lag, Innsbruck. Kart. S 15.—.

Grass, DDDr. Franz, Privatdozent. Pfarrei und Gemeinde im

- Spiegel der Weistiimer Tirols. 8° (208). Innsbruck 1950, Kommis-
sionsverlag Tyrolia. Kart. S 18.—.

Griininger, Dr. Fritz. Der Meister von St. Florian. Wege zu An-
ton Bruckner. 8° (158). Augsburg 1949, Verlag Johann Wilhelm
Naumann, Halbleinen geb. DM 7.—.



Literatur 273

Guardini, Romano. Deutscher Psalter. Nach der lateinischen
Ausgabe Papst Pius’ XII. tbersetzt. Im Auftrage der deutschen
Bischofe. 8° (255). Miinchen 1950, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 6.—.

Henze, P. Dr. Clemens M., C. SS. R. Lourdes. QuellenmiBige
Geschichte der Erscheinungen und der Gnadenstatte. Mit 10 Abbil-
dungen, 8° (200). Leuven' 1950, Bibliotheca Alfonsiana. DM 5.—.

Ketter, Peter. Die Frauen der Urkirche. Nach der Apostel-
geschichte, den Briefen der Apostel und der Apokalypse. (Christus
und die Frauen. Frauenleben und Frauengestalten im Neuen Te-
stament, 2. Bd.). Gr. 8° (XVI u. 348). Stuttgart 1949, Kepplerhaus-
Verlag. Leinen geb. DM 10.80, brosch. DM 8.90.

Kleines Me@biichlein ,Weg des Lebens”. Herausgeber: Huber-
Kammelberger. K1. 8° (128). Linz a. d. D. 1949, Katholische Schrif-
tenmission, Kart. S 7.—.

Kronerwdther, Josef. Meine erste Beichte. Religionsfibel, Heft 3.
8% (48). Wien 1950, Verlag Herold. Kart. S 3.20.

Lyonnet, A. Préambule a l'Acte de Foi. 8° (111). Paris 1950,
P. Lethielleux. Frs. 100.—.

Maritain, Jacques. Christentum und Demokratie, Deutsch wie-
dergegeben von Franz Schmal. (Abendldndische Reihe, Bd. 11.) 8°
(80). Augsburg 1949, Verlag Johann Wilhelm Naumann. Kart,

Meinertz, Dr. Max. Einleitung in das Neue Testament. Fiinfte,
verbesserte Auflage. 8° (354). Mit vier Handschriftentafeln. Pader-
born 1950, Verlag Ferdinand Schoningh. Geb. DM 15.—.

Naumann, Johann Wilhelm. Altes und neues Abendland. 8° (164).
Augsburg 1948, Verlag Johann Wilhelm Naumann. Kart.

Neues Abendland. Zeitschrift fiir Politik, Kultur und Geschichte. |
Herausgeber: Johann Wilhelm Naumann. 5. Jahrgang 1950. Heft 1
bis 3. Augsburg, Verlag Johann Wilhelm Naumann.

Santeler, Univ.-Prof., Dr. Josef. Vom Nichts zum Sein. 8° (120).
Feldkirch 1949. Im Verlag der Quelle., Kart. S 18.30.

Silva-Tarouca, Amadeo. Praxis und Theorie des Gottbeweisens.
8Y (210). Wien 1950, Verlag Herder.

Soubigou, Louis. Ames de Lumiére. Les exigences intellectuelles
de la vie du chrétien et du prétre. 8° (94). Paris, P. Lethielleux,
éditeur. Fr. 120.—.

Schamoni, Wilhelm. Das wahre Gesicht der Heiligen. Dritte,
verbesserte Auflage. Gr. 8° (352). Miinchen 1950, Kosel-Verlag. Lei-
nen geb. DM 19.80.

Scherzl, P. Simon, C.Ss.R. Die Missionsbeicht. Ein Wort der
Begriindung und Anleitung. Kl. 8° (32). Waibstadt bei Heidelberg,
Kemper-Verlag. DM —.40.

Schmalbaug, P. Reynald. Stift Zwettl. Filihrer durch seine Ge-
schichte und Sehenswiirdigkeiten. 8° (46). Im Verlage des Stiftes
Zwettl 1949. Brosch. S 2.—. .

Schmid, Josef. Synopse der drei ersten Evangelien. Mit Bei-
fiigung der Johannes-Parallelen. Lex. (IV u. 215), Regensburg 1949,
Verlag Friedrich Pustet. Kart. DM 11.50, Halbleinen geb. DM 13.80.

Schéllig, Dr. Otto. Die Verwaltung der heiligen Sakramente un-
ter pastoralen Gesichtspunkten. Dritte, erweiterte Auflage. 8°
(X u. 422). Freiburg im Breisgau, Verlag Herder. Leinen geb.

St. Augustine. The Greatness of the Soul. — The Teacher.
Translated and annotated by Joseph M. Colleran, C. SS.R., Ph. D.
(The Christian Writers, No. 9). 8° (255). Westminster (Maryland)
1950, The Newman Press. Dollar 3.—.

»Theol,.-prakt. Quartalschrift« III, 1950 18



274 Literatur

Steiner, Franz. Glaubensstunden der Jugend._ 1. Reihe: Die
Herrlichkeit christlichen Glaubens. 3. Teil: Der Gottmensch. A)
Seine Person. Heft 4. 8° (64). Wien 1950, Fihrmann-Verlag, Brosch,
S 4.80.

Tausch, Dr. P. Hildebert, O.S. B. (Herausgeber). Benediktini-
sches Monchtum in Osterreich. Eine Festschrift der oOsterreichi-
schen Benediktinerkloster aus AnlaB des 1400jahrigen Todestages
des heiligen Benedikt. 8° (XII u. 352). Wien 1950, Verlag Herder.
Ganzleinen geb. S 43.20, Sfr. 11.20.

Buchbesprechungen

Probleme der biblischen Urgeschichte, Von Dr. theol. Paul Hei-
nisch. 8° (194). Luzern (Schweiz), Verlag Réber & Co. Geb.

Die biblische Urgeschichte (Gn 1—11) war von jeher voller Pro-
bleme, welche die groBten Geister nie zur Ruhe kommen lieBen.
Man bedenke, wie®ein Augustinus immer wieder die da auftau-
chenden Fragen von neuem anging, wie er dabei seine eigenen
fritheren Ansichten widerrief und neue Losungen versuchte, Es
wird auch in Zukunft keinem Seelsorger, keinem Religionslehrer,
keinem nach Vertiefung ringenden Christen erspart bleiben, sich
mit den ersten elf Kapiteln des Buches der Biicher ernstestens
auseinanderzusetzen.

Eine Handreichung ersten Ranges bei dieser miihevollen und
schwierigen Arbeit ist das vorliegende Buch des Altmeisters der
Bibelkunde und emeritierten Professors der Universitit Nimwegen,
Dr. theol. Paul Heinisch. Dieser bietet hier reifste Frucht seiner
Lebensarbeit, indem er die brennenden Fragen der biblischen Ur-
geschichte im Blickfeld der heutigen Forschung aufzeigt und, so-
weit wie moglich, zu kldren versucht. In sieben Abschnitten (itber
den Schopfungsbericht, die Erschaffung des Menschen, Paradies
und Siindenfall, Alter der Menschheit, Siindflut, Turmbauerzih-
lung, Kultur und Religion der Urzeit) rollt Heinisch den ganzen
Fragenkomplex so auf, daB nichts Wesentliches iibersehen wird,
und gibt unter Einbeziehung reichen religionsgeschichtlichen Ma-
terials Antwort auf die Fragen nach dem Sinn und Ursprung der
biblischen Erzidhlungen, nach deren urkundlichem und religiosem
Wert, nach ihrem Verhiltnis zu den Ergebnissen der exakten Na-
turwissenschaften.

Der Verfasser tut dies alles mit der dem wahren Gelehrten
eigentiimlichen Bescheidenheit. ,,Kein Mensch darf sich vermessen,
auf dem weiten Gebiet der Naturwissenschaften und zugleich auf
dem eben so weiten Gebiet der Altertumskunde bewandert zu sein
und ihre Ergebnisse zu beherrschen, zumal so manche nicht end-
gliltig sind, sondern durch neue Forschungen und Funde immer
wieder Veranderungen erfahren, zuweilen grundstiirzende, Der
Exeget wird aber wenigstens den Versuch machen, bei der Be-
handlung der biblischen Urgeschichte, die uns ja bis in die Urzeit
des Menschen zurtickfiihrt, sich iber den gegenwértigen Stand der
in Betracht kommenden Profanwissenschaften weinigermafBen zu
orientieren, um die Fragen beantworten zu konnen: ,Stehen Bibel
und Profanwissenschaften in ihren gesicherten Ergebnissen in
Widerspruch zueinander? Und ist die biblische Urgeschichte im-
stande, unsere religitse Erkenntnis zu stiitzen und zu vertiefen?“
(S. 10). Getreu diesen Worten seiner Einleitung, hat der Verfasser



Literatur 275

den ,,Versuch* unternommen, und der Versuch ist gegliickt. Wenn
auch das Buch, weil es aus dem Auslande kommt, fiir dsterrei-
chische Verhéiltnisse nicht billig ist, so wird sich doch das finan-
zielle Opfer der Anschaffung reichlich lohnen.

Linz a. d. D. Dr. Max Hollnsteiner.

Das Evangelium nach Johannes, iibersetzt und erklirt von
Alfred Wikenhauser. (Das Neue Testament, iibersetzt und kurz er-
klért. Herausgegeben von Alfred Wikenhauser und Otto KuB in
Verbindung mit Joseph Freundorfer, Johann Michl, Josef Schmid
und Karl Staab, 4. Bd.). 8° (296). Regensburg 1948, Gregorius-Ver-
lag vorm. Friedrich Pustet. Halbleinen, geb.

Das vorliegende Werk, eine Arbeit des Freiburger Exegeten
Dr. Alfred Wikenhauser, erscheint als 4. Band des Regensburger
Neuen Testamentes, von dessen geplanten zehn Binden bis heute
bereits sieben (I—VI, IX) herausgegeben sind.

Eine gut gegliederte Einleitung (S. 1—33) schafft die Basis fiir
das volle Verstdndnis des Evangeliums. Der heilige Text, in einer
wiirdevollen und volkstiimlichen Ubertragung dargeboten, ist in
ubersichtliche Sinnesabschnitte geteilt und nach den einzelnen
Abschnitten Vers fiir Vers erklart. Nicht fiir das Quellenstudium
ist das Werk berechnet, sondern vielmehr fiir rasche Orientierung
und praktische Verwendung. Daher verzichtet der Verfasser der
Klarheit und Kiirze zuliebe auf griechische und lateinische Zita-
tion, nidhere Anmerkungen und umfangreichere Autorenangaben.
Uber zwei Dutzend eingestreute Exkurse vermitteln wertvollen
Einblick in biblische und theologische Sonderfragen (z. B. Die jo-
hanneischen Bildreden, Der jobhanneische Dualismus, Der Monats-
" tag des Todes Jesu, Der HI. Geist, Die johanneische Eschatologie).
Fir eine Detailbesprechung fehlt der Raum. Es sei nur erwahnt,
daB der Verfasser das Essen des Paschalammes zwischen die Kon-
sekration von Brot und Wein verlegt (S. 210), als Todesursache
Jesu Verblutung annimmt (S. 276) und, ausgehend von der Blatt-
vertauschungshypothese, Kapitel 5 und 6 umstellt und folgerichtig
auch fir eine bloB zweijidhrige Lehrtatigkeit Jesu eintritt (S. 97
und 293). ;

Ausgeriistet mit der Erfahrung langjdhrigen akademischen
Wirkens, ist dem Verfasser der groBe Wurf gelungen, einen Jo-
hannes-Kommentar vorzulegen, der in seiner Kiirze rasche Aus-
kunft gibt und zu eigener Arbeit anregt. So bildet das handliche
Werk fir den Seelsorger eine willkommene Hilfe zur Bibelverwer-
tung, fiir den theologisch interessierten Laien aber einen leicht
verstindlichen Wegweiser zur Bibelerfassung.

Stift St. Florian. Johannes Zauner.

Papstgeschichte von den Anfingen bis zur Gegenwart. Von
F. X. Seppelt. Fiinfte, verbesserte und erganzte Auflage. Gr. 8°
(XIV und 450). Mit 210 Bildern auf 96 Kunstdrucktafeln und 165
Textzeichnungen und Karten. Miinchen 1949, Kosel-Verlag. Leinen
geb. DM 18.—.

Diese Papstgeschichte faBt in einem Band drei Bindchen der
fritheren ,Sammlung Kosel* zusammen, von denen das dritte
(Franzosische Revoluion bis Gegenwart) Dr. Klemens Loffler zum
Verfasser hatte. Nach dem Tode des letzteren hat Seppelt die Be-
arbeitung des ganzen Werkes tibernommen. Diese Papstgeschichte,
die in unserer Zeitschrift schon wiederholt empfohlen wurde (vgl

18*



276 Literatur

Jahrg. 1923, S. 174; 1933, S. 876), ist eine knappe Zusammenfas-
sung der Geschichte der rund 260 Pipste von den Aposteln bis zu
Pius XII. und dariiber hinaus der katholischen Kirche und der
abendlindischen Kultur. — Auf 96 Bildtafeln werden alle wich-
tigen Personlichkeiten und Ereignisse sowie die hauptséichlichsten
Schaupldtze dem Leser anschaulich vor Augen gefiihrt. Wer nicht
Zeit und Gelegenheit hat, die groBen, vielbdndigen Werke iiber das
Papsttum zu studieren, wird gerne nach dieser meisterhaften
Papstgeschichte greifen, Um den umfangreichen Stoff in einem
Bande unterbringen zu koénnen, muBte leider ein ziemlich kleiner
Druck gewahlt werden.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Geschichte der Kirche, Lese- und Arbeitsbuch zum Unterricht
fiir die Oberstufe der dsterreichischen Mittelschulen. Von Doktor
Anton Maria Pichler. (Der Weg, die Wahrheit und das Leben,
Band IV). 8° (166). Innsbruck-Wien 1949, Tyrolia-Verlag.

Jeder Kenner wird gerne die Verdienste anerkennen, die sich
der Tyrolia-Verlag seit Jahrzehnten durch die Herausgabe der be-
kannten Lehrbiicher fiir Mittelschulen erworben hat. Nun wurde
auch die Kirchengeschichte wieder neu aufgelegt, und zwar dies-
mal im Gegensatz zu friither in einem Band. Schon eine kurze Ein-
sichtnahme zeigt Eigenschaften, die diesem Bande eine gute Auf-
nahme sichern. Der Verfasser ging mit frischem Mut an das Werk
heran. Er iiberrascht uns gleich mit einer neuen Einteilung der
Kirchengeschichte in vier Abschnitte: 1. Die Kirche unter den Ju-
den; 2. Die Kirche im Romerreich; 3. Die europiische Kirche;
4, Die Weltkirche. Trotz der Zusammendringung des Stoffes auf
knappem Raum findet der Verfasser noch Gelegenheit, besonders
auch die Kunst- und Kulturgeschichte zu beriicksichtigen.

Was die Beniitzung der Literatur angeht, miissen wir mit
einem gewissen Bedauern feststellen, daB z. B. bei der Dar-
stellung der Reformation kaum etwas von dem EinfluB des heute
doch fiihrenden Werkes von Joseph Lortz, ,Die Reformation ‘in
Deutschland®, zu spiiren ist. Soweit dem Autor eigene Erfahrungen
beziiglich der neuesten Geschichte zur Verfiligung standen, hitte
man Riicksichtnahme auf folgende Gesichtspunkte erwarten diir-
fen: Wir stehen den Ereignissen noch so mahe, daf fiir den Histo-
riker ein objektives Urteil sehr erschwert ist. Der Religionslehrer
und ebenso der gedruckte Leitfaden wird sich daher hiiten miis-
sen, gerade solche Zeitabschnitte tberwiegend negativ darzustel-
len. Auch einige Ungenauigkeiten sind aufgefallen. Aus Adalbero
von Lambach wird ein Adalbert (S. 63, 163). Ottokar von Steier-
mark wird zum Herzog beférdert, obwohl er nur Markgraf war
(S. 64). Der in der Geschichte allgemein als Friedrich V. (als Kai-
ser Friedrich III.) bezeichnete Herrscher wird konsequent als
Friedrich IV. gezahlt (S. 67, 88 f.), zugleich aber auch Friedrich mit
der leeren Tasche als Friedrich IV. bezeichnet (S. 80). Bei Kaiser
Josef II. trotz aller notwendigen Wiirdigung seiner gut gemeinten
Leistungen wvon einem ,tief christlichen Geiste” zu sprechen,
scheint doch leicht iibertrieben zu sein (S. 131). Die Lénder Tirol
und Vorarlberg werden als dem Erzbistum_Salzburg unterstellt
angefiihrt, was tatsichlich nur fiir den ,,Tir‘ler Anteil der Erz-
didzese Salzburg zutrifft (S. 154).

Trotz mancher Méngel, die das Buch aufweist, mul dankbar
anerkannt werden, daB es ein Praktiker gewagt hat, die schwierige



Literatur 277

Arbeit der Herausgabe zu iibernehmen. Aus dem Buche spricht
mehr als Geschichte, es kiindet von treuer Liebe zur Kirche, zur
Wahrheit und zur Heimat.

Linz a. d. D. : DDr. Josef Lenzenweger.

Die romischen Katakomben und ihre Mirtyrer. Von Ludwig
Hertling S.J. und Engelbert Kirschbaum S.J. 8° (276). Mit 35 Bild-
beilagen. Wien 1950, Verlag Herder. Ganzleinen geb. S 32—,
Sfr. 11.20.

Zwei Fachgelehrte, Professoren der Pépstlichen Universitét
Gregoriana in Rom, gewihren uns Einblick in die Probleme, Ar-
beitsmethode und Lésungen der christlichen Archdologie. Die
Klarheit und Offenheit, mit der die Funde gewertet werden, erle-
digt alle falsche Romantik und gibt jene Sicherheit, die der mo-
derne Christ haben soll, wenn er an den denkwiirdigsten Stétten
Roms weilt und die Griber der Apostel, Papste und Mértyrer ver-
ehren will. Die zwolf Kapitel des Buches (Erforschung der Kata-
komben, Cémeterien, Griber der Papste, der Mértyrer, der Apo-
stel, Verfolgungen, Weg zum Martyrium, Eucharistie, Taufe, Volk
Gottes, Kunst der Katakomben, Credo der Katakombenkunst) ver-
mitteln ohne wissenschaftlichen Ballast ein Wirklichkeitserlebnis,
das in seiner schlichten GroBe allen Rompilgern unvergefllich sein
wird. :

Linz a. d. D. Dr. J. Hiupl.

Die Mariinskirche in Linz, ein vorkarolingischer Bau in seiner
Umgestaltung zur Nischenkirche. Von Franz Juraschek und Wil-
helm Jenny unter Mitarbeit von Franz Stroh, Erich Trinks, Josef
Schadler, Alois Kieslinger, Josef M. Ritz. Herausgegeben vom
Bundesdenkmalamt Wien. Liex. (94). Mit 24 Figuren-Zeichnungen
und 37 Photo-Abbildungen. Linz 1949, O.-O. Landesverlag.

Fachleute aller Richtungen halfen zusammen, um diese Ab-
handlung liber die &lteste Kirche des Landes ob der Enns heraus-
zugeben, Dr, Franz Juraschek, Landeskonservator von Oberoster-
reich, liefert mit wissenschaftlicher Griindlichkeit eine Baube-
schreibung, die viele aufgeworfene Fragen, wenn auch nicht alle
16st. Die noch ofienen treten vor allem in dem Abschnitt ,,Datie-
rungsprobleme* hervor. Prof. Dr. Wilhelm Jenny, Landesmuseum
Linz, befaBt sich mit dem RoOmerbau sowie mit den Kleinfunden
und Grabern. Durch einen anschaulichen Bericht iiber die Gra-
bungen ist es uns mdoglich, die Zeit der aufsehenerregenden Ent-
deckungen irgendwie selber mitzuerleben. Dr. Franz Stroh, eben-
falls Landesmuseum Linz, untersucht die Romersteine und Chor-
schranken. Die wichtige und durch ihr Alter ehrwiirdige, im
Passauer Codex antiquissimus textlich erhaltene Urkunde von 799
behandelt Oberlandesarchivrat Dr. Erich Trinks mit der Exaktheit
des routinierten Diplomatikers und kommt zum gut belegten Er-
gebnis, daBl wir es im vorliegenden Falle mit keiner Falschung
zu tun haben. Auch die Gesteinsuntersuchung wvon Dr. Josef
Schadler, Linz, und Dr. Alois Kieslinger, Wien, bringt wertvolle
Anhaltspunkte. Jeder wird aber noch seine Freude haben an
jenem Aufsatz, den Dr, Josef M. Ritz, Miinchen, iiber das Volto-
Santo-Bild der Martinskirche und seine ikonographische Bedeu-
tung zur Verfigung stellt — allerdings nur auf Grund eines Licht-
bildes und ohne personlichen Lokalaugenschein, Dieser ,Arbeits-
gemeinschaft ist durch diese Verédffentlichung ein bedeutender
Beitrag zur Geschichte unserer Heimat gelungen, weil auch alle



278 Literatur

Hilfswissenschaften im entsprechenden AusmaB herangezogen
wurden. Die geschichtliche Entwicklung der Martinskirche er-
scheint nun vor uns in einem fast hellen Licht.

Schon die Romer haben den Platz beniitzt, auf dem die Kirche
heute steht. Sie erbauten hier ein Gebiude, von dem man ver-
mutet, daB es militdrischen Nachschubzwecken diente. In der
Spétantike oder in der frithkarolingischen Zeit erstand auf dessen
Uberresten das Gotteshaus in seiner urspringlichen Form. Selbst-
verstdndlich war die Kirche schon 799 vorhanden; denn Gerold,
der Schwager Karls d. Gr., {ibernahm sie damals vom Passauer
Bischof Waltrich in Benefizialleihe. Friih- und Spitgotik fiigten
neben dem Chorraum neue Fenster und Tiiren ein. Der Barockzeit
war der Bau einer Orgelempore und wiederum die Anordnung
mneuver Fenster vorbehalten. Man beachtete in der Folgezeit die Be-
deutung der Kirche nicht allzusehr, bis sie mit den iiberraschen-
den Entdeckungen mitten in das Interesse des ganzen Landes und
dariiber hinaus riickte. Am Karfreitag 1947 bemerkten Glasmaler
Josef Raukamp und Professor Alfred Stifter Fresken in der Mar-
tinskirche. Eine Strahlenmadonna trat zutage. Jetzt war Gelegen-
heit geboten, dem Ritselraten um diese Kirche ein Ende zu setzen,
ein Versuch, der nach nicht unbegriindeter Ansicht von Dr. Jura-
schek die gute Erhaltung der Malereien sonst verhindert hitte
(S. 12). Es erfolgten nun umfangreiche Untersuchungen und Gra-
bungen, denen wir schone Ergebnisse verdanken. Die alte Gottes-
dienststédtte aber konnte nach deren vorldufigen AbschluB wieder
ihrem Zwecke zugefiihrt werden, dem sie schon Hunderte von
Jahren diente.

Die Lektilire dieser Schrift wird allen heimatliebenden ILesern
Anregung bringen, noch dazu, da beigefiigte Planskizzen und gutes
Photomaterial das Verstdndnis betrichtlich erleichtern.

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger.

Katholische Moraltheologie. Unter besonderer Beriicksichtigung
des Codex Iuris Canonici sowie des deutschen, tsterreichischen und
schweizerischen Rechtes kurz zusammengestellt von P. Dr. Heri-
bert Jone, O. M. Cap. Dreizehnte, vermehrte und verbesserte Auf-
lage. Kl. 8° (690). Paderborn 1949. Verlegt bei Ferdinand Schéningh.
Geb. DM 14—,

Der ,kleine Jone“ ist fiir den deutschsprachigen Klerus ein
Begriff. Diese kurzgefaBte Moraltheologie ist ausgezeichnet durch
Ubersichtlichkeit, Klarheit und Verstdndlichkeit bei aller gebote-
nen Knappheit. Da wegen der bekannten #uBeren Verhiltnisse
mehrere Jahre keine neue Auflage mehr erscheinen konnte, ist der
Umfang der notwendig gewordenen Erginzungen und Anderungen
groBer als bei fritheren Neuauflagen. Auch die neuen Entschei-
dungen iiber Materie und Form des Weihesakramentes und iiber
die Priesterfirmung in Todesgefahr werden ausfiihrlich behandelt.
Aus diesen Grinden darf die vorliegende Neuauflage mit Recht
als ,,vermehrt und verbessert“ bezeichnet werden. Nicht recht ein-
zusehen ist, warum -die hl., Eucharistie noch immer zuerst als Sa-
krament und erst dann als Opfer behandelt wird. Sie ist doch in
erster Linie Opfer und erst in zweiter Sakrament. Auch der Kodex
hat diese allein logische Ordnung. >

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

Anthropologische Grundlagen ganzheitlicher Frauenbildung un-
ter besonderer Beriicksichtigung des religiosen Bereichs. Von Theo-



Literatur 279

derich Kampmann. I. Band: Die Methodologie der Geschlechter-
differenz und die Physiologie des Frauenwesens. Zweite Auflage.
89 (335). Geb. DM 12— — II. Band: Die Psychologie des Frauen-
wesens. Zweite Auflage. 8° (398). Geb. DM 14— Paderborn 1947,
Verlag Ferdinand Schéningh,

Die beiden Binde iiber Methodologie, Physiologie und Psycho-
logie des Frauenwesens stehen im Rahmen eines fiinfbéndigen
Werkes iiber die Frau. Wissenschaftliche Sauberkeit, griindliche
psychologische Kenntnisse, die Erziehungserfahrung zweier Jahr-
zehnte an hoheren Midchenschulen, die Beherrschung einer rei-
chen Literatur um das Frauenwesen machen das Werk besonders
wertvoll. Im ersten Band erfahren wir neben der Physiologie auch
sehr Ausfiihrliches iiber die Asthetik und Rhythmik weiblichen
Leibeslebens und tiber die sexualpsychologische Geschlechtsdiffe-
renz. Der zweite Band beginnt mit einem Exkurs iiber die Hyste-
rie. Dann rollt er im breiten Rahmen nach je einer allgemeinen
psychologischen Einfiihrung, die den Kenner der diesbeziiglichen
Problematik von heute verrédt, die Psychologie des Weibes vom
Trieb- und Gefiihls- bis zum Erkenntnisleben auf. Viele Teilfra-
gen werden unter stindigem Hinweis auf die Geschlechtsdifferenz
erortert. Das Geheimnis der Gattenwahl beschliet den Band.

Die reiche Beniitzung der einschldgigen Literatur fiihrt griind-
lich in den jeweiligen Fragenkomplex ein und regt zum Weiter-
arbeiten an. Freilich 14Bt sich dabei ein Verzicht auf grofere Pla-
stik nicht vermeiden. In einer Zeit, in der ,,Weininger* erscheinen
und eine Auflage nach der anderen erleben konnte, ist dieses
Werk geradezu wohltuend. Jedem, der mit Midchenerziehung und
Frauenseelsorge zu tun hat, ist dieses Kompendium nur zu emp-
fehlen.

Linz a. d. B. DDr. Alois Gruber.

Die Ehe in christlicher Existenz. Von P. Dr. Josef Ruffmann
O.S.F.S. 8 (200). Wien-Diidingen (Schweiz), Franz-Sales-Verlag.
Kart. S 10—.

Schon seit Jahren beschiftigte sich der Verfasser dieses Ehe-
buches, wie er im Vorwort bemerkt, mit den Fragen um Ehe und
Familie.. Aus seiner Arbeit im Familienreferat des Erzbischoflichen
Seelsorgeamtes Wien, aus verschiedenen Vortrdgen, Predigtreihen
und Vorlesungen ist vorliegende Schrift entstanden. Unter Be-
nitzung einer reichen Literatur und gestiitzt auf eine vielseitige
seelsorgliche Erfahrung, behandelt der Verfasser: die Situation der
modernen Ehe, die Ehe in der nattirlichen Ordnung, die Ehe als
das ,groBe Geheimnis®, die eheliche Liebe und Treue, Sinn und
Zweck der Ehe (das K1nd), das Priestertum des ehehchen Men-
schen und im Anhang die Entweihung des Heiligtums. Angesichts
der immer mehr um sich greifenden Ehenot, die in der Verwelt-
lichung der Ehe ihre letzte Wurzel hat, verdient diese griindliche
und tiefe Besinnung auf die ,,christliche Existenz* der Ehe grofite
Beachtung.

Einz ado D Dy Obe'rﬁhumer.

Ehe- und Sexualleben. Fakultative Sterilitit, Sterilitdt, Kiinst-
liche Befruchtung, Impotenz, Eheberatung. ,,Handbuch der speziel-
len Pastoralmedizin®, 2. Bd. Von Univ.-Doz. Dr. Albert Nieder-
meyer. 89 (XII u. 496). Wien 1950, Verlag Herder. Ganzleinen geb.
S 66.80, brosch. S 53.60.



280 Literatur

Der eben erschienene zweite Band der umfassenden sechsbian-
digen speziellen Pastoralmedizin behandelt in sieben Kapiteln —
im Anschluf an die allgemeine Ubersicht iiber das menschliche
Sexualleben im ersten Band — folgende Spezialfragen aus dem.
gleichen Fragenbereiche: 1. Die sogenannte ,,Zeitwahl in der Ehe*
(Stecher) oder die fakultative Sterilitit und periodische Enthal-
tung. Der Verfasser kommt auf Grund ausfiihrlicher biologisch-
medizinischer Erwdgungen in Verbindung mit sozialen und sitt-
lichen Gesichtspunkten zu einer sehr reservierten und zur Vor-
sicht mahnenden Stellungnahme. 2. Arten und Ursachen der
swoterilitdat”, ihre rechtlichen Folgen und ihre medizinische Thera-
pie. 3. Die fir die Eheberatung, gerichtliche Medizin und den
EheprozeB wichtige Frage der ,,Sperma-Gewinnung und Sperma-
Untersuchung®, Der Verfasser priift gewissenhaft die in Betracht
kommenden Methoden vom Standpunkt des Sittengesetzes. 4. Die
mkunstliche Befruchtung® mit der ganzen Fiille der ausschlieBlich
medizinischen Fragen sowie den weitreichenden Folgen auf recht-
lichem und sozialem Gebiet. Das bereits vor der pépstlichen Stel-
lungnahme zu den verschiedenen Fragen (Ansprache Pius’ XII. an
die Teilnehmer des Dritten Internationalen Kongresses katho-
lischer Arzte am 29. IX, 1949) gedruckte Kapitel ist in wvoller
Ubereinstimmung mit den pipstlichen Richtlinien. 5. Ursache und
Heilbehandlung der ,,Impotenz® bei beiden Geschlechtern, die ver-
schiedenen Betrachtungsweisen im kanonischen und zivilen Ehe-
prozef3. 6. Eine medizinisch-biologische Stellungnahme zu der im
Kirchenrecht heifl umstrittenen Impotenz- und Sterilitdtstheorie.
7. Aufgaben und Probleme der Eheberatung. Hier schopft der Ver-
fasser ganz besonders aus einer reichen und wertvollen Fiille
eigener Erfahrung als ehemaliger Leiter der Eheberatungsstelle im
Wiener Rathaus (1934—1938) und in gleicher Eigenschaft seit 1945
im Wiener Seelsorgeinstitut.

Jedes der aufgezdhlten Kapitel, das sei besonders hervor-
gehoben, enthilt ein reiches und ausfiihrliches Literaturverzeich-
nis der neuesten deutschen und fremdsprachigen Fachliteratur. So
wie im ersten Band ist auch hier der Inhalt klar gegliedert und
sauber gedruckt. Die behandelten Fragen greifen nicht nur weit
in die Moral, Pastoral, in das kirchliche Eherecht (Sperma-Gewin-
nung, Impotenz und Sterilitdt) ein, sie nehmen auch ausfiihrlich
Stellung zu aktuellen und brennenden Fragen der praktischen
Seelsorge (Zeitwahl in der Ehe, Eheberatung). Sie treffen sich alle
in der Familie als der Urform der menschlichen Gesellschaft und
miissen daher den katholischen Arzt, den Sachverstidndigen im
kirchlichen Eheprozel3, sowie alle in der Firsorge Titigen inter-
essieren, Die ,universalistische” Behandlung der pastoralmedizini-
schen Fragen, wie sie sich Dozent Niedermeyer zum Ziele gesetzt
hat, stellt hohe Anforderungen hinsichtlich der moral- und
pastoraltheologischen Grundsidtze, der Vertrautheit mit wverschie-
denen medizinischen Fachgebieten (Gynidkologie, Venerologie, Psy-
chiatrie, gerichtliche Medizin, Eugenik) und nicht zuletzt hinsicht-
lich der weltanschaulichen Einstellung, der menschlichen Reife
und Erfahrung. Soweit es menschenméglich ist, bringt der Autor
die erforderlichen seltenen Qualitdten mit. Das will allerdings sehr
viel sagen.

Es ist klar, daB bei dem stdndigen Wandel der biologisch-
medizinischen Erkenntnisse verschiedene Quaestiones disputatae
letzten Losungen noch offenstehen und daher die personliche An-



Literatur 281

sicht des Verfassers wiedergeben. So diirfte der Verfasser in der
Frage der periodischen Enthaltung eine zu reservierte, kritische
Haltung einnehmen, wie es beim Arzte, der die Dinge vorwiegend
vom Standpunkt der kranken Frau aus sieht, versténdlich ist. Es
ist allerdings sehr zu begriiBen, daB gegeniiber naiven und ver-
breiteten Patentlésungen alle Schwierigkeiten und Komplikationen
(Stieve und Riebold: provozierte Owvulation und Phasenverschie-
bung) in dieser Materie ausfiihrlich besprochen werden. Weiter
scheint mir die Antwort des S.Officium wvom 16. Februar 1935 in
der Frage der Ehefidhigkeit des vasektomierten Mannes auf Grund
nationalsozialistischer Zwangssterilisation nicht so sehr als ,zeit-
bedingte Ausnahmebestimmung® (S. 329) zu werten, sondern eher
als ein dubium facti (d. h, Mdglichkeit der Riickoperation) deutbar
zu sein. Aus diesem Grunde schiene es mir wiinschenswert, die
Ehefdhigkeit des vasektomierten Mannes (S. 298) noch weiter zu
untersuchen und den Sachverhalt zu priifen, ob es sich in diesem
Fall um ein impedimentum perpetuum oder temporale handelt.
Als eine quaestio disputata wird man es bezeichnen miissen, wenn
der Verfasser den alten Streit der Kanonisten um die Impotenz-
und Sterilitdtstheorie und die Bevorzugung der Sterilitdtstheorie
in der Spruchpraxis in der verschiedenen méannlichen und weib-
lichen Struktur verankern will (S. 333, 343). Der Unterschied zwi-
schen der mulier excisa und dem ektomierten Mann scheint mir
mehr in der beim Mann wie bei der Frau in gleicher Weise zu
setzenden Unterscheidung zw1schen der actio hominis und actio
naturae zu suchen zu sein.

Wenn die ,,Cahiers Laénnec” (Paris) bei der Besprechung des
ersten Bandes auf die Vorteile hinweisen, die eine Aufteilung des
gewaltigen Stoffes der Pastoralmedizin auf mehrere Fachbear-
beiter hétte, so sei hier nachdriicklich auf die Tatsache hingewie-
sen, daB es vorteilhafter ist, wenn die in so viele Nachbargebiete
hineinragenden Fragen unter einem einheitlichen Gesichtspunkt
von einem mit den entsprechenden Qualitdten ausgestatteten Autor
behandelt werden. Nur so ist es moglich, Einzelfragen aus der
fachlichen Begrenzung herauszuldosen und stets aufs neue zu
zeigen, daB etwas weder medizinisch noch sozial-hygienisch richtig
sein -kann, wenn es sittlich falsch ist. Eine universalistische Be-
handlung pastoralmedizinischer Fragen hebt doch alle Nachteile
auf, die sich aus der menschlichen Begrenzung eines Mannes er—
geben,

Eine Reihe von noch offenen Fragen (Abortus, Lebensrecht,
Sterilisation und Eugenik, Grenzzustidnde des seelischen Lebens
usw.) werden die hoffentlich bald folgenden Binde bringen.

Salzburg. Univ.-Prof. Dr. Franz Konig.

Um das Wesensverstindnis der Messe. Von Dom Bernard Capelle
O. S. B. Aus dem Franzosischen libertragen von Dr. Hans Kromler.
(In viam salutis. Schriftenreihe, herausgegeben vom Institutum
Liturgicum Salzburg, Erzabtei St. Peter, Bd. IL.) 8° (72). St. Peter-
Salzburg, Verlag Rupertuswerk. Kart. S 8.40.

Der Abt von Mont César (Ldwen) schrieb unter dem Titel
»Pour meilleure intelligence de la messe“ ein kleines, aber kost-
bares Biichlein, das sorgfiltig in das Deutsche iibertragen wurde.
Klar und versténdlich zeichnet der Verfasser die Grundlinien des
eucharistischen Opfers und miiht sich besonders um ein tieferes
Verstindnis der Hauptteile: Offertorium, Wandlung und Kom-



282 Literatur

munion. Es werden vielfach ganz neue Aspekte erdffnet. Die
Schrift ist fiir das theologische Studium wie fiir den praktischen
Seelsorger gleich wertvoll.

Linz a. d. D. : - Dr. J. Obernhumer.

Ein Weg zur Verinnerlichung. Anleitung zu einer tdglichen
Kurzbetrachtung., Von Univ.-Prof. Dr. P. Ildefons Betschart O. S. B.
8¢ (32). Eine Abbildung. St. Peter-Salzburg, Verlag Rupertuswerk.
Kart. S 3.60.

Vorliegende Anleitung zu einer téglichen , Fiinfminutenbetrach-
tung fiir Laien“ ist erstmals im Rex-Verlag in Luzern erschienen.
Nun bringt das Rupertuswerk, Salzburg, diese Anregung erneut in
die tiefzerwiihlte Gegenwart hinein. In Zeiten, wie wir sie durch-
leben, ist die groBte Gefahr die Ver&dufBlerlichung. Der Verfasser
weist in der téglichen Kurzbetrachtung einen Weg zur Verinner-
lichung, den jeder gehen kann, auch der im Getriebe des modernen
Iebens stehende Laie.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer,

GriBe und Elend des Menschen, Versuch einer christlichen An-
thropologie. Von Jean Mouroux. 8° (358). Wien 1949, Thomas-
Morus-Presse im Verlag Herder. Halbleinen geb. S 34.80, Sfr. 15.10.

Mit der bekannten Schirfe franzodsischer Geistigkeit tritt der
Verfasser an die Zeichnung des Menschen heran. Dialektik ist ihm
das geeignete Instrument, um aus dem Elend des Menschen doch
wieder dessen Grofie herauszulosen. So ersteht vor uns die Schei-
dung von Unwert und Wert im Zeitlichen, im Leiblichen und im
Geistigen. Am Ende aller Erwigungen beugen wir uns vor dem
gnadendurchheiligten Menschen als einer ,,Res Sacra, Homo!* Wer
sich mit anthropologischen Fragen gern und tiefgreifend beschaf-
tigt, wird die Lektlire dieses Buches nicht missen wollen. Die
Sprache des Buches ist die unserer unruhigen, sehmsuchtsgetrie-
benen Zeit.

Einz adaD; Dr. Leopold Prohaska SM.

Eigentiimerund Herausgeber: Die Professoren der Phil -

theol. Ditzesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher

Redakteur: Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7.

— Verlagund Druck: O0.-0. Landesverlag, Linz, Landstr. 41. —
Printed in Austria.

SCHLEISS-#eramik

Gmunden, Theatecgasse 14

TR T T
[T T T A

Christliche Kunst-Keramik
Gebrauchsartike! u. Ofen




283

ARCHITEKTURBURO

fir kirchliche Bauten und karitative Anstalten

Architekt
Hans Feichtelbauer
Linz a.d. Donat, duf derGugld  — Fernruf 247 59

FRANZ DOBLHOFER

Ried i. Innkr., Stelzhamerplatz 9
Telefon 175

Bereifungen
fir Autos, Traktoren, Motor- und Fahrrader

Gummiwaren
wie Wasser-, Most-, Bier-, Wein-, Benzin-, Ol-,
Hochdruck-, Kompressor-Schlduche usw.

Spezialgummi-Flach- und -Keilriemen, in
Metern und endlos vulkanisierf, in allen Ab-
messungen.

Auto-Zubehésr

Bremsbelag, Bremsél, StoBdamplersl, Wagen-
heber, hydraulisch u. mechanisch, Radmuitern,
Flickzeug, Ventile usw.

Reparatur
samtlicher Fahrzeugreifen und Schliuche.

RTEEDA -

HERRENSTRASSE 16




284

Feiede. Ucucnae, Inh. . M. %%W

Ried im Innkreis

Das groBle Textilgeschaft bietet in seiner

Spezialabteilung
fiir Teppiche, Linoleum, Decken und Vorhinge

groBte Auswahl zu soliden Prelsen.

JosefDiirthagerers Wwe.

UHRMACHER, GOLD- UND SILBERWAREN

Ried im Innkreis
RAINERSTRASSE Nr. 8

Jede Reparatur wird schnell und gewissenhaft ausgefiihrt!

Schuhhaus @@
gER®
LB Ried i. 1.

@ HAUPTPLATZ Nr. 33
! Telefon 253

Das solide, gut biirgerliche Haus

Hatel und Café Gaenee
RIED IM ITNNKREI]S

Restaurant — Hubertus-Stiberl — Garagen — 50 Fremdenzimmer — Jeder Komfort

Die Kiiche von Ruf und Preiswiirdigkeit!




285

Apothele dec Barmherzigen Beiider

Linz, HerrenstraBle 33

fiithrend in
Krdutern, Drogen, Spezialpriparaten,
Medizinalweinen, Verbandstoffen, Toiletteartikeln

Taglicher Postversand

Oberdasterreichische
Glodken-u. Metallgie3erei

St. Florian

Ges.ahob.H. .z« St.-Flerian bet Linz

KIRCHENGLOCKEN

aus bester Kupfer-, Zinn-,Bronze-, sowieaus
zinnarmer Legierung (Florianer Legierung)

Bildhauer HUBERT HASLINGER

LINZ, GRUNAUERSTRASSE 18

- Entwiirfe und Ausfiithrung
von religiésen und profanen Bildhauer-Arbeiten
in Holz und Stein (Marmor)

Grab-.und andere Denkmaler




286

ORIENT- UND PERSERTEPPICHE

Reparaturen und Reinigung von Teppichen aller Art

ANTIQUITATEN e KUNSTHANDEL

ab
GMUNDEN, O.-U., Theatergasse 2/I, 405 Ruthous
Fernruf 7 30 - Bankkonto: O.-O. Volkskreditbank, Filiale Gmunden

G GUSTAV POLL

EisengroBhandlung

ALFRED WAGNER, RIED i. Innkr.

Telegramm-Adresse: Eisenwagner, Ried i.I. / Telefon Nr. 28 und 352

Walzmaterial # Kupfer-Dachdeckbleche
simtliche Fisenwaren % Haus- und Kiichengerite
Porzellan- und Steingutgeschirr

Sepp Diertlbauer

TEXTILWAREN ALLER ART

SALZBURG
Linzer Gasse 53 — Wolf-Dietrich-Straie 2 Fernruf 6 85 31

BILDHAUER

Hans SCHMNIEDINGER

Stein- und Architektur-Bildhaner / Kirchliche Stuck- und Restaurierungs-
arbeiten / Skulpturen / Portriatplastik / Modelle fiir Eisen- und Bronze-
gufi / Reliefs usw.

LINZ AN DER DONAU

Atelier und Lagerplatz: Atelier fiir Graphik u. Entwurf:
Magazingasse 9 Hauptplatz 24, 3. St.
Tel. 25055 Tel. 25 67 68




287

Schneidermeister FVCIJ”IZ Kadletz

Ried i. Innkr., Schimanthialergasse Nr. 8

MaBwerkstitte fiir Herren-, Da-
men- und Priester-Bekleidung

Reparaturen — Stimmungen — Ventilatoren
Orgel-Neu- und -Umbauten

ORGELBAUANSTALT

GEBRUDER MAURACHER

LINZ a. d. DONAU
STIFTERSTRASSE 21

1818 — 1948

B 130 Jahre Orgelbau in der Familie

G. SIMON

GURTLER
Werkstatte fir kirchliche Kunst

SALZBURG
Sigmundsplatz 7, Ruf 2 7135
Neuanfertigung von Kelchen, Ziborien jeden Stils und jeder Preislage / Repara-

turen samilicher Kirchengerite / Vergoldung, Versilberung '/ Modernst eingerichiefe
Galvanisieranlage / Gegriindet 1852




288

Rudolp Steiner

RIED i. I, TEL. 230

KRAFTFAHRZEUGHANDLER
OPEL Kf;.-Re?araiuBWerksiﬁﬂe
tz.-Elektro-Dienst
gawSWAGEN Kiélf.ErI;GI:ﬁEIllfl undA Zg?shér i
PUCH Z. Kala::znu e, Ausbildung ftir alle
GLOCKENGIESSEREI

Franz Dberafdyer & Co,

SALZBURG-KASERN
Gegriindet 1670

Kirchenglodcen bis za den grofiten
Gelduten, sowohl in der alten Zinn-
bronzé wie in unserer bestens be-

wihrten Oberascher-Spezialbronze

Elektrische Laintemaschinen

Josef Stogmiiller

MANUFAKTUR 7 KONFEKTION 7 SPEZEREI
Grolle Auswabhl in erstklassigen Herren- und Damen-W ollstoffen

Gmunden, Bahnhofstrafie 11
Telephon 330




THEOLOGISCH -PRAKTISCHE
QUARTALSCHRIFT

98. JAHRGANG 1950 4. HEFT

Goethe und die Bibel

Von Univ.-Prof. Dr. Joh. Kosnetter, Wien

Wenn im verflossenen Goethejahr 1949 die Stellung
des Dichterfiirsten zu den verschiedensten geistigen Stro-
mungen und Lebenserscheinungen einer erneuten Be-
trachtung unterzogen wurde, etwa sein Verhéltnis zur
Philosophie, Musik oder Morphologie, zur Franzosischen
Revolution, zur englischen Literatur usw., oder wenn
kiirzlich eine tiefschiirfende Untersuchung iiber das
Thema: Goethes Wissen vom Bau und Leben des Wein-
stockes, im Druck erschien'), so geziemt es sich, auch
wieder einmal der Frage nachzugehen: Goethe und die
Bibel. Wie stand der Dichter zu jenem eigenartigen, aus
gottlichem und menschlichem Geist zugleich entsprun-
genen Werk, das Immanuel Kant die grofte Wohltat
nennt, die dem menschlichen Geschlecht je widerfahren
ist??%) !

Zunachst darf folgendes gesagt werden: Goethe stand
der Bibel durchaus positiv und f[reundlich gegeniiber,
und zwar nicht blof etwa wegen ihres rein literarischen
Wertes, ihrer unerhort plastischen Gestaltungskraft, ihrer
reichen Anregungen, die sie ihm bei seinem Schaffen im-
mer wieder gab; alles das soll gewil nicht geleugnet wer-
den. Es ist vor allem auch ihr sittlicher EinfluB und ihre
erzieherische Funktion, die Goethe zu wiederholten Malen
betont. In seiner Geschichte der Farbenlehre®) z. B.
schreibt er: ,,Jene grofie Verehrung, welche der Bibel von
vielen Volkern und Geschlechtern der Erde gewidmet
wurde, verdankt sie ihrem inneren Wert. Sie ist nicht
etwa nur ein Volksbuch, sondern das Buch der Voélker,
weil sie die Schicksale eines Volkes zum Symbol aller
tibrigen aufstellt . . .“ An einer anderen Stelle*) liest man -
folgende Sitze: ,,Ebenso wenig konnen wir die Bildung
‘verleugnen, die wir von der Bibel her iibernommen
haben, einer Sammlung bedeutender Dokumente, welche
bis auf die letzten Tage einen lebendigen Einflufi hat, ob



294 Kosnetter, Goethe und die Bibel

sie uns gleich so ferne liegt und so fremd ist als irgend ein
anderes Altertum. Dall wir sie naher fithlen, kommt da-
her, weil sie auf Glauben und hochste Sittlichkeit wirkt,
da andere Literaturen nur auf Geschmack und mittlere
Menschlichkeit hinleiten.” In der Selbstbiographie ,,Dich-
tung und Wahrheit*®) schreibt Goethe iiber die protestan-
tische Bibelkritik seiner Zeit folgende bezeichnende Satze:
»wEnglander, Franzosen, Deutsche hatten die Bibel mit mehr
oder weniger Heftigkeit, Scharfsinn, Frechheit, Mutwillen
angegriffen, und ebenso war sie wieder von ernsthaften,
wohldenkenden Menschen einer jeden Nation in Schutz
genommen worden. Ich fiar meine Person halte sie lieb
und wert, denn fast ihr allein war ich meine sittliche Bil-
dung schuldig und die Begebenheiten, die Lehren, die
Symbole, die Gleichnisse, alles hatte sich tief bei mir ein-
gedriickt und war auf eine oder die andere Weise wirk-
sam gewesen. Mir mififielen daher die ungerechten, spott-
lichen, verdrehenden Angriffe . . . Diese Worte werden
verstdndlich, wenn wir uns daran erinnern, dafl Goethes
Eltern durchaus bibelglaubig waren und den Religions-
unterricht nicht etwa als Freigegenstand ansahen, sondern
grofiten Wert darauf legten, daB ihre Kinder mit diesem
heiligen Buch von erster Jugend an vertraut wurden. Der
Dichter selbst schreibt dariiber in seiner Selbstbiogra-
phie®): ,Ich hatte die Bibel, wie es bei dem Religions-
unterricht der Protestanten geschieht, mehrmals durch-
laufen, ja mich mit derselben sprungweise, von vorne
nach hinten und umgekehrt, bekannt gemacht. Die derbe
Natiirlichkeit des Alten Testamentes und die zarte Naivi-
tat des Neuen hatte mich im einzelnen angezogen; als ein
Ganzes wollte sie mir zwar niemals recht entgegentreten,
aber die verschiedenen Charaktere der verschiedenen
Biicher machten mich nun nicht mehr irre; ich . . . hatte
tberhaupt zuviel Gemiit an dieses Buch verwandt, als daB
ich es jemals wieder hitte entbehren sollen. Eben von
dieser gemiitlichen Seite her war ich gegen alle Spét-
tereien geschiitzt, weil ich deren Unredlichkeit sogleich
einsah.” Ja, er erinnert sich spiter noch ganz genau, daB
er in kindlich fanatischem Eifer einst den Voltaire wegen
seines Spottwerkes iiber Kénig Saul hitte erdrosseln wol-
len, wenn er seiner hatte habhaft werden koénnen”). Den
gleichen Geist atmet der folgende Satz Goethes: ,Ich bin
tberzeugt, dafl die Bibel immer schéner wird, je mehr
man sie versteht*),

Und zwar ist es gerade das Alte Testament, das in den



Kosnetter, Goethe und die Bibel 295

vergangenen Jahren bekanntlich mit allen Mitteln ange-
griffen wurde und aus den Herzen der Menschen end-
giltig ausgerottet werden sollte, fiir das der Dichter immer
wieder mit warmster Sympathie eintritt. Wahrend z. B.
ein Alfred Rosenberg®) in seiner bekannten Stallburschen-
polemik fiir die biblischen Berichte liber die &ltesten
Patriarchen keinen besseren Titel weil3 als ,,Zuhéalter- und
Viehhandlergeschichten®, ist Goethe in der Frage wesent-
lich anderer Ansicht. Er lernte bekanntlich als Knabe aus
freien Stiicken neben den anderen Fremdsprachen auch
noch Hebraisch'’), las Teile des Alten Testamentes im
Urtext und wuBte, wie er uns versichert, sehr wohl auch
Bescheid iiber die Méingel und Schwéachen dieser Erz-
viter. ,,Aber eine Haupteigenschaft”, so schreibt er
weiter, ,,darf solchen Mannern nach dem Herzen Gottes
nicht fehlen: Es ist der unerschiitterliche Glaube, daB
Gott sich ihrer und der Ihrigen besonders annehme . . .
Wenn eine stets geschaftige Einbildungskraft . . . mich
bald da-, bald dorthin fithrte, wenn das Gemisch von Fabel
und Geschichte, Mythologie und Religion mich zu verwir-
ren drohte, so fliichtete ich gern nach jenen morgenlin-
dischen Gegenden, ich versenkte mich in die ersten
Biicher Mosis und fand mich dort unter den ausgebreite-
ten Hirtenstimmen in der groften Einsamkeit und in der
grofiten Gesellschaft''). Er versuchte, wie wir wissen,
des ofteren, die Geschichte des agyptischen Josef drama-
tisch zu bearbeiten, einer Gestalt, deren Charakterfestig-
keit selbst dem Mohammed so imponierte, dafl er ihr im
Koran die lange 12. Sure widmete™). Aber es wollte nicht
gelingen, und ,,im reinen Osten Patriarchenluft zu kosten®,
war auch in seinen alten Tagen noch die Sehnsucht der
Seele. Die eigenartige Schonheit des kleinen Biichleins
Ruth ist dem Olympier ebenfalls nicht entgangen. Im'
Waestostlichen Diwan (Noten und Abhandlungen: Hebréer)
nennt er dieses Werk ,,das lieblichste kleine Ganze . . .,
das uns episch und idyllisch iberliefert wonden ist . . .
So hat das Buch Ruth seinen unbezwinglichen Reiz iiber
manchen wackeren Mann schon ausgeiibt, dal er dem
Wahn sich hingab, das in seinem Lakonismus unschitz-
bar dargestellte Ereignis konne durch eine ausfithrliche,
paraphrastische Behandlung noch einigermallen gewin-
nen.’'®) Angesichts dieser hohen Wertschatzung des Alten
Testamentes ist es nicht zu verwundern, dall Goethe auch
in seinem literarischen Schaffen nicht selten von bibli-
schen Szenen und Motiven beeinflufit erscheint. Es sei



296 Kosnetter, Goethe und die Bibel

hier nur auf den Prolog im Himmel am Beginn des
»Faust” hingewiesen. Die Frage des Herrn an Mephisto:
,»Kennst du den Faust . . . meinen Knecht?* ist so ziem-
lich wortlich dem Buche Job entnommen, wo ein gleiches
Gespriach zwischen Gott und dem Teufel und auch ein
Abkommen zwischen beiden geschildert wird (vgl. Job
1, 8 und 2, 3). Das bissige Distichon in den Xenien:

»Fort ins Land der Philister,

ihr Fiichse mit brennenden Schwinzen,

Und verderbet der Herrn reife papierene Saat)

ist eine deutliche Anspielung auf die bekannte Geschichte
aus dem Leben Samsons (Richt 15, 4). Die Worte
Brackenburgs iber Egmont: ,Ich liebte ihn nicht. Er
war der reiche Mann und lockte des Armen einziges
Schaf zur besseren Weide heritber'®) nehmen offen-
kundig Bezug auf die bekannte Parabel des Propheten
Nathan, mit der dieser dem Konig David sein Verbre-
chen klarzumachen begann (2 Sam 12).

* Aber werfen wir nun noch einen Blick auf des Dich-
ters Verhiltnis zum Neuen Testament. Auch hier spart
er nicht mit Worten hochsten Lobes und wenn er seinen
Faust in der Studierstube sagen laft:

,»Wir lernen das Uberirdische schitzen,

Wir sehnen uns nach Offenbarung,

Die nirgends wiirdiger und schoéner brennt

Als in dem Neuen Testament.

Mich drangt’s, den Grundtext aufzuschlagen .. .*'®)

so schwingt in diesen Versen zweifellos auch des Dichters
eigene Seele mit. Gewil3, wie so viele Menschen der Neu-
zeit und durchaus nicht die schlechtesten, hat auch sein
Faust Hemmungen, die Osterbotschaft, den Gipfel und
Hohepunkt der neutestamentlichen Offenbarung, glaubig
aufzunehmen, aber ihr eigenartiger Zauber, der Klang der
Osterglocken und Osterlieder, der den wunschlissigen
Zweifler an seine eigene glaubige Kindheit erinnert,
nimmt ihm die Giftphiole aus der Hand, mit deren Hilfe
er eben Selbstmord begehen will, da ihm das blo8}
menschliche Wissen doch den letzten Sinn seines Daseins
nicht zu deuten vermag.

Besonders {ir den 4. Evangelisten, Johannes, hegt
Goethe unverhohlene Sympathie. Die etwas kurz ge-
ratene, aber berithmt gewordene Predigt des alten Apo-
stels:') ,Kindlein, liebet einander!” sah der Dichter, wie
er am 1. Janner 1828 in einem Brief an Carlyle schreibt,



Kosnetter, Goethe und die Bibel 297

als den ,Inhalt aller Weisheit” an und sprach die Hofl-
nung aus, daB diese Worte seinen eigenen Zeitgenossen
verstandlicher sein mogen als einst den Schiilern des
Evangelisten, die iiber seine immer gleiche Predigt schon
ein bifchen enttiuscht waren und vom alten Apostel
hohere Offenbarungen erwarteten'®). Die Bibeliber-
setzung des Faust beginnt denn auch sofort mit dem
Johannesprolog, und die Verse im Westostlichen
Diwan?): ,Noch ist es Tag, da rithre sich der Mann, die
Nacht tritt ein, wo niemand wirken kann” sind fast wort-
~ lich aus Joh 9, 4 entnommen. Auf die damals unter den
Theologen schon viel diskutierte Frage, ob zwischen den
einzelnen Evangelien nicht doch Widerspriiche bestiin-
den, gibt Goethe die fiir den Fachmann zunichst ver-
bliffend groBziigige, aber eigentlich doch einzig richtige
Antwort: ,,Die Evangelisten mogen sich widersprechen,
wenn sich nur das Evangelium nicht widerspricht.”*?)
Wie tief sich der junge Goethe als Student mit 19 Jahren
in die Gedankenwelt der Bibel hineingelebt hatte, zeigt
uns deutlich sein frithestes Jugendgedicht, das wir ken-
nen und das die ,,Hollenfahrt Jesu Christi zum Gegen-
stand hat. Trotz der noch etwas konventionellen Form der
Verse spiirt man doch deutlich die innere Anteilnahme
des jungen Dichters an dem geschilderten Ereignis*), das
bekanntlich einen Teil des 5. Glaubensartikels aus-
macht. Die gleiche Ehrfurcht vor dem Wort Gottes be-
zeugen auch jene Nachtgespriche, die Goethe mit dem
ihm befreundeten Hofmeister Langer in Leipzig hielt. Sie
sprachen des ofteren auch tber die HIL Schrift, und
oethe berichtet uns dariiber: ,,Bibelfest, wie ich es war,
kam es bloB auf den Glauben an, das, was ich mensch-
licherweise zeither geschéatzt, nunmehr fiir goéttlich zu er-
klaren, welches mir umso leichter fiel, da ich die erste
Bekanntschaft mit diesem Buch als einem géttlichen ge-
macht hatte.”**) Ja, er wagt im Westostlichen Diwan so-
gar den Vergleich, daB er der heiligen Biicher herrlich Bild
so an sich genommen, wie einst das Bild des Herrn sich
auf dem Schweiituch der Veronika abgedriickt hat®).

Gewill, die zinftige Literaturgeschichte kann nach-
weisen, dafl eigentlich wenige Jahre darnach bereits die
sog. ,.heidnische” Epoche im Leben des Dichters einsetzt,
in der er vielfach als Pantheist oder auch als ,,dezidierter
Nichtchrist” denkt und fithlt. Allerdings fehlt es auch in
dieser Periode nicht an gegenteiligen Auflerungen, die be-
reits Theodor Vogel**) zusammengestellt und auf die jetzt



298 Kosnetter, Goethe und die Bibel

E. Fascher®) wieder hingewiesen hat. Auch in dieser
Hinsicht ruben eben zwei Seelen in des Dichters Brust,
eine heidnische und eine christliche, und ringen mitein-
ander um den Sieg oder, besser gesagt, sie suchen neben-
einander zu bestehen. Denken wir etwa an folgenden Satz
Goethes: ,,Wir sind naturforschend Pantheisten, dichtend
Polytheisten, sittlich Monotheisten."*®) Gewil, finden sich
z. B. in den ,,Venezianischen Epigrammen® (1790) gele-
gentlich sehr bissige Ausfille gegen Kreuz und Christen-
tum, aber, so mahnt K. Viétor in seiner jiingst erschiene-
nen Goethebiographie, ,yman sollte. .. diese iibellaunigen
Sarkasmen nicht wichtig nehmen. Solche ,Freigeistereien’
gehorten zur intellektuellen Mode des kritischen Zeit-
alters.”?") Jedenfalls enthalten z. B. die ,,Zahmen Xenien*
IX (W. A. 5, 1, S. 132), die zirka 1796/97 entstanden, also
auch der ,heidnischen” Periode Goethes angehoéren, ein
sehr schénes Gedicht ,Dreifaltigkeit™ mit einer vollig kor-
rekten Schilderung der Tatigkeiten der einzelnen drei
gottlichen Personen. Die letzte Strophe lautet:

»Deswegen wir treulich unverstohlen

Das alte Credo wiederholen: :

Anbetend sind wir allbereit

Die ewige Dreifaltigkeit.”

In den spdleren Lebensjahren gewinnen offenkundig
die biblisch-christlichen Eindriicke der Jugend wieder zu-
sehends Einflufl auf Goethe, und zwar sowohl auf seine
personliche Uberzeugung als auch auf sein literarisches
Schaffen. In seiner scghon mehrfach zitierten Selbstbiogra-
phie ,Dichtung und Wiahrheit”, die er 1811, also mit
62 Jahren, zu schreiben beginnt, bedauert er ganz offen
die methodische und sachliche Unzulanglichkeit des Reli-
gionsunterrichtes, den er in seiner ersten Jugend genoB.
Vor allem war es die ,Sakramentsnot” der Prote-
stanten, die ihm damals schon als Knaben unangenehm
auffiel, und er erlautert dann wirklich lichtvoll und mit
feinster Beobachtungsgabe den engen Zusammenhang
aller sieben Sakramente, den man nie hétte zerreiflen
sollen®). Es sei ferner auf die schéne Stelle in des Dich-
ters Alterswerk: Die Wahlverwandtschaften®) verwiesen
(1810), wo er im I. Teil, 9. Kapitel, mit klassischen Satzen
die Unaufloslichkeit der Ehe verteidigt. Da heiit es am
Schlufi: ,,Sich zu trennen, gibt’s gar keinen hinlanglichen
Grund. Der menschliche Zustand ist so hoch im Leiden
und Freuden gesetzt, dal gar nicht berechnet werden
kann, was ein Paar Gatten einander schuldig werden: Es



Kosnetter, Goethe und die Bibel 299

ist eine unendliche Schuld, die nur durch die Ewigkeit
abgetragen werden kann.“ Es bedarf wohl keines Bewei-
ses, dafl diese Gedankenginge nicht dem ,Heidentum™
Goethes entstammen, sondern dem Neuen Testament,
itber dessen Echtheit er wenige Wochen vor seinem Tode
zu Eckermann noch folgendes sagte: ,,Dennoch halte ich
die Evangelien, alle vier, fiir durchaus echt, denn es ist in
ihnen der Abglanz einer Hoheit wirksam, die von der Per-
son Christi ausging und die so gottlicher Art, wie nur je
auf Erden das Gottliche erschienen ist. Fragt man mich:
ob es in meiner Natur sei, ihm anbetende Ehrfurcht zu
erweisen? so sage ich: durchaus! — Ich beuge mich vor
ihm, als der gottlichen Offenbarung des hochsten Prinzips
der Sittlichkeit... Mag die geistige Kultur nun immer
fortschreiten, mogen die Naturwissenschaften in immer
breiterer Ausdehnung und Tiefe wachsen und der
menschliche Geist sich erweitern, wie er will —, tiber die
Hoheit und sittliche Kultur des Christentums, wie es in
den Evangelien schimmert und leuchtet, wird er nicht
hinauskommen.“*®) Die gleiche Auffassung spiegelt sich
auch deutlich in der grandiosen Schlufiszene von Faust II
wieder, in der Maria als die ,hochste Herrscherin der
Welt" in einzigartig schénen, glihenden Versen®') besun-
gen wird und als Vermittlerin aller Gnaden, auch jener
letzten Gnade, durch die nun Faust und Margarete noch
gerettet werden, vor unserem entziickten Auge steht. Wer
die neue, eindrucksvolle Inszenierung von Faust II jetzt
im Wiener Burgtheater gesehen hat, wird sich gern und
zustimmend an R. v. Kralik erinnern, nach welchem
Goethe am Schlusse seines Lebens und seines Lebens-
werkes ,,gewill nicht zum Scherz® Maria als Gnadenver-
mittlerin angerufen und gepriesen hat®).

Freilich darf man diese dichterische Anleihe aus der
Welt des Katholizismus nicht tiberschatzen und Goethe
gleich zum Katholiken oder wenigstens glaubigen Chri-
sten im eigentlichen Sinne stempeln wollen®™). Zu beiden
fehlte ihm vor allem das Verstandnis fir den fundamen-
talen Unterschied zwischen der standigen natiirlichen und
der einmaligen (bzw. doch sehr seltenen) tbernatiirlichen
Offenbarung. Nach einem seiner letzten Ausspriiche, die
uns erhalten sind®), ist ihm die Sonne genau so Offen-
barung wie das Erscheinen Jesu Christi. Auf diesen zu
wenig differenzierten Offenbarungsbegriff Goethes hat
jetzt wieder Franz Dilger®®) im letzten Augustheft der
»Schweizer Rundschau® mit Recht hingewiesen. Unrich-



300 Kosnetter, Goethe und die Bibel

tig beraten sind aber auch die Vertreter des anderen Ex-
trems, z. B. die Goetheforscher Gundolf und Korff, die
den Dichterfiirsten heute noch immer als vollkommenen
Heiden deklarieren wollen®®). Daran hat ihn aber zweifel-
los die jahrzehntelange Beschaftigung mit der Bibel und
die ungeheuchelte Liebe zu diesem Buch gehindert. Diese
wichtige Tatsache hat auch der franzdsische Kanonikus
Delfour in seinem sonst sehr tiefschiirfenden Werk iiber
die Frommigkeit Goethes fast ganz iibersehen und kommt
daher zum gleichen Ergebnis, dessen Richtigkeit aber
schwerlich dadurch glaubhafter wird, daB der Verfasser
grundlegende Ahnlichkeiten im Heidentum Goethes und
Hitlers Teststellen zu kénnen glaubt®™). Dazu méchte ich
nur dreierlei bemerken: Goethe hatte die Bibel lieb und
wert, wie er uns selbst versichert, Hitler aber haBte sie.
Goethe beugte sich vor Christus als einer gottlichen
Offenbarung, Hitler aber lehnte ihn rundweg ab und
suchte seine Stiftung mit allen Mitteln auszurotten. In
Goethes Vokabular nimmt das Wort Ehrfurcht einen an-
sehnlichen Raum ein, Hitler aber hatte vor niemandem
wirkliche Ehrfurcht, vor keiner Person, vor keinem Ver-
trag, vor keiner Uberzeugung. Solche Unterschiede dari
man denn doch nicht iibersehen. Die Wahrheit in unserer
Frage wind also wohl irgendwie in der Mitte liegen®).
Mehr dariiber zu wissen und zu sagen, ist freilich dem
Sterblichen verwehrt. Das kann nur derjenige, der Herz
und Nieren erforscht®) und unsere innerste Gesinnung
kennt.
Anmerkungen

1) Vgl. die Goethe-Festschrift des Unterrichtsministeriums
(Wien 1949).

2) Rud. Reicke, Lose Blitter aus Kants NachlaB IIT (1898), 4.

3) Historischer Teil I. Uberliefertes (Weimarer Ausg., II. Abt,
3. Band, S. 138 1).

4) Rezensionen und Aufsétze zur auswartigen Literatur (Hem-
pelsche Ausgabe, 29. Band, S. 619).

5) 7. Buch.

) 12. Buch.

7) Ebenda.

8) Spriiche in Prosa 647 (Hempelsche Ausgabe 19, 5. 102).

%) Mythos, S. 614.

10) Uber die etwas merkwiirdigen Motive dieses Studieneifers
cowie iiber die BEindriicke, die das hebriische Alphabet auf den
Knaben Goethe machte, vgl. die késtliche Schilderung in ,Dich-
tung und Wahrheit®, 4. Buch.

11) Ebenda.

12) In welcher Josef u. a. sogar Mohammedaner werden will!

13) Zitiert aueh bei Eberle-Kdnig, Die Bibel im Lichte der
Weltgeschichte und Weltliteratur (Wien 1949) I, 194.



Kosnetter, Goethe und die Bibel 301

12y Xenien, Feindlicher Einfall 43 (W, A.5, 1, S. 211).

15) Egmont, 5. Aufzug.

18) Faust I, 1216 ff.

17) Mitgeteilt bei Hieron., In Gal. 6, 10 (PL 26, 433 C).

18) Zit. bei E. Fascher, GroBe Deutsche begegnen der Bibel
(1937), 54.

19) Buch der Spriiche (W. A. 6, 119).

20) Dichtung und Wahrheit, 12. Buch.

21y ., Er eilt, umgeben von Gewittern,

Als Richter kommt er und als Held.

Er geht und alle Sterne zittern,

Die Sonne bebt, es bebt die Welt.

Wo ist dein Stachel hin, o Tod? —

Der Gottmensch schlieBt der Holle Pforten,
Er schwingt sich aus den dunklen Orten

In seine Herrlichkeit zuriick.

Er sitzet an des Vaters Seiten,

Er will noch immer fiur uns streiten,

Er will’s! O Freunde, welches Gliick!"

22) Dichtung und Wahrheit, 8. Buch. J. Nadler hat jlingst
wieder darauf hingewiesen, wie grofi der Einfluf der Schriften
Hamanns auf Goethe war, auch auf seine religidse Entwicklung.
Vgl. Gloria Dei, Zeitschrift filr Theologie und Geistesleben (Wien)
1V (1949/50), 1. Heft, besonders S. 12—16 und S. 33-—36.

- 23) Westostlicher Diwan, 2. Buch (Hafis), Beiname:
,,Der ich unsrer heil’gen Biicher
Herrlich Bild an mich genommen,
Wie auf jenes Tuch der Tiicher
Sich des Herrn Bildnis driickte,
Mich in stiller Brust erquickte
Trotz Verneinung, Hind’rung, Raubens,
Mit dem heitern Bild des Glaubens.*

21) Goethes Selbstzeugnisse iiber seine Stellung zur Religion
1903 (5. Aufl. 1922).

25y Grofe Deutsche begegnen der Bibel (1937), 44—48.

26) Maximen und Reflexionen Nr. 807,

27) K. Viétor, Goethe (Bern 1949), 453. Freilich, gegen die 6ffent-
liche Darstellung des Gekreuzigten hatte Goethe zeitlebens eine
starke Abneigung. Das ,leidige Marterholz® ist ihm ,,das Wider-
wirtigste unter der Sonne* (Brief an Zelter vom 9. Juni 1831).
Wie ist das nun eigentlich zu verstehen? Die authentische Be-
grimdung dieser Abneigung scheint der Dichfer in ,,Wilhelm
Meisters Wanderjahre® II, 2, gegeben zu haben, wo der Leiter der
Schule, die Wilhelm eben besichtigt, zu diesem folgendes Uber
Christus sagt: ,. .. Und so ist sein Wandel fiir den edlen Teil
der Menschheit noch belehrender und fruchtbarer als sein Tod:
denn zu jenen Priifungen ist Jeder, zu diesem sind nur Wenige
perufen. Auf die neuerliche Frage Wilhelms, ob nicht doch auch
der Tod Jesu ,als Vorbild erhabener Duldung“ den Kindern vor
Augen gefilhrt werde, antwortete ihm der Lehrer: , Auf alle
Fille . . . Hieraus machen wir kein Geheimnis; aber wir ziehen
einen Schleier iiber diese Leiden, eben weil wir sie so hoch ver-
_ehren. Wir halten es fiir eine verdammungswiirdige Frechheit,
jenes Martergeriist und den daran leidenden Heiligen dem An-
blick der Sonne auszusetzen, die ihr Angesicht verbarg, als eine
ruchlose Welt ihr dies Schauspiel aufdrang, mit diesen tiefen Ge-
heimnissen, in welchen die gottliche Tiefe des Leidens verborgen



302 Kosnetter, Goethe und die Bibel

liegt, zu spielen, zu tindeln, zu verzieren und nicht eher zu ruhen,
bis das Wiirdigste gemein und abgeschmackt erscheint.” Das ist
offenkundig auch Goethes Meinung selbst, die falsch sein mag,
zumindestens sehr stark tibertreibt, aber jedenfalls ist aus ihr
deutlich erkennbar, daB bei ihm nicht HaB oder Abneigung gegen
Christi Person selbst vorliegen, sondern eben mangelndes theolo-
gisches Verstdndnis fiir die zentrale Bedeutung des Kreuzestodes,
wohl auch ein allzu empfindsamer Asthetizismus usw. Bezeich-
nenderweise war Goethes katholischer Freund, der groBe Kunst-
kenner Sulpiz Boisserée, mit dieser Awuffassung des Dichters
durchaus einverstanden. Vgl. die von seiner Witwe herausgegebene
Biographie: Sulpiz Boisserée (Stuttgart 1862) II, 315.

28) Dichtung und Wahrheit, 7. Buch. Denn die Sakramente
»sind das Hochste der Religion“. Mit Bibelspriichen allein, ,die
mehrere Auslegungen zulassen®, kdnne man kein gequiltes Gewis-
sen beruhigen,

%) Nach einem gewill unverdichtigen Zeugen wie Kurt Hilde-
brand sind sie , mag es auch paradox klingen, eine philosophische
Untersuchung des Katholizismus®. (Goethe, seine Weltweisheit im
Gesamtwerk 1941, S. 339.)

30) Gesprdach vom 11. Mérz 1832.

31) Die Robert Schumann und spéter Gustav Mahler auch ver-
tont haben.

82) R. v. Kralik, Die Weltliteratur im Lichte der Weltkirche
(1918), 264. Baumgartner-Stockmann, Goethe (1913) II, 685, zweifelt
allerdings, ob dem Dichter diese Verse ,wirklich vom Herzen®
gekommen sind, gibt aber offen zu, daB sie zum Schénsten ge-
horen, was Goethe tiberhaupt gedichtet hat. Ungebiihrlich streng
und daher verfehlt erscheint mir O. Willmanns Urteil, der die
ganze SchluBiszene einfach ,,sakrilegisch“ nennt, denn ,sie ist die
Kronung der Apotheose des auf die Rechte seiner Natur pochenden
autonomen Ich* (Geschichte des Idealismus [1897] III, 372), GewiB,
wir héren nichtis von einer Reue des Faust, mindestens wird sie
nicht laut ausgesprochen, ,noch blendet ihn der neue Tag®“ — hier
ist der Faustschluf3 tatsdchlich irgendwie ,,Fragment® geblieben —,
aber die ergreifenden Reuegebete der Biiflerinnen steigen doch
auch im Namen Fausts (und in der Wiener Neuinszenierung auch
in seiner Gegenwart) zur Himmelskonigin im Strahlenkranze em-
por, so dal immerhin ein theologisch tragbarer Abschlu3 gegeben
ist. Jedenfalls urteilen heute auch katholische Literaturkenner (F.
Muckermann, Exp. Schmidt u. a.) wesentlich anders iiber diese
Frage als Willmann. Vgl. den Uberblick etwa bei V. O. Ludwig,
Blicke in Goethes Welt (Wien 1949), 57—85.

38) Dieser Gefahr ist R. v. Kralik bekanntlich nicht ganz ent-
gangen. Aber vielleicht ist der ,katholische Faustschluffl doch
mehr als eine blofle ,,Anleihe‘? Wir wissen, dal Goethe, als ihm
Fr. Forster einmal einen etwas anderen Abschluffi von Faust II
vorschlug, kopfschiittelnd dazu bemerkte: ,Das wire ja Auf-
klarung. Faust endet als Greis, und im Greisenalter werden wir
Mystiker” (Belege bei Baumgariner-Stockmann, Goethe II, 684,
Anm. 2). Allerdings wire es meines Erachtens verfehlt und psycho-
logisch auch schwer zu begreifen, wenn man Goethes ,,Christen-
tum* bloB als reine Alterserscheinung erkldren wollte, Ex nihilo
nihil fit. Sein tiefes Verstédndnis fiir die sittliche Bedeutung etwa
der Marienverehrung — im damaligen Protestantismus wahrhaftig
keine Selbstverstindlichkeit — war zweifellos schon frither da.
Man lese z. B. nur seinen Besuch in Maria Einsiedeln (Juni 1775)



Kosnetter, Goethe und die Bibel 303

auf seiner ersten Schweizer Reise. Von Schindellegi kommend, sah
der Dichter mit Gebet und Gesang einherziehende Wallfahrer, die
ihn und seine Begleiter allmédhlich einholten.' Dann schreibt er:
,Wir lieBen sie begriiBend vorbei und sie belebten, indem sie
uns zur Einstimmung in ihre frommen Zwecke beriefen, diese 6den
Hohen anmutig charakteristisch. Wir sehen lebendig den schlén-
gelnden Pfad bezeichnet, den auch wir zu wandern hatten, und
schienen freudiger zu folgen.“ Die imposante Wallfahrtskirche und
besonders die Gnadenkapelle, ,,das Kirchlein in der Kirche®, mach-
ten auf Goethe einen tiefen Eindruck. AbschlieBend bemerkt er
dann: ,Es mufite ernste Betrachtungen erregen, daf ein einzelner
Funke von Sittlichkeit und Gottesfurcht hier ein immer brennen-
des, leuchtendes Flimmchen angeziindet, zu welchem gliubige
Scharen mit groBer Beschwerlichkeit heranpilgern sollten, um an
dieser heiligen Flamme auch ihre Kerzlein anzuziinden. Wie dem
auch sei, so deutet es auf ein grenzenloses Bediirfnis der Mensch-
heit nach gleichem Licht, gleicher Warme, wie es jener erste im
tiefsten Gefiihl und sicherster Uberzeugung gehegt und genossen.“
(Dichtung und Wahrheit, 18. Buch, gegen SchluB.)

Im Westostlichen Diwan fehlt es ebenfalls nicht an einem
(dogmatisch vollig einwandfreien) Marienlob. Da sieht der Dichter
im Himmel unter anderen Frauen auch

,Miriam dann, der Jungfraun Krone,
Die den Logos ausgeboren
Und zu reinem Glaubens Lohne
Nichts an ihrem Wert verloren.
(XII, Buch des Paradieses, W. A. 6, 444, erste Fassung.)

32) Vgl. Anm. 30.

35) WuBlte Goethe, was Offenbarung bedeutet? In: Schweizer
Rundschau 49 (1949), 197—313.

36) Dilger, a. a. 0., 299, bemerkt gegen Korff: ,, . . . in Goethe
steckt mehr christliche Theologie, als sich ein Literaturprofessor
traumen 1488t . . . Es ist primitiv, Goethe schlechtweg einen Heiden
zu nennen, nur weil man sich zwischen formaler Kirchenzuge-
horigkeit und erklirter Antichristlichkeit nichts mehr vorstellen
kann. Mit schirferen Augen hat Nietzsche den Dichter einen
groBen Verzogerer genannt — einen Verzogerer wessen? Nun eben
des Heidentums! Der Mann, der ,das alte Wahre' so sehr zu schit-
zen gewuBt hat, bricht nicht so schnell alle Briicken hinter sich
&b-“

37) Cl. Delfour, La Piété de Goethe (Avignon 1935), 298. Man
konne hochstens zugeben: ,A certaines heures de son existence,
Goethe temoigna quelques vagues sympathies 3 un vague christia-
nisme* (S. 247). ;

38) Zu der schwierigen, ja- infolge der -widersprechenden
AuBerungen des Dichters schier unldsbaren Frage nur einige
Stimmen aus neuester Zeit. Kurt Hildebrandt, Goethe, seine Welt-
weisheit im Gesamtwerk (1941), 358, sucht den gordischen Knoten
in folgender Weise zu losen: ,,Goethe ist Heide, weil er weltlich
gesonnen ist, die Gott-Natur anbetet; er ist Christ, sofern seine
Religion die Liebe ist; er findet im Katholizismus den schonsten
Kult, weil dieser das weltliche Jahr, das weltliche Leben durch
seine Feste und Sakramente ordnet . . .; er ist Protestant nur in
dem Sinne, daB er gegen jederlei Reaktion, die kirchliche, die
romantische, die kiinstlerische ebenso mannhaft protestiert wie
gegen franzosische Aufkldrung, mechanistische Wissenschaft,
positivistischen Geist.



304 Kosnetter, Goethe und die Bibel

K. Viétor, Goethe (1949), 459, formuliert seine Meinuhg so:
»Goethe hat das Christentum im Grunde immer als héchste Art
von personaler Humanitdt, als sublimste Ethik' angesehen und
verehrt.*

Am tiefsten dringt jetzt in unsere Frage, soweit ich sehe, der
bereits oben erwihnte, ungemein gehaltvolle Aufsatz von Josef
Nadler ein: Johann Wolfgang Goethe — Gott, Gottmensch,
Mensch. Gleich zu Beginn (S. 8) lesen wir da den bezeichnenden
Satz: ,Vielleicht findet sich jemand, der zu sagen wei3, ob
Goethe ein Heide oder ein Christ gewesen ist. Unser Mut reicht
nur zu der Frage, wie Goethe sich zwischen unten und oben ein-
geordnet wuBte und ob er sich an seinem Ort behaglich und ge-
sichert fiihlte.” Nadler ist im allgemeinen recht skeptisch gegen
eine bloBe Addition von ,Beweisstellen” fiir diese oder jeme Welt-
anschauung Goethes. Er verlangt eine Gesamfschau. Aus dieser
heraus stellt er S. 15 fest: ,,Goethe hat sein Leben lang an Gott
geglaubt, ihn nie bezweifelt und ihn nie geleugnet ... Goethes
Gott war eine Gottperson. Man kann ihn von der Welt nicht tren-
nen, aber man mufl ihn von ihr unterscheiden. Goethe ist weder
ein Atheist noch ein Pantheist gewesen.* Den relativ zahlreichen
freundlichen Bemerkungen iiber Christentum und Kirche in seinen
Dichtungen stehen ebenso unfreundliche in seinen weltanschau-
lichen Betrachtungen und perstnlichen AuBerungen entgegen. Sind
nun letztere wirklich glaubwiirdiger und erstere nur Regiekiinste
und Theaterkulisse? Nadler teilt diese vielfach verbreitete Ansicht
nicht, sondern meint: ,M&nner in verantwortlicher Stellung und
mit dem ehrenvollen Schamgefiihl vor religioser SelbstentbloBung
sind anderen gegeniiber, wenn sie verantwortlich iiber sich spre-
chen, gehemmt. Durch die Blume und Metapher ihrer Dichtungen
konnen sie offener und mit geringerer Hemmung von dem spre-
chen, was sie denken und meinen® (S. 27). Wenn diese Beobach-
tung richtig ist, verschébe sich das Bild etwas zu Gunsten des
Dichters. Daneben bleibt freilich die Tatsache bestehen, dafi
Goethe ,,das Mysterium des Kreuzestodes weder gefiihlt noch aus
dem Glauben der Kirche her zu verstehen gesucht“ (8. 17). Ein
gleiches wird man bei der Erbsiinde und anderen grundlegenden
Dogmen feststellen miissen. Anderseits glaubte Goethe an die Not-
wendigkeit der Gnade. ,,Ohne die Rechtfertigung durch Glauben
und aus Gnade, ohne die Mithilfe von oben gibt es keine mensch-
liche Vollendung, das hei3t keine Humanitdt. Wer Goethe zum
Zeugen fur die Selbstvollendung des Menschen auBerhalb Gottes
anrufen mochte, hat Goethe gegen sich. Gleichviel, was Goethe
glaubte und wessen er selber bedurfte: Der Mensch, den er fiir
den besseren und gliicklicheren erkannte und pries, lebt aus der
Gnade der Sakramente und wird durch Erlosung selig®” (S. 34).

AbschlieBend vergleicht Nadler des Dichters Religion mit einer
,mystischen, ja christlichen Patina, die auf Goethes durch und
durch modernem, naturwissenschaftlichem, nicht christlichem Per-
sonlichkeitsbegriff liegt. Aber es ist eben nur Patina, Witterungs-
einflul auf dem Metall, kein Erz aus der Grube des Christen-
tums*“ (S. 35).

30) Ps 7,10, Jer 17, 10; ‘Apoc 2, 23:



Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria 305

Aus der Geschichte des Ave Maria
Von Universititsprofessor Dr. Otto Etl, Graz-St. Peter

Schon zu den Namen dieses Gebetes hat die Ge-
schichte etwas zu sagen. Die allgemeinste, wenn auch
eigentlich lateinische Bezeichnung ist Ave Maria. Damit
wird das Gebet nach den Anfangsworten benannt, was
vollstandig berechtigt ist. Dies geschieht ja bei sehr vielen
Gebeten, noch mehr bei Liedern und auch bei allen
péapstlichen Bullen. Die zweite lateinische Benennung lau-
tet: Salutatio angelica. Als sie gepragt wurde, war sle an-
gingig. Damals enthielt das Ave Maria fast nur die Be-
grilfungsworte des Engels. Nur vier andere Worte waren
zu den sechs Worten des Engels — alles nach dem latei-
nischen Text gezahlt — hinzugefiigt. Heutzutage ist die
Situation aber ganz anders. Von den 31 Worten der latei-
nischen Fassung gehéren nur zehn der Engelsbotschaft
an. Also sind 21 keine salutatio angelica. Demgemil
sollte unser jetziges Gebet auch nicht mehr so bezeichnet
werden. :

Diese beiden lateinischen Namen, wortlich tibersetzt,
haben wir auch im Deutschen. Die Benennung ,,Gegriifit
seist du, Maria“ ist daher ebenso berechtigt wie der latei-
nische Ausdruck Ave Maria. Denn auch der deutsche
Gebetstext fangt mit diesen Worten an. Die zweite, viel-
fach iibliche Bezeichnung als ,,Englischer GruB* ist aber
noch mehr abzulehnen als die lateinische Form salutatio
angelica. (Wenn man in der Diozese Seckau, Steiermark,
und auch anderswo auf die volkstiimliche Redeweise hort,
wird dort das Gebet ,,Der Engel des Herrn™ als ,,Englischer
GruB* bezeichnet.) Schon das frither vorgebrachte sach-
liche Bedenken, das Uberwiegen jener Worte, die nicht
vom Engel gesprochen worden sind, tritt bei der deut-
schen Fassung ebenfalls stark auf. Von den 43 Worten
des deutschen Ave Maria sind 26 nicht aus Engelsmund.
Dazu kommt als neuer Gegengrund die im Worte ,,eng-
lisch” gelegene Zweisinnigkeit, bzw. Mifiverstandlichkeit.
Heutzutage denkt jeder, der nicht gut katholisch gebildet
ist, beim Worte ,.,englisch” an die Englander. Bei der
lateinischen Bezeichnung salutatio angelica war und ist
diese Doppeldeutigkeit nicht gegeben. In der lateinischen
Sprache sind fiir die beiden verschiedenen Begriffe, den
religiosen und den geographischen, auch verschiedene
Worte (angelica und anglica). Wenn also wir Deutsche
die Benennung salutatio angelica itberhaupt iibernehmen

., Theol.-prakt. Quartalschrift: IV. 1950, 20



306 Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria

wollten, miiiten wir zumindest die Ubersetzung wéhlen:
GruBl des Engels. Aber auch diese Form ist mit Riick-
sicht auf die jetzt bestehende Zusammensetzung des Ave
Maria aus mehreren Teilen besser zu unterlassen.

Unsere jetzigen Gebetsworte haben verschiedene Ur-
heber. Sie stammen aus drei Quellen. Den Anfang bilden
die Worte des Engels. Daran reihen sich die Worte der
hl. Elisabeth, und den SchluBl bilden die Worte der
Kirche. Die ersten zwei Teile sind dem Bericht der Hei-
ligen Schrift entnommen, der Schlufiteil ist von der ober-
sten kirchlichen Behorde, jedoch erst im Jahre 1566, be-
ziehungsweise 1568, als verpflichtend angegliedert worden.

Aber auch dem Gedankengut nach sind im jetzigen
Ave Maria drei Teile zu unterscheiden: ein Lob Mariens,
ein Lob Christi und eine Bitte an Maria.

Welches Alter hat nun diese Betweise? Die Beantwor-
tung dieser Frage mufl unterscheiden, ob es sich um
einen Teil oder um das Ganze handelt. Das ganze Ave
Maria, wie wir es jetzt beten, mit seinen den Urhebern
und dem gedanklichen Inhalte nach drei Teilen, erhielt
die offizielle allgemeine kirchliche Anerkennung erst bei
der Brevierreform des Jahres 1566. Die zwei ersten Teile
aber, der Grufl des Engels und die Worte der hl. Elisa-
beth, haben auch in der Gebetsverwendung ein viel hohe-
res Alter. Diese beiden Teile, die das ,Kleine Ave™ ge-
nannt werden, sind schon in der Jakobus-Liturgie zu
einem Gebet vereinigt und wurden sogar beim heiligen
MeBopfer, noch dazu nach der Wandlung, gebetet. Die
Jakobus-Liturgie aber ist die Liturgie der Kirche von
Jerusalem und geht in ihren Grundziigen auf den Apostel
Jakobus, den ersten Bischof von Jerusalem, zuriick. Vom
hl. Cyrill von Jerusalem (gest. 386) wurde sie bereits er-
klart. In der rémischen Liturgie findet sich dieses ,,Kleine
Ave® als Offertoriumvers am vierten Sonntag des Advents
im Antiphonarium missae, das von Papst Gregor dem
GrofBien (gest. 604) festgelegt wurde, dessen sachlicher In-
halt aber vielleicht noch alter ist. (Der handschriftliche
Nachweis liegt allerdings erst aus dem 9. Jahrhundert
vor.) Die liturgische Verwendung geht also sicher weit
zuriick.

Zum Volksgebet der abendlandischen Christenheit
scheint aber das Ave Maria erst reichlich spater geworden
zu sein. Denn die Nachricht, daB die Christen im Krieg
gegen den Perserkonig Chosroes II. (gest. 628) die An-



Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria 307

fangsworte des Ave Maria als Losungswort gebrauchten,
zeugt von den Verhéiltnissen in der griechischen Kirche.
In der abendlindischen beginnt das Beten des ,,Kleinen
Ave” durch die Glaubigen erst in der zweiten Hailfte
des 11. Jahrhunderts. Im 12. Jahrhundert erweiterte sich
der Kreis der Beter sowie die Haufigkeit des Betens des
Ave Maria, weil verschiedene Orden, namentlich die
Zisterzienser und die Pramonstratenser, es in ihren Ge-
betsschatz aufnahmen, Das 13. Jahrhundert war ebenfalls
eifrig fir die Verbreitung des Ave Maria tatig, so dal
beim Ubergang vom 13. zum 14. Jahrhundert das ,,Ge-
griifit seist Du, Maria® tatsichlich ein allgemein geiibtes
Gebet war.

Die innere Ursache fiir diese Entwicklung war die
starke Steigerung der Marienverehrung in diesen Zeiten.
Fordernd wirkte dann auch die grofie Verbreitung der
»Kleinen Tagzeiten der seligsten Jungfrau®, also des
Officium parvum beatae Mariae Virginis (Naheres dar-
iiber am Ende). Den konkreten dufleren Anstofl gaben die
zahlreichen kirchlichen Bestimmungen, die seit Ende des
12. Jahrhunderts zum eifrigen Beten des ,,GegriiBt seist
du, Maria™ auffordern. So heifit es in den Synodal-Konsti-
tutionen des Bischofs Odo von Paris aus dem Jahre 1196:
Die Priester sollen das Volk immer wieder ermahnen
»ad dicendum Ave Maria“. Im Kap. 45 eines Concilium
incerti loci, ebenfalls vom Ende des 12. Jahrhunderts,
wird den Priestern eingescharft, sie sollten das Volk an-
eifern ,,ad discendum Ave". Dafl es sich aber in dieser
Zeit vielfach erst um eine Anfangsarbeit fiir das Ave Ma-
ria handelt, daBl also die Kenntnis dieses Mariengebetes
selbst im ersten Drittel des 13. Jahrhunderts noch keine
selbstverstandliche Sache beim ganzen katholischen Volk
war, sondern der Text noch schriftlich verbreitet werden
mulfite, durfte die Episode aus dem Kindesalter des
hl. Thomas von Aquin (geb. wahrscheinlich Ende 1225
oder Anfang 1226) erschlieflen lassen. Darnach erwischte
der Saugling Thomas einen Zettel, beschrieben mit der
salutatio angelica. Die Amme wollte den Zettel retten,
der Kleine gab ihn aber nicht her. Die Amme rief die
Mutter zu Hilfe. Als nun diese dem Kinde den Zettel mit
Gewalt entwand, setzte Thomas ploratu et gestu es durch,
daB er ihm wieder gegeben wurde. Und jetzt steckte Tho-
mas nach Kinderart den Zettel in den Mund; ja, nach
dem Breviertext war das Endergebnis: chartulam deglu-

20%



308 Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria

tivit. Dann schéarfen die Synoden des 13. Jahrhunderts in
Deutschland, Frankreich, Spanien, England, Belgien, Hol-
land immer wieder die Kenntnis, bzw. das Beten des Ave
Maria ein. Auch werden die Eltern, die Taufpaten, ja die
Erwachsenen itherhaupt aufgefordert, den Kindern dieses
Gebet beizubringen. Die Synode von Coventry (1237) ver-
langt schon, dafl alle Laien, Manner wie Frauen, das Ave
siebenmal an jedem Tag beten sollten. Der Bischof Ri-
chard von Chichester trug in seinen Statuta des Jahres
1246 den Pfarrern auf, sie sollten das Ave Maria ihre
Pfarrangehorigen wenigstens in der Muttersprache dili-
genter et frequenter lehren. Die Constitutiones Walteri,
episcopi Dunelmensis (Durham), aus dem Jahre 1255
verordnen sogar, dafl bei der Osterbeichte iiber die
Kenntnis des Ave Maria zu fragen sei. Als weitere Be-
weise der kirchlichen Sorge fiir das Ave Maria im
13. Jahrhundert seien genannt: die Konzilien von Dur-
ham (1217), Trier (1227), Béziers (1246), Le Mars (1247),
Albi (1254), Valencia (1255), Norwich (1257), Clermont-
Ferrand (1268), Rouen (1278), Luttich (1287), Exeter
(1287) und drei franzosische Synoden des Jahres 1289.
Ferner legte das Generalkapitel der Dominikaner (1226
zu Trier gehalten) auch den Laienbriidern die Verpflich-
tung auf, jedesmal das Ave Maria beizufiigen, so oft sie
das Vaterunser zu beten haben. Dieselbe Mahnung, nach
dem Pater auch das Ave zu beten, richtete der berithmte
Prediger Berthold von Regensburg (gest. 1272) in seinen
Predigten wiederholt an das Volk. Auch die Tatsache
zeigt die volle Einverleibung des Ave Maria in den Ge-
betskanon des katholischen Volkes, daBl es im 13. Jahr-
hundert ein offizieller Gegenstand der religiosen Unter-
weisung wurde. Zu diesem Zwecke brachte das 13. Jahr-
hundert als neue religiose Literaturgattung die Erklarun-
gen des Ave Maria, wie es im christlichen Schrifttum
schon von alters her Erklarungen des Glaubensbekennt-
nisses und des Vaterunsers gab. Selbst der hl. Thomas
von Aquin (gest. 1274) hat in seinen ,,Opuscula® eine
diesbeziigliche Vorlage verfafit. Auch unter dem Namen
seines beriihmten Zeilgenossen, des hl. Bonaventura (ge-
storben 1274), wurde eine gleichartige Schrift verbreitet
(,,Speculum beatae Mariae Virginis*). Doch wird deren
Echtheit bestritten. AuBlerdem mufl man sich vor Augen
halten, daBl vom 13. Jahrhundert an das Rosenkranzbeten
— freilich nicht in der jetzigen Form, aber doch mit den



Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria 309

vielen Ave — zu den bisherigen Andachtsﬁbungen da-
zukam.

Darum braucht es nicht Staunen zu erregen, dall spé-
tere Synoden keine Aufforderung zum Beten des Ave
Maria mehr enthalten. Mit der spateren Christianisierung
mag es zusammenhéngen, wenn in Norwegen noch im
14. Jahrhundert drei Synoden, namlich zu Bergen (1320),
Drontheim (1351) und Skalholt (1354), das Wissen und
haufige Beten des Ave Maria verlangen oder wenn dies in
Ermland auch noch im 15. Jahrhundert geschah. (Hier
findet sich die von einem anderen Standpunkt aus be-
merkenswerte Bestimmung, daB das Ave Maria in deut-
scher und preuBischer Sprache erklért werden miisse.)
Wenn das Concilium Augustanum, das unter Kardinal
Otto 1548 in Dillingen gehalten wurde, zweimal vom
Beten des Ave Maria handelt, wird dies wahrscheinlich
durch die Stellung des Protestantismus zur Marienver-
ehrung veranlaBt worden sein. Auch das Erlernen der
neuen Form des Ave Maria konnte der Grund dieser Ver-
ordnung gewesen sein. Der Text des groflen Ave Maria
war zwar im Jahre 1548 noch nicht als verpflichtend vor-
geschrieben, aber seit 1521 enthielten ihn bereits mehrere
allgemeine Brevierausgaben. Aus dem Wortlaut der Kon-
zilsbestimmungen kann die Veranlassung nicht eruiert
werden. Denn die eine (Titulus 8) verlangt nur ganz all-
gemein, die Pfarrer sollten die Kinder und Ungebildeten
nsalutationem angelicam* lehren. In der zweiten (Titu-
lus 25) wird das methodische Vorgehen beim Einlernen
angegeben. Darnach wird den Pfarrern aufgetragen, dafl
sie an jedem Sonntag nach der Predigt das ,,Gegruf}t seist
du, Maria“ ,.distincte et tractatim ita praelegant, ut popu-
lus legentem repetitione subsequi, ea discere et memoriae
mandari possit”. Es sollte demnach nur ein gedanklicher
Abschnitt — so mochte ich das tractatim hier iber-
setzen — distincte, also deutlich, vorgelesen werden.
Dann haben die Anwesenden diese Worte zu wieder-
hplen, um sie dadurch zu lernen. Durch die Haufigkeit
dieses Vorgehens, niamlich an jedem Sonntag, sollte die
Verankerung im Gedéchtnis, also ein bleibendes Wissen,
erreicht werden.

Wie aber lautete der genaue Wortlaut des ,Kleinen
Ave? Trotz seiner Kiirze war auch er zu verschiedenen
Zeiten verschieden. Ganz anfangs enthielt das Ave nur
einen Teil der Engelsworte, allerdings den grofiten, und



310 Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria

dazu einen Teil der Worte der hl. Elisabeth, namlich
jenen, der sich auf Jesus bezog. Die Worte, die in glei-
cher Weise sowohl der Engel als auch die hl. Elisabeth
gesprochen hatten (,,Du bist gebenedeit unter den Wei-
bern™), befanden sich nicht im urspriinglichen Ave der
lateinischen Kirche. (Die Jakobus-Liturgie hatte sie.) Der
Wortlaut des damaligen Gebetes war demnach: ,,Gegriifit
seist du, Maria, voll der Gnade, der Herr ist mit dir. Und
gebenedeit ist die Frucht deines Leibes”. Genau diese
Form behandelt noch der hl. Thomas von Aquin in sei-
ner Expositio salutationis angelicae. Schon im 13. Jahr-
hundert aber erhielt das bisherige Ave zwei oder drei
weitere Worte dazu, namlich die Beifiigung: Jesus oder
Jesus Christus sowie als Abschluff das ubliche Amen.
Denn Papst Urban IV. (1261—1264) gewéhrte bereits fiir
das Hinzufiigen dieser drei Worte einen Ablafl. Dabei
l1aBt es sich nicht ermitteln, ob der Papst diesen Zusatz
erstmalig einfithrte oder eine schon bestehende Ubung
nur guthiefl und durch die AblaBbewilligung sogar emp-
fahl. Anderseits blieb die urspriingliche Form noch wei-
ter bestehen. So lehrte z. B. der fiir die Ausbreitung des
Rosenkranzbetens iiberaus bedeutsame Karthiuser Do-
minicus Prutenus noch in der Zeit von 1410—1439 den
anfanglichen Wortlaut. Auch der erst 1471 gestorbene
Thomas von Kempis betete das Ave ohne die genannte
Beiftigung. Ebenso hielten es die Dominikaner noch um
1500 herum. Ein noch spaterer Zeuge fiir die kurze Form
ist die marmorne Katechismustafel in St. Zeno bei Rei-
chenhall, die aus dem Jahre 1521 stammt und ebenfalls
nur das ,Kleine Ave” enthilt. Um diese Tatsache, daB
die Beifiigung ,Jesus. Amen” oder ,Jesus Christus.
Amen” vielfach nicht hinzugenommen wurde, richtig zu
beurteilen, muBl eben bedacht werden, daB Papst Ur-
ban IV. kein Gebot erlassen, sondern nur einen Anreiz
gegeben hatte, der bei den damaligen Mitteilungsverhalt-
nissen wahrscheinlich weithin nicht bekannt geworden
war. Infolgedessen wurden beide Formen des ,,Kleinen
Ave” solange nebeneinander gebraucht, bis jede von
ihnen durch das Anfiigen einer Bitte in die Form des
»Groflen Ave* iberging. Vorher aber wurden auch die
letzten Worte vom Engelsgrufi: ,,Du bist gebenedeit unter
den Weibern" ein Bestandteil des ,Kleinen Ave®. Ein
Einzelfall dieser Gebetsweise 148t sich bereits am Ende
des 11. Jahrhunderts nachweisen.



Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria 311

Schlieflich kam es zur Bildung des ,,Groffen Ave”
durch das Hinzunehmen eines neuen Gebetszweckes,
namlich einer Bitte an Maria. Fiir dieses Vorgehen — noch
dazu in unserer jetzigen Form — lafit sich ein Beispiel
schon aus dem 15. Jahrhundert bringen. Denn der in der
Gelehrtenwelt Petrus Niger oder auch Nigri genannte
Dominikaner Peter Georg Schwarz (geb. 1434, gest. zwi-
schen 1481 und 1484) hatte ob seiner Tatigkeit fir die
Bekehrung der Juden eine hebraische Ubersetzung des
Ave verfaBt. Darin findet sich nun auch unser jetziger
SchlufBteil. Also lag diese Fassung zu jener Zeit bereits
als Ganzes vor, obwohl sie wahrscheinlich nicht in einem
Gub entstand, sondern aus verschiedenen Teilen zusam-
mengewachsen ist, so daf§ das urspriingliche Alter dieses
Textes noch hoher anzusetzen ist. Aber der neue Zusatz
wurde zuerst nach dem Amen des ,,Kleinen Ave® ange-
reiht. Erst spater wurde auch die Bitte vor dem Amen
gebetet, also unmittelbar an die Worte Jesus oder Jesus
Christus gefigt.

DaBl es zu diesem Ausbau des ,Kleinen Ave* kam,
war naheliegend. Psychologisch dréngte die hilfsbediirf-
tige Lage die Menschen zum Vortragen einer Bitte. Und
logisch begriindet war das Anhéngen des Hilferufes ge-
rade beim Ave Maria, weil einerseits dessen Anfangs-
worte die hohe Stellung Mariens den Betern deutlich vor
Augen fiithrten, anderseits das Ave zu den taglich ver-
richteten Gebeten gehérte, so ‘dafl auch die Bitte haufig
vorgebracht wurde. Weiters wurde das Vortragen einer
Bitte an Maria bei einem ausgesprochenen Mariengebet
angeregt durch verschiedene andere Anrufungen Mariens,
die den Menschen der damaligen Zeit sehr gelaufig wa-
ren. Man denke nur an die allgemein bekannte Aller-
heiligen-Litanei, die kein ausschliefliches Mariengebet ist,
in der aber doch sogar zwei Hilferufe an Maria hinter-
einander folgen: Heilige Maria, bitte fiir uns und Heilige
Gottesgebarerin, bitte fiir uns. (Wenn auch — historisch
gesehen — absolut kein Zusammenhang vorliegt, so be-
steht doch ideenméBlig eine Verwandtschaft mit der Tat-
sache, dall das Ave Maria auch in der Liturgie des heili-
gen Cyrill von Jerusalem, gest. 386, eine Erweiterung in
Form einer Bitte aufweist. Sie lautet, den Worten nach
etwas vereinfacht: Mutter unseres Herrn Jesus Christus,
bitte deinen eingeborenen Sohn fiir mich, daf er nach
Verzeihung meiner Siinden und Vergehen dieses Opfer
aus meinen Héinden annehme.)



312 Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria

Selbst der konkrete Gegenstand dieser Bitte ergab sich
aus der religiésen Einstellung der Christen jener Zeit. Die
tiefglaubige Seele des mittelalterlichen Menschen hatte
sicherlich eine starke Sehnsucht nach dem ewigen Zu-
sammensein mit Gott. Dann muBte aber die Verzeihung
der Siinden und eine gute Todesstunde diesen Menschen
ein Herzensbediirfnis sein.

Was ist hinsichtlich des Wortlautes dieser Zusitze
festzustellen? Er war im wesentlichen vielfach schon so,
wie wir den Text heutzutage beten. So empfiehlt der Erz-
bischof von Mainz, Berthold von Henneberg, im Jahre
1493 die Worte: Du heilige Jungfrau Maria, Mutter Got-
tes, bitte Gott fiir uns jetzt und in der Stunde des Todes.
Amen. Diese Anregung des Mainzer Erzbischofes ist aber
noch aus einem anderen Grund bemerkenswert. Der Erz-
bischof nennt némlich als Veranlasser dieser Form den
damaligen Papst Alexander VI (1492—1503). Denn es
heilit in jener Verlautbarung: ,,Antequam dicatur Amen,
addita est oratio Alexandri Papae“. Und nun wird sie in
der soecben angefithrten Form zitiert. Uberdies wird die
Empfehlung dieses Wortlautes verstarkt durch den Hin-
weis, dal Papst Alexander dafiir einen Ablafl verlichen
habe. (Die Originalurkunde iiber diese AblaBgewahrung
ist freilich nicht gefunden worden.) Weitere Beispiele
dafiir, daf der Zusatz im wesentlichen so lautete, wie wir
jetzt beten, sind folgende. Im Brevier der Karthiuser von
1521 heifit der Schlufiteil des Ave Maria: Heilige Maria,
Mutter Gottes und unseres Herrn Jesus Christus, bitte fiir
mich und alle Siinder. Im einzelnen weist dieser Text
allerdings zwei Anderungen gegeniiber der vom Mainzer
Erzbischof, bzw. vom Papst Alexander vorgelegten Form
auf: Hinzugekommen ist das Wort ,.Siinder”, hingegen
fehlt ,jetzt und in der Stunde des Todes*. Die weitere
- Entwicklung zeigt, daB diese beiden Zusétze sich allge-
mein durchsetzten und so unsere jetzige Form zustande-
kam. Eher aber fand die Beifiigung ,,Stinder” eine allge-
meine Annahme. Seit 1508 begegnet man ihr. Dann findet
sie sich im Brevier der Franziskaner von 1521 (gedruckt
bei Thielmann in Paris; hier wird iberhaupt derselbe
Text geboten, den wir heute beten); ferner im romischen
Brevier von 1536, das als Zusatz hatte: Heilige Maria,
Mutter Gottes, bitte fiir uns Siinder. Ganz gleich lautet
die Fassung einer Synode der Provinz Narbonne im
Jahre 1551. Die Beifiigung ,,Stinder enthielten auch die



Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria 313

weit verbreiteten Katechismen des Jesuiten Augerius
(1530—1591), durch die diese Gebetsweise innerhalb des
franzosischen Territoriums allgemein wurde. Die zweite
Beifiigung, die jetzigen Schlufiworte ,Jetzt und in der
Stunde unseres Todes”, sind erst durch die endgiltige
Festlegung von seiten der obersten kirchlichen Behérde
zum allgemein anerkannten Bestandteil des ,.Grofien
Ave” geworden, nicht durch einen vorherigen, iiberall
anzutreffenden Gebrauch. Auch der soeben genannte
Augerius hat sie noch nicht in seinen Katechismen. An-
derseits findet sie sich, abgesehen von den Vorlagen des
Papstes Alexander VI, und des Mainzer Erzbischofes
Berthold aus dem Jahre 1493, doch schon in einer rémi-
schen Brevierausgabe des Jahres 1515 und im Franzis-
kaner-Brevier von 1521. In diesem Orden soll der Zusatz
uberhaupt entstanden sein.

Aus dem soeben gebrachten Nachweis, daBl seit Be-
ginn des 16. Jahrhunderts die Tendenz deutlich zu mer-
ken ist, das ,,Kleine Ave* zu erweitern, darf aber nicht
geschlossen werden, dafl das tatsiachliche Ave-Beten im
16. Jahrhundert bereits in unserer Form erfolgte. Auch
beziiglich dieser Zusatze gilt das, worauf friher in betreft
der Urbanischen Beifiigung des Wortes ,,Jesus” hinge-
wiesen wurde. Das Beten der langeren Form war von
keiner Seite strikte befohlen, sondern nur empfohlen
worden. Verschiedentlich wurde verlautbart, man dirfe
sie beifiigen, aber sie gehore nicht zum eigentlichen Ave.
Darum ist selbst die merkwiirdige Tatsache zu verzeich-
nen, dafl die Ordinariate von Kéln und Mainz im Jahre
1549 sogar verordneten, man solle bei der kurzen Form
bleiben und nicht die anderswo bereitls angenommenen
Ergianzungen hinzunehmen. Daf auch Mainz diese Hal-
tung einnahm, ist besonders erstaunlich. Man hat also
dort vergessen, daBi vor gut finfzig Jahren, nimlich im
Jahre 1493, der damalige Ordinarius das Hinzunehmen
der Erweiterung ausdriicklich empfohlen hatte. Auch
verschiedene Katechismen, deren Druckjahr bis 1560 her-
aufreicht, bieten nur das ,,Kleine Ave“. Ja, dem heiligen
Petrus Canisius scheint eine Bitte als Zusatz wenigstens
bis zum 25. Méarz 1558 iiberhaupt unbekannt gewesen zu
sein. Denn in einer Predigt, die er am Maria-Verkiindi-
gungs-Tag 1558 in Straubing (Bayern) hielt, verteidigte er
das ,,Gegrufit seist du, Maria® gegentuber manchen Glau-
bensneuerern. Diese leugneten den Gebetscharakter des



314 Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria

Ave Maria deshalb, weil keine Bitte darin vorkomme. Bei
der Verteidigung erwihnt nun Petrus Canisius nichts da-
von, dafi ohnehin vielfach eine Bitte angefiigt wird. Er
sagte nur, das Gebet brauche nicht gerade ein Bittgebet
zu sein. Auch wenn man Gott und seine Heiligen lobt, sei
es ein Gebet. Bald darauf, wahrscheinlich noch in dem-
selben Jahre bei seiner Romreise, lernte er die Bitte als
Zusatz kennen. Denn als er im Jahre 1560 zu Augshurg
predigte, sagte er: Wenn du jedoch beim Beten des Ave
auch eine Bitte aussprechen willst, so setze mit der romi-
schen Kirche hinzu: Heilige Maria usw., wobei er fast
vollstindig den Wortlaut unseres SchluBteiles angab.

Nun aber kommen die Jahre, die dem ,,GroBen Ave*
die allgemeine Anerkennung bringen. Denn der hl. Petrus
Canisius nahm die groere Form des Ave Maria, also mit
der Bitte als drittem Teil, in seinen einfluireichen Kate-
chismus auf, der im Jahre 1563 erschien. In derselben
Weise gingen auch verschiedene Gebetbiicher und Kate-
chismen din Italien, Spanien und anderen Lindern vor.
Eine weitere michtige Forderung erhielt die Einfithrung
des ,,Groflen Ave” durch die Herausgabe des Catechismus
Romanus im Jahre 1566. Auch er empfahl den Zusatz,
und zwar in der heutigen Form. Schliefilich brachte die ab
1568 verpflichtende Brevierreform des Jahres 1566 durch
Pius V. die Aufnahme des jetzigen Textes in das Brevier
als Bestandteils des taglichen Offiziums und damit eine
einheitliche Form fiir das Beten des Ave von seiten jener,
die zum Gebrauch des rémischen Breviers verpflichtet
sind. (Darum haben die Dominikaner, deren Brevier von
dieser Reform nicht betroffen wurde, das Ave Maria iitber-
haupt nicht in threm Brevier.)

Trotzdem kann die Geschichte des Ave Maria noch
nicht abgeschlossen werden. Es ist noch gar manches
itber dessen weiteres Schicksal zu berichten. Durch die
pépstliche Festlegung des Wortlautes war gewif} sehr viel,
sogar das Wichtigste geschehen. Aber es waren doch noch
verschiedene Arbeiten notwendig, um die neue Form auch
bei den Laien tiberall durchzusetzen. Es verging geraume
Zeit, bis die Einheitlichkeit beim Ave-Beten erreicht
wurde.

Der Hauptfaktor fiir die Verbreitung des nunmehrigen
Textes war natiirlich der Klerus. Da dieser auf dem Wege
des Brevierbetens die richtige Einstellung erhielt, war
von dieser Seite im allgemeinen kein Widerstand zu er-



Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria 315

warten, eher ein Wirken zugunsten der neuen Form. Auch
die grofle Verbreitung, die der Katechismus des hl. Petrus
Canisius fand, forderte das Beten des ,,Groffen Ave®.

Gleichwohl sind mehrere Sonderbestrebungen zu ver-
zeichnen. So ordneten die Synodalstatuten von Augsburg
im Jahre 1569 an, es sei zu beten: ,,Sancta Maria, mater
Dei, -ora pro nobis miseris peccatoribus.” Dadurch wurde
partikularrechtlich jene Form festgelegt (wahrscheinlich
war sie in diesem Gebiete bereits iiblich), die wir Oster-
reicher noch heutzutage gebrauchen. Wir beten ja: ,Hei-
lige Maria, Mutter Gottes, bitte fiir uns arme Siinder.” Den
Wortlaut ,,arme Siinder” hatten auch die Gesangbiicher
von Kéln 1599 und 1613, von Mainz und Speyer 1631, von
Trier 1695, die Katechismen von Eichstatt 1885, Augsburg
1897, Bamberg 1909, der Katechismus von Deharbe 1883,
der deutsche Katechismus fiir die Slowakei, Trnva 1922,
der deutsche Katechismus fiir Bohmen und Mahren,
‘Warnsdorf 1923. Hingegen hat der Katechismus von Trier
1871 einfach ,,Bitte fiir uns Siinder”, ebenso der deutsche
Einheitskatechismus von 1924. Ein noch starkeres Ab-
gehen vom offiziellen Text weist die auf der Synode von
Besancon im Jahre 1571 vorgegebene Form auf. Danach
sollte der dritte Teil des Ave Maria lauten: , Heilige Ma-
ria, jungfrauliche Gottesgebérerin, bitte fiir uns Stuinder,
Amen.” Und geradezu Staunen erregen mufl} es, daBl noch
im 17. Jahrhundert verschiedene Gebetbiicher, ja sogar
Katechismen, nur das ,Kleine Ave” brachten. Auch ver-
schiedene Lesefibeln, die beim weltlichen Unterricht in
der Schule gebraucht wurden, aber nach damaliger Art
sehr viel religiosen Stoff enthielten, folgten den ab-
weichenden Spuren so mancher religioser Biicher und
vermittelten das Ave Maria nur in der alten Form. Als
Hindernis fur das allgemeine und baldige Verwenden des
»GroBlen Ave® in der offiziellen Form miissen dann auch
verschiedene kirchliche Gesangbiicher bezeichnet werden.
So hatte das von Leisentritt aus dem Jahre 1584 von der
erfolgten Neuerung keine Notiz genommen. In ihm
schlieit das Ave Maria noch mit den Worten: ,,Und ge-
benedeit ist die Frucht deines Leibes, Jesus Christus.” Im
Gesangbuch von Andernach aus dem Jahre 1608 lautet
die abschliefende Bitte: ,,0 heilige Maria, Mutter Gottes,
bitte alle Zeit fiilr uns. Amen.” Andere Gesangbiicher, so
die von Koln 1599 und 1613, von Mainz und Speyer 1631,
von Trier 1695, haben am Ende des ,,Kleinen Ave” nach



316 Etl, Aus der Geschichte des Ave Maria

dem Worte Jesus und vor dem dritten Teil eine Ein-
schaltung. Diese Abweichungen waren deshalb sogar be-
sonders schwerwiegend, weil der Text der Gesangbiicher
in der damaligen Zeit vor und nach der sonntiglichen
Predigt gesangen werden mufite. Das Ave gehorte namlich
zu den sogenannten Katechismusliedern, durch deren
Singen wichtige Texte memoriert werden sollten. (Neben
dem Ave waren es die Worte beim Kreuzmachen, das Va-
terunser, das Glaubenshekenntnis, die zehn Gebote und
verschiedene Aufzihlungen aus dem fritheren fiinften
Hauptstiick des alten osterreichischen Katechismus, das
von der christlichen Gerechtigkeit, also von dem Guten
und Bosen, handelte.) Schliefilich ist noch der Versuch
einer Textanderung zu registrieren, der im Jahre 1688 von
Belgien ausging. An Stelle der Worte ,Mutter Gottes*™
sollte gebetet werden: ,Mutter der Gnade, Mutter der
Barmherzigkeit.“ Diese Neuerung wurde aber von Rom
entschieden abgewiesen. Damit erlangte der Grundtext
des Ave Maria seine Ruhe. Blo formelle Anderungen in
der Ubersetzung, die aus Riicksicht auf den sich dndern-
den Sprachgebrauch einer lebendigen Sprache erfolgen.
sind keine sachlichen Neuerungen und daher auch kein
Objekt einer geschichtlichen Darstellung.

Als Anhang sei aber noch einiges iiber das frither er-
wahnte Officium parvum beatae Mariae Virginis gebracht.
Diese Art der Muttergottesverehrung kam seit dem
8. Jahrhundert in den Klostern immer mehr auf. Diese
Gebetsweise wurde dem Brevier-Officium angehiingt und
deshalb Officium parvum genannt. Ein anderer Name ist
Cursus Marianus. Der alte Orden der Benediktiner machte
den Anfang, da die Kongregation von Monte Cassino
nachweislich schon im 8. Jahrhundert das kleine Officium
der Gottesgebarerin betete. Die Cluniazenser nahmen es
ebenfalls an, zuerst allerdings nur an Samstagen. So be-
stimmte es bereits Odo von Cluny (gest. 941). Ein tag-
liches Beten dieser Tagzeiten war seit 1130 fiir die Kapel-
len der Krankentrakte vorgeschrieben. Spéter folgte auch
der Weltklerus dem Beispiel der Ordensleute. Ein Beweis
hiefiir aus dem Bereich des deutsch-franzésischen Grenz-
gebietes ist der im Jahre 962 verstorbene Bischof Beren-
gar von Verdun. Als Zeuge auf rein deutschem Boden ist
der hl Ulrich, Bischof von Augsburg (gest. 973), zu nen-
nen. Er betete das Officium parvum mit seinen Klerikern
nach dem gewohnlichen Brevier, sooft die Zeit es er-



Kénig, Die Zwangssterilisation 317

laubte. In Ungarn finden wir dieses Officium gleich zu
Beginn der Christianisierung. Denn der Moénch Gerard
(dann Bischof und 1046 als Martyrer gestorben, spéter
aber durch das grofartige Denkmal auf dem Gerardsberg
in Budapest verherrlicht) hat in der mit Hilfe des Konigs
Stephan erbauten Kirche einen Marienaltar errichtet und
dort an jedem Samstag mit den Klerikern ,,Die Tagzeiten
der Mutter Gottes” gebetet. Hinsichtlich Italiens berichtet
der hl. Petrus Damiani (gest. 1072), daB} das Officium par-
vum unter dem Klerus fast allgemein verbreitet ist.
SchlieBlich wurde es zum Pflichtgebet des gesamten Kle-
rus. Denn auf der Kreuzzugs-Synode von Clermont (1095)
schrieb Papst Urban II. dem Klerus der gesamten Kirche
das Rezitieren des Officium beatae Mariae Virginis als
Pflicht vor, allerdings blof am Samstag. AuBlerdem er-
mahnte der Papst alle Gliaubigen, dieses Officium am
Samstag ebenfalls zu beten.

Die jetzige Form stammt vom hl. Karl Borroméus
(gest. 1584), der diese Andacht taglich auf den Knien ver-
richtete. Papst Pius V. hat sie approbiert, aber anlifilich
der Brevierreform von 1566, bzw. 1568 als Pflichtgebet fir
den Weltklerus abgeschafft. Papst Leo XIIL hat 1887 und
1897 die fritheren Ablasse zuriickgenommen, jedoch neue,
reichlichere bewilligt, wenn das Officium lateinisch ge-
betet wird. Papst Pius X. (gest. 1914) hat es als Zusatz-
Officium auch fiir den Ordensklerus aufgehoben.

Die Zwangssterilisation
als moraltheologisches Problem

Von Univ.-Prof. Dr. Franz Konig, Salzburg

Ein 40jahriger katholischer Mann, der im Jahre 1941
gegen seinen Willen mit der Begriindung sterilisiert
wurde, daBi erblicher Schwachsinn vorliege (was sich
spiter als nicht richtig herausstellte), hat nach dem
Jahre 1945 mit einer jingeren, ebenfalls katholischen
Frau eine standesamtliche Ehe geschlossen. Beide haben
die Absicht, die kirchliche Trauung nachzuholen. Der
Pfarrer des Wohnortes der beiden standesamtlich Ver-
heirateten fragt beim Ordinariat an, ob wegen der frither
erfolgten Sterilisierung eine kirchliche Eheschliefung
moglich ist. Das Ordinariat 146t ein arztliches Gutachten
iiber den vorliegenden Fall einholen. Daraus ergibt sich



318 Kénig, Die Zwangssterilisation

folgender Tatbestand: Beim Manne liegt eine Vasektomie
Vasotomie) vor, indem beide Samenleiter in -einer
Breite von ungefihr zwei Zentimetern durchschnitten
worden sind. Eine Folge dieser seinerzeit im Dritten
Reiche auf Grund des Gesetzes iiber die Unfruchtbar-
machung erbkranker Personen durchgefithrten Operation
besteht darin, daB die potentia coeundi zwar aufrecht
bleibt, die Moglichkeit ,,effundendi verum semen, a testi-
culis elaboratum, intra vas mulieris* aber fehlt. (In die-
ser Situation befinden sich nicht nur die Sterilisierten
des Dritten Reiches, sondern auch jene, die auf Grund

sogenannter eugenischer Gesetze — z. B. in manchen
Staaten der USA. — eine solche Operation erfahren
haben.)

Zur weiteren Klarstellung hat das Ordinariat in dem
Falle ein weiteres Gutachten eingeholt, um festzustellen,
ob der operative Eingriff, der die Sterilisierung zur Folge
hatte, durch eine sogenannte ,,Riickoperierung™ zu behe-
ben sei; weiters um festzustellen, ob diese Operation als
»lebensgefahrlich” zu bezeichnen sei und ob ein ginsti-
ger Ausgang mit Sicherheit erwartet werden konne. Das
medizinische Gutachten, das hierauf vom Chef einer
. chirurgischen Abteilung erstellt wurde, lautete dahin,
daf die Riickoperierung einer Vasektomie ungeféhrlich
sei und normalerweise als erfolgbringend bezeichnet
werden konne. Dem Ordinariat blieb noch die weitere
Frage zu l6sen, ob zur Giiltigkeit der Ehe die Rickopera-
tion erforderlich sei, ob davon die Erlaubtheit der Ehe
abhinge oder ob dadurch weder Giiltigkeit noch Erlaubt-
heit betroffen werden.

Zur Klirung des Sachverhaltes gehen wir aus vom
Ehevertrag, dessen Wesen darin besteht, daf zwei Per-
sonen verschiedenen Geschlechtes (jure habiles) durch
einen bestimmten Willensakt das ,jus — perpetuum et
exclusivum — in corpus® gegenseitig geben und nehmen.
Dieses gegenseitige jus in corpus ist die Grundlage der
dauernden geschlechtlichen Ehegemeinschaft und be-
zieht sich auf die ,,actus per se aptos ad prolis genera-
tionem* (can. 1081, § 2), d. h. auf die copula conjugalis
perfecta. Jeder Eheteil hat die Pflicht, seinen durch die
Natur bestimmten physiologischen Beitrag fir das Zu-
standekommen der copula conjugalis perfecta zu leisten,
und das Recht, das Entsprechende vom anderen Eheteil
zu fordern. Dadurch werden die Gatten ,ein Fleisch®
oder ,.ein Leib* (Gn 2, 24; Mt 19, 5; Eph 5, 31). Ist ein



Konig, Die Zwangssterilisation 319

Teil nicht imstande, das zu leisten, was zum Wesen einer
copula conjugalis perfecta gehort, so ist er auch unfihig
zum Ehevertrag. Man kann nicht itber etwas einen Ver-
trag schliefien, woriiber man nicht verfiigt oder was man
nicht besitzt.

Zur copula perfecta, auf die sich der Ehevertrag be-
zieht, gehort nun nach der Praxis der S. Rota auf Seiten
des Mannes nicht nur die Fihigkeit ,,penetrandi vaginam
mulieris®, sondern auch die ,actio ad effundendum
verum semen”, die ,,effusio veri seminis®. Das letztere ist
also nicht gegeben, wenn der natiirliche Vorgang der
ehelichen Vereinigung so vor sich geht, daf er nur
»humorem quendam semini similem* hervorbringt,
»quod accidit, quando vir caret testiculis in quibus
semen elaboratur™ (vgl. Gasparri, Tractatus de matrimo-
nio, Roma 1932°, nr. 517; vgl. nr. 506, 526. Ebenso Sacrae
Romanae Rotae decisiones seu sententiae quae prodie-
runt anno 1939, p. 167, 2 (in jure); Wernz-Vidal, Jus
can. V. 224, nr. 4). Nicht die ,,vis generativa seminis® ist
entscheidend, sondern das ,,elaboratum in testiculis* und
die ,effusio naturali modo®“. — Wenn das Kirchenrecht
den zur copula perfecta unfihigen Mann (impotentia
coeundi) als ,impotent“ bezeichnet, so ist das natur-
rechtliche Ehehindernis der Impotenz des can. 1068, § 1,
darum in zweifacher Weise moglich: einerseits auf Grund
der ,impossibilitas penetrandi vaginam®; andererseits
,,0b defectum veri seminis“ oder besser wegen der Un-
fahigkeit zu jener Handlung, durch die jene effusio semi-
nis erfolgt’). Zum Vergleiche sei die Beschreibung des
Sachverhaltes angefiihrt, wie sie in der Sententia Rotalis
vom 25. IV. 1941 erfolgte: ,Potentia coeundi exigit ut
homo ad coitum afferre valeat id quod natura ei ad coitum
imposuit afferendum. Imposuit autem natura utrique
sexui afferendum id, quod ad originem novae vitae
requiritur, inquantum haec origo praecise pendet ab acti-
vitate coeundi*. Das gilt sowohl fiir die Frau wie fiir den
Mann. Nur die Art und Weise, in der es die Natur geord-

1) Vgl. die ausgezeichnete Definition von Cappello, De sacra-
mentis, ed. 3, vol. III, nr. 342: , Actio qua semen verum effundi-
tur modo naturali in vaginam mulieris.“ Dazu sei verwiesen auf
die interessanten Feststellungen der Rota, Decisio vom 25. Oktober
1945, coram A, Jullien, die auf diese Definition und die iiblichen
Formulierungen der Rota Bezug nimmt. Vgl. Periodica de re
morali, canonica, liturgica XXXV (1946), S. 6. — Demnach er-
fordert die actio coeundi: 1. membrum, 2. testiculum ad semen
producendum, 3. erectibilitas, 4. canaliculi deferentes pervii.



320 Konig, Die Zwangssterilisation

net hat, ist bei beiden Geschlechtern verschieden. Wenn
also der Mann aus irgend einem Grunde — sei es durch
ein vitium naturae oder durch einen kiinstlichen Eingriff
— nicht imstande ist, ,,id afferre, quod natura ei ad coi-
tum imposuit afferendum®, scl. semen verum, so ist er im
kirchenrechtlichen Sinne als impotent zu bezeichnen?).

‘Wir miissen also hier unterscheiden zwischen der
actio hominis und actio naturae. Die actio naturae wird
nicht in den Ehevertrag einbezogen, weil sie der Len-
kung und Fithrung des Menschen entzogen ist. Rechte
und Pflichten der ehelichen Gemeinschaft miissen sich
daher nur auf die actio hominis beschrianken, allerdings
in ihrer Zuordnung auf die actio naturae. Das Ziel der
chelichen Gemeinschaft (ihr finis primarius) wird durch
die actio hominis vorbereitet, durch die wunderbaren
Gesetze der actio naturae (unabhingig vom Menschen)
bis zur procreatio prolis selbsttatig erreicht. Das eheliche
jus in corpus ist somit ein ,.jus ad et in actionem homi-
nis“. Die actio naturae bleibt notwendig davon ausge-
schlossen. Wird die actio hominis in ihrem Wesen durch
ein vitium zerstort, so verhindert dieses vitium auch das
Werden des Ehevertrages. :

Die productio seminis in testiculis gehort nicht zur
actio hominis, sondern zur actio naturae. Die Herbei-
fithrung des von der Natur bereitgestellten semen gehort
zur actio hominis in actu conjugali, ist ein Wesens-
bestandteil der copula perfecta oder der potentia
coeundi. Daher sind Greise nicht als impotent zu bezeich-
nen und auch nicht von einer Ehe auszuschlieBen, weil
das, was zur actio hominis gehort, bei ihnen in keiner
Weise ein vitium aufweist, Daf die actio hominis nicht
zur effusio seminis fithrt, ist ein Defekt der actio naturae,
aber nicht der actio hominis. Wenn aber die feinen Ka-
nialchen der Samenleiter nicht funktionieren oder nicht
funktionieren koénnen, so ist das ein Defekt in der actio
hominis, ein Defekt daher in der copula conjugalis, eine
impotentia coeundi und begriindet das Ehehindernis der
Impotenz. Bei Greisen sprechen wir darum von einer
impotentia generandi, beim Nichtfunktionieren der Sa-

2) Diese genaue Unterscheidung kennt z. B. das Zivilrecht, bzw.
die Gerichtsmedizin nicht. Beim Fehlen des semen verum, z. B.
bei der Sterilisation, die die sonstige Funktionstiichtigkeit des
méannlichen Gliedes nicht behindert, nimmt «ie Gerichtsmedizin
nicht eine impotentia coeundi (wie das Kirchenrecht), sondern
nur eine impotentia generandi an. Der =zivilrechtliche und der
kirchenrechtliche Impotenzbegriff decken sich daher nicht.



' Konig, Die Zwangssterilisation 321

menstrange aber von einer impotentia coeundi, denn es
ist ein ,,defectus veri seminis‘?).

Um also genau feststellen zu konnen, welche Auswir-
kung die Sterilisierung auf den ehelichen Vertrag hat,
miissen wir wissen, ob es sich dabei um einen defectus
in actione hominis oder einen defectus in actione naturae
handelt. Bei der Sterilisation (Vasektomie) werden nor-
malerweise die beiden Samenleiter durchschnitten. (Da-
von zu unterscheiden ist eine Durchtrennung der Samen-
strange, die wegen der Durchschneidung der die Samen-
leiter umgebenden Adern und Nerven Atrophie der
Keimdriisen herbeifithrt). Die Folge dieser Durchtren-
nung der beiden Samenleiter ist, daf der Mann rein
physiologisch den ehelichen Verkehr zwar ausfithren
kann wie der Nichtsterilisierte; durch die Vasektomie hat
er aber das Vermogen verloren, ,semen in testiculis
elaboratum effundere intra vas mulieris®, eben wegen
des Nichtfunktionierens der feinen Kanilchen, der unter-
brochenen Samenleiter. Es erfolgt zwar eine Absonde-
rung eines humor prostaticus (Cowperianus); das ist
aber etwas ganz anderes als das geforderte semen verum
(vgl. Niedermeyer, Handbuch der speziellen Pastoral-
medizin I, 1949, S. 194).

Physiologisch betrachtet, scheint nach der Sterilisa-
tion nur eine Unfruchtbarkeit (sterilitas) auf Seiten des
Mannes vorzuliegen, von der es § 3 des gleichen Canon
heifit: ,,Sterilitas matrimonium nec dirimit nec impedit".
Die tiefe ethische Fundierung des Kirchenrechtes, seine
Verankerung im ordo aeternus durch die Offenbarung
zwingen zu einer scharferen Prézisierung des Impotenz-
begriffes. Die Riicksichtnahme auf den finis primarius
der Ehe fithrt dazu, daf der Impotenzbegriff auch beim
bloflen defectus veri seminis gegeben ist und, wie wir
oben gezeigt haben, als Tatbestand des can, 1068, § 1, ein
trennendes Ehehindernis begriindet.

Es ist nicht nétig, in diesem Zusammenhang weiter
auf die viel diskutierte ,Jmpotenz- und Sterilitits-Theo-

") Vgl. dazu die Decisio Rotalis vom 25. April 1941 coram
Wynen: Defectus veri seminis ex duplici fonte oriri potest: siqui-
dem aut testiculi semen producere non valent aut semen in testi-
culis elaboratum ad extra exire nequit. Primum accidit, si testi-
culi vel a mativitate insufficienter evoluti sunt ut semen produ-
cere nequeanf, vel si post normalem evolutionem ob morbum
venerem orchitis in tali gradu atrophia affecti sunt ut totaliter
incapaces evadant ad semen producendum; alterum vero quando
canaliculi epididymi . . . in eo gradu obstructi sunt, ut semen in
testiculis elaboratum ad extra exire non poterit.

,,Theol.-prakt, Quartalsehrift IV. 1950, 21



322 Konig, Die Zwangssterilisation

rie“ der Kanonisten einzugehen (ausfithrliche Darlegung
der Argumente bei Gasparri, a. a. O., nr. 522 ff.; A. Ver-
meersch, Theologia moralis, tomus IV, Roma 1926,
nr. 40; idem, De castitate et vitiis oppositis, nr. 83; E. v.
Kienitz, Christliche Ehe, Frankfurt a. Main 1938, S. 128 {I.;
F. Schonsteiner, Grundril des kirchlichen Eherechtes,
Wien 1937, S. 257 £.).

Die Rechtsfrage scheint zunachst klar zu sein. Die
Mehrzahl der Autoren (vgl. F. Cappello, Tractatus cano-
nico-moralis de sacramentis, vol. III de matrimonio, nr.
377; Capello spricht von einer ,,communis fere sententia®
der Autoren) stellt fest, daf der sterilisierte Mann, wenn
das Hindernis dauernd ist, im kirchenrechtlichen Sinne
impotent ist. Nur Vermeersch (De castitate, nr. 83) ver-
tritt die Ansicht, daBl dies nicht feststehe, weil man die
iibliche Gleichsetzung der Sterilisierten mit den Eunuchen
hinsichtlich des Geschlechtsaktes nicht aufrechterhalten
konne. Vermeersch macht zwei Griinde geltend: 1. Die
dem Akte entsprechende secretio interna ist nicht auf-
gehoben und 2. eine copula satiativa ist moglich. Auch
sonst konnen Sterilisierte wegen Beibehaltung ihres
mannlichen Aussehens und Charakters, die unverandert
bleiben, Eunuchen nicht gleichgestellt werden. Capello
fithrt diese Ansicht an, ohne ihr zu widersprechen. Wir
miissen daher die Rechtsfrage noch weiter klaren.

In der Regel beweist man die Impotenz der Sterili-
sierten aus der Tatsache, dafi bei Eunuchen ein trennen-
des Ehehindernis vorliegt, weil dort die effusio veri semi-
nis nicht moglich ist. Nach Vermeersch ist die Sache so,
daf Sixtus V. die Ehe der Eunuchen nicht deswegen ver-
boten hat, weil keine effusio veri seminis stattfindet, son-
dern weil eine copula satiativa sowie eine secretio interna
unmoglich ist. Daher kénne aus der Bestimmung Six-
tus’ V. kein Schluff gezogen werden auf die kirchenrecht-
liche Impotenz der doppelseitig Vasektomierten. (J. Gro-
sam, Linzer Quartalschrift 83, 1930, 701 ff., 718, 719, ver-
tritt ebenfalls die Ansicht von Vermeersch. Noldin
spricht vol. II, nr. 328, 3, allgemein iiber die Sterilisie-
rung bei der Frau und beim Mann und meint, unter Hin-
'weis auf die sehr ausfithrliche und griindliche Arbeit von
Grosam a. a. 0., daff die Frage, ob bei doppelseitiger
Vasektomie Impotenz vorliege, noch nicht entschieden
sei.) Bestiinde die Ansicht Vermeerschs zu Recht, so wire
— unabhéngig von der Aufhebbarkeit oder Unaufhebbar-
keit der Vasektomie — die Impotenz der ménnlichen



Konig, Die Zwangssterilisation 323

Sterilisierten von vornherein nicht gegeben oder wenig-
stens zweifelhaft. _

Gegen diese Ansicht miissen wir aber einwenden, daB
es nicht darauf ankommt, ob eine secretio interna oder
eine copula satiativa moglich ist, sondern darauf, ob eine
solche copula als eine copula conjugalis perfecta anzu-
sprechen ist oder nicht. Auch eine copula satiativa mufl
sich dem finis primarius der Ehe unterordnen konnen.
Diese Unterordnung unter den finis primarius bleibt bei
den Greisen gewahrt*)., Bei den Sterilisierten aber ist
diese Hinordnung der copula auf den finis primarius der
Ehe kimstlich und gewaltsam vernichtet worden. Die
Unversehrtheit der Samenleiter gehort wesentlich zur
Funktion des mannlichen Geschlechtsapparates. Die pro-
ductio veri seminis geht dem Begattungsvorgang voraus
und gehort nicht zum Geschlechtsakt selber. Die Funk-
tion der Samenleiter wird im Begattungsakte als inte-
grierender Bestandteil in Tatigkeit gesetzt. Wenn also
die productio veri seminis, wie es bei den Greisen der
Fall ist, aufgehort hat, so haben wir nur eine impotentia
generandi und nicht coeundi, denn die Funktionstiichtig-
keit zur Setzung des Aktes ist im vollen Umfange gewahrt.
Mit anderen Worten: Die productio veri seminis, als dem
Geschlechtsakt vorausgehend, gehort zur actio naturae.
Die ungehinderte Titigkeit der in den actus copulae mit-
einbezogenen Samenleiter gehoért zum actus coeundi. Ist
diese Tiatigkeit (Aktivierung) der Samenstringe génzlich
gestort, so ist der actus coeundi in seinem Wesen zer-
stort, wesentlich unvollstandig; daher liegt impotentia
coeundi im Sinne des Kirchenrechtes vor. Das Vorhan-
densein oder Fehlen einer copula satiativa beriihrt das
Wesen des actus coeundi nicht.

Der actus conjugalis mufi ferner in seinem Wesen
auf das bonum commune (procreatio prolis) hingeord-
net sein. Die copula satiativa ist ein bonum privatum,
secundarium und kann nie ein Ersatz fir das bonum
commune sein. Dall bei den Greisen die procreatio prolis
nicht moglich ist, ist nicht ein vitium actus, sondern ein

%) Auf die Diskussion {iiber die Konstitution Sixtus’ V. ,.Cum
frequenter” geht in diesem Zusammenhang P. Aguirre (Periodica
de re morali, canonica, liturgica (XXXVI, 1947, S. 20 ff) ausfiihr-
lich ein in seiner vorziiglichen Arbeit ,De impotentia viri juxta
jurisprudentiam Rotalem®, Er hat hinreichend bewiesen, daB man
von der genannten Konstitution aus kein stichhiltiges Argument
gegen die oben vertretene Amffassung vorbringen kann.

21*



324 Konig, Die Zwangssterilisation

defectus (vitium) naturae. Bei den doppelseitig Sterilisier-
ten liegt nicht ein vitium naturae, sondern ein vifium
actus vor. Bei den Greisen bleibt der ordo actus in Bezug
auf den finis primarius der Ehe gewahrt; bei den Sterili-
sierten (wir betrachten nur den Fall des sterilisierten
Mannes) ist die Hinordnung des actus auf den finis pri-
marius in seinem Wesen gestort. Eine indirekte Bestati-
gung dafiir sehen wir in der Entscheidung des S. Offi-
cium vom 1. April 1944 iiber den finis primarius und
secundarius der Ehe. Aus diesem Grunde diirfte auch
der Einwand Noldins (III*, nr. 567) gegen die Sentenz
von Gasparri, De Smet u. a. nicht stichhaltig sein. Vom
Sterilisierten kann man — nach dem von uns Gesagten
— eben nicht behaupten: ,,eodem modo ponit actum ac
sanus.” Daher ist der ,,vasectomiam passus’ nicht der
,mulier excisa” gleichzusetzen. Der Sachverhalt der
mulier excisa ist anders. Darum sagen, nach unserer An-
sicht mit Recht, Gasparri, De Smet usw.: ,,mulier excisa
eodem modo ponit actum ac sana.” :

Die angefithrte Begriindung vom vitium actus der
Vasektomierten gilt auch von den Eunuchen, und darum
ist in dieser Hinsicht zwischen beiden kein Unterschied.
Daher wird auf die Impotenz der Sterilisierten aus dem
Eheverbot der Eunuchen mit Recht geschlossen. Der
ganze Beweis wird hinreichend bestatigt durch die
§pruchpraxis der Rota (a.2a. 0., vgl. z. B. p. 167: ,Me-
morare, ad jus quod attinet, satis sit vere esse impoten-
tem ideoque ad valide contrahendum inhabilem virum
qui vero semine careat, quippe qui nequeat peculiare
contractus matrimonialis objectum praestare: fale enim
objectum non est nisi copula ex se apta ad prolis genera-
tionem, quae scilicet consistit, prouti ex innumeris patet
Rotalibus sententiis, in immissione penis in vaginam et
effusione veri seminis intra eandem. Haec copulae con-
jugalis notio vel natura certissima est, uti patet praeter
alia ex Motu Proprio ,,Cum frequenter” Sixti PP. V diei
27 junii 1587, quo Pontifex vetuit ne Eunuchi et spa-
dones nuptias inirent®).

Als eine nahere Fassung der quaestio juris diirfen wir
auch die rechtlichen Feststellungen der Rota in ihrer
Decisio X aus dem Jahre 1937 (5. R. Rotae Decisiones,
vol. XXIX, p. 78) nehmen. Es handelt sich um einen
organischen Fehler auf Seite der Frau (,loco vaginae,
monstruosum tantum organum viro subministrat”). In
diesem Falle ist die copula conjugalis, wie sie der Ehe-



L]
Konig, Die Zwangssterilisation 326

vertrag notwendig voraussetzt, unmoglich. Wenn auch
die ,,sedatio concupiscentiae in utroque coniuge” mog-
lich ist, so geniigt dies noch nicht fiir eine copula conju-
galis. Es mufl von seiten des actus conjugalis der An-
schluB an die actio naturae gewahrt sein. (,,Quare in
canonico conceptu copulae haud satis est ut coitus sit
simpliciter coitus . . . sed requiritur ut coitus sit conju-
galis . . . etsi sedatio concupiscentiae in utroque coniuge
obtineatur, haberetur dumtaxat coitus animalis, quo
plene defraudatur ordinatio naturae”. S. R. Rotae Deci-
siones, a.a. 0.) Die actio naturae selber — so ist die
Spruchpraxis — gehort nicht mehr zum Objekt des gilti-
gen Ehevertrages. Deswegen ist eine aus diesem Grunde
unfruchtbare Ehe nie ungiultig. Wenn aber der Anschluf3
der copula conjugalis an die actio naturae zerstort ist,
so ist die copula conjugalis selber in ihrem Wesen zer-
stort, weil dieser AnschluB an die actio naturae noch
zum Wesensbestandteil des actus conjugalis gehort. In
dieser Hinsicht sind Eunuchen und doppelseitig Vasek-
tomierte ,.eadem ratione* als impotent zu bezeichnen.
Das kirchliche Recht faBt damit das Hindernis der Im-
potenz schirfer und vollkommener als die gerichtliche
Medizin. Nach all dem konnen wir dieser Ansicht, welche
die quaestio juris in Zweifel zieht (d. h. ob durch den
Mangel der effusio veri seminis bei doppelseitiger Vasek-
tomie des Mannes Impotenz entstehe), schwerlich wirk-
liche Probabilitat zusprechen.

Fir die quaestio juris ist weiter der Tatbestand mal-
gebend, ob die vorgenommene Sterilisierung fiir den Be-
treffenden dauernd ist oder nicht. Nachdem also die
Perpetuitas im allgemeinen, und in unserem Falle im
besonderen, nicht feststeht, haben wir ein dubium facti,
und demzufolge erging die Entscheidung des S. Offi-
cium®), daB bei Mannern, ,.die auf Grund des deutschen
Sterilisierungsgesetzes operiert wurden” eine Eheschlie-
Bung nicht zu verhindern ist, weil ihre Impotenz sachlich
immerhin zweifelhaft ist (vgl. E. v. Kienitz, a.a.0., S. 158).
Und sobald ein Zweifel iiber die Sachlage hinsichtlich
des trennenden Ehehindernisses besteht — sei der Zwei-

5 Die seinerzeit nicht verdffentlichte Antwort des S. Officium
vom 16. Februar 1935 — ausgeltst durch die Anfrage des Bischofs
von Aachen vom 17. Dezember 1934 — zeigt in ihrer Formulierung
deutlich, daB man sich auf ein dubium facti und nicht auf ein
dubium juris bezog: ,In casu sic dictae sterilizationis iniqua lege
impositae matrimonium ad mentem p. 2 can. 1068 non esse impe-
diendum.*



326 Konig, Die Zwangssterilisation

fel sachlich oder rechtlich —, ist der Eheabschluf} laut
§ 2 des can. 1068 nicht zu behindern.

In unserem Falle ist die Behebbarkeit der Sterilitit
ohne besondere gesundheitliche Gefihrdung arztlich be-
gutachtet, daher kann schon gar kein Zweifel dariiber
bestehen, dafl das Ehehindernis nur zeitlich ist, darum
einer EheschlieBung nichts entgegensteht. Nach Ver-
meersch (Theologia moralis, tom. IV, a.a. 0., nr. 42)
wire aber ein impedimentum perpetuum des Sterilisier-
ten solange gegeben, als er sich nicht operieren laft. Er
argumentiert folgendermafien: ,,Was ist zu tun, wenn
jemand die Ehe schlieBt in der Absicht, sich der chirur-
gischen Operation bald und zuverléssig zu unterziehen?
‘Wir halten die Ehe fir ungiiltig, weil der Mann, solange
die Operation nicht gemacht ist, an einer impotentia per-
petua leidet.” Ahnlich argumentiert B. Merkelbach O.P.,
Summa Theologiae moralis III°, Briigge 1947, S. 888:
»- .- Vasectomicus potius censendus est perpetuo impo-
tens, usquedum constet de potentia sibi restituta.”” Diese
Losung scheint mir — auch unabhingig von der oben
angefithrten Entscheidung des S. Officium — nicht rich-
tig zu sein, weil eine leicht zu beseitigende Vasektomie
als ein aufhebbares Unvermégen anzusprechen ist. Dies
ist unabhéngig vom Zeitpunkt der Operation. Ja, sogar
im Falle, daB ein solcher Mann die Operation nie durch-
fuhren laft, dndert dies nichts am medizinischen Sach-
verhalt, dal das Hindernis jederzeit behebbar ist. Wiirde
sich durch die Operation ergeben, da das Hindernis auf
diesem Wege nicht zu beseitigen ist oder nur unter
Lebensgefahr operiert werden konne, so wiirde sich von
dem Zeitpunkt der Operation an herausstellen, daBi das
impedimentum bereits auch vorher ein perpetuum war.
Nach Vermeersch und Merkelbach aber ware zwischen
diesen beiden verschiedenen Sachverhalten vor der Ope-
ration kein Unterschied. Ware der Ausgang der Operation
von vornherein unsicher, so miifite das Hindernis wenig-
stens als zweifelhaft behebbar angesprochen werden. Da-
mit liegt wiederum ein dubium facti vor, das einer Ehe
nicht im Wege steht.

Fir unseren Fall steht so viel fest, daB die Ehe auf
Grund der bereits geitbten Spruchpraxis laut der oben
genannten Entscheidung des S. Officium giiltig geschlos-
sen werden kann, weil das impedimentum sachlich nicht
unbehebbar ist.

*



Konig, Die Zwangssterilisation 327

Nun beginnt die moraltheologische Seite des Falles
aktuell zu werden: ist eine solche Ehe unabhingig von
der Operation giiltig und erlaubt oder mufi zu ihrer Er-
laubtheit die Operation vorher geschehen?

1. Da im Ehevertrag das jus ad corpus zur Herstel-
lung der ehelichen Geschlechtsgemeinschaft gegenseitig
gegeben und genommen wird, so ist zunichst der um
seine Impotenz wissende Partner verpflichtet, dem an-
deren Teile davon Mitteilung zu machen, weil sonst die
Vertragsmaterie in wesentlichen Dingen anders ist, als
sie mit Recht vorausgesetzt wird. Das gilt nicht nur fir
die sicheren, sondern auch fiir die zweifelhaften Falle.
Das Verschweigen eines solchen Tatbestandes wére auf
alle Falle schwer sindhaft. Handelte es sich um eine
bewufite impotentia perpetua, so wire die Eheschlieflung
nur scheinbar und es kdme noch die Qualifikation eines
Sakrilegs hinzu. In der Regel wird man aber ein solches
Wissen nicht voraussetzen diirfen, sondern den guten
Glauben der EheschlieBenden annehmen koénnen. Han-
delt es sich um eine behebbare Impotenz, so besteht an
sich ebenfalls eine schwere Verpflichtung, den anderen
ehebereiten Teil darauf aufmerksam zu machen, weil er
vom Zeitpunkt des Eheabschlusses an das Recht auf eine
copula perfecta hat. In unserem Falle ist die copula —
rein medizinisch gesprochen — moglich und wird wahr-
scheinlich ohne besondere Aufklirung von keinem der
beiden Eheleute als eine copula imperfecta erkannt
werden.

De facto ist — auch vom natiirlichen Standpunkite —
die medizinisch richtig durchgefithrte copula des vasek-
tomierten Mannes fiir die Frau mit Nachteilen verbun-
den. Nicht nur deswegen, weil sie das Recht hat auf eine
»copula per se apta ad prolem generandam®, sondern
weil selbst eine rein physiologische Betrachtung die
nachteilige Situation der Frau erkennen 1afit. Prof. Fried-
rich Haag hat in der Miinchener medizinischen Wochen-
schrift (1939, S. 180ff.) darauf hingewiesen, dal das
semen virile nicht nur eine Befruchtungsaufgabe hat,
»sondern durch Resorption bestimmter Anteile wichtige
Aufgaben bei der Frau erfillt, andernfalls Ausfalls-
erscheinungen auftreten”. Eine Reihe von Fachérzten,
z. B. Thomson in England, Sigmund und Stemmer in
Deutschland, sowie Vogt, Meyer, Grabley, haben gezeigt,
,daB die minnliche Samenfliissigkeit, in der neben den
Samenzellen sich fiir die Frau wichtige Hormonstoffe be-



328 Konig, Die Zwangssterilisation

finden, in der Gebarmutter zum Teil aufgesaugt wird” (vgl.
H. Frithauf, Ehe und Geburtenregelung, Mainz, 1949).
Hier sehen wir wieder, wie sich die medizinische und .
ethische Ordnung ergénzen. Vor allem ist aber der Um-
stand in Betracht zu ziehen, daB der weibliche Eheteil
die Hoffnung auf Nachkommenschaft, auf die Frucht der
ehelichen Gemeinschaft, notwendig erwarten darf. Es
ware eine schwere Enttduschung, wenn die Frau sich
nachtréglich, nach Abschluf der Ehe, in dieser Hoffnung
getduscht, hintergangen betrachten miBte. ,,Der andere
Teil hat ein sittliches Recht darauf zu wissen, ob er mit
Kindern rechnen darf oder nicht; denn der schonste
Segen einer Ehe ist das Kind, und christliche Ehegatten
schliefen die Ehe nicht sosehr um der Geschlechts-
gemeinschaft an sich, sondern um der Frucht dieser Ge-
schlechtsgemeinschaft, um des Kindersegens willen®
(E. vl Kienilz, o 4.0, S 167).

2. Cappello (a.a. 0., 366) (F. Schénsteiner, a. a. 0.,
267, u. a. argumentieren in gleicher Weise) stellt aus-
driicklich die Frage — in einem moraltheologischen Ex-
kurs zum Impedimentum impotentiae —, ob es eine
Sinde sei, wenn jemand eine Ehe eingeht, wissend, daf}
bei ihm das Hindernis der zeitlichen Impotenz vorliege.
Er unterscheidet zwei Falle: wenn das Hindernis bald
behebbar ist, ist es keine Siinde. Ist es aber erst nach
langer Zeit behebbar, so siindigt der mit dem Gebrechen
behaftete Teil, wenn er dies dem anderen verschweigt.
Es sei ein zweifaches Unrecht in diesem Verschweigen
eingeschlossen: einmal tauscht er den anderen Ehepart-
ner in Bezug auf eine wesentliche Eigenschaft des Ehe-
verirages; andererseits setzt er ihn der Gefahr der Un-
enthaltsamkeit aus. Soweit Cappello.

Ich halte es fiir fast sicher, daB der Autor hier nur
ein solches Hindernis im Auge hat, das mit der Zeit von
selbst geheilt wird oder auf Grund einer Heilbehandlung
behoben wird. Auf unseren Fall der Riickoperierung
eines Sterilisierten kann man diese obigen Argumente
nicht ohne weiteres anwenden, weil es sich hier um eine
sofortige Behebbarkeit des Ubels handelt; es ist nur von
der Einwilligung oder vom Entschlufi des impotenten
Ehepartners abhangig. Soweit die neueren Moralisten
auf die Frage der erlaubten EheschlieBung des zweifel-
haft Impotenten eingehen, gehen sie von denselben Vor-
aussetzungen wie Cappello aus (vgl. z. B. Noldin III,
26. Aufl.,, nr. 569).



Konig, Die Zwangssterilisation : 329

3. Was tiber die eheliche Gemeinschaft derjenigen
gesagt wird, die aus eigener Schuld impotent geworden
sind, kommt hier nicht in Frage (vgl. J. Grosam, a. a. O.,
S. 712; A. Schmitt S. J., Linzer Quartalschrift 91, 1938,
S. 97). Mit A. Schmitt haben wir hier verschiedene Fille
zu unterscheiden: Ist die Sterilitit nur eine zeitweise
und durch eine Behandlung (z. B. durch Bestrahlungen)
zu beheben, so miilite der Verkehr bis zur Wiederher-
stellung der Organe unterbrochen werden. Ist die Steri-
lisierung nur durch eine Operation behebbar, so miifite
diese erfolgen, falls eine begriindete Aussicht besteht auf
Erfolg; der eheliche Verkehr wire solange zu unter-
lassen. Ist schlieflich eine Wiederherstellung des ur-
sprunglichen Zustandes nicht mehr zu erreichen, so
»milfite sich die wirksame Bufie darin zeigen, dal beim
Verkehr immer wahres Bedauern iwiber die schlechte
Tat oder Sehnsucht nach Kindern vorhanden seien®
(A. Schmitt, a.a.0.).

4. F. Schonsteiner (a.a. 0., S. 261), der am ausfithr-
lichsten auf die mit der Vasektomie verkniipften Fragen
eingeht, entscheidet dariiber relativ einfach: ,,Quod atti-
net' ad actus conjugales, conjuges possunt matrimonio
uti, sive vir ante nuptias sive post nuptias vasectomiam
subiit. Et hoc tamdiu, quamdiu quaestio de perpetuitate
impotentiae mariti non cum plena certitudine morali
solvatur.” Schonsteiner unterscheidet zunichst nicht, ob
es sich um eine freiwillige Sterilisierung oder eine un-
freiwillige handelt. Fir die rechtliche Seite ist dieser
Umstand gleichgultig, weil es sich dabei nicht um die
Ursache der Sterilisierung handelt, sondern nur um den
Sachverhalt, ob es eine dauernde oder zeitliche Sterili-
tat ist. Moraltheologisch ist ein wesentlicher Unterschied
zwischen freiwilliger und unfreiwilliger Sterilisierung.
Bei den aus eigener Schuld Vasektomierten handelt es
sich um eine aus Reue und Vorsatz erflieBende Verpflich-
tung reparandi damni. Bei den unfreiwillig Sterilisierten
fallt diese Verpflichtung weg.

J. Soweit mir bekannt, ist bis jetzt nur der Fall er-
wogen worden, ob eine Frau verpflichtet ist, sich ope-
rieren zu lassen, wenn nach der Hochzeit ein zeitliches
Hindernis dieser Art vorliegt. (Wire es dauernd, so
ware die Ehe ungiiltig.) Im allgemeinen vertreten die
Moralisten die Ansicht, daff die Frau zu einer solchen
Operation verpflichtet ist, auch wenn sie mit grofieren
Schmerzen und Unannehimlichkeiten verbunden ist. Als



330 Konig, Die Zwangssterilisation

Grund gibt man an, daB eine solche Verpflichtung aus
dem Vertrag stamme, dem Manne zu geben, worauf er
normalerweise aus dem Ehevertrag Anspruch hat. Die
Ansicht des hl. Alphons, dall eine Frau zur Operation
nicht verpflichtet sei, wenn sie sich aus Schamhaftigkeit
energisch zur Wehr setzt, ,se subiicere oculis et mani-
bus chirurgi®, ist heute praktisch aufgegeben (vgl. Nol-
din III, 26. Aufl., nr. 569).

Wenn auch der Fall, da die impotentia auf Seiten
des Mannes und nicht der Frau gegeben ist, fir die
Moralisten insoweit neu ist, so diirfen wir doch auf die
gleichen Argumente aus dem Ehevertrage hinweisen, um
die Pflicht auch fiir den Mann zu beweisen, dal} er auf
Grund des Ehevertrages im Rahmen des normal Mog-
lichen gehalten ist, seinem actus conjugalis die natiir-
liche integritas zu geben. Darauf hat die Frau aus dem
- Ehevertrag das gleiche Recht, wie der Mann der Frau
gegeniiber. Wir haben oben bereits gesehen, dall die
veri seminis effusio, selbst rein physisch betrachtet, fiir
die Frau nicht ohne gesundheitliche Bedeutung ist. Ab-
gesehen von dieser ,,physiologischen Begriindung” hat
die Frau — und das ist das entscheidende Argument —
das Recht auf die copula integra, weil nur so der finis
primarius der Ehe angestrebt werden kann. Um diese
aus dem Ehevertrag sich ergebende Forderung gegen-
itber der Frau erfiillen zu konnen, mufl auch der schuld-
los sterilisierte Mann die normalen Mittel anwenden, um
dieses Ziel zu erreichen. Je leichter dies zu erreichen
ist, desto grofer ist die Verpflichtung; je schwieriger
es ist, um so geringer die Verpflichtung, bzw. um so
_starker wiegen die Entschuldigungsgriinde.

Bei der Riickoperierung sind allerdings zwei Dinge
getrennt zu betrachten: a) die Durchfithrung der Opera-
tion selbst (ihre Gefahrlichkeit), b) die Sicherheit oder
Wahrscheinlichkeit, mit der das Wiederfunktionieren
der Samenleiter erwartet werden darf. Wenn auch die
Operation selbst als ungefahrlich bezeichnet wird, so
ist damit noch nicht mit Sicherheit das Wiederfunktio-
nieren der operierten GefaBle gegeben. Das Gutachten
sagt aus, daBi die Operation ,,normalerweise” erfolgbrin-
gend sei, d. h. mit einem Kkleinen Prozentsatz von Ver-
sagern mufl} bei solchen Dingen ,,normalerweise” gerech-
net werden. Wir sind der Ansicht, dal die wverhaltnis-
miBig geringe Moglichkeit eines erfolglosen Operations-
ausganges noch kein Grund ist, die Ansicht zu vertreten,



Konig, Die Zwangssterilisation 331

es handle sich nicht mehr um ein normales Mittel, das
einzusetzen ist, um den Vollbesitz der Geschlechtsfunk-
tion wieder zu erlangen. Sollte sich aber bei der Ope-
ration herausstellen, dafl der Schaden tatsichlich unbe-
hebbar ist, so hatte das die Feststellung zur Folge, daB
das als behebbar diagnostizierte Hindernis tatsichlich
unbehebbar ist, d. h. dafl ein trennendes Ehehindernis
der Giltigkeit der Ehe im Wege steht. Sollte durch einen
Kunstfehler des operierenden Arztes der Schaden unbe-
hebbar werden, so wiirde das den Tatbestand eines
dauernden Ehehindernisses nicht andern.

Wann mufi die Operation geschehen? An sich besteht
die Verpflichtung, die geeigneten Mittel vor Aufnahme
des Ehevollzuges anzuwenden. Da es sich aber hier um
eine néhere Prazisierung eines allgemeinen Naturgebotes
(,naturgetreue Ehe™) handelt, da kein klar erkennbares
Verbot weder des natiirlichen Sittengesetzes, noch eines
positiv gotilichen Geselzes oder Kirchengebotes vorliegt,
sondern die naturrechtlithe Forderung nach der copula
perfecta auf Grund des doppelten Rechtes der Frau, so
wird ein grave incommodum auf Seiten des Mannes
entschuldigen. Dieses grave incommodum kann in den
wirtschaftlichen Verhaltnissen liegen, kann in psvchi-
schen Hemmungen gegenitber operativen Eingriffen die
Ursache haben.

Verweigert der impotente Ehegatte diese Operation,
die unter normalen Bedingungen ohne Gefahr zu machen
ist, ,,s0 ist die Impotenz zwar tatsichlich, aber nicht
rechtlich dauernd” (Kienitz, a.a. 0., 157). Die Gultigkeit
der Ehe wiirde dadurch nicht beriithrt. In einem solchen
Falle wire aber immer die Moglichkeit gegeben, daf} der
andere Eheteil um die papstliche Dispens vom Bande
der giiltigen, aber nicht vollzogenen Ehe nachsucht.. Ist
die Weigerung des impotenten Gatten aus objektiven
oder subjektiven Griinden gerechtfertigt, so ist die ehe-
liche Gemeinschaft erlaubt. Ist dies nicht der Fall, so ist
die eheliche Gemeinschaft unerlaubt. Das Vorliegen von
Entschuldigungsgriinden ist wegen der immerhin in Be-
tracht zu ziehenden Moglichkeit eines negativen Opera-
tionserfolges eher anzunehmen als das Gegenteil. In der
Praxis kann man Eheleute in bona fide lassen, wenn die
Frau vor der EheschlieBung auf die Tatsache der Steri-
lisation aufmerksam gemacht worden ist.

Nicht ganz beistimmen kénnen wir v. Kienitz (a0,
nr. 157), wenn er im Anschlusse an die Feststellung, daf§



332 Konig, Die Zwangssterilisation

Impotenten der Gebrauch der Ehe wegen Unméglichkeit
der copula conjugalis untersagt sei, fortfahrt: ,Das gilt
insbesondere auch von den Beischlafsversuchen von
Ménnern, an denen die Vasoresektion (Sterilisation) vor-
genommen wurde, wenn sicher feststeht, daB die Vasore-
sektion eine eigentliche und dauernde Impotenz bewirkt
hat. Steht dies nicht ganz sicher fest — nicht wegen
eines Zweifels iiber die Rechtslage, die ganz eindeutig
ist, sondern wegen eines Zweifels dariiber, ob die Ope-
ration auch wirklich ganz gelungen ist und zu einer
unwiederherstellbaren, beiderseitigen Durchtrennung ge-
fithrt hat —, so kann die eheliche Geschlechtsbetéatigung
solcher Manner geduldet werden, selbst dann, wenn die
gréffere Wahrscheinlichkeit dafiir spricht, daf es zu
einem eigentlichen Beischlaf nichf kommt, weil kein
wahrer SamenerguBl erfolgt.” Diese ausschliefilich juri-
stische Betrachtung ist ungentigend.

Es besteht auch hier die Verpflichtung, das dubium
zu beheben, es aus den oben angegebenen Grinden im
Rahmen des Moglichen nicht auf sich beruhen zu lassen.
Und nur soweit dieses ernste Besireben vorhanden ist,
kann man von einer Erlaubtheit der ehelichen Gemein-
schaft sprechen. Dies verlangt die Natur des ehelichen
Vertrages, in der das Recht und die Pflicht zur copula
perfecta im naturrechtlichen und kirchenrechtlichen
Sinne mit enthalten ist, mithin die Pflicht, alle entgegen-
stehenden vitia mit normalen Mitteln zu beseitigen. Die
Pflicht zur Riickoperierung wird praktisch sehr gering,
wenn die Frau das Klimakterium bereits tberschritten
hat. Die bona fides ist nach den Regeln pastoraler Klug-
heit zu beurteilen.

Das Prinzip, das auch in dieser Frage des Ehehinder-
nisses der Impotenz zugrunde liegt, ist die Forderung,
die naturgetreue Ehe zu verwirklichen. Eine naturgetreue
Ehe kann in allem nur auf dem aufgebaut werden, was
ethisch und moraltheologisch richtig ist. Darin liegt die
groffe Ordnung des Schépfers, dessen Weisheit in
schmerzlicher Erfahrung dann erkannt werden mulb,
wenn diese Ordnung gestért wird. Denn ,,omnis inordina-
tus animus est ipsi sua poena” (Augustinus), geht selten
so buchstablich in Erfilllung, wie auf den Irrwegen des
Ehelebens.



Pastoralfragen ; 333

Pastoralfragen

Grabansprachen, Wenn ich aus meinen Erfahrungen ein
Wort zu den Grabansprachen sage, so muB ich zunichst darauf
hinweisen, dafl die Grabansprachen etwas anderes sind als die
Grabreden. Unter Grabrede versteht man eine mehr personlich
gefirbte Lobrede auf den Verstorbenen. Diese Grabrede ist in
auferondentlichen Fillen am Platz, z. B. bei der Beerdigung
eines Priesters oder eines in der Offentlichkeit wohlverdienten
Mannes; sie soll aber nicht bei allen Beerdigungen Brauch wer-
den. Die Geistlichen jener Gegenden, wo sie iiblich ist, seufzen
darunter. Diese Grabreden hat wohl der bekannte Seelsorgs-
schriftsteller Dr. Konrad Metzger im Auge, wenn er immer wie-
der fiir deren Abschaffung plidiert. So schreibt er einmal: , Die
Grabrede ist bei uns immer noch die Regel. Sie wird in sehr vie-
len Fiillen zu einem auBerordentlichen Seelsorgsmittel. Geschickt
gehandhabt, ist sie einer der Wege, um an Fernstehende heran-
zukommen, auch eines der Mittel, um fiir unsere Sache 6ffent-
liche Meinung zu machen. Ich versuche immer wieder, auf der
Kanzel und in der Einzelseelsorge Verstindnis fiir die rein
kirchliche Beerdigung ohne Grabrede zu wecken; freilich stoft
man da noch auf ganz erhebliche Widerstinde.* In einer An-
sprache iiber die Liturgie der Beerdigung sagt er: ,,Wie stark-
miitig und trostspendend steht doch die Kirche am Grabe ihres
Kindes! Fiihlst du. daB in diese Gebete und Gebriuche eine
Grabrede nicht hineinpaft? Mache dir im Testament aus: An
meinem Grabe soll die Rede fehlen, diirfen Krinze und Ge-
priange fehlen, aber mein Begriibnis soll so kirchlich wie mog-
lich sein!* Aus diesen Worten schlieBe ich, daf Dr. Metzger die
Grabrede, wo sie am Platz ist, nicht ablehnt, aber Grabreden,
blof weil sie so iiblich sind. lieber nicht haben will. Wahr-
scheinlich denkt er dabei an Grabreden, bei denen sich die An-
gehodrigen viel Lob und anderes weltliches Zeug erwarten, bei
denen wsich der Priester oft schwer tut, wenn er reden muB.
Darum miacht er einmal die Bemerkung: ;

»Etwas von der Grabrede. ,Gestern spottete er noch iiber
die Kirche, und heute bekommt er eine Grabrede, die sich ge-
waschen hat. So sagte jemand, der solche Beobachtungen ge-
macht hat. Wire es nicht an der Zeit, die Grabreden abzu-
bauen? Unsere beste Grabrede ist unser Leben!" Die Gefahr
besteht wirklich, daB bei lobhudelnden Grabreden manche bes-
ser Wissende ein leises Schmunzeln nicht unterdriicken kénnen.

Damit sollen aber nicht die Grabansprachen verworfen wer-
den, die mehr oder weniger unpersénlich im Geiste der Liturgie
~und im AnschluB an Worte der Bibel zum Troste der Angehéri-



334 Pastoralfragen

gen gehalten werden, um sie zum Gebete aufzufordern und
jhnen den Trost des Glaubens zum BewuBtsein zu bringen.
Diese Ansprachen sollen nie zu lang, lieber kurz und prignant
sein, Herzlich gesprochen, verfehlen sie ihre Wirkung nicht
leicht. Besonders dann, wenn der Priester auch die Beerdi-
gungsigebete schon, wiirdig, andichtig spricht, so daB sich die
Ansprache ganz natiirlich in den Begrabnisritus einbaut. Es ist
wildersinnig, die schénen Gebete der Beerdigung schnell, gehalt-
los, vielleicht sogar schlecht gelesen, herunterzusagen und dann
zu ¢iner lanten und langen .Grabansprache auszuholen, als wire
das, was vorausgegangen ist, nur ein nichtssagendes Beiwerk
gewesen. Es gibt natiirlich Leute, die sich oft etwas anderes
erwarten. Diese kann man im Sinne Dr. Metzgers zur richtigen
Auffassung der Beerdigungsansprache erziehen.

Manche Geistliche lehnen jede Ansprache ab. Ich glaube
aber, ein paar Trostworte sollten an jedem Grabe gesprochen
werden. Auch das Rituale legt diesmahe., Peractis caeremoniis a
Rituali praescriptis Sacerdos sermone brevi moneat circumstan-
tes, ut pro hac defuncta persona orent. Hunc in finem una ex
infra ... sequentibus allocutionibus, vel similibus convenientibus
verbis, uti potest” (Linzer Rituale, S. 200, vgl. S. 213). , Peractis
caeremoniis a Rituali praeseriptis . . . pro laudabili more Sa-
cerdos moneat circumstantes, ut pro hae defuncia persona, et
pro ceteris fidelibus in hoc coemeterio sepultis, necnon pro
omnibus fidelibus defunclis orent; insuper adstantibus nonnulla
solaminis motiva, quae fides praebet, et monita salubria pro
vita christiane instituenda, proponere potest. Caveat autem Sa-
cerdos, ne inanibus verbis, quae magis jactantiae, quam conso-
lationi propinquorum defunctique saluti inserviunt, mortuum
supra modum efferat . . . Sequuntur nonnullae formulae allo-
cutionum, quibus Sacerdos ad sepulerum defuncti laudabiliter
uti poterit, nisi illi melius videatur, aliam similem allocutionem
proferre® (S. 214). '

Ich hére immer wieder, wie sich die Trauergiiste iiber gute
Grabansprachen freuen. Wenn ich ein paar Muster beigebe, so
nur, um zu zeigen, wie ich nach Abwechslung und Anpassung
an den jeweiligen Trauerfall strebe. Vielleicht kénnen sie dem
einen oder anderen Mitbruder gelegentlich als Anregung diemen.

1, Wo die Liebe weint, trostet der Glaube, sagt ein alter
Spruch. Er ist nur zu wahr. Was fiir einen Trost hitten wir,
wenn wir nicht den Trost des Glaubens hitten. So aber wissen
wir: Es wird die Stun'de kommen, da alle, die in den Gribern
sind, die Stimme des Sohnes Gottes horen werdem und sie wer-
den auferstehen . . . In diesem Glauben wissen wir, daB auch
unsere Toten uns die Heilandsworte zurufen koénnen, mit denen



Pastoralfra;ggn : 335

er einst seine Jiinger auf den Abschied vorbereitet hat: ,Eine
kleine Weile, und ihr werdet mich nicht mehr sehen; und
wieder eine kleine Weile, und ihr werdet mich wieder sehen;
denn ich gehe zum Vater . . . Ihr seid jetzt traurig, aber ich
werde euch wiedersehen. Euer Herz wird sich freuen, und
eure Freude wird niemand von euch nehmen®. In diesem Glau-
ben hoffen wir auf ein Wiedersehen im anderen Leben. In die-
sem Glauben beten wir fiir den Verstorbenen um die ewige
Ruhe!

2. Das Abschiednehmen von unseren Lieben., die der Tod
uns mit grausamer Hand -entreiBt, ist immer etwas sehr
Schmerzliches. Es gibt da nur einen Trost, den Trost des
Glaubens, der unseren Blick aufwiirts nichtet, dorthin, wo Gott
die Seinen belohnt mit einem Lohne, von dem es in der Bibel
heiBt: ;Kein Auge hat es gesehen, kein Ohr hat es gehort, und
in keines Menschenherz ist es gedrungen, was Gott denen be-
reitet hat, die ihn lieben* (1 Kor 2, 9). , Die Leiden dieser Zeit
sind nicht zu vergleichen mit der kiinftgen Herrlichkeit, dis an
uns offenbar werden soll“ (Rém 8, 18). ,Gott wird von ihren
Augen jede Trine abtrocknen, der Tod wird nicht mehr sein,
weder Trawer noch Klage noch Triibsal“ (Offb 21,4). Génnen
wir unserem lieben Verstorbenen diese Herrlichkeit. freuen wir
uns mit ihm, wenn er sein Ziel schon erreicht hat. Vielleicht
braucht er aber moch -unser Fiirbittgebet zur Erreichung dieses
Zieles. Darum beten wir fiir ihn . . . ;

3. Hart ist das Leben. Wir spiiren es an diesem Grabe, wir
spiiren es jedesmal, wenn eines aus dem Kreis unserer Lieben
stirbt. Ein schmerzliches Geschehen, das manchen sinnlos er-
scheinen mag, die den Glauben an Gott und die Ewigkeit aus
ihrem Herzem verloren haben. Aber das Leben hat einen Sinn,
wenn wir glauben, daB der Tod nicht das Ende des Menschen-
lebens ist. Denn wire er es, dann wire Menschenleid und Men-
schentod ein qualvolles Riitsel. So aber glauben wir dem, der
gesagt hat: ,Ich gehe hin, euch eine Wohnung zu bereiten®
(Jo 14, 2). Es ist der Auferstandene selber, der uns dafiir biirgt,
denn ,,das Letzte heiBt nicht Tod, sondern Auferstehung, und
am Ende steht nicht Verlust, sondern ewige Vollendung  des
Lebens. Denn Sterben heiBt, unserem armen Leben seine ewige
Vollendung geben®. Das ist unsere Hoffnung, das unser Trost.
In diesem Glauben beten wir.

4. In den Gebeten, die wir soeben verrichtet haben, finden
wir auch die Worte, die der Herr einst als Trostwort zu den
beiden Schwestern Martha und Maria gesprochen hat, als sie um
ihren toten Bruder trauerten: ,Ich bin die Auferstehung und



336 Pastoralfragen

das Leben, wer an mich glaubt, wird leben, auch. wenn er ge-
storben ist.* :

Auch fiir uns soll das ein Trost .sein: der Gedanke an das
ewige Leben, .an die Auferstehung. Es gibt ein Weiterleben
nach dem Tode. Es ist nicht alles mit dem Tode aus, sondern
dann beginnt erst das neue Leben in Gott, das Leben in der
ewigen Herrlichkeit, in der Anschauung Gottes. Darum wollen
wir nicht trauern wie jene, die keine Hoffnung haben, sondern
glaubig aufwirts schauen und auf Gottes Wort vertrauen!

5. Meine Lieben! In der Totenmesse betet der Priester die
Worte aus der Geheimen Offenbarung: ,In jenen Tagen horte
ich eine Stimme vom Himmel, die zu mir sprach: Selig sind die
Toten, die im Herrn sterben. Von nun an sollen sie ausruhen
von ihren Miihen, und ihre Wierke folgen ihnen nach!“

In dieser Stunde, wo wir am Grabe stehen und den’ ganzen
tiefen Schmerz spiiren, den der Tod uns bereitet hat, wo wir
spiiren, wie schmerzlich das Abschiednehmen ist, wollen auch
wir diese Stimme vom Himmel vernehmen und den Trost
dieser Worte mit nach Hause nehmen. Unser lieber Verstor-
bener rubt nun aus von seinen Miihen und von den Plagen die-
ses Lebens, von Leid und Sorge, Schmerz und Krankheit, Kum-
mer und Enttiuschungen. Seine Werke folgen ihm nach. Er
hat im Leben viel Gutes getan. Gott wird es ihm lohnen . . .

6. Eine groBe, gliubige Dichterin, Droste-Hiilshoff, hat fol-
gende Worte geschrieben: ,,Geliebte, wenn mein Geist geschie-
den, — So weint mir keine Trine nach, — Denn wo ich weile,
dort ist Frieden, — Dort leuchtet mir ein ewiger Tag.” Vom
Himmel her rufen uns auch die lieben Toten diese Mahnung
zu. Wenn eines sein Ziel erreicht hat, dann ist die Seligkeit so
groB, daf es, so gerne es uns hatte, auf die Erde gar nicht
mehr  zuriickwollte.

Darum sollen wir den Toten die Ruhe gonnen und fiir die,
die noch im Reinigungsorte sind, beten, daf sie bald zur ewi-
gen Ruhe, zu Gott kommen.

7. In der Geheimen Offenbarung erzdhlt Johannes folgendes
Gesicht: ,Darauf schaute ich, wie im Himmel eine Tiir auf-
getan war. Die Stimme sprach: Komme hier herauf! Ich will
dir zeigen, was hernach geschehen soll. Sogleich geriet ich in
Verziickung, und siehe, da stand ein Thron im Himmel . . ."
Gottes Stimme hat den Seher einen Blick in den Himmel tun
lassen. ‘

Der Blick in den Himmel ist jetzt auch unser Trost. Darum
gilt .das Wort auch uns, wenn wir an Gribern stehen und
weinen: Komme hier herauf!” Dorthin wollen wir unseren



Pastoralfragen 354

Blick richten! Wir wollen unseren Blick nicht immer in das
Grab senken. das unser irdisches Gliick umschlossen hilt, son-
dern ihn aufwirts lenken! Komme hier herauf! Der Verstorbene
ist diesem Ruf gefolgt, er ist anf dem Weg hinauf. Wir beten,
daB er bald, von allen irdischen Schlacken gereinigt, sein .Ziel
erreichen moge . . .

8. Meine Lieben! Wenn einen so groBes Leid unvermutet
trifft und wenn ein Leid kommt, das man so ganz und gar
nicht begreift, wenn man sich sagt, der Verstorbene hétte noch
viele Jahre leben konnen. dann wire es kein Wunder, wenn
jemand mit Gott zu hadern beginne, obwohl wir wissen, daB es
uns Geschopfen nicht zusteht, so mit dem Schopfer zu
reden. Auch in diesem Falle mochten wir versucht sein, an
Gottes Vorsehung zu zweifeln., Da mochte ich an ein Wort er-
innern, ein Schriftwort, das wir auch einmal am Beginn der
heiligen Messe beten und das lautet: ,.Jch denke Gedanken des
Friedens und nicht des Leides. Ich will euch heimfiihren aus
der Gefangenschaft . .

Gedanken des Friedens denkt Gott und nicht des Leides:
Das gilt von jedem Leid, das Gott zuliBt; ‘ihm ist es nur um
das Heimfithren zu tun. Darum sucht er uns heim. und alle
Heimsuchungen sind gottliche Besuchungen, bei denen Gott es
uns gut meint. Damit wollen wir uns auch in dieser, fiir uns so
schmenzlichen Stunde trosten. wo uns die Hand des Herrn so
schwer getroffen hat, wo wir iiber die Heimsuchung klagen, die
uns so bitter wehtut. Gott denkt Gedanken des Friedens und
nicht des Leides, das heiit, er meint es uns gut. Was Gott tut,
ist wohl getan, wenn ich es auch nicht begreifen kann . . .

Der Herr hat einst zu Petrus das Tadelwort gesprochen: Du
hegst nicht Gottesgedanken, sondern Menschengedanken. Wir
wollen auch Gottesgedanken hegen, nicht nur irdisch mensch-
lich denken, sondern gliubig. Das Sterben ist ja doch nichts
anderes als ein ., Heimfithren aus der Gefangenschaft®, eine
Heimkehr in das wahre Vaterland . . .

9. Meine Lieben! Ich weiB, mit welcher Liebe Sie dieses
Kind als ein Geschenk Gottes angenommen, geherzt und gekiiBt
haben. Ich wei}, welche Freude Sie mit diesem Kinde hatten,
mit dem Thr Wunsch nach Kindern zum erstenmal erfiillt wor-
den ist. Nun ist es aber anders gekommen. Kaum in das Leben
getreten, ist Thr Kind gestorben. Ich erinnere mich an einen
Spruch auf einem Grabsteine, der Thnen ein Trost sein mége:

»Eine Knospe fiir das Leben.

Eine Bliite fiir das Grab.

Gott mit Schmerz zuriickgegeben,
Der sie uns zur Freude gab.*

,/Theol.-prakt. Quartalsehrifts IV, 1950, 22



338 : Pastoralfragen

Gott zuriickgegeben! Dort ist Thr Liebling gut aufgehoben.
Der Herr wird wissen, warum er ihn so rasch zu sich gerufen
bhat &/,

10. Meine Lieben! Einen kleinen unschuldigen Engel haben
wir begraben. Die Menschen sind mit ihrem Trost rasch bei
der Hand, und doch wie schmerzlich ist es fiir die Eltern. Es
weiB niemand als die Mutter, als der Vater, wie bitter weh der
Tod auch eines kleinen Kindes tut. So wie die Mutter Jesu
sprach, als sie ihr zwolfjihriges Kind verloren hatte und im
Tempel suchte: ,,Kind, warum hast du uns das getan? Siehe,
dein Vater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht”, so
mochten auch Sie sprechen: ,Kind, warum hast du uns das
getan?“ Wie gliicklich wiren Sie, wenn Sie ihr Kind im Tempel
wiederfinden, wenn Ihr Kind zu Thnen spriche: ,,Warum habt
jhr mich gesucht? WubBtet ihr nicht, daf ich in dem sein muB,
was meines Vaters ist?* Meine lieben Eltern! Sie kénnen sich mit
dem Gedanken trosten, daB Sie ihr Kind wiederfinden im Tem-
pel Gottes, im Himmel, und daB von dort aus Ihr Kind Thnen
zuruft: Sucht mich nicht, ich bin beim Vater im Himmel.
Weinet nicht!“ . . .

11. Meine Lieben! Wir. alle fiihlen TIhren tiefen, grofien
Schmerz um ihr totes Kind. Ein schones Trostwort fiir Sie
finde ich im Brief des heiligen Apostels Paulus an Philemon.
Diesem war sein heidnischer Sklave Onesimus entlaufen, der
sich nach Rom wandte, dort mit dem Apostel Paulus in Beriih-
rung kam und ein eifriger Christ wurde. Im Zusammenhang
damit schrieb Paulus an Philemon einen Brief, in dem die
Worte stehen: ,Vielleicht ist er nur deshalb eine Zeitlang von -
dir getrennt worden, damit du ihn fiir die Ewigkeit zu eigen
bekamest . . .“ Nicht mehr als Sklaven, sondern als etwas
Hoheres. Denn der entlaufene Sklave ist unterdessen ein braver
Christ geworden. Es muf also doch im Plane der Vorsehung
auch die Flucht vorgesehen gewesen sein. Wias fiir ein Trost ist
doch dieser Gedanke am Grabe eines lieben Menschen, am
Grabe eines braven Kindes. ,,Vielleicht wurde Ihr Kind nur des-
halb fiir eine Zeitlang durch den frithen Tod von Ihnen ge-
trennt, damit Sie es auf ewig wiedererhalten als Liebling Gottes
im Himmel. Wire es in einem langen Leében den vielen sitt-
lichen iGefahren ausgesetzt worden, vielleicht hitben Sie es auf
ewig verloren® (Dr. Peter Ketter). Darum sagte. jemand: Gottes
Lieblinge sterben bald. Wir kennen Gottes Pline nicht, aber
wir vertrauen darauf, ‘daB er es uns und Ihrem Kinde gut ge-
meint hat. Wir werden es einmal droben im Lichte in aller
Klarheit sehen, wozu dieses Leid iiber uns gekommen ist.



Pastoralfragen 339

12. Ein junges Leben senken wir hinab in das Grab, ein Leben
voll Hoffnung fiir die Eltern, ein Leben voll Freude fiir jeden,
der es kannte. Wir wundern uns nicht iiber die Tranen, die an
diesem Grabe geweint werden. Wir wollen Ihnen nur ein Wort
des Trostes sagen. Ich habe es einmal auf dem Partezettel eines
jungen, mir gut bekannten Studenten gelesen, der auch so friih
hatte sterben miissen. Es lautet: ,,Gott nahm unseren geliebten
jiilngsten Sohn zu sich in die ewige Heimat. Er lebte und starb
als treuer Sohn unserer heiligen Kirche; daf wir ihn wieder-
sehen werden, ist uns GewiBheit.“ Ich mochte diese Worte auch
auf unseren lichen Toten anwenden: er war €in treuer Sohn
seiner Eltern, aber auch ein treuer Sohn seiner Mutter, der
Kirche . . . Da konnen die Eltern mit gutem Gewissen hoffen,
daB sie ihn in Gottes ewiger Seligkeit wiedersehen wierden!

13. Ein junges Leben, hoffnungsvoll und vielversprechend,
hat der Tod geknickt, wie man eine Blume draufien auf dem
Felde abbricht. Im 102. Psalm lese ich die Worte: ,Die Tage
des Menschen gleichen dem Grase. Wie die Blume des Feldes,
so bliiht er auf, doch kaum hat der Wind ihn gestreift, so ist er
nicht mehr und man weif nicht einmal den Ort.“ Diese Worte
passen ganz und gar auf unseren Toten, der, wie man zu sagen
pflegt, wie das Leben aussah, so. blithend, so gesund, so frisch.

In diesem Leid vermag nur einer zu trésten. Es ist der, der
zur Witwe von Naim, die ihren einzigen Sohn betrauerte, die
Worte sprach: ,,Weine nicht!“ Glaube, vertraue, schaue auf-
wirts! Es kommt die Stunde, wo ich auch dir deinen Sohn
wiedergeben werde. Darum tréste dich und warte. Die Stunde
kommt, die Stunde naht, wo Gott auch von deinen Augen alle
Trinen abtrocknen wird, wo der Tod nicht mehr sein wird,
weder Trauer, noch Klage, noch Triitbsal, wo nur mehr eines
sein wird, die Freude des Wiedersehens in Gott.

14. Wir stehen am Grabe einer guten Muiter, die der Tod
von den Miihseligkeiten und Beschwerden eines hohen Alters
(von den Leiden einer schmerzlichen, langwierigen Krankheit)
erlost hat. Wir wollen uns mit dem Gedanken trosten, den die
Kirche in der Prifation der Totenmesse ausspricht: , Deinen
Gléaubigen, o Herr, wird das Leben ja nur umgestaltet, nicht ge-
nommen: und wenn das Zelt dieser irdischen Pilgenschaft in
Staub zerfallt, wird eine ewige Heimstatt im Himmel gewon-
nen.” Das ist auch unsere Hoffnung fiir die liebe Verstorbene,
daBl sie sich mit ihrer Geduld im Leiden, mit ihrer Ergebung in
den Willen Gottes den Himmel verdlent hat . . . GOnnen wir
ihr dieses Gliick und beten wir fiir sie in christlicher Liebe .

15. Eine Mutter tragen wir zu Grabe. . Eine Mutter noch zu
haben, ist die hiochste Seligkeit, doch ein Mutterherz begraben,

22%



340 Pastoralfragen

ist das allerschwerste Leid“, sagt ein Dichter so wahr. Wir fiith-
len es alle in diesem Augenblicke. Wer seine Mutter verloren
hat, weiB es aus eigener Erfahrung. Da heiBit es, alle Kraft zu-
sammennehmen und stark bleiben; da heift es, mit dem Glau-
ben Ernst machen und aufwirts schauen. Dort oben haben wir
jetzt die Mutter, sie wird uns am Throne Gottes eine Fiirbitterin
sein. Der Dichter sagt uns, was wir alle aus der Erfahrung
schon wissen:

,Triagst du hart, was Gott gesendet,

Wenn ein Mutterauge bricht,

Denk, daB alles stirbt und endet,

Nur die Mutterliebe nicht.*

In treuer und dankbarer Liebe wollen wir ihrer gedenken
und fiir sie beten, auf daB sie der Anschauung Goties recht
bald teilhaftig werden moge . . .

16. An diesem Grabe kommen mir die Worte in den Sinn,
die der greise Prophet Simeon bei der Begegnung mit dem Jesu-
kind im Tempel gesprochen hat.  Es war das Abendgebet, ich
mochte sagen, das Sterbegebet am Abend seines Lebens: ,,Nun
lissest Du, Herr, deinen Diener nach Deinem Worte in Frieden
scheiden, Denn meine Augen haben dein Heil gesehen, das du
bereitet hast vor allen Volkern . . .

Hochbetagt ist N. N. von uns gegangen. Auch ihm ist noch
der Herr im heiligsten Sakrament begegnet. Es war ein Scheiden
im Frieden, ein ruhiges Hiniibergehen in die Welt Gottes nach
getaner Arbeit, nach einem Leben treuester Pflichterfiillung, ge-
widmet dem Wohle seiner Familie. Wir hoffen, daB auch seine
Augen das Heil sehen, das Gott denen bereitet hat, die an ihn
glauben und die ibn lieben . . .

17. Wenn wir auf den Postlingberg gehen, kommen wir an
einem Hause voriiber, auf dem eine Sonnenuhr gemalt ist. Um
die Ziffern herum stehen die Worte: Zeit und Ewigkeit liegen
oft nicht eine Stunde voneinander. An dieses Wort muf ich am
Grabe unseres N. N. denken, den der Tod so pldtzlich aus dem
Leben gerissen hat. Ja, so ist es! Mitten im Leben sind wir vom
Tod umgeben. Welch eine Mahnung fiir uns alle, die wir noch
mitten im Leben stehen, stets so zu leben, das wuns der Tod
nicht unvorbereitet treffen kann. Wir wollen das Wort der
Nachfolge Christi beherzigen: Selig, wer die Stunde seines
Todes immer vor Augen hat und sich tiglich zum Sterben be-
reitet! Sei immer bereit und lebe so, daB dich der Tod niemals
unvorbereitet finde!

Wir konnen hoffen, daB der Verstorbene, der ein glaubi-
ger Mensch wiar, in Gott einen gnidigen Richter gefunden hat.



Pastoralfragen 341

Aber wir denken auch an das Wort der Heiligen Schrift: ,Es
ist ein heiliger und heilsamer Gedanke, fiir die Verstorbenen zu
beten, damit sie von ihren Siinden erlést werden“ (2 Makk
12, 46). LaBt uns daher auch fiir unseren verstorbenen Mit-
bruder in christlicher Liebe und Andacht beten!

18. Dieser Todesfall hat uns zutiefst erschiittert. Er kam so
unerwartet. Vor einigen Tagen haben wir mit dem Verstorbe-
nen noch gesprochen, sahen wir ihn noch in seinem Geschifte.
Heute stehen wir an seinem Grabe. Wir verstehen den Schmerz
seiner Angehérigen . . . ;

Mogen sie sich trosten mit dem Gedanken, daf Gott die
Seinen nicht verldft, auch wenn er uns manchmal groBes Leid
schickt. Er gibt uns auch die Kraft, da wir es tragen kdnnen.
So wollen wir auch an diesem Grabe ein kriftiges, glaubens-
starkes ,,In Gottes Namen!“ sprechen. ,Droben werden wir im
Lichte sehen, was hier auf Erden dunkel war.” Diese Worte
lese ich auf einem Grabe dieses Friedhofes. Mogen sie auch
uns ein Licht jm Dunkel dieses schweren Leides sein!

19. Wir stehen vor dem groBten aller Rétsel, und das heiBt:
Kreuz und Leid. Auf unseren Lippen will die Frage nicht ver-
stummen: Warum? Warum mufie die Verstorbene dieses Un-
gliick treffen, warum mubBte sie so sterben? Warum gerade sie,
die doch eine so fromme und gldubige Seele war? Taglich in
der heiligen Messe, taglich bei der heiligen Kommunion, bei
allen beliebt, weil sie mit allen so gut, weil sie immer so hilfs-
bereit war, eine wirklich vorbildliche Christin! Warum, o Herr,
warum? Wir kénnen nichts anderes, als uns demiitig unter Got-
tes RatschluB beugen und sprechen: Dein Wille geschehe! Wir
konnen nichts anderes, als auch in dieser schmerzlichen Heim-
suchung an Gottes Liebe glauben, wenn wir sie jetzt auch nicht
sehen. Vielleicht werden wir spiter einmal sagen: Jetzt weill
ich, wovor Gott sie bewahrt hat. Immer wieder miissen wir uns
daran erinnern, dafi Glaube und Frommigkeit keine Lebensver-
sicherung sind, daB Gott gerade die oft schwer heimsucht, die
er liebt. Darum wollen wir in aller Demut beten: ,,Der Herr hat
es gegeben, der Herr hat es genommen; der Name des Herrn sei
gebenedeit!” (Job 1, 21).

Linz a. d. D. Pfarrer Heinrich Magrhuber.



342 Mitteilungen

Mitteilungen

Hundert Jahre theologische Didzesanlehranstalt Linz'). Am
31. Dezember 1893 erschien im ,,Linzer Volksblatt” ein Aufsatz
itber das Thema: 100jahriges Jubilaum der theologischen Lehr-
anstalt in Linz. Neujahr 1894. 1907 veroffentlichte der spitere
Domdechant und Professor fiir kanonisches Recht, damals Sub-
regens am Priesterseminar, Dr. Josef Rettenbacher, im Selbst-
verlage einen statistischen Bericht anléBlich des 100jihrigen Be-
stehens des bischiflichen Priesterseminars zu Linz vom Jahre
1806 bis 1906. Eine woberosterreichische Tageszeitung?®) wies in
ithrer Nummer vom 19. Janner d. J. darauf hin, daB an diesem
- Tage des Jahres 1734 eine Di6zesanlehranstalt fiir Theologie-
studenten in Linz erdffnet wurde. Es handelte sich aber um
einen Druckfehler und sollte richtig heiflen: im Jahre 1794. Alle
diese Verdffentlichungen und Erinnerungen haben ihre Berech-
tigung. Denn gewil waren es 1894 hundert Jahre, daB die theo-
logischen Studien, also die theologische Studienanstalt, hier
wieder erdffnet wurde. 1906 waren es hundert Jahre, daB das
bischofliche Priesterseminar, also das durch das Tridentinische
Kenzil so dringend gewiinschte Konvikt fiir Theologiestudenten,
im Gebidude der ehemaligen Deutschherrenkomturei in der Har-
rach Unterkunft gefunden hatte, nachdem es zuvor einige Zeit
wie ein Stiefkind von Haus zu Haus gestoBen worden war.

Dieses Jahr ist nun auch ein Anla8 zur Aufnahme guter
Erinnerungen. Das Jahr 1850 bedeutete in der Geschichte unse-
rer Studienanstalt einen wirklichen Wendepunkt, denn damals
wurde die Aufsicht fiber die theologische Lehranstalt zu
Linz, eine vom Priesterseminar juridisch unterschiedene Rechts-
personlichkeit, aus den Hiinden des Staates in die des Bischofs,
also in die volle Zustindigkeit der Kirche iibergeben. Ein An-
laBl, der wegen seiner Bedeutung fiir die harmonische Ent-
wicklung der Priesteraushildung und Loslésung von den Ideen
des Josephinismus, auch des kirchlichen, Erwihnung verdient.

Zunéchst ist ein kurzer Blick auf die Allgemeingeschichte
des Jahres 1848 und der folgenden Jahre notwendig. Der Sturz
des Biirgerkonigs Touis Philipp in Frankreich 1oste am 13. Mérz
1848 auch in Osterreich das Abtreten Metternichs und der als
»Dreigreisenregiment¢  bezeichneten  Staatskonferenz aus,
SchlieBlich tibernahm Fiirst Schwarzenberg die Regierung, und
Kaiser Ferdinand der Giitige, wie ihn die Geschichte nennt,
dankte am 2. Dezember 1848 ab. Damit war der Vormirz

1) Vortrag, gehalten anldflich der Thomas-Akademie im Prie-
sterseminar zu Linz (7. Marz 1950).
 2) Oberosterreichische Nachrichten,



Mitteilungen 343

zu Ende. Bis dahin hatte man auch vielfach in febro-
nianisch angesteckten kirchlichen Kreisen die Allianz zwischen
Thron und Altar im Sinne einer strikien Unterordnung der
Kirche unter den Polizeistaat verstanden. Neben der sogenann-
ten oktroyierten Verfassung vom 4. Mérz 1849 — gleichzeitig
wurde der Reichstag zu Kremsier aufgelost — wurde auch ein
kaiserliches Patent iiber die durch die konstitutionelle Staats-
form gewihrleisteten politischen Rechte erlassen. Darin wurde
die volle Glaubensfreiheit zugestanden und den gesetzlich aner-
kannten Kirchen und Religionsgemeinschaften das Recht der
gemeinsamen Offentlichen Religionsausiibung zugesichert. Jeder
Staatshiirger, der seine Befihigung hiezu in gesetzlicher Weise
nachgewiesen hatte, war berechtigt, Unterrichts- und Erzie-
hungsanstalten zu griinden. Freilich behielt sich der Staat iiber
das gesamte Erziehungs- und Unterrichtswesen die Oberaufsicht
vor.

Bald darnach kam, nicht zuletzt dureh das Geschick des da-
maligen Fiirsthischofs von Seckau und spiiteren Kardinalerz-
bischofs von Wien, Joseph Othmar v. Rauscher, eine allgemeine
Versammlung der Osterreichischen Bischofe vom 12. April bis
17. Juni 1849 zustande. Durch sie wurden der Regierung um-
fangreiche Bingaben iiberreicht. Ein fiinfgliedriges bischofliches
Komitee wurde bestellt, das die Verhandlungen tiber dic Durch-
fithrung der Vorschlige mit dem neuernannten Minister fiir Kul-
tus und Unterricht, Graten Thun, zu fithren hatte®). Selbstver-
stindlich war auch das theologische Unterrichtswesen Gegen-
stand der Erorterung®). In einer kaiserlichen Verordnung vom
18. April 1850 zeichnete sich schon ein Erfolg der Bemiihungen
ab: das Placetum regium wurde aufgehoben und den Bischofen
der ungehinderte Verkehr mit Rom erlaubt?®).

SchlieBlich wurde durch Verordnung des Ministers fiir Kul-
tus und’ Unterricht vom 30. Juni 1850 auch die Rechtsstellung
der theologischen Lehranstalten geklirt®). Bisher war nur die
Leitung des Alumnates dem Bischofe unterstellt gewesen, nicht

3) Vgl. dazu Novotny A., 1848. Osterreichs Ringen um Freiheit
und Volkerfrieden vor hundert Jahren; Gsteuw H., Geschichte
Osterreichs, S 379—399.

4) Siehe Ministerratsprotokoll 1850, Bd. 1, ohne Paginierung,
Z1. 1454, — Eingabe des Ministers fiir Kultus und Unterricht an
den Kaiser (20. April 1850) und deren Erledigung (23. April 1850).

5) Siehe Allgemeines Reichs-Gesetz- und Regierungsblatt fiir
das Kaisertum Osterreich, Jg. 1850, erste Jahreshilfte, S. 826 f.,
Nr. 156. ;

5) Allgemeines = Reichs-Gesetz- und Regierungsblatt flir das
Kaisertum Osterreich, Jg. 1850, zweite Jahreshilfte, S. 1321—1325,
Ner 319,



344 Mitteilungen

aber die der theologischen Studien. Bemerkenswert fiir die
Situation von damals ist  der ,Entwurf der. Grundziige des
offentlichen Unterrichtswesens in Osterreich”, der mit FErla8
vom 28. Juli 1848 auf dem Dienstweg auch in Linz zur Stellung-
nahme einlangte, Er ignorierte einfach diese Art von theologi-
schen Studienanstalten vollstindig; man wollte auch die Horer
der Theologie an Universititen fiir drei Jahre aus den Priester-
seminarien fernhalten?). Jetzt aber wurde durch die schon
zitierte = Ministerialverordnung gem#dB den Wiinschen der
Bischofsversammlung zu Wien doch dem Ordinarius loci

1. grundsitzlich das Aufsichts- und Leitungsrecht iiber die
nun Didzesanlehranstalt genannten theologischen Studien zuge-
sprochen. Freilich wurde in diesem Zusammenhang auch noch-
mals auf das schon im kaiserlichen Patent vom 4. Mirz 1849
ausgesprochene Oberaufsichtsrecht®) hingewiesen.

2. Die Professoren haben auch in Zukunft eine schriftliche
oder miindliche Priifung abzulegen. Die Fragen fiir diese Prii-
fung stellt der Bischof. Die Professoren der eigenen und einer
anderen Ditzesanlehranstalt geben iiber die Elaborate der Be-
werber ihr Gutachten ab. Der Ordinarius wihlt dann den nach
seinem Ermessen geeignetsten Kandidaten aus und schligt ihn
unter Hinzufiigung der schriftlichen Konkursarbeit und der Gut-
achten der Regierung zur Ernennung vor. Ferner steht es dem
Bischof zu, von samtlichen Professoren und Lehrern der Theo-
logie die Gew#hrleistung Kirchlicher Gesinnung zu fordern,
ihren Wandel, ihre Lehren und die gesamte Arbeitstitigkeit fort-
wihrend zu iiberwachen und, wenn sie in einer dieser Bezie-
hungen sich ihres Berufes unwiirdig erweisen sollten, die Er-
michtigung zum Vortrag der Theologie zuriickzunehmen.

3. Beziiglich des Lehrplanes wurde an einem vierjahrigen
Studiengang mit mindestens sechs verschiedenen Professoren
festgehalten. Die Bischofe kénnen die Reihenfolge der Lehrvor-
trige bestimmen, beabsichtigen aber hierin nach kirchlichen
Provinzen eine Gleichformigkeit herbeizufiihren.

4. In die theologischen Studien diirfen nur solche aufgenom.
men werden, die Unter- und Obergymnasium mit hinreichendem
Erfolg abgelegt haben.

So tritt also durch diese Verordnung des Staates eine Um-
schichtung hervor: die Bischife sollen auch in diesem Punkte
unter grundsitzlicher Wahrung des Oberaufsichtsrechtes des
Staates eine gewisse freie Hand haben; nicht mehr Unterordnung

7) Siehe Priesterseminararchiv, Bd. 49.

8) § 2 des =zitierten Patents. Allgemeines Reichs-Gesetz- und
Regierungsblatt fiir das Kaisertum Osterreich, Jg. 1849, S. 165
bis 167, Nr. 151.



Mitteilungen 345

der Belange des Altares unter die des Thrones, sondern Neben-
ordnung; Kirche und Staat nebeneinander und miteinander fiir
das Wohl der Heimat.

Um die Bedeutung dieses Ereignisses noch mehr wiirdigen
zu konnen, wird sich ein Blick auf die Geschichte vor diesem
Vorgang sowie auf die darauffolgende Entwicklung als fordernd
und teilweise auch erklirend erweisen.

1. Schon um die Mitte des 16. Jahrhunderts richteten die
Landstinde eine Landschaftsschule in Linz ein®). Diese wurde
auf Anempfehlung einer kaiserlichen Resolution im Jahre 1629
an die Patres aus der Gesellschaft Jesu iibergeben, deren erster
Vertreter in Oberdsterreich der beriihmte P. Georg Scherer war®’),
Um nun ihre ,,Angehérigen” nach vollendeten Gymnasialstudien
nicht mehr auswirts schicken zu miissen, entschlossen sich die
,oberen drei Stinde” der Priilaten, Herren und Ritter auf Grund
eines Vertrages vom 31. August 1669, durch die Patres von der
Sozietit Jesu allhier in der kaiserlichen Hauptstadt Linz auch
das Studium philosophicum samt der Mathesi und Ethica wie
auch die Casus conscientiae und das Jus canonum dozieren zu
lassen”. Der Rektor des Kollegs, P. Marckh, hatte eigens zum
Abschlufl dieses Vertrages von seinem General die Vollmacht
eingeholt'). Auf dieser Grundlage entwickelten sich nun in Linz
unter der Leitung der Jesuiten nach den philosophischen Studien
auch die theologischen, juridischen und medizinischen. Doch
1773 gingen durch die Aufhebung der Gesellschaft Jesu die
theologischen Studien samt den anderen Fakultiten und dem
Gymnasium in die Hinde des Staates iiber. Nur zehn Jahre lang
fristete die theologische Lehranstalt auf diese Weise ihr Dasein,
denn 1783 wurde sie infolge der Einrichtung der Generalsemi-
narien iiberhaupt geschlossen. Diese »Segensvolle” Institution
wurde nach dem Tode des Kaisers Josef II. wieder aufgehoben,
und auch der Bischof von' Linz, Josef Anton Gall, der iibrigens
diese MaBnahme aufrichtig bedauerte, hatte die Sorge, wie er
die Geldmittel fiir die Sustentation der wieder zu 'errichtenden
theologischen Studienanstalt aufbrichte®®). Nach Lingeren Ver-
handlungen mit den Herren Stiftsprilaten®®) war es ihm doch
gelungen, die finanzielle Seite zu losen. Mit Anfang des Jahres

: 9) GaiSbgrger J., Geschichte des k. k. akademischen Gymna-
siums zu Linz. In: 15. Bericht iiber das Museum Francisco-Caro-
linum (1855), S. 8.

10) Ebda., S. 11.

_1_1) Koll. Abst;hrift des Vertrages vom 17. Jinner 1679 im
0.-6. Landesarchiv, Landschafts-Akten, Schublade 434, Nr. 6.

12) Gaisberger, S. 87—389.

1) Sitzungsprotokoll vom 4. November 1792 im Consistorial-
archiv _3!12h-—£4. :



346 ' Mitteilungen

1794 konnte nach Einlangen der staatlichen Genehmigung auch
wieder der Studienbetrieb in der Theologie, der mit dem offent-
lichen Lyzeum in Zusammenhang stand, begonnen werden'?). Es
handelte sich dabei — dariiber miissen wir uns klar sein — um
cine staatliche Studienanstalt, trotzdem die Kirche und beson-
ders die Stifte dazu ihr Geld hergaben. Von Staats wegen erging
eine Verordnung nach der anderen an das Direktorat der theo-
logischen Studien. In den Jahren 1803 bis 1805 verwendete die
Landesregierung von Osterreich ob der Enns immer den Aus-
druck: theologische Fakultiit®). Entsprechend den Tendenzen
des Vormirz wurde besondere Wachsamkeit gegeniiber allen
freiheitlichen Bestrebungen, die Unterdriickung von Verbindun-
gen, Burschenvereinen oder sonstigen Schwirmerejen befohlen®).
Wiederholt muBte sich der k. k. Direktor der theologischen Stu-
dien als untergebene Behorde auch eine dienstliche , Nase™
wegen Terminversiumnissen oder dhnlichen Kapitaldelikten ge-
fallen lassen'”). Mit Schmunzeln liest man, wie die Landesregie-
rung die Herren Professoren und die Studierenden zur Fron-
leichnamsprozession befahl und festliche Kleidung dafiir anord-
nete®®). Noch in einem Schreiben vom 1. Jinner 1849 machte
das k. k. Landespriasidium das k. k. theologische Studiendirek-
torat darauf aufmerksam, daB die Beratungen und Beschliisse
der Lehrkorper der offentlichen Studien vom Bischoflichen Or-
dinariat unabhéngig seien'®).

Mit 30. Juni 1850 #dnderte sich nun die Situation. Aus der
k. k. Studienanstalt fiir Theologie wurde eine bischofliche Did-
zesanlehranstalt; die Verbindung mit dem k. k. Lyzeum, bzw. Gym-
nasium wurde gelost. Das Bischofliche Ordinariat teilte in einer
offiziellen Verfiigung dem bisherigen k. k. Studiendirektor die
neue Sachlage mit*’). Selbstverstindlich wurde diese Erleichte-
rung freudig aufgenommen. Man war stolz auf die Unabhingig-
keit. Einige Zeit darnach richtete die k. k. Statthalterei — dies

14) Gaisbeérger, S. 63.

15) Siehe Zuschrift vom 11. Méarz 1803 im Priesterseminar-
archiv, Bd. 47; sowie vom 2. August 1805 im Priesterseminar-
archiv, Bd. 46.

18) Schreiben der Landesregierung vom 18. November 1808 im
Priesterseminararchiv, Bd. 47; Schreiben des k. k. Landesprasi-
diums vom 13. April 1820 im Priesterseminararchiv, Bd. 46.

17y Schreiben vom 17. November 1831 mund 16. August 1839 im
Priesterseminararchiv, Bd. 45; vom 16. Janner 1841 im Priester-
- seminararchiv, Bd. 63.

18) 7. B. Schreiben vom 1. Juni 1841 im Prlestersemmararchw
Bd. 49.

19) Priesterseminararchiv, Bd. 49.

20) Dat. 30. September 1850; abgedruckt in: Theol.-praktische
Monatsschrift, 1. Jahrgang (1850), S. 681—684.



Mitteilungen 347

wohl versehentlich — ein Schreiben an die k. k. Direktion des
theologischen Studiums. Heute noch ruht es, mit Rufzeichen
um das unnotige k. k. versehen, im Seminararchiv®?).

Freilich, diese Unterstellung der Lehranstalt unter die
bischofliche Aufsicht hatte auch ihre Kehrseite. Der k. k. Ver-
waltungsgerichtshof erklirte in seiner Entscheidung vom 31. Ok-
tober 1883, die theologischen Didzesanlehranstalten iseien nicht
als offentliche Lehranstalten anzusehen®). Seit der Aufldsung
des Religionsfonds und der Weigerung des Staates, irgendwelche
Verpflichtungen aus diesem zu tragen (1938), unterlieB die je-
weilige Regierung jede EinfluBnahme, aber auch Unterstiitzung.
Die. Bezeichnung der Studien selber wurde bei Einfithrung des
sechsjahrigen Studienganges auf philosophisch-theologische
Lehranstalt erweitert. So hatte sich also im Laufe der letzten
drei Jahrhunderte die Rechtsstellung unserer theologischen Lehr-
anstalt entwickelt. 1850 ist hiebei ein gewisser Wendepunkt.

2. Die von den Jesuiten gefithrte Landschaftsschule samt
den dazugehorigen theologischen Studien unterstand dem Rek-
tor des Kollegiums. Nach der Ubernahme der theologischen Stu-
dien durch den Staat wurde diese Anstalt in Linz dann zuerst
von Alexander Grafen von Engel, Propst und Stadtpfarrer von
Enns, einem richtigen Josephiner, als k. k. Direktor der theolo-
gischen Studien gefiihrt*®). Den Reigen der Direktoren nach Er-
richtung der Ditzese Linz und Wiedereroffnung der Lehranstalt
begann Domkapitular Dr. Franz Ertl. Thm folgten in dieser
Wiirde bis zum Jahre 1850 und dariiber hinaus stets Kanoniker
der Kathedralkirche, die vielfach zugleich oder zuvor Direk-
toren des bischoflichen Alumnates waren. ;

1850 stand es nun Bischof Gregorius Thomas Ziegler zu, sel-
ber die Aufsicht zu iibernehmen. Aber er beliel den bisherigen
k, k. Direktor, Dr. Johann Baptist Schiedermayr, nunmehr als
bischoflichen Direktor der theologischen Didzesanlehranstalt.
Seit 1853 fiihrte Schiedermayr die Amtshezeichnung Vizedirek-
tor; denn der neu ernannte Bischof Franz Joseph Rudigier (1853
bis 1884) behielt sich selber die Stelle eines Direktors des theo-
logischen Studiums vor, wie alle folgenden Bischéfe von Linz
bis Johannes Maria Gfollner. Sie ernannten jedoch aus der Zahl
ihrer Kanoniker einen Vizedirektor, der der theologischen An-
stalt vorstand und selber zuvor vielfach Professor gewesen war.
Domdechant Dr. Johann Plakolm wurde z. B. vier Jahre nach
Niederlegung seines Amtes als Regens des Alumnates und acht-

) Dat. 4. Juli 1855; Priesterseminararchiv, Bd. 50,

??) Erkenntnisse des k. k. Verwaltungsgerichtshofes, 7. Jg.
(1883), Nr. 1890, S. 478—480.

23) Gaisberger, S. 48.



348 Mitteilungen

zehn Jahre nach Aufgeben seiner Professur Vizedirektor®). Erst
durch Bischof Johannes Maria Gféllner wurde diese Stelle am
8. Janner 1929 fallen gelassen und das Dekanat angewiesen, in
Angelegenheiten der Lehranstalt und des Professorenkollegiums
nun unmittelbar mit dem Bischof und dem Bischoflichen Or-
dinariate zu verkehren. Ein Jahr spéter legte der Bischof-auch
fiir seine Person die Stelle eines Direktors der theologischen
Studien nieder®?).

Der dienstiilteste Professor (Senior) genofi schon im alten
Kbll-egium vor 1850 ein gewisses Ansehen; er war der Sprecher
des Lehrkorpers und Vertreter des k. k. Direktors. Als z. B. 1847
Direktor Schiedermayr einige Zeit abwesend war, wurde durch
die Statthalterei der damalige Senior der theologischen Fakultat,
P. Anton Viehbock, ein Kapitular aus dem Stifte Kremsmiinster,
der 35 Jahre an der Anstalt dozierte, mit der Vertretung und
Wahrnehmung der Geschéfte eines theologischen Direktors be-
auftragt®®).

Die Bezeichnung Senior entfiel erst mit 6. Oktober 1913. Seit
diesem Zeitpunkt fithrte auf Grund einer Verfiigung des Bischofs
Rudolf Hittmair der rangilteste Professor, der den Lehrkorper
auch nach auBlen zu veritreten hat, die amtliche Bezeichnung
.Dekan des theologischen Professorenkollegiums zu Linz®“ Da-
neben wurde zur Fiihrung der Kanzlei das Amt eines Notars des
Professorenkollegiums neugeschaffen, fiir das vom Professoren-
kollegium dem Bischof ein Kandidat vorzuschlagen war, wenn
nicht der Dekan selber auch dieses Geschift iibernahm?’). Der
erste Dekan war Professor Dr. Philipp Kohout, der erste Notar
Professor Dr. Karl Fruhstorfer®), der 1916 auch dem Dekan
in seinem Amte folgte und zugleich weiterhin bis 1938 die
Funktion des Notars wahrnahm. Im Schriftverkehr mit dem
Bischoflichen Ordinariate wurde er auch ,Dekan der theologi-
schen Lehranstalt™ beetitelt und wurde besonders nach dem Weg-
fall des Vizedirektors fiir die Abwicklung der Leitungsagenden
an der Lehranstalt, also fiir die theologische wissenschaftliche
Ausbildung der jungen Studierenden, verantwortlich. 1938 wurde
das erstemal auf Grund bischoflicher Verfiigung der Dekan ge-

2%) Listen bei Rettenbacher J., Das bischéfliche Priesterseminar,
S 01

5) 9. September 1930; Priesterseminararchiv, Bd. 77.

20) Schreiben wvom 5. April 1847 im Priesterseminararchiv,
Bd. 49, Or. Schreiben an den Vicedirektor der theologischen
Studien.

27) Priesterseminararchiv, Bd. 76.

?8) Schematismus der Geistlichkeit der Didzese Linz fiir das
Jahr 1914, S. 29.



Mitteilungen 349

wihlt. Seit 1942 — also nach dem Tode des Prilaten Dr. Wen-
zel Grosam — wird jedes zweite Jahr eine electio durchgefiihrt.

Bei der Auswahl der Theologieprofessoren, die in der ganzen
Didzese stets hohes Ansehen genossen, ging man sirenge vor.
Auch vor 1850 gab es schon eine schriftliche und miindliche
Priifung. Um geeignete Manner zum Anstreben des wichtigen
Postens anzuspornen, wurde unter anderem durch Hofdekret
vom 11. April 1804 verfiigt, 'dall die Professoren der Theologie
nach zehnjihriger Dienstleistung Anspruch auf ein Kanonikat
haben. Selbstverstindlich wurde fiir den Ruhestand eine ange-
messene Pension vorgesehen. Ordensangehorige aber sollten
durch ihre Ordensoberen dieselbe Begiinstigung erfahren. Aufier-
dem erklarte sich der Kaiser bhereit, diese verdienten Minner
durch die Verleihung der goldenen IEhrenmedaille, eventuell
sogar mit der Kette, auszuzeichnen. 1816 verordnete die Studien-
hofkommission wieder, den Professoren sollten FEhrenstellen
verlichen und Gehaltszulagen ad personam gewihrt werden,
damit nicht ein zu rTascher Wechsel in den Professuren vor sich
gehe®®). Bei Besetzung von erledigten theologischen Lehrkanzeln
an oOffentlichen Lehranstalten sollten Doktoren der Theologie
angestellt werden®); das wurde auch nach 1850 bis auf wenige
berechtigte Ausnahmen immer beobachtet.

Seit 1843 wurde dem Bischof von der Regierung wenigstens
das Recht eingeriumt, das Lehrpersonal sowohl beziiglich seines
priesterlichen Benehmens, als beziiglich der Reinheit und Voll-
stindigkeit der katholischen Glaubenslehre in seinen Lehrvor-
trigen zu iiberwachen®). An dem Bestellungsvorgang iinderte
sich seit 1850 nichts Wesentliches, wenn auch jetzt nicht mehr
ein Konkurs im eigentlichen Sinne ausgeschrieben wird und die
Ernennung durch den Staat seit 1939 wegfillt.

3. Wenn wir bis jetzt kurz von der Leitung und vom Profes-
sorenkollegium gehort haben, so erhebt sich noch weiter die
Frage, welche Lehrkanzeln errichtet wurden. Im Laufe der
Jahrhunderte wurden Professoren fiir folgende Ficher bestellt.
1672 begegnen wir in der Person des P. Wilhelm Bellene S.J.
dem ersten theologischen Professor in Linz; er trug Kirchen-
recht vor. 1673 begannen die separaten Vorlesungen aus Moral;
1677 gab es schon zwei Professoren fiir dieses wichtige Fach.
Seit 1752 wurden auch Dogmatik und Polemik gelesen. Weitere

29) Hiptmair M., Geschichte des Bistums Linz, S. 134.

30) Kaiserliche EntschlieBung vom 9. Dezember 1833, siche Zu-
schrift der Regierung vom 25. Februar 1834 im Priesterseminar-
archiv, Bd. 48,

31) Schreiben vom 9. April 1843 im Priesterseminararchiv, Bd. 49.



350 . Mitteilungen

dreizehn Jahre spéter finden wir einen Lehrer der Heiligen
Schriften™).

Nach Auflosung der Sozietit und Ubernahme der Lehranstalt
durch den Staat war hier je ein Professor tatig: fiir Heilige
Schriften, geistliche Beredsamkeit, Kirchengeschichte, Pastoral,
Dogmatik und Polemik sowie Moraltheologie. Beim Wiederauf-
.leben nach dem Versagen der Generalseminarien mufiten zu-
nichst vier Professoren geniigen: je einer fiir Bibelwissenschaft,
Kirchengeschichte, Moral und Pastoral sowie Dogmatik und Po-
lemik. Dazu kam ein Lehrer der Katechetik®). 1807 wurden
Altes und Neues Testament®'), 1815 Moral und Pastoral getrennt.
1817 wurde Kirchenrecht zu Kirchengeschichte geschlagen und
blieb bis in unser Jahrhundert damit vereinigt, 1894 wurde eine
Professur fiir Fundamentaltheologie und Philosophie errichtet®?),
1923 eine eigene fiir Philosophie abgetrennt®); dann in Vorbe-
reitung des sechsjihrigen Kurses (1930) eine zweite fiir Philo-
sophie.

4. Mit den vorgetragenen Disziplinen hingt eng die Dauer
des Studiums zusammen. Nachdem urspriinglich vier und weni-
ger Jahre fiir die Ausbildung zum Priesterstand vorgesehen
waren, kam nach dem durch Hofrat Stephan Rautenstrauch,
den staatskirchlich gesinnten Abt von Braunau in Bohmen und
k. k. Direktor der theologischen Studien in Wien, entworfenen
neuen Studienplan ein fiinfjdhriges Studium zur Anwendung.
Davon ging man aber schon wieder in der Generalseminarzeit
ab und mufBite dann lange Zeit mit vier Jahren das Auslangen
finden®”). In unserer Didzese haben wir infolge der wirklichen
Zeiterfordernisse seit dem Studienjahr 1923/1924 ein fiinfjihri-
ges Studium. Das sechsjahrige wurde erstmalig mit dem Jahr-
gang 1931/1932 eingefiihrt, jedoch 1939/1940 wieder auf fiinf
Jahre zuriickgefiihrt. ‘

Hunderte, ja wir diirfen sagen, Tausende von Priestern der
Didzese Linz aus dem Welt- und Ordensklerus haben an dieser
Dibzesanlehranstalt ihre theologische Aushildung erhalten und
denken dankbaren Herzens an die schonen Jahre zuriick; nach-
her erscheinen sie ja immer in noch helleren Farben. Wir
konnen wirklich stolz sein auf die Leistungen, die hier erzielt,
und auf die Kenntnisse, die hier vermittelt wurden. Fiinf Bischofe
haben unter anderen in Linz den Grundstock fiir ihr theologi-

32) Gaisberger, S. 86—89.

33) Siehe Linzer Volksblatt, Nr. 298 vom 31. Dezember 1893.

31) Strigl J., Die Geschichte des bischéflichen Alumnates, S.85.

35) Rettenbacher, S. 9—12.

36) Siehe Schematismus der Geistlichkeit der Ditzese Linz fiir
das Jahr 1924, S. 78.

37) Strigl; 8. 20



Romische Erldsse und Entscheidungen 3561

sches Wissen gelegt und viele Anregungen fiir ibhre verantwor-
tungsvolle Titigkeit empfangen: Bischof Michael Wagner von
St. Pélten, Bischof Franz Maria Doppelbauer, Bischof Rudoif
Hittmair, Titularbischof Franz Fellinger®®) und unser gegen-
wirtig regierender Bischof Joseph Calasanz FlieBer.

Wir sind gerne in dieser Anstalt, die seit 1853 auf dringen-
den bischoflichen Wunsch auch im Gebidude des bischoflichen
Priesterseminars Aufnahme gefunden hat®®). Die lokale Ver-
einigung beider Institutionen ist mit eine Voraussetzung fiir die
in allen Jahrzehnten so tadellose und ersprielliche Zusammen-
arbeit an dem wichtigen Werk der Ausbildung unseres Klerus.

Mit wenigen Strichen haben wir versucht, ein Bild vom Wer-
den und der Rechtsentwicklung dieser Anstalt zu zeichmen, die
sich nm den wichtigen Strukturwandel von 1850 gruppieren.
" Linz hat diesbeziiglich seine Eigenart. Parallelen sind etwa vor-
handen in Klagenfurt, wo auch die Landstinde schon vorher
theologische Studien eingerichtet hatten*), und Salzburg, wo
sich die damalige theologische Lehranstalt aus der alten Uni-
versitit entwickelte. Nicht vergessen sei in diesem Zusammen-
hang auf die theologische Studienanstalt in unserer Mutter-
didzese Passau, die ebenfalls aus einem koniglichen Lyzeum
hervorging und 1923 in philosophisch-theologische Hochschule
umbenannt wurde®). Es ist bemerkenswert, dafi sich auch
Bischof Johannes Maria Gfollner, wie aus einigen seiner Schrei-
ben an den damaligen Dekan hervorgeht, fiir eine gleichartige
Rangerhohung der Linzer Didzesanlehranstalt seit dem Jahre
1934 wiederholt eingesetzt hat*?).

Linz a. d. D. DDr. Josef Lenzenweger.

Romische Erlidsse und Entscheidungen

Zusammengestellt von Dr. Karl Bdcklinger, Linz a. d. D,

Taufen in verschiedenen Sekten. Das Heilige Offizium erklérte
am 28. Dezember 1949 auf eine Anfrage, daBl in FEheféllen die
Taufe, die in den Sekten der ,Jiinger Christi“, Presbyterianer,
Kongregationalisten, Baptisten und Methodisten gespendet wurde,
als giiltig anzusehen ist, wenn nicht im Einzelfall das Gegenteil
bewiesen wird (AAS, 1949, p. 650).

38) Rettenbacher, S. 17, 57, 67, 72.

39) (Pritz F.), Kurze Chronik, S. 16.

20) Sjehe Aeltschker E., Geschichte Karntens von der Urzeit
bis zur Gegenwart, Bd. II, S, 999 £, 1067 und 1231.

1) GemiB Ministerialbekanntmachung vom 9. Dezember 1923;
siehe Eggersdorfer F., Die philosophische-theologische Hoch-
schule Passau, S. 282.

42) Priesterseminararchiv, Bd. 77.



352 Aus der Weltkirche

ProzeBrecht der Ostkirche, Ein Motuproprio vom 6. Jénner 1950
bringt die Canones fiir einen Teil des ProzeBrechtes der Ostkirche.
Es sind 576 Canones, die in groBen Linien den can. 1552—1998
CIC. entsprechen. Die Rechtswirksamkeit beginnt am 6. Janner
1951 (AAS, 1950, p. 5 ss.).

Strafbestimmung fiir Handelsgeschiifte der Kleriker. Ein De-
kret der Konzilskongregation vom 22. Mirz 1950 setzt auf den
Betrieb eines Handels oder Geschiftes jeder Art (zum eigenen
oder fremden Nutzen, personlich oder durch andere, durch Kleri-
ker und Religiosen des lateinischen Ritus und durch Amngehorige
der ,,Weltlichen Institute*) als Strafe die Exkommunikation latae
sententiae, die dem Heiligen Stuhl speciali modo reserviert ist
(vgl. can. 142, 592, 2380). Obendrein wird die fallweise Verhin-
gung der Degradation angedroht. Pflichtvergessene Obere sind
von ihrem Amte dauernd abzusetzen (AAS, 1950, p. 330s.).

Tatigkeitsbericht der Rota Romana fiir 1949. Im Berichtsjahr
behandelte die Rota Romana 142 Falle, 136 davon waren Ehe-
nichtigkeitsprozesse. Weitaus die Mehrzahl (91) wurde negativ
entschieden. Die meisten Fille betrafen vis et metus (50) und
exclusio boni prolis (25). Am wenigsten Aussicht auf eine positive
Losung verspricht exclusio boni prolis (nur vier von 25 positiv
geldst), am meisten defectus consensus (vier von funf positiv geldst).

Zusammenstellung: positiv negativ
Vighet- metus i il S e M) 30
exclusio boni prolis . . . . . 4 21
exclusio boni fidei . . . . . .— 5
exclusio boni sacramenti — 6
conditio apposita 4 5
defectus consensus R e 1
simulatio consensuis . . ... '3 6
impotentia S 8 11
impedimenta varia 2 6
5 positiv 91 negativ = 136 Fille

(AAS, 1950, p. 335 s.)

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

1. Mitbestimmung der Arbeiter
(Zur Papstrede vom 3. Juni 1950)

Seit dem Herbst 1949 wird auf katholischer Seite das Mit-
bestimmungsrecht der Arbeiter in den Betrieben (Teilnahme an
der unmittelbaren Betriebsleitung?) lebhaft diskutiert. So erschie-
nen z.B. in der Ziiricher ,,Orientierung* nicht weniger als fiinf
Artikel, fiir die J. David verantwortlich zeichnet. Der eifrige Ver-
treter des christlichen Solidarismus aus der von Heinrich Pesch
begriindeten Schule, Oswald von Nell-Breuning S. J., verdffentlichte
sein Schriftchen ,,Mitbestimmung® (Landshut 1950) zu dem heiklen
Problem. In vorwéartsdréangender Weise duBerte sich der Domini-
kaner Eberhard Welty von Walberberg in einer bei Bachem in
Koln (1949) erschienenen Arbeit ,,Verantwortung und Mltverant—
wortung in der Wirtschaft.



Aus der Weltkirche 353

Nell-Breuning ist reservierter als sein Kollege aus dem Pre-
digerorden. Vom Mitbestimmungsrecht im Betriebe selbst erwarte
der Arbeiter, daB er an seinem Arbeitsplatz als vollwertiger
Partner und nicht nur als Werkzeug oder bloB als Kostenbestand-
teil zur Geltung komme. Es geht bei diesem Verlangen sowohl um
die menschliche Wiirde als auch um berechtigte Realziele. Man
hofft, durch den verstirkten Einflul an der Werdestitte der wirt-
schaftlichen Entscheidungen den Arbeitern eine groBere Sicher-
heit der Existenz, materielle Verbesserungen und eine Steigerung
ihrer sozialen Position zu garantieren. Das Mitbestimmungsrecht
wird als entscheidender Schritt zur Entproletarisierung der Werk-
titigen angesehen. Nell-Breuning unfterstreicht, daf , Entproletari-
sierung“ den Inbegriff aller sozialreformerischen Bestrebungen
ausdriickt, unter denen die ,Mitbestimmung* blo8 eine ist, an die
man zu einseitige Hoffnungen kniipft. Die Enzyklika ,,Quadra-
gesimo Amnno“ mannte drei Mittel, um idas bloBe Lohnwverhiltnis
dem Gesellschaftsverhiltnis anzugleichen: Mitbesitz, Mitverwal-
tung und Gewinnbeteiligung. Das Mitbestimmungsrecht wiirde die
Struktur der gegenwirtigen Wirtschaftsgesellschaft nicht veran-
dern, da ein bloBer Eingriff in die Arbeitsverfassung den Gegen-
satz der Klassen nicht aufhebt, noch auch die Trennung des Ar-
beiters von den Produktionsmitteln beseitigt. Deshalb darf sich
die christliche Soziallehre nicht auf die Forderung der Mitbestim-
mung einengen. Eine funktionale Trennung von Leitung und aus-
fithrender Arbeit ist im GrofB3betrieb unvermeidlich. Aber diese
funktionale Trennung ist nicht notwendig mit einer personellen
Trennung von Kapitalbesitz und Arbeit verbunden. Der Arbeiter
kann durch Kapital an seinem Arbeitsbetrieb oder an fremden
Betrieben beteiligt sein, Die letzten Péapste halten unverriickbar
fest an dem Postulat der Moglichkeit der Vermdgensbildung in
den arbeitenden Klassen. Dieses Ziel, das wichtiger und notwen-
diger ist, darf nicht in Vergessenheit geraten, da eben nur ein
gewisses Eigenvermogen die Existenz des Arbeiters in Xrisen-
zeiten sichert, die Richtung seines wirtschaftlichen, politischen
und sozialen Gestaltungswillens klart und dem Kapital den Cha-
rakter eines klassentrennenden Elementes nimmt. Breitere Ver-
teilung des privaten Eigentums gehort nach wie vor zum Endziel
christlicher Sozialreform, wéahrend ,Mitbestimmung® allein auf
halbem Wege stehen bliebe, selbst wenn sie sich durchfiihren lieBe.

Zuversichtlicher urteilen andere Vertreter der katholischen
Soziallehre, die sogar vom direkten imnerbetrieblichen Mitbestim-
mungsrecht als einer naturrechtlichen Fordenung reden. Noch am
31. Mai beflirwortete auf dem Internationalen Kongref fiir Sozial-
studien in Rom ein Spanier die Zulassung von Arbeitervertretern
in die Verwaltungsrdte der GroBbetriebe, weil sich auf diesem
Wege in der Arbeiterschaft eine geschulte Fihrerschicht bilden
konne, was nicht von der Hand zu weisen ist.

Einen breiten Raum hatte die Frage der direkten Teilnahme .
der Arbeiter an der Betriebsleitung auf dem 73. Deutschen Katho-
likentag in Bochum (1. bis 4. September 1949) eingenommen. In
seiner Radiobotschaft verwies Pius XII. auf die wvon ,,Quadra-
gesimo Amnno“ prikonisierte Leistungs- wund Verantwortungs-
gemeinschaft in jedem Industriezweige. Der Papst dachte nicht
an eine unmittelbare Beteiligung der Arbeiter an der wirtschaft-
lichen Leitung innerhalb der Einzelbetriebe, sondern an die iiber-
betriebliche Berufsgemeinschaft,” die sich in den wverschiedenen

., Theol.-prakt. Quartalschrift IV. 1950, 23



354 Aus der Weltkirche

Industriesektoren organisiert und den Anspruch auf offentlich-
rechtliche Befugnisse erhebt, um im BewuBtsein gemeinsamer In-
teressen und gemeinsamer Verantwortung des Kapitals und der
Arbeit fiir das Volksganze die Wirtschaft fruchtbar auf das All-
gemeinwohl auszurichten.

Unterdes hatte man in Bochum folgende EntschlieBung adop-
tiert: ,,Der Mensch steht im Mittelpunkt jeglicher wirtschaftlicher
und betriebswirtschaftlicher Betrachtung. Das bisherige Wirt-
schaftsrecht war zu sehr den Dingen und zu wenig den Men-
schen zugewandt. Es mull durch ein Betriebsrecht ersetzt werden,
das den Menschen in seinen Rechten und Pflichten in den Vor-
dergrund riickt. Die katholischen Arbeiter und Unternehmer
stimmen darin Uberein, daB das Mithbestimmungsrecht aller Mit-
arbeitenden bei sozialen, personalen und wirtschaftlichen Fragen
ein natiirliches Recht in gottgewollter Orndnung ist, dem die Mit-
verantwortung aller entspricht. Wir fordern seine gesetzliche
Festlegung. Nach dem Vorbild fortschrittlicher Betriebe muf3
schon jetzt tiberall mit seiner Verwirklichung begonnen wenden.®

Gefordert wird also das Mitbestimmungsrecht der Arbeiter im
Betriebe selbst, und zwar als Mitentscheidungsrecht, sogar in
wirtschaftlichen Dingen (nicht bloBe Mitsprache oder Mitwirkung).
Die Franzosen und der Papst (3. Juni) gebrauchen dafiir den Aus-
druck ,,droit de co-gestion économique”. Der Bochumer Text er-
regte groBes Amufsehen, sowohl durch seinen Inhalt, als auch da-
durch, daBl er die ,Mitbestimmung® als eine Forderung des Natur-
rechtes darstellt. Kein Wunder, daB sich sofort eine heftige
Debatte entspann. Kardinal Frings aus Koéln gab miBigende Er-
kldrungen, die gelegentlich beinahe wie ein Riickzug anmuten,
obschon sich das erzbischoéfliche Ordinariat gegen derartige MiB3-
deufungen verwahrte. Der Kardinal interpretierte das ,natiirliche
Recht in gottgewollter Ordnung® als ,eine hohe natiirliche An-
gemessenheit, der man sich beim heutigen Stand der Entwicklung
nicht mehr grundsdtzlich widersetzen kann®. Desgleichen zieht
der Kardinal gewisse Einschrinkungen fiir das Mitbestimmungs-
recht auf wirtschaftlichem Gebiete in Betracht: in der Abwick-
lung der laufenden Geschidfte miisse die Betriebsleitung unabhin-
gig sein. Es sei eher an die Aufnahme einzelner Arbeifer in den
Aufsichtsrat zu denken, sowie insbesondere an eine Mitsprache
der Arbeiter, wenn etwa ein Werk geschlossen werden soll und
die Existenz von Tausenden auf dem Spiele stehe. Ferner kénne
die gesetzliche Einflihrung des Mitbestimmungsrechtes nicht eine
Sache von heute auf morgen sein.

Im November griff die Miinchener Soziale Woche das Thema
nochmals auf. Man beschiftigte sich vor allem mit den Fragen
der praktischen Verwirklichung und vermied den heiklen Streit,
wie weit es sich um eine strenge Forderung des Naturrechtes
handele. Zunichst sind Sinn und Inhalt der »Mithestimmung**
klar zu umschreiben und die Beweggriinde zu untersuchen. Das
Hauptstudium gebiihrt der praktischen Verwirklichung, wobei die
christliche Eigentumslehre nicht zu vernachlissigen ist. Zweifels-
ohne ist die Frage, ob die ,Mitbestimmung® durch das Naturrecht
gefordert wird, keine gleichgiiltige Angelegenheit. Die papstliche
Sozialdoktrin hat bisher ihr Augenmerk in erster Linie auf das
Mitbestimmungsrecht der Arbeitnehmer auf der Ebene eines
ganzen Berufszweiges oder in der Fiihrung der Gesamtwirtschaft
gerichtet (berufsstindisch-leistungsgemeinschaftliche Ordnung),



Aus der Weltkirche ~i B35

was etwas durchaus anderes ist als das Mitbestimmungsrecht im
Einzelbetrieb selbst. Wo ,,Quadragesimo Anno von der Anndhe-
rung des Lohnarbeitsverhiltnisses an ein Gesellschaftsverhéltnis
,nach MaBgabe des Tunlichen® redet und neben Mithesitz und
Gewinnbeteiligung auch die Mitverwaltung erwiahnt, wird nie-
mals eine naturrechtliche Forderung ausgesprochen. Ubrigens
ist der Text der Enzyklika sehr vorsichtig wund szuriickhaltend.
Den gesellschaftspolitisch entscheidenden Weg zur ,Mitverwal-
tung® in der Wirtschaft iiberhaupt sieht Pius XI. (und Pius XII.)
in der berufsstindischen Ordnung, wo die Arbeiter sich iiber den
mit offentlich-rechtlichen Funktionen ausgestatteten ,Berufsstand®
an der Fithrung der Wirtschaft beteiligen in Paritdt mit den
Arbeitgebern desselben Industriesektors. In seiner Rundfunkbot-
schaft vom 1. September 1944 sagte Pius XII.: ,Wo die GroB-
unternehmung noch heute sich als produktionsfihiger erweist,
soll die Madaglichkeit geboten werden, den Arbeitsvertrag durch
einen Gesellschaftsvertrag mildernd zu erginzen.“ Nichts wird
tber den Inhalt des gewiinschiten Gesellschaftsvertrages ausgesagt.

Was aber der Papst am 3. Juni 1950 liber das Mitbestimmungs-
recht ausfiihrte, scheint auf den ersten Blick einer Ablehnung
gleichzukommen. Ist dem wirklich so oder handelt es sich nur
um berechtigte und begriindete Reserven? (Die Rede wurde ge-
halten vor den Mitgliedern des Internationalen Kongresses fiir
Sozialstudien.)

Um die Rede des Papstes besser zu verstehen, sei an eine
andere Ansprache erinnert, die das Oberhaupt der Kirche am
7. Mai 1949 vor den Vertretern der ,Union Internationale des
Associations Patronales Catholiques (Katholische Arbeitgeber)
hielt. (Wir stiitzen uns fiir beide Ansprachen auf den franzdsi-
schen Originaltext.)

Am 7. Mai 1949 unterstrich Pius XII, daB in der ,,Volkswirt-
schaft” die Produktionsmittelbesitzer und die Arbeitnehmer an
einem gemeinsamen Werke ,(Volkswirtscha,ft) zusammenarbeiten.
Sie haben mithin gemeinsame Interessen und sind, weil auf der
Ebene des Gemeinwohles geeint, keine unverschnlichen Gegner.
Wenn aber dieses gemeinsame Interesse an der Prosperitét der
Volkswirtschaft vorliegt, warum sollte dann die Interessengemein-
schaft keinen funktionalen Ausdruck finden in einer organisierten
Verantwortungsgemeinschaft? In den Weisungen des Papstes er-
offnet sich fir den Arbeiter der Weg zur Mitverantworitung, zur
Mitsprache wund Mitbestimmung. Doch auf welcher Ebene?
Pius XII. denkt nicht an die unmittelbare Teilnahme def Arbeiter
an der Leitung der Einzelbetriebe, sondern an ihre ,Mitbestim-
mung* auf dem viel breiteren Boden der Volkswirtschaft iiber-
haupt, wo sich die gemeinsame Verantwortung in den organisier-
ten Berufszweigen betitigt. Klar und deutlich wird gesagt, daB
der Produktionsmittelbesitzer innerhalb der Grenzen des offent-
lichen Wirtschaftsrechtes Herr seiner wirtschaftlichen Entschei-
dungen bleiben muB. Derselbe Pius, der die Téatigkeit des Unter-
nehmers als Dienst am sozialen Ziel der Wirtschaft zeichnet,
schiutzti ebenso entschieden die freie wirtschaftliche Initiative
dieses Unternehmers. Vielleicht lieBe sich sagen, die pépstlichen
Gedanken seien zu stark abhéngig von der Besorgnis, dal manche
Vorschlige zur Reform der Arbeitsverfassung bewuBt oder unbe-
wuBt einem ungesunden Kollektivismus zustreben. Jedenfalls
warnt Pius XII. seit 1945 vor der Verstaatlichung und Nationali-

23*



356 : Aus der Weltkirche

sierung, falls sie zur ausgeprigten Tendenz wird. Der Staat ist
nicht dazu berufen, das private Recht aufzusaugen, und die Wirt-
schaft ist eine lebendige Schépfung des Individuums, dessen'
berechtigte Initiative nicht durch betriebsfremdes und ,,anonymes*
Dreinreden geknebelt werden darf. Aus solchen Erwigungen her-
aus kann man tatsichlich weniger schnell geneigt sein, die even-
tuelle Teilnahme der Arbeiterschaft an der wirtschaftlichen Be-
triebsleitung zu befiurworten, weil man bestimmte Gefahren wit-
tert, vor allem die Gefahr einer unstatthaften Beschrénkung der
fir das Wirtschaften nititzlichen und unentbehrlichen Bewegungs-
freiheit der Unternehmerpersonlichkeit, die schlieBlich durch den
Druck der betriebsfremden Gewerkschaften, die oft parteipolitisch
orientiert sind, in ihren Entscheidungen gehemmt wiirde.

Anderseits unterstreicht — wie wir sahen — Pius XII. die
Subjektstellung des Arbeiters im Gesamtgefiige der Wirtschaft.
Ein verantwortliches Subjekt ist aber auch zur Mitsprache befugt.
Welche konkreten Vorschlige unterbreitete der Papst den Unter-
nehmerverbinden, damit die Mitsprache und das Mitbestimmungs-
recht der Arbeiter greifbare Gestalt annehme? Der Stellvertreter
Christi entlehnte am 7. Mai 1949 die grundlegenden Richtlinien
wiederum aus <der groBen Sozialenzyklika seines Vorgingers.
Genau so wie vier Monate spater in der Rundfunkbotschaft an
den Bochumer Katholikentag wind eine Lanze fiir die berufsstin-
dische Organisation gebrochen, fiir die wirkliche Berufsgemein-
schaft der Unternehmer und Arbeiter, und zugleich bedauernd
festgestellt, daB dieser Zentralpunkt der Enzyklika ,,Quadragesimo
Anno* in seinen reichen praktischen Moglichkeiten nicht herzhaft
verwirklicht wurde: ,Heute dient uns dieser Teil der Enzyklika
sozusagen als Beispiel einer giinstigen Gelegenheit, die man sich
entgehen 13Bt, weil man sie nicht rechtzeitig ergriff.*

Wenn tatsichlich die Enzyklika vom 15. Mai 1931 durchge-
drungen wire, dann héatten wir 1. Mitsprache und Mitbestim-
mungsrecht der Arbeiter auf dem berufsstindischen Boden,
d. h. in den verschiedenen Berufszweigen und im Gesamtgefiige
der Volkswirtschaft, sowie 2. stirkere Beteiligung der Arbeiter an
der Kapitalbildung und am Mitbesitz der Produktionsmittel. Der
Weg zum Awusgleich zwischen den Klassen und zur Sicherung der
Rechte des Arbeiters wire dauerhaft gebahnt.

Weiter oben schrieben wir, dal die Papstrede vom 3. Juni auf
den ersten Blick eher weiner Ablehnung des Mitbestimmungs-
rechtes gleichzukommen scheint. Vergessen wir micht, daB man
im Anschlul an Bochum von einem strikten Recht der Arbeiter
als Arbeiter in einem Betrieb sprach und daB bisweilen eine zu
totale Mitbestimmung verlangt und dbertriebene Forderungen
gestellt wurden. So wenn bei Besprechungen in Hattenberg bei
Wiirzburg Gewerkschaftler darauf bestanden, daB 50 Prozent der
Aufsichtsratssitze der Aktiengesellschaften wvon Vertretern der
Arbeitnehmer, bzw. von Gewerkschaftssekretiren oder von ge-
werkschaftlich ernannten Vertrauensmiinnern eingenommen wer-
den, also von zum Teil betriebsfremden Personen. Beziiglich
der eben dargelegten Punkte hat Pius XII. mit dem ihm eigenen
Weitblick gebremst.

Was hat der Papst am 3. Juni gesagt?

I. Es ist als Gefahr fiir das Wirtschaften zu betrachten, wenn
die personliche Verantwortung der Unternehmerpersonlichkeit
gehemmt wird durch den Druck eines betriebsfremden, anonymen



Aus der Weltkirche 4 357

Kollektiviims (diesen Irrweg ist schon das Kapital gegangen),
durch das Dreinreden in den Betrieb von Instanzen, die fir den
Betrieb reale Verantwortung und Risiken weder ibernehmen
wollen, noch konnen. Wortlich heilit es: ,,Diese Gefahr besteht
auch, wenn man verlangt, daf die Lohnempfénger, die zu einem
Betrieb gehoren, das Recht zur wirtschaftlichen Mitverwaltung
haben (droit de co-gestion économique), besonders, wenn die Aus-
iibung dieses Rechtes tatsiichlich, direkt oder indirekt, von Or-
ganisationen abhingt, deren Leitung auBerhalb des Beiriebes
geschieht.*

II. AnschlieBend gibt die Rede des Papstes Antwort auf zwei
Fragen: a) Ist die wirtschaftliche Mitbestimmung als striktes
Naturrecht aus dem Lohnvertrag als solchen oder aus der Natur
des Betriebes ableitbar? b) Gehort die Beteiligung der Arbeiter
an der Betriebsleitung, so wie sie gefordert wird, zu den jetzt
verwirklichbaren Mbglichkeiten? Auf beide Fragen antwortet
Pius mit ,,Nein®. Der einfache Lohnwvertrag und das reine Lohn-
verhiltnis sind durchaus keine Leugnung der unleugbaren Tat-
sache, daB die Lohnarbeiter tragende ,Subjekte der Volkswirt-
schaft sind. Deshalb besteht keine von dieser Seite her durch das
Naturrecht erhobene Forderung, den Lohnvertrag in ein volles
Gesellschaftsverhiltnis umzuwandeln. In wverschiedener Weise
kann ersterer dem letzteren angeglichen werden, mnach MaBgabe
des Tunlichen.

Das Ganze 148t sich in drei Punkten wiederholen: 1. Der Papst
warnt vor einer Gefahr; 2. er lehnti die Begriindung der wirt-
schaftlichen Mitbestimmung als eines strikten, aus dem Lohnver-
hiltnis oder der Natur des Betriebes flieBenden Naturrechtes
ab; 3. er stempelt die Forderung totaler wirtschaftlicher Mit-
bestimmung als unverwirklichbar.

Mehr hat er am 3. Juni zu diesem Problem nicht gesagt; hoch-
stens noch das eine, wir diirften tUber diesen Diskussionen wich-
tigere Dinge nicht vergessen. In den Kreisen des katholischen
Patronats wurde die Rede mit einem allzu durchsichtigen Wohl-
gefallen aufgenommen, weil sie der Bochumer EntschlieBung und
manchen mit dem Bochumer Text verknilipften Thesen einen
starken Dampfer aufsetzt. In dieser Sicht ist sie wirklich eine
Ablehnung. Ist nun damit auch schon die ganze Frage der direkten
Beteiligung der Arbeiterschaft an der Betriebsleitung definitiv
geklirt und erledigt? Mitnichten; denn 1. betrachtet Pius XII. nur
die jetzt in die Diskussion geworfenen Teilaspekte des Problems,
sei es beziiglich der naturrechtlichen Begriindung oder der zu
hohen Forderungen und der einstweilen im Hintergrund lauern-
den Gefahren; und 2. ist die Papstrede vom 3. Juni keine
Kathedraentscheidung, die weiteres Forschen wunterbindet und
jeden neuen Versuch verurteilt. Nebenbei sei bemerkt, daBl der
Papst zu Fachgelehrten sprach, die daran gewohnt sein sollen, in
einem wichtigen Dokument den genauen Sinn einschrinkender
Worte mit peinlicher Gewissenhaftigkeit zu analysieren. Pius XII.
feilt sorgfiltig die von ihm gebrauchten Ausdriicke.

Das Oberhaupt der Kirche wollte am 3. Juni eine Ewolution
der Arbeitsverfassung nicht von wornherein durch einen Macht-
spruch verbieten, sondern es ist ihm darum zu tun, diese Evolu-
tion von ungangbaren Bahnen fernzuhalten, sie vor leichtfertigen
Hlusionen zu schiitzen und auf das Mangelhafte ihrer Begriindun-
gen aufmerksam zu machen., Nach wie vor will der Papst, daB



358 ; Aus der Weltkirche

die berufsstdndische Ordnung verwirklicht werde, wodurch die
Mitsprache und Mitbestimmung der Arbeiter auch in Wirtschafts-
dingen gesichert wére. Ferner ist es den Anhingern eines ver-
niinftigen Mitsprache- und Mitbestimmungsrechtes in den Betrie-
ben durch die pépstliche Ansprache nicht verwehrt, nach einer
geeigneten Formel zu suchen, in der es sich verwirklichen lieBe.
Selbst wenn es mnicht als striktes Naturrecht aus dem bloien
Arbeitsverhdltnis als solchem ableitbar ist, d. h. aus dem privat-
rechtlich geschauten Lohnvertrag im bisherigen Sinne, so kénn-
ten dennoch Griinde bestehen, die einer gewissen Mitsprache und
Mitbestimmung in den Betrieben sehr ernst das Wort reden. In
dieser Beziehung leisten die fiinf von J. David zwischen Dezember
1949 und Marz 1950 in der Ziricher ,,Orientierung® vertffentlich-
ten Artikel, auf die wir eingangs verweisen durften, eine gedie-
gene Vorarbeit. Hinzuzufiigen wire noch ein neuer Artikel von
David in derselben ,,Orientierung® vom 15. Juni (Nr. 11, 1950), der
mit den Worten schlieit: ,Die Aussprache um das Mitbestim-
mungsrecht wird weitergehen. Schon allein die Tatsache, mit
welchem Nachdruck der Papst iiber die Frage  gesprochen hat,
deutet darauf hin, wie groB8 und schwerwiegend die Frage ist . . .
Wenn die Ausfiihrungen des Heiligen Vaters nicht wiederum iiber-
hoért oder zu bloBen Parteizwecken ausgebeutet und miBdeutet
werden, so sind sie geeignet, den Blick zu weiten, die Anstren-
gungen zu vertiefen, vor Abwegen und sektiererischen Verkramp-

fungen zu bewahren und dann den Weg fiir wahre Lisungen
freizumachen.*

Einen beachtenswerten Beitrag zum Problem der Mitbestim-
mung des Arbeiters hat Nell-Breuning (nach der Papstrede vom
3. Juni) in der Juli-Nummer der ,,Stimmen der Zeit* (S. 286—295)
vorgelegt. Wir mochten zwei wesentliche Gedanken des deutschen
Jesuiten anfiihren: 1. ,Die Forderung nach der Mitbestimmung
im Betrieb darf ihre Begriindung nicht im materiellen Eigennutz
des Arbeiters finden. Gewil soll die Mitbestimmung im Ergebnis
auch seine wirtschaftliche Lage verbessern, Zuerst und im wesent-
lichen aber soll sie dem Menschen im Arbeiter zustatten kommen,
dem Arbeiter dazu verhelfen, daB er nicht als bloBes Produk-
tionsmittel verschlissen wird gleich Roh-, Halb- und Kraftstoffen,
sondern als Mensch den Mittelpunkt des Betriebes bildet und
durch seine Arbeit im Betrieb seine Persénlichkeit entfaltet.”

2. ,,Diese Mitbestimmung, die darin besteht, daB jeder Betriebs-
angehorige im Zusammenhang des geordneten Ablaufs des Be-
triebsgeschehens an seinem Arbeitsplatz so selbstindig ist wie
moglich und in diesem seinem Bereich alles bestimmt, was nicht
notwendig von oben her bestimmt werden muB, ist Kern und
Stern der Mitbestimmung tberhaupt . .. Diese Mitbhestimmung
kann ohne weiteres als Forderung des matiirlichen Rechts auf-
gestellt werden.*

Wer den Gedankengingen von J. David verstehend folgt, ge-
winnt den Eindruck, daB die ,,Mitbestimmung® doch noch eine
groBere Ausweitung zuldBt.

II. Die Kanonisationen des Heiligen Jahres

Insgesamt wurden =zwischen dem 23, April und dem 9. Juli
acht Selige heiliggesprochen, sechs Frauen und blof zwei Minner,
die Bischofe waren und zu einem Orden gehdrten.



Aus der Weltkirche 359

Die Heiligsprechung der jugendlichen italienischen Mértyrin
Maria Goretti, die man sinnvoll auf den Johannistag (24. Juni)
gelegt hatte, muBte wegen der gewaltigen Volksmenge, die bei-
wohnte, auf dem weiten Petersplatz vorgenommen werden, ein
bisher einmaliges Schauspiel, ein Triumph, der nicht einmal der
Theresia von Lisieux und dem grofen Don Bosco zuteil wurde.
Der Papst konnte nicht umhin, in seiner Festrede hervorzuheben,
daB in einer von Vergniigungssucht berauschten Welt trotzdem
der Glanz der christlichen Reinheit einen unwiderstehlichen und
verheiBungsvollen Zauber ausiibt.

Von den neuen Heiligen wird wohl Maria Goretti als eine
Agnes des 20. Jahrhunderts zu einer groferen Popularitit gelan-
* gen. Zu ihrem Bekanntwerden trug der italienische Film ,,Cielo
sulla palude* (Himmel iiber dem Sumpf) entscheidend bei. Im
siidamerikanischen BEkuador ist auch der Mariana de JesGs de
Paredes, der jugendlichen ,Lilie von Quito¥, die Volkstumlichkeit
gesichert. Zwar kann man nicht sagen, daf diese beiden Heiligen
‘in der , Welt* lebten, aber sie waren Laien. Wir warten auf die
Kanonisation von Minnern und Frauen, die im tdtigen Laien-
Leben die christliche Vollkommenheit erreichten, die sich heiligten
durch die Heiligung der Welt und der Weltdinge. Fehlt nicht in
etwa noch die hinreichend starke Betonung einer eigentlichen
und eigenen Laien- und Weltheiligkeit? Eigen in den duBeren
Formen, denn im inneren Geiste sind monastische und weltver-
bundene Heiligkeit identisch, da alle Formen der Heiligkeit Got-
tes- und Nichstenliebe totale Selbsthingabe sind. :

Die franzosische Ordensstifterin Emilie de Rodat (heiliggespro-
chen am 23. April) fithlte die Dringlichkeit der Aufbauarbeit,
deren Frankreich zu Beginn des 19. Jahrhunderts bedurfte. Ob-
schon sie als Frau sich licber einem schon gebahnten Wege an-
vertraut hitte, besaB sie den Mut, eine der Zeitlage angepalite
Schwesternvereinigung ins Leben zu rufen. In den Dienst ihrer
Mitmenschen stellten sich ebenfalls die beiden italienischen
Ordensstifterinnen Bartolomea Capitanio (1807—1836) und Vin-
cenza Gerosa (1784—1847) (18. Mai). Alle Werke der Liebe wurden
in ihr Programm aufgenommen: Schulen, Waisenhduser, Spitiler.
Das von den beiden Frauen gegriindete Institut der ,,Schwestern
von der Liebe“ zihlt heute 636 Hauser mit 8665 Schwestern. In
der Heiligsprechung der drei eben Genanmten liegt eine offizielle
kirchliche BEhrung der echten sozialen Gesinnung, sowie ein Auf-
muf an idealgesinnte Midchen und Frauen, aus Liebe zu Gott auf
einen personlichen intimen Lebenskreis zu verzichten, um sich
ganz in den Dienst der Mitmenschen zu stellen.

Das Leben der am 28. Mai kanonisierten ungliicklichen Tochter
Ludwigs XI. und Gattin Ludwigs XII., Jeanne de France, Ordens-
stifterin, fiel in die Zeit der blithendsten Renaissance und war so-
zusagen identisch mit ihrem Leid. Als Kennzeichen ihrer Heilig-
keit nannte Pius XII. in seiner Ansprache an die franzosischen
Pilger den Mut im Leiden und im Kampfe.

Mariana de Jesus de Paredes (1618—1645) (9. Juli) war ein
schlichtes, einfaches Menschenkind, das weder ein bleibendes
Werk begrindete, noch das Martyrium erlitt. Sie liebte Goft,
betete, tat BuBle, sithnte und opferte schlieBlich wéhrend einer
Epidemie ihr Leben fiir die Bedringten, Seither lebt sie im An-
denken ihrer Landsleute als jene reine und zarte Maid, die man

e



360 : Aus der Weltkirche

nur mit einer makellosen Blume vergleichen kann, obschon ihr
der Ehrentitel einer ,Nationalheldin® zuerkannt wurde.

Uber den spanischen Erzbischof und Ordensstifter Anton Maria
Claret (1807—1870) (7. Mai) berichteten wir bereits in der vorher-
gehenden Nummer dieser Zeitschrift. Der italienische Passionist
Vincenzo Maria Strambi, Bischof von Macerata und Tolentino in
Mittelitalien, stand wéhrend der napoleonischen Wirren treu zu
Kirche und Papst. Jenseits der Grenzen seiner engeren Heimat ist
er wenig bekannt.

III. Eine meue Friedensenzyklika ,

Unter dem Datum des 19. Juli 1950 erlieB Pius XII. die Epi- °
stula Encyclica ,,Summi maeroris®, die den Titel triagt: ,Publicae
iterum indicunter preces ad populorum impetrandam pacem et
concordiam.” Das Wortchen ,,iterum* -will an #hnliche Sendschrei-
ben des Heiligen Vaters erinnern, die wir regelmiBig im Laufe
der letzten Jahre kommentierten. Unmittelbarer AnlaB des jiing-
sten pépstlichen Rundbriefes waren zweifelsohne die Ereignisse
in Korea, obschon ihrer mit keinem Worte Erwihnung geschieht,
da der Stellvertreter Christi {iber den Parteien steht und nur das
unersetzliche Gut des Friedens und der Volkerverséhnung erstrebt.

Die Enzyklika beginnt mit einem Dank an die zahlreichen Pil-
ger, die seit Beginn des Jubildums nach Rom kamen, ein beredtes
Glaubenszeugnis ablegten und im christlichen Geiste gestirkt in
ihre Heimatldnder zurtickkehrten. Dieses schone Bild bleibt jedoch
getrtibt durch die noch immer fortdauernde angstvolle Unruhe
der Menschheit. Viel wird zwar iiber den Frieden geschrieben
und geredet; aber man verkennt oder verwirft die Grundlagen,
die ihn sichern koénnten. Wir leben weiterhin unter den Zeichen
der Liige, des Hasses, der Rivalitidt, des Aufruhrs. Unter solchen
Voraussetzungen 148t sich weder der Vélkerfriede noch der Auf-
stieg der arbeitenden Klassen erreichen. Die Entproletarisierung
ist nicht das Resultat der Gewalt und des Aufruhrs, sondern ge-
rechter Gesetze.

Der Stellvertreter Christi, der das Wohl, die Wiirde und die
Freiheit aller Nationen im Auge hat, muB wiederum die Volker
und ihre Regierungen zur Eintracht aufrufen. Man moge doch das
unbeschreibliche Unheil eines eventuellen Krieges ausdenken, der,
versehen mit den Mitteln modernster Technik, weder die Sach-
gliter noch selbst die unschuldigsten und wehrlosesten Menschen
verschonen wiirde. Deshalb obliegt allen Einsichtigen die Auf-
gabe, diese grdfliche Katastrophe zu verhiiten.

Zu den Anstrengungen der Menschen muBl Gottes Hilfe hinzu-
kommen, und darum verlangt der Papst dffentliche Gebete. Die
Bischofe sollen diese Gebete veranlassen und zugleich den Geist
der Bufie und Siihne predigen. AuBerdem sollen sie darlegen,
welches die Fundamente eines dauernden Friedens sind. Es sind
die christlichen Prinzipien und das christliche Sittengesetz, die
allein zu Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe fiihren, die Begierden
und Stichte ddmpfen, den Menschen zum Gehorsam gegen Gott
anleiten. Religionsfreiheit ist auch wegen des irdischen Wohles
notwendig. Wer die Rechte der Kirche mit FiBen tritt, ihre
Diener verfolgt, die katholischen Schulen beseitigt, Irrtum wund
Verleumdung ausstreut, durch Schmutz und Schund die Jugend



Aus der Weltkirche 361

verdirbt, ist kein Wegbereiter wahren Friedens. Verleumder be-
haupten, der Heilige Stuhl wiinsche einen neuen Krieg. Das ein-
zige Ziel der Kirche ist der wahre Friede. Sie will die Volker
nur durch die Wahrheit gewinnen, um sie zur vollendeten Gesit-
tung zu erziehen. Das muf} offen gesagt werden, denn nur wenn
die christlichen Gebote das private und das Offentliche Leben
normieren, 148t sich die Eintracht zwischen den Klassen und Vol-
kern verwirklichen,

Der Rundbrief schlieft mit dem Wunsch, daB die gemein-
samen Gebete uns den Frieden, die christliche Erneuerung, die
Freiheit aller Volker mit EinschluB der Religionsfreiheit wirksam
erflehen. !

IV. Die katholische Kirche in England

Hundert Jahre sind seit der Wiederherstellung der Kkatholi-
schen Hierarchie in England verflossen. Dieses Zentenar soll vom
95. September bis 1. Oktober feierlich begangen werden und
seinen AbschluB finden in einer gemeinsamen Romfahrt des
englischen Episkopats.

Sehr bedenklich ist die Lage des englischen Protestantismus,
der fortschreitend zur Kirchenlosigkeit abgleitet. Die Gesamt-
bevolkerung von England und Wales (liber 14 Jahre) betrégt nach
dem ,,Christlichen Jahrbuch 1950“ etwas mehr als 32 Millionen.
Davon gehoren bloB 6.7 Millionen einer kirchlichen Gemeinschaft
an; zur Staatskirche bekennen sich nur 2.9 Millionen (derer ilber
14 Jahre), so daf die Staatskirche zusammen mit den Kindern
etwa 3.75 Millionen Mitglieder z#hlt, die zum weitaus gréBten Teil
die religiose Praxis unterlassen. Die Hunderttausende, die der
Staatskirche verlorengehen, verfallen fast ausschlieBlich der Kon-
fessionslosigkeit. Der anglikanische Erzbischof von York, Dr. Cyrill
Garbett, sieht eine Hauptursache dieser unaufhaltsamen Zer-
brickelung in der verhingnisvollen Abhéngigkeit der Kirche vom
Staat, vom Parlament, vom Geheimen Rat.

Kardinal Griffin von Westminster verdffentlichte am 4. Juni
einen Hirtenbrief zur Vorbereitung der katholischen Jahrhundert-
feier. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts gab es in England rund
100.000 Katholiken. Aber dann kamen katholische Fliichtlinge, vor
allem aus Frankreich und Tausende von Irlindern, die unter dem
Druck der Not nach England zogen. Dazu gesellten sich die Kon-
vertiten der Oxfordbewegung, die dem Katholizismus intellektuelle
Fiihrer schenkten, (Wir denken an Newman.) Im Jahre 1847 ging
Bischof Wiseman nach Rom, um im Namen der acht Apostoli-
schen Vikare iiber die Wiederherstellung einer katholischen Hier-
archie zu beraten. Rom vollzog den entscheidenden Schritt am
29. September 1850. Westminster wurde Metropolitansitz mit zwolf
Suffraganbistiimern. Wiseman, der erste Erzbischof von Westmin-
ster, erhielt die Kardinalswiirde. Damals gab es in England rund
eine Million Katholiken, eine Zahl, die sich bis heute wverdrei-
facht hat.

Kardinal Griffin zieht in seinem Hirtenschreiben statistische
Vergleiche zwischen 1850 und 1950. Die Priesterzahl ist von weni-
ger als 1000 auf mehr als 6000 angestiegen; die Kirchen von 694
auf beinahe 2900; die Schulen von 200 auf {iber 2000; die sieben
Minner- und 53 Frauenkloster auf 472, bzw. 1075. In der Didzese
Westminster (330.000 Katholiken, 11.000 Kindertaufen und 1300
Konversionen jdhrlich) amtieren 713 Priester statt 113 im Jahre



362 Aus der Weltkirche

1850. In den flinfzehn Jahren vor dem letzten Weltkrieg wurden
allein 70 Kirchen gebaut. Einen gewaltigen Aufschwung nahmen
das Schulwesen und die Caritaswerke. Der EinfluBl der Katholiken
im offentlichen Leben ist gewachsen. Den Aufzdhlungen des Kar-
dinals dirfen wir die Namen der bedeutendsten Intellektuellen
und Schriftsteller unter den katholischen Englindern hinzufiigen,
die im internationalen Geistesleben hervorstechen: Chesterton,
H. Belloc, Dawson, Evelyn Waugh, Bruce Marshall und Graham
Greene. Erwihnung verdient auch die bekannte Wochenschrift
,The Tablet*; aber es fehlt die wichtige katholische Tagespresse.

Ein besonderes Augenmerk sollen die Katholiken der Familie
und der Schule widmen. Aufgeschlossen miissen sich die Katho-
liken am politischen und gewerkschaftlichen Leben beteiligen.
Das wiren die Hauptwiinsche, die der Londoner Kardinal an
seine Didzesanen zu richten hitte. An demselben 4. Juni ergriff
er dann das Wort in der groBen Versammlung der Katholischen
Frauenliga, um nach einem Riickblick auf die Vergangenheit
einige Zukunftsaufgaben zu erdrtern. Die Ausfithrungen gipfelten
in der bestindig wiederkehrenden Mahnung, alle den Frauen im
tédglichen Leben und auch im politischen Leben Englands gebote-
nen Moglichkeiten auszunutzen, um die Ausstrahlungskraft des
Christentums zu wverstirken, um die Familie zu schiitzen (,Pro-
testiert gegen die Gesetze, die ihrer inneren Tendenz nach die
Familie schwichen und zerstoren!) und um die katholische Er-
ziehung ihrer Kinder zu sichern (,,Arbeitet und niitzt euer Stimm-
recht aus fiir die katholische Erziehung der Kinder, und wenn es
euch gelingt, einen Wahlkandidaten durchzusetzen, dann achtet
darauf, daBl er die gemachten Versprechen erfiillt!®).

Drei Tage vorher, am 1. Juni, hatte sich Kardinal Griffin
eigens mit dem Schulproblem beschéftigt, und zwar in einer Rede
in der altesten der beiden katholischen Lehrerbildungsanstalten.
Vorldufig hingt die katholische Erziehung in den Schulen voll-
stindig von dem personlichen Wert der Lehrkrifte ab. ,Hier in
England haben wir immer fiir unsere Erziehung gekdmpft und
wir werden den Kampf fortsetzen, bis wir Gerechtigkeit fiir un-
sere Kinder erlangt haben. Wir Katholiken stehen in der vorder-
sten Front, um dem Volke die Forderungen der Religion in der
Jugenderziehung vorzuhalten. Wir kdmpfen fiir die Freiheit, gegen
die mogliche Usurpation der Rechte der Kirche -und der Eltern
durch den Staat.” In den englischen Schulen ist eine Art ,,Bibel-
religion® moglich, was aber die notige Vorbereitung und die reli-
giose Einstellung der Lehrer wvoraussetzt, wihrend andernfalls —
und so ist es — das Schulsystem zum Erziehungslaizismus wird.
»Als wir bei den letzten Wahlen die Frage der konfessionellen
Schulen in den Vordergrund riickten, kimpften wir fiir die Frei-
heit und wir kémpfen weiter, bis wir eine katholische Erziehung
fiir unsere katholischen Kinder gesichert haben.” Der Kardinal
wies darauf hin, daB man bei den letzten staatlichen Verfiingun-
gen (Act von 1944) die Zukunftsentwicklung des Katholizismus
nicht beriicksichtigte. Die Bischéfe beobachten die praktischen
Auswirkungen des ,Act von 1944, den sie nicht als definitive
Losung betrachten konnen. Bedauerlich war es, daB die Bischofe
der anglikanischen Staatskirche, die nicht mehr Anhinger zihlt
als der Katholizismus, ein Zusammengehen in dieser Frage mit
dem katholischen Episkopat ablehnten. Awuf katholischer Seite
wird man die Waffen nicht strecken.



Aus der Weltkirche 363

V. Kurznachrichten

Im Rom wird vom 23. Oktober bis zum 1. November ein Inter-
nationaler Marianischer Kongrefl stattfinden, den die Hochschule
der Franziskaner (Antonianum) organisiert. Die Seele des Gan-
zen ist P. Bali¢ O.F.M., der eine der treibenden Krifte der
assumptionistischen Bewegung ist; er ist der Herausgeber der 1948
eroffneten ,,Bibliotheca Assumptionis B. Virginis Mariae*, deren .
zwei erste Binde die ,Testimonia de assumptione B. Virginis
Mariae ex omnibus saeculis® sammeln. (Band I, der 1948 er-
schien, lduft von den Anfingen der Tradition bis in das Zeitalter
des Konzils von Trient.) Der romische KongreB wird sowohl dog-
matische Diskussionen als auch praktische und pastorale Fragen
zum Tagungsinhalt haben.

Zum zweiten Zentenar der Erstausgabe der ,Moraltheologie®
des hl. Alphonsus hat Papst Pius XII. in einem Apostolischen
Breve vom 26. April 1950 diesen Kirchenlehrer zum Patron der
Beichtviter und Moralisten proklamiert: ,Sanctum Alphonsum
Mariam de Ligorio, Episcopum, Confessorem et Ecclesiae Doc-
torem omnium Confessariorum ac Moralistarum coelestem apud
Deum Patronum eligimus ac constituimus.” Zur Moraltheologie
des Redemptoristenstifters bemerkt der Papst: ,Doctrinam denique
moralem et pastoralem confessariis instituendis et dirigendis ore
et scriptis tradidit eximiam, in toto orbe catholico ad hanc usque
aetatem probatissimam et a Summis Pontificibus quasi tutam
Sacramenti Poenitentiae administrorum animarumque mode-
ratorum normam saepe ac graviter commendatam.

Am 30. Juni wurde dem HI1. Vater -die wvatikanische ,Editio
nova typica® des Breviarium Romanum mit der neuen Psalmen-
iibersetzung {iberreicht. Die Ausgabe in vier Bénden (in 18°, 10.5 X
16.5) von insgesamt 11.264 Seiten (das Umbléttern wird tunlichst
vermieden) wurde von den Lazaristen unter Beihilfe des P. Max.
Brandys O.F.M., Konsultors der Ritenkongregation fiir Liturgie,
besorgt. Verlag ist die ,Libreria Editrice Vaticana“.

In Nantes wurde am 18. Juli die 37. Soziale Woche Frankreichs
eroffnet, die das nicht bloB fir Frankreich aktuelle Thema der
,Landprobleme in der modernen Wirtschaft“ (Le monde rural
dans l’économie moderne) behandelte. Durch Msgr. Montini lieB
der Papst am 13. Juli dem Prasidenten der Sozialen Wochen,
Prof. Charles Flory, ein Schreiben zugehen, das auf die viel-
fachen Veridstelungen dieses Problemkreises hinweist. Schon rein
wirtschaftlich 148t sich der Ackerbau nicht von den {lbrigen
Zweigen der Wirtschaft trennen, und sogar in Frankreich miissen
die Ackerbaufragen im Blickfeld der internationalen Beziehungen
studiert und gelost werden. Der HIl. Vater will, daB neben den
wirtschaftlichen und technischen Gesichtspunkten die sehr bedeu-
tenden sozialen und moralischen Aspekte der Bauernfrage gebiih-
rend beriicksichtigt werden, ebenso wie die geistigen und reli-
gidsen Probleme, die heute durch 'die Entchristlichung auch des
flachen Landes in Frankreich aufgeworfen sind. In dieser Rich-
tung sind bereits verheiBungsvolle Erneuerungsversuche gestartet.



364 Literatur

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sé@mtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke verzeichnet. Diese

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiigbare Raum und

der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlaBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Augustinus, Aurelius. Die Ordnung. (112). — Der freie Wille.
(253). (Aurelius Augustinus’ Werke. Erste Abteilung: Die friihen
Werke des hl. Augustinus.) Ubertragen von Carl Johannes Perl.
Paderborn 1947, Ferdinand Schoningh. Halbleinen geb. je DM 6.—.

Bauer, Professor Dr. Georg. Das heilige Mefopfer im Lichte
der Grundsdtze des hl. Thomas iber das Opfer. (32). Separat-
abdruck aus ,,Divus Thomas* (Freiburg, Schweiz), Band 28 (1950),
Heft 1. Brosch.

Bernadot, M. Vincent, O.P. Eucharistie-Biichlein. Mit einem
Geleitwort von Peter Lippert S.J. (208). 11 Tiefdruckbilder. Miin-
chen, Verlag Ars sacra, Josef Miiller. Geb. DM 4.60.

Bichlmair, Georg, S.J. Christentum, Theosophie und Anthro-
posophie. Eine geistige Begegnung. (86). Wien 1950, Verlag Her-
der. Kart. S 8.—.

Bihlmeyer, DDr, Karl. Kirchengeschichte. Neubesorgt von Dok-
tor Hermann Tiichle. Zweiter Teil: Das Mittelalter. Zwolfte, ver-
besserte Auflage. (XVI u. 530). Paderborn 1948, Verlag Ferdinand
Schoningh. Halbleinen geb. DM 18.—.

Brunner, August. Der Stufenbau der Welt. Ontologische Unter-
suchungen iiber Person, Leben, Stoff. (580). Minchen und Kemp-
ten 1950, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 19.50. :

»as Grofite aber ist die Liebe.” Der V. Steirische Katholiken-
tag in. Wort und Bild. (48). Graz, Verlag Styria.

Die heiligen Sakramente. (42). 8 Tiefdruckbilder. Miinchen 1949,
Verlag Josef Miller. Brosch. DM —.60.

Fattinger, Josef. Viergespann der Seele. Der Glaube und sein
Leben. (112). — Gelobt sei Jesus Christus! Von der christlichen
Umgangssprache. (60). (Katholische Sittenlehre, 2. und 3. Heft.)
Frankfurt am Main, St.-Michael-Verlag Fr. Borgmeyer. Brosch.

Festschrift. Kardinal Faulhaber zum 80. Geburtstag dargebracht
vom Professorenkollegium der Philosophisch-theologischen Hoch-
sch-ulle4 Freising. (276). Miinchen, Verlag von J. Pfeiffer. Kart.
DM 14.—.

Fischer, Eugen Heinrich. Auf den Spuren eines grofien Dillin-
ger Kirchenrechtslehrers und Undversitits-Kanzlers (Franz Xaver
Schmalzgrueber). Sonderdruck aus ,Dillingen und Schwaben®,
Festschrift zur Vierteljahrhundertfeier der Universitit Dillingen.
(18). Herausgegeben von der philosophisch-theologischen Hoch-
schule Dillingen. Dillingen an der Donau 1949.

Fischer, Eugen Heinrich. Gregor der Grofie und Byzanz. Ein
Beitrag zur Geschichte der pépstlichen Politik. Sonderdruck aus
Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Bd. 67,
Kanonistische Abt., Bd. 36. (144). Weimar 1950, Hermann Béhlaus
Nachfolger.



Literatur 365

Fried, Jakob. Leben und Arbeit. Gedanken und Skizzen zur
Erwigung fiir Weltpriester und Seelsorger. (634). Wien 1950, Wie-
ner Dom-Verlag. Geb.

Gohde, Hermann. Der achte Tag. Roman einer Weltstunde.
(402). Innsbruck-Wien 1950, Tyrolia-Verlag. Halbleinen geb. S 42.—.

Hanig, Dr. Alois. Das ontologische Wesen moralischer Personen
nach dem ,,Codex Juris Canonici”. Die Relationstheorie und der
CJC. Estratto dall’ Ephemerides Juris Canonici. Annus IV (1948)
— Num. 2. Romae 1949, Officium Libri Catholici — Catholic Book
Agency.

Hanus, Dr. Theol. Lic. Franciscus, S.T.D. Church and State
in Silesia under Frederick II (1740—1786). (X u. 432). Washington,
D.C. 1944, The Catholic University of America Press.

Hanus, Dr. Theol. Lic. Franciscus, S.T.D. Die iltere Geschichte
der Zisterzienser-Abtei Leubus in Schlesien bis zur Mitte des
14. Jahrhunderts. (XII u. 205). Breslau University Press, Germany.

Hengstenberg, Hans-Eduard. Autonomismus und Transzendenz-
philosophie. (476). Heidelberg 1950, F. H. Kerle-Verlag. Geb.
DM 12.80.

Jedin, Hubert. Geschichte des Konzils von Trient. Band I: Der
Kampf um das Konzil. (XIV u. 644). Freiburg 1949, Verlag Herder.
Leinen geb. DM 26.—.

Jone, P. Heribertus, O.F.M. Cap. Commentarium in Codicem
Juris Canonici. Tomus primus (Normae generales, De personis).
(627). Paderborn 1950, Officina Libraria F. Schoningh. Brosch.
DM 20.—, geb. DM 24.—.

Jochheim, P. Karl, O. M. J., Volksmissionar. Gliickliche Braut-
zeit — Gliickliche Ehe. 2. Auflage. (32). Paderborn 1950, Verlag
Ferdinand Schoningh. Brosch. DM —.50.

Koch, Anton, S.J. Homiletisches Handbuch. Elfter Band: Er-
ginzungswerk. Erster Teil: Homiletische Beispielsammlung. Erster
Band: Beispiele zur katholischen Glaubenslehre (Teil I—IV des
Lehr- und Quellenwerkes). (XII u. 462). Freiburg 1950, Verlag
Herder. Leinen geb.

Koch, Dr. Robert, CSsR. Geist und Messias. Beitrag zur bibli-
schen Theologie des Alten Testaments. (XXIV u. 261). Wien 1950,
Verlag Herder. Leinen geb. S 33.50.

Koch, Walter, Dr. jur. Die klerikalen Standesprivilegien nach
Kirchen- und Staatsrecht. Unter besonderer Berticksichtigung der
Verhiltnisse in der Schweiz. (XII u. 274). Freiburg (Schweiz) 1949,
Kanisiuswerk. Brosch. Sfr. 15.—

Miller, Josef, S.J. Die geistliche Krankenschwester vor Apo-
stolatsaufgaben und Gewissensfragen. Herausgeber: Seelsorgeamt
der Apost. Administratur Innsbruck-Feldkirch. (72). Innsbruck
1950, Verlag Felizian Rauch. Halbleinen geb. S 12.—.

Pan, Edmund. Katechetische Skizzen fiir die 4. Klasse der
Hauptschulen. Im AnschluB an den Lehrplan fir den katholischen
Religionsunterricht an den Volks- und Hauptschulen Osterreichs.
1. Bandchen (Schulbeginn bis Weihnachten). (64). Modling bei
Wien, Verlag Missionsdruckerei St. Gabriel. Kart. S 4.80.

Peter, Elisabeth. Das Lied wvon der Liebe. Roman. (428). Wie-
ner Dom-Verlag 1950. Leinen geb.

Pfeil, Hans. Grundfragen der Philosophie im Denken der Ge-
genwart. (240). Paderborn 1949, Ferdinand Schoningh. Halbleinen
geb. DM 7.80.



366 Literatur

Piccoli, Giuseppe. Il Logos Giovanneo. Confutazione d'una tesi
protestante della Luther-Akademie. (Estratto da ,Citta di Vita®,
anno V, n. 3, 1950). Studio Teologico per Laici-S. Croce-Firenze.

Rahner, DDr. Hugo, S.J. Vom ersten bis zum dritten Rom. An-
trittsrede, gehalten bei der Inauguration zum Rector magnificus
des Stud1en3ahres 1949/50 am 3. Dezember 1949 in der Aula der
Leopold-Franzens-Universitit zu Innsbruck. (18). Innsbruck, Feli-
zian Rauch. Kart. S 6.—.

Redlich, P. Dr. Virgil. Meffeier als Lebensquell. (32). Miinchen,
Verlag ,,Ars sacra“, Josef Miiller. Brosch. DM —.60.

Rettet die Welt. Heilandsruf an' die miterlosenden Seelen. Her-
ausgegeben und eingeleitet von J. Lebreton S.J. und H. Monier-
Vinard S.J. (346). Innsbruck 1950, Marianischer Verlag. Halb-
leinen geb. S 28.—.

Siegmund, Georg. Nietzsche, der , Atheist® und , Antichrist®.
Vierte Auflage. (196). Paderborn, Verlag Ferdinand Schoningh.
Kart. DM 4.80.

Spak, Sr. Maria Annuntiata. Die Armen Schulschwestern vom
Dritten Orden des hl. Franziskus zu Vocklabruck. 1850. Geschichte
einer Kongregation. 1950. (144). Wien 1950, Verlag Herder. Leinen
geb, S 28.—.

Veuthey, Leo. Einswerden mit Christus, Franziskanische Gei-
steslehre. Ins Deutsche iibertragen von Josef Hosse, (154). Diissel-
dorf 1949, Patmos-Verlag. Halbleinen geb. DM 6.80.

Wien, Alfred. Wege der Sehnsucht. Gestaltwerdung des moder-
nen Menschen, " (206). Paderborn, Verlag Ferdinand Schoningh.
Geb. DM 4.80.

Willms, Dr. Bernhard. Gott unter Gottern. Ein Kompendium
der Religionsgeschichte. (252). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand
Schoningh. Kart. DM 3.90.

Wissenschaft und Weisheit. Augustinisch-franziskanische Theo-
logie und Philosophie der Gegenwart. 13. Jg., 1950, Heft 1. Diissel-
dorf, Patmos-Verlag. Einzelheft DM 3.40.

Zumkeller, P. DDr. Lect. Adolar, O.E. S. A. Das Monchtum des
heiligen Augustinus. (Cassiciacum, Band XI, 1. Reihe/5. Band).
Wiirzburg 1950, Augustinus-Verlag. Kart. DM 10.80.

Buchbesprechungen

Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik
und Wirtschaftsethik. Von Univ.-Prof. Dr. iur., Dr. oec. pol. Jo-
hannes Mefiner. (951). Innsbruck-Wien 1950, Tyrolia-Verlag. Leinen
geb. S 120.—.

Wer einstmals seine Ethik nach Stockl oder Cathrein, auch
nach Schilling oder Ude studiert hat, ist anfangs von diesem
Buche befremdet. Mefner geht nicht aus vom summum bonum,
auch nicht von Gott dem Schiopfer der menschlichen Natur. Er
faBt vielmehr, in empirischer Methode, den Menschen ins Auge,
wie er ist, analysiert kurz dessen ,,Triebkonstitution®, leitet dar-
aus seinen neuen Begriff der ,.existentiellen Lebenszwecke ab
und baut darauf nun seine Ethik auf. Es sei den Fachphilosophen
uberlassen zu entscheiden, wie weit dieser Versuch einer ,teil-
weisen Neubegriindung des Naturrechtes” exakt gegliickt ist. Tat-
sache ist, daf sich im Laufe der Darstellung die existentiellen
Lebenszwecke als tiberaus handsames und brauchbares Werkzeug



Literatur 367

erweisen, das oft verbliiffend rasch und einfach den Zugang zur
Losung verzwickt erscheinender Fragen aufschlief3t.

Diese neue Begriindung und die, meines Wissens erstmalig in
der neueren sozialen Literatur, konsequent durchgefiihrte Aner-
kennung und Anwendung des Gesetzes der sozialen Subsidiaritat
— in der Epoche der Totalitarismen von griBter Bedeutung —
lassen allein schon das Werk als eine durchaus selbsténdige, in
ihrer Breite und Tiefe imposante Denkarbeit des gelehrten Prie-
sters erkennen. Dazu kommt, daB der Autor diesmal sein ganzes
Bemiihen auf die positive Begriindung und Erlduterung des Na-
turrechtes konzentriert und nur so im Seitenblick die Irrtiimer
von Rechts und Links aufzeigt und abtut. Der Leser deutscher
Zunge, seit vielen Jahren in eine geistige Hiihnerstall-Existenz
eingezwingt, wird besonders dankbar sein fiir die ausgiebige Ver-
wertung des Schrifttums der Franzosisch und Englisch sprechen-
den Kulturkreise.

Auf Einzelfragen einzugehen, ist bei der Uberfiille des be-
handelten Stoffes véllig unméglich. Bemerkt sei aber, daB die
Erorterung bis zu den allerjiingsten Problemen vorstoBt; so finden
*wir u. a. eine ethisch-kritische Wiirdigung der UNO, grundsétz-
lich klare Darlegungen iiber Freiheit und Planung in der Wirt-
schaft, Ausfilhrungen iiber Weltwéihrung und Weltregierung, iiber
,Politik wund Vollbeschiftigung®. Wenn trotzdem nicht alle
Wiinsche erfiillt sind, so liegt dies in der Tiicke der schier uniiber-
sehbar gewordenen Materie. So hitten z. B. gerade wir Oster-
reicher gerne eine eingehendere prinzipielle Stellungnahme zum
Wohnungsproblem vernommen. Auch eine Orientierung tiber das
Wesen der Caritas und ihre Abgrenzung zur Sozialbewegung wére
aktuell gewesen. Diese kleinen Liicken werden uns wohl auch an
das harte personliche Schicksal des Verfassers erinnern, der bis
heute fern von seiner Osterreichischen Heimat leben muB.

Ohne Prophetengabe 148t sich voraussagen: ,,Der MeBner* wird
fiir ein Dezennium, wenn nicht fiir noch lénger, das Standardwerk
iiber die sozialen Probleme sein. Wer tiefer in diesen modernsten
Fragenkomplex eindringen will, kann ihn nicht entbehren, und
wer nur gelegentlich in einer Einzelfrage sichere Orientierung
sucht, wird ihn so lange vermissen, bis er ihn erworben hat, zu-
mal der umfangreiche und sehr verldBlich gearbeitete Index ihn
zu einem ausgezeichneten Nachschlagebuche macht.

Dem Tyrolia-Verlage muBl es als groBles Verdienst gutge-
schrieben werden, daB er dieses Buch i{ibernommen und in so
tadelloser Ausstattung herausgebracht hat.

Schénering (0.-0.). Pfarrer Rudolf Hausleithner.

‘ Synopse der drei ersten Evangelien. Mit Beiftigung der Johan-
nes-Parallelen. (IV u. 215). Regensburg 1949, Verlag Friedrich
Pustet. Halbleinen geb. DM 13.80, kart. DM 11.50.

Der Verfasser bezeichnet im Vorwort das Werk als eine Er-
ginzung zu seiner Ubersetzung und Erklidrung der synoptischen
Evangelien im Regensburger Neuen Testament. Ob ihrer wissen-
schaftlichen und drucktechnischen Vorziige wird aber diese
Synopse auch als selbstindiges Werk sich viele Freunde schaffen.

Wir finden die drei synoptischen Evangelien vollstindig und
fortlaufend spaltenweise nebeneinandergestellf, in grofem und
sauberem Druck, durch einpridgsame Uberschriften untergeteilt
und in einer Ubertragung, die wissenschaftlichen Flei und tiefe
Einfithlung in das synoptische Problem verrdt. So erspart die



368 Literatur

Beniitzung des Werkes das Nachschlagen der Parallelstellen, er-
leichtert das Verstindnis der Perikopen wund vermitielt einen
plastischen Uberblick iiber das Lebenswerk des Erlésers. Ein aus-
fiithrliches Parallelen- und Stellenverzeichnis (S. 1—13), gediegene
kurze Anmerkungen zu den 272 Unterabschnitten und zahl-
reiche, im Text vermerkte Hinweise auf alttestamentliche Schrift-
stellen erhthen die Verwendbarkeit des Buches.

Wer mit dieser Synopse arbeiten gelernt hat, wird sie als
unentbehrliches Hilfsmittel nicht mehr weglegen, mag er sich
ihrer nun als Wissenschaftler, Studierender oder praktischer Seel-
sorger bedienen.

Stift St. Florian. ©  Johannes Zauner.

Uber das Ende der Zeit. Eine geschichtsphilosophische Medi-
tation. Von Josef Pieper. (Hochland-Biicherei). (192). Miinchen
1950, Kosel-Verlag. Leinen geb. DM 6.80.

Das Buch behandelt einen Gegenstand, der jeden denkenden
Menschen angeht und von dem auch Christus gesprochen hat. Es
will den Trost aufzeigen, den der geoffenbarte Glaube dem Men-
schen in kritischen Zeitliufen gewihrt. Ein gutes Beispiel hiefiir«
ist das Rundschreiben der beiden Generale des Dominikaner- und
des Franziskanerordens aus dem Jahre 1255, die, gestiitzt auf
Joachim de Floris, die Grindung der beiden Bettelorden als ein
Vorzeichen des Weltunterganges ansahen. Zur selben Zeit berei-
tete sich Thomas von Aquin auf sein Lehramt vor.

Als storend empfindet man an dem Buch Piepers den iiber-
miBigen Gebrauch der eckigen Klammern im Text, dann die
vielen Fremdworter, welche sich zum grofien Teil leicht wver-
deutschen liefen. Daneben laufen neue deutsche Worter wie: Ver-
kahlung, Vernichtsung, Verschwierigung u. a. Schade auch, daB
Giambattista Vico so rasch abgetan wird. Man konnte seine An-
sichten mit schonen Beispielen belegen, u. a. mit dem libersehenen
Gerhoh von Reichersberg (gest. 1169), der in zwei vor Joachim
de Floris erschienenen Schriften den Antichrist in Friedrich Bar-
barossa und den von ihm aufgestellten Gegenpépsten erblickte.
Auch die Herz-Jesu-Verehrung hat nach den an die hl. Marga-
reta Maria Alacoque ergangenen Offenbarungen eschatologischen
Charakter.

Stift St. Florian. Dr. Adolf Kreuz.

Von Petrus bis Pius. Bilder aus der Kirchengeschichte. Ein
Werk- und Lesebuch. Von Stephan Berghoff. 8° (312). Regensburg
1949, Verlag Friedrich Pustet. Kart. DM 6.50. Halbleinen DM 7.80.

Der Verfasser bietet hier eine Kirchengeschichte, in der er in
25 Kapiteln das Wachsen und Werden des Gottesreiches auf Erden
in gedriangter Form aufzeigt. In lebensnaher Gestaltung 186t er
das Leben und Wirken bekannter geschichtlicher GroBen erstehen,
die ihrer Zeit den Stempel aufdriickten, ohne dabei die pragma-
tische Seite der Darstellung zu vernachlissigen. Bei Kirchen-
geschichten dieser Art kommt es ja weniger darauf an, wieviel
gesagt wird, sondern wie es gebracht wind. In dieser Hinsicht hat
Berghoff eine gliickliche Hand. Seine Schreibweise ist ziigig, klar
und packend. Bei dem noch immer herrscheniden Mangel an Lehr-
biichern wird vorliegendes Werk vor allem den Katecheten in den
Haupt- und Fortbildungsschulen sowie den Jugendfithrern gute
Dienste leisten. Aber auch als Hauslektiire wird diese Arbeit, die
der Verfasser selbst als ,Werk- und Lesebuch® bezeichnet, viel



Literatur 369

Liecht und Klarheit Uber die ursichlichen Zusammenhénge der
gottlichen und menschlichen Kréfte in der Geschichte der Kirche
Christi bringen. Berghoff geht auch den verfénglichen Kapiteln
nicht aus dem Wege, was seine Arbeit um so wertvoller macht,
als dadurch die vielen Vorurteile namentlich Halbgebildeter tiber-
zeugend entkriftet wenden.

Linz a.d. D. : Josef Fattinger:

Gregor der GroBSe. Das Leben des heiligen Benedikt. Eingefithrt
und iibertragen von P. Franz Faessler, Benediktiner von Engel-
berg. (Verpflichtendes Erbe, Bd. 17. Gruppe: Christliches Altertum.
Herausgeber: Dr. P. Franz Faessler.) Kl. 8° (66). Luzern 1949, Rex-
Verlag. Geb. Sfr. 2.80

Anselm von Canterbury. Mystisches Beten. Proslogion und
ausgewiahlte Gebete. Ubersetzt und eingeleitet von P. Alfons Kem-
mer O.S.B. (Verpflichtendes Erbe, Bd. 19/20. Gruppe: Christliches
Mittelalter. Herausgeber: Prof. Dr. Raymund Erni) Kl. 8° (72). Lu-
zern 1949, Rex-Verlag. Geb. Sfr. 3.50.

Angeregt durch die Viter des Orients, unternahm es auch
Papst Gregor der Grofe, in seinen ,Dialogen® das Leben von Hei-

- ligen des Abendlandes darzustellen. Er schrieb als Kind seiner Zeit
in einer frischen, manchmal freilich auch etwas wundersiichtigen
Art. Im zweiten Buch der ,Dialoge” schildert uns der eifrige An-
hinger des heiligen Ordensvaters Benedikt dessen Leben in ge-
winnender Weise. Die deutsche Ubersetzung ist sehr gut gelungen.
Als Einleitung und AbschluBl sind dankenswerferweise kurze Aus-
fithrungen iiber Gregor den Grofen selber und die Besonderheit
des zweiten Buches der ,,Dialoge angefiigt.

Die Gebete Anselms von Canterbury entstanden meist auf Bit-
ten seiner Schiiler. Anselm war wirklich ein Meister in der Kunst
des Betens. Die Verdffentlichung des Proslogion und einiger scho-
ner Gebete aus dem reichen Schatze Anselms ist daher sehr zu
begriiBen. Nicht ohne Grund warnt der Herausgeber im Vorwort
davor, den ontologischen Gottesbeweis im Proslogion als philoso-
phischen Schluff aufzufassen. Nur fir den mystischen Beter ist er
einleuchtend und berechnet.

So hat durch diese beiden Kleinbdnde die vom Rex-Verlag,
Luzern, anerkennenswerterweise herausgebrachte Reihe ,Ver-
pflichtendes Erbe* eine weitere wertvolle Bereicherung erfahren,

Linz a. d. D. DDr: Josef Lenzenweger.

Das Erbe eines groBen Herzens. Studien zum franziskani-
schen Ideal. Von Laurentius Casutt OFM. Cap. 8° (222). Graz-Salz-
burg-Wien 1949, Verlag Anton Pustet. Halbleinen geb. S 26.—.

Wenn auch der Verfasser sich mehr auf die bereits vorhandene
Literatur stiitzt als auf Quellen, so ist es ihm trotzdem gelungen,
das Bild des Poverello erneut in wirklichkeitsnahen Farben vor
unser geistiges Auge zu stellen. Das Buch ist gewinnend, wahr-
heitsgetreu und doch nicht schwérmerisch in allen Abschnitten, ob
es sich nun um die Besprechung des urspriinglichen Ideals oder
die Personlichkeitsgestaltung aus franziskanischem Rittergeist
handelt. Man splirt es, daB die Mitglieder dieses Ordens heute
noch unter den Spannungen und Konflikten leiden, die durch die
Eigenart und Neuheit des franziskanischen Gedankengutes gegeben
sind, wenn der Autor S. 121 schreibt: ,,Wie stark das Ideal der Ab-
lehnung der Wissenschaft heute noch des Franziskus Briider be-

., Theol.-prakt. Quartalschrifis IV. 1950, 24



370 Literatur

wegt, wissen wir, die scientes litteras; aus téglicher und oft
schmerzlicher Erfahrung®. Beim letzten Abschnitt ,, Zwischen zwei
Welten: Wie unterscheidet sich Franziskus von Benediktus und
Ignatius®, merkt man — Gott sei Dank und begreiflicherweise —
wie auch sonst in diesem Buch den iiberzeugten Anhinger des
heiligen Franz von Assisi, Er ist von aufrichtigem Stolz erfiillt,
weil er der strengsten und daher auch urtiimlichsten Richtung der
franziskanischen Ordenszweige, den Kapuzinern, angehort.

Einige Gesichtspunkte aus diesem wertvollen Buch verdienen
besondere Erwahnung, so z. B. daB der hl. Franz und seine Jiinger
gute Reiter waren und nicht Offiziere und daB fiir den grofien
Heiligen Ordensleitung zugleich immer auch geistliche Seelen-
fitlhrung war. Der Band ist ob der Griindlichkeit seiner wissen-
schaftlichen Unterlagen, der Schonheit seiner Sprache und der gu-
ten Anregungen, die auch fiir den Alltag gegeben werden (so fiir
die Betrachtung), gewi lesenswert, denn der Poverello ist ,nicht
nur Vorbild fiir sentimentale Seelen, Caritasdamen und Tier-
schutzvereine* (S. 7).

Linz a. d. D. DDr, Josef Lenzenweger.

Theresia von Avila. Leben und Werk, Von Dr. Hildegard Waach.
89 (494). Wien 1949, Verlag Herder, Geb. S 39.40.

Wer dieses spannend geschriebene Buch liest, der findet wieder
bestiétigt, wie recht der ,,Seelsorger auf dem Stuhle Petri®, Pius X,
hatte, wenn er Theresia von Avila die Lehrmeisterin der Mystik
nannte, Die groBe Frau verband mit der sanctitudo vitae und der
fides orthodoxa wirklich eine ganz hervorragende Gelehrsamkeit
und Weisheit, die die expressa approbatio ecclesiae verdient.

Die Verfasserin dieser Neuerscheinung ist selber eine intelli-
gente Ordensfrau, der man das Bemiihen anmerkt, sich auch selbst
am Beispiel des groBen Vorbilds emporzuranken, Sie 146t Theresia
in fesselnder Darstellung und in hellen Farben vor uns hintreten
als das Bild der mulier fortis, die aber bei aller geradezu ménn-
lichen Entschlukraft keineswegs auf ihre Fraulichkeit vergiBlt, die
bei allen, selbst mystischen Begnadigungen eben doch die demii-
tige ancilla domini et ecclesiae bleibt, ja die selbst dann im Ge-
horsam verharrt, wenn man ihre aufiergewsohnlichen Gnadengaben
fiir Teufelswerk ansieht.

Mit psychologisch ausgezeichnetem Einfiihlungsvermogen wird
uns die Entwicklung dieser groBen Heiligen geschildert: wie sich
allm#hlich nach Uberwindung jugendlicher Torheiten in ihr die
vollige Liebe zu Gott durchsetzte, wie sie bereit war, um dieser
Liebe willen alles hinzugeben, wie sie aber auf diese Weise auch

- imstande war, fiir diese Welt zu ,,arbeiten®, fiir die Anliegen der
Christenheit zu ,,streiten’.

Der Wert dieses Buches, das uns im ersten Teil wirklichkeits-
nahe und dabei auch wissenschaftlich kritisch das Leben der heili-
gen Theresia schildert, wird durch den zweiten noch bedeutend
erhoht. Wir werden in diesem Abschnitt mit den verschiedenen
Stufen mystischer Vereinigung bekanntgemacht. Dies geschieht in
einer_ verh&ltnism#Big leicht faBlichen Art, der wir es besonders
hoch anzurechnen haben, daB sie auch noch Verstdndnis fiir die
Martha-Seelen aufbringt. Gerade in diesem Teil kommt die Heilige
selber viel zu Wort. Sie beginnt mit ihrer Einfiihrung in das
Gnadenleben ganz ,,unten‘. Sie schreibt eben fiir alle, die noch
einen Funken Gottesliebe in ihrem Herzen tragen.



Literatur 371

So wird an diesem Band, der von einer Frau lber eine Frau
geschrieben worden ist, jeder ehrlich ringende Christ, selbstver-
stindlich auch der Mann und besonders der Priester, seine Freude
haben koénnen.

Linz-a. d.-D: DDr. Josef Lenzenweger.

Festschrift zum 400jihrigen Bestande des #ffentlichen Ober-
gymnasiums der Benedikfiner zu Kremsmiinster. Herausgegeben
vom Professorenkollegium. (370). . Mit zahlreichen Abbildungen.
1949. Im Kommissionsverlag bei Verlag ,,Welsermiihl“, Wels. Kart.

In dreizehn Abhandlungen zeigen die geistlichen Professoren
der alten benediktinischen Lehranstalt, wie in Vergangenheit und
Gegenwart jeder Zweig des Wissens in Kremsmiinster gepflegt
wurde. Der weit iiber die Grenzen Osterreichs bekannte Tassilo-
kelch, eine Gabe Tassilos III. und der Liutpirga, ist Gegenstand
einer grindlichen Untersuchung durch Dr. Pankraz Stollenmayer
nach MaBwverhiltnissen, Aufbau, Schmuck, Kuppa- und Ful-
bildern, Zweck, Entstehung und Heimat. Ein giitiges Geschick —
die duBere Kuppa ist groBtenteils aus Kupfer — hat dieses Kunst-
werk aus karolingischer Zeit schon einige Male vor dem Ein-
schmelzen bewahrt. Noch einige Rétsel sind zu losen: die ,,PT
Heilige“* und der Kiinstler. Dr. Stollenmayer vermutet einen
Méonch aus -der Heimat Bedas des Ehrwiirdigen.

Der gleiche Autor behandelt die Geschichte des Gymnasiums,
das Abt Gregor Lechner 1549 mit dem protestantischen Magister
Nicemus als ,magister aulicus“ auftat. Zwei josefinische Auf-
hebungsdekrete tuberstand die Anstalt, 1938 wurde sie in eine
Oberschule fiir Jungen umgewandelt, am 31. Oktober 1945 dem
alten Zweck wieder zugefiihrt. Eine passende Erginzung zu dieser
Anstaltsgeschichte bieten die ,Notizen zum Religionsunterricht
in den vergangenen 400 Jahren“ von Dr. Rudolf Hundstorfer. Seit
1706 unterrichten in Kremsmiinster nur geistliche Lehrer, die
letzten Jahre ausgenommen. Interessant sind die jeweiligen Be-
mithungen zur Hebung der Frommigkeit: Thomasbruderschaft,
Marianische Kongregation usw.

In einem Aufsatz liber die Griindungsgeschichte des Miinsters
an der Krems stellt Dr. Altmann Kellner die bisherige Ansicht
der ersten Besiedlung mit Monchen aus Niederaltaich dahin
richtig, daB der erste Abt Fater aus dem Geschlecht der Prey-
sing, also ein Verwandter zu Arno von Salzburg, laut Reichenauer
Verbriiderungsbuch- ein Ménch aus Mondsee war.

Von entdeckter alter Baukunst und Bildnerei im Stift Krems-
miinster berichtet Dr. Petrus Mayrhofer, der die Plastik des
Stiftergrabes (ruhender Jiingling mit Eber und Hund) als Sinn-
bild eines Fruchtbarkeitsmythos deutet, zu dessen Ersetzung
durch das Christentum das Stift gegriindet worden sei. Jeden-
falls 148t sich, wie Dr. Altmann Kellner nachweist, die Sage vom
Tod des Herzogsohnes Gunther als Veranlassung zur Griindung
von Kremsmiinster nicht erweisen. Abgesehen davon, daB der
Name Gunther in der Stiftungsurkunde nicht vorkommt, hatte
Tassilo um 777 keinen erwachsenen Sohn, da er, damals 36jihrig,
erst acht Jahre vermé#hlt war. Die ,0ssa fundatoris®, 1232 aus
einem Erdgrab in die Frauenkapelle Uibertragen, 1304 in einem
Hochgrab inmitten der Kirche, 1712 gelegentlich der Barockisie-
rung in der Krypta unter dem Presbyterium beigesetzt, wurden
1948 neuerlich erhoben, durch den damaligen Rektor der Uni-
versitdt Innsbruck, Sauser, untersucht und in einem dreifachen

24*



02 Literatur

Schrein in der Krypta beigesetzt. Die Steinplatte mit der Skulp-
tur ist derzeit im Lautehaus des Stidturmes aufgestellt. Die ana-
tomische Untersuchung der Gebeine ergab die Zugehorigkeit zu
einem Mann, der im vierten Lebensjahrzehnt nach langerem
Siechtum an einer Verwundung des Oberarmes gestorben ist.

Dr. Willibrord Neumiiller gibt an Hand der &ltesten Bilicher-
verzeichnisse AufschluBl iiber das Anwachsen der Bibliothek des
Stiftes, allerdings auch iiber manchen beklagenswerten Verlust.
Zu den &ltesten Handschriften des Klosters, wenn sie nicht uber-
haupt die #lteste ist, gehoért eine Prophetenhandschrift, ein Ge-
schenk Arns, vielleicht schon Virgils von Salzburg.

Von der Vielseitigkeit der Professoren der Anstalt zeugen die .
Aufsitze des werstorbenen Direktors Dr. Richard Rankl tber
,JKremsmiinsters #lteste Erdgloben 1560—1621“ und ,Kalendari-
sches und Astronomisches im Martyrologium Romanum®. Der ver-
storbene Hofrat Thiemo Schwarz steuerte einen 140jdhrigen
Durchschnitt iiber den Temperaturverlauf in Kremsmiinster von
1802 bis 1941 bei. ,Biirgertum und Handwerk in Kremsmiinster
behandelt Dr. Edmund Baumgartinger. Dr. Albert Bruckmayr
verdffentlicht eine Studie zu Augustins Traktat ,,Contra Cres-
conium®, Dr. Willibrord Neumiiller funf Briefe Adalbert Stifters,
der dem Gymnasium von 1818 bis 1826 angehorte. Zusammenfas-
send: eine reichhaltige, gediegene, schon ausgestattete Gemein-
schaftsarbeit, auf die das Stift stolz sein kann. -

Stift St. Florian. Dr. Adolf Kreuz.

Offenbarung und Kirche, Fundamental-Theologie. Von Dr. Jo-
hannes Brinktrine. Zweiter Band: Existenz der Offenbarung. Die
Kirche. 2. Auflage. (394). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand Scho-
ningh. Leinen geb. DM 12.50.

Wahrend der erste Band dieser Fundamentaltheologie Méglich-
keit, Konvenienz und Erkennbarkeit einer gottlichen Offenbarung
verteidigt, behandelt der vorliegende zweite Band die Tafséich-
lichkeit der Offenbarung und die Kirche.

Zu rithmen ist an dem Werk (alte Schule!) die solide, unbe-
stechliche, von Gefiihlsmomenten und geistigen Zeitmoden unbe-
einfluBte rational-wissenschaftliche Fundierung und die einfache,
fliissige Sprache, die jeder Phrasenhaftigkeit abhold ist. Die
Stiarke des Buches liegt in den Kapiteln, in denen die Zulieren
Offenbarungskriterien mit wissenschaftlicher Genauigkeit und
logischer Schliissigkeit dargelegt werden.

Dagegen ist es dem Verfasser offenbar weniger gegeben zu
iiberreden. Die Bearbeitung der inneren Kriterien féllt gegen die
iibrigen Teile des Werkes deutlich ab. Vielleicht ist aber Uber-
redung auch gar nicht in der Absicht des Autors gelegen. Das
Werk ist ein Lehrbuch. Der Praktiker, dem das Buch nichtsdesto-
weniger zu empfehlen ist, miBte freilich gewarnt werden vor
einer einfachen Ubernahme des Intellektualismus und des allzu
stark betonten ,,Videtur quod non“ — beides in einem Lehrbuch
wohl nicht sehr zu beanstanden, aber ungeeignet fiir Schule und
Kanzel. Immerhin bleibt der Wunsch, daB die Erlebniswirkung
der Offenbarungswahrheiten stdrker und sorgfiltiger herausgear-
beitet worden wiare. Man diurfte meines Erachtens an die Dar-
stellung der inneren Kriterien nicht mit denselben Methoden
hergngehen, die fiir die duBeren Glaubwiirdigkeitsmotive geboten
sind. ¢
Wels (0.-0.) Dr. Peter Eder.



Literatur 373

Der Mann Jesus. Von Georg Bichlmeir S. J. 4. unveranderte
Auflage. (236). Wien, Verlag Herder. Ganzleinen geb. S 22.@0.
. In der Zeit, in der das Buch geschrieben wurde, lag es in der
Luft, den Herrn einmal nicht als Gott oder nur als Menschen,
sondern noch konkreter als Mann zu sehen, die typisch ménn-
lichen Ziige aus der Charaktergestalt des Herrn aufleuchten zu
lassen. Es ist schade, daf dieses Buch nicht schon vor 1945 er-
scheinen konnte. Es hitte fiir so manchen, dem der duldende, der
liebende, der leidende Christus ein Greuel war, vieles geklért.

Dall aber auch unsere Tage eine solche Darstellung brauchen,
zeigen die vier Auflagen in kurzer Zeit. Die knappe, niichterne
Sprache, die iiberraschend konkrete Schilderung, die theologisch
gut fundierte und auf guter Schriftkenntnis fuBende Darstellung,
das alles macht dieses Buch fiir Priester und Laien lesenswert.

Linz a. d. D. Dr. Franz Mittermayr.

Summarium Tractatus Dogmatici. De Novissimis. (28). — De
Christo Salvatore. (60). De Fide Divina. (27). F. Dander S. J.
Oeniponte 1949/50, Typis et Sumptibus Feliciani Rauch. S 4.30,
8.40, 3.90.

Wie schon aus dem Titel ersichtlich ist, wollen diese Summa-
rien den Theologiestudierenden nur das Hauptgerippe der Trak-
tate von den Letzten Dingen, der Erlésung, der Lehre vom Glau-
ben bieten, wie sie in der groflen Dogmatik von Lercher aus-
fiihrlich enthalten sind. Die schmalen Hefte sind zun&chst als
Studienbehelfe gedacht, die allerdings der Ergénzung und Er-
kldrung durch die Vorlesung bediirfen. Dariiber hinaus werden
sie aber auch dem Seelsonger zur raschen Orientierung {iber eine
dogmatische Frage oder zur Wiederholung gute Dienste leisten.

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer.

Die Kirche als Herrenleib. Darlegungen und Erlduterungen zur
Enzyklika Papst Pius’ XII. ,,Mystici Corporis Christi.“ Von Doktor
Carl Feckes. 8° (246). Koln 1949, Verlag J. P. Bachem, Kartoniert
DM 6.60.

Feckes’' neuestes ekklesiologisches Buch umfafit in seinem er-
sten Teil eine kurze Ubersicht liber den geschichtlichen Wandel
des Kirchenbildes von der frithen Christenheit bis zum heutigen
Tag und damit auch die Griinde flir das Erscheinen der Kirchen-
enzyklika (10—28), in seinem zweiten Teil den Kommentar der
Enzyklika (29—144), im dritten Teil den (leider nur) deutschen
Text des Rundschreibens (145—239) und schliefit mit einem sehr
brauchbaren Verzeichnis sonstiger ekklesiologischer Literatur,
Der Kommentar, der den Hauptinhalt des Buches bildet, verfolgt
nicht eigentlich wissenschaftliche, weiter und tiefer fiihrende
Ziele. In schéner, schlichter Sprache begniigt er sich vielmehr da-
mit, den Text des Rundschreibens Punkt fiir Punkt paraphrasen-
artig darzulegen. Als erste Einfilhrung in dieses so bedeutsame
pépstliche Lehrdokument {iber die Kirche, noch mehr aber als
gediegener Behelf ist das Buch eine Gabe, die Predigern, Vortra-
genden und Religionslehrern héherer Schulen viel Freude machen
wird.

Linz a. d. D. Dr. E. Schwarzbauer.

Die Tiefen der Seele. Moralpsychologische Studien. Von Doktor
1. Klug. Elfte Auflage. 8° (464). Paderborn 1949, Verlag Ferdinand
Schoningh, Leinen geb. DM 12—,



374 Literatur

Schon mehr als zwanzig Jahre sind seit dem allzufrithen Heim-
gang des begnadeten Schriftstellers Ignaz Klug vergangen. Sein
Werk lebt fort, wie die Neuauflagen beweisen. Die vorliegenden
moralpsychologischen Studien, die erstmals 1926 erschienen sind,
bedeuteten einen Wendepunkt flir die Moraltheologie, indem sie
besonders die subjektive Seite des menschlichen Tuns (Willens-
freiheit und ihre Hemmnisse, Seelenstruktur, Charakter, Tempe-
rament usw.) beleuchteten. Daf3 in einer Zeit beispiellosen Zusam-
menbruches mit einer erschreckenden H&aufung seelischer Erkran-
kungen Klugs Buch besonderen Wert besitzt, braucht nicht mehr
eigens betont zu werden.

Ling a. d. . Dr. J. Obernhumer.

Noldin, Summa Theologiae Moralis. Complementum: De Casti-
tate. (94). — De Poenis Ecclesiasticis. (96). Editio XXXII, resp.
XXVI, quam paravit Godefridus Heinzel S.J. Oeniponte 1948/49,
Typis et Sumptibus Feliciani Rauch. S 8.10.

P. Provinzial . Gottfried Heinzel S. J. hat die beiden Ergén-
zungsbandchen zu Noldins weltbekanntem Moralwerk (6. Gebot
und Kirchenstrafen) in verdienstvoller Weise einer Neubearbei-
tung unterzogen. An der Gesamtanlage wurde nichts gedndert.
Aber bei ndherem Zusehen merkt man auf Schritt und Tritt die
bessernde und ergédnzende Hand des Bearbeiters. Die neuen Ent-
scheidungen des Apostolischen Stuhles wurden ebenso wie die
seit der letzten Auflage erschienene Literatur gewissenhaft
beriicksichtigt. Das erste Badndchen bekam einen neuen Titel (bis-
her: De sexto praecepto et de usu matrimonii). Heute besonders
aktuelle Fragen, wie die kiinstliche Befruchtung, finden eine klare
Beantwortung. Die alten Vorziige des ,Noldin“, Klarheit der Be-
griffe, leichtverstindliches Latein und Ubersichtlichkeit, zeich-
nen auch diese beiden Bindchen aus.

Linz a. d. D. = Dr. J. Obernhumer.

Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Juris Ca-
nonici. Begriindet von f Eduard Eichmann. Neu bearbeitet von
Klaus' Morsdorf. II. Band: Sachenrecht. Vollig verénderte, sechste
Auflage. (504). Paderborn 1950, Verlag Ferdinand Schoningh. Lei-
nen geb. DM 18.—.

Der vorliegende zweite Band des bestens bekannten Kirchen-
rechtes von Eichmann-Morsdorf behandelt im engen Anschluf3 an
den Kodex in knapper Form das besonders wichfige Sachenrecht
(Sakramente, besonders Eherecht; Heilige Orte und Zeiten; Gottes-
dienst; Kirchliches Lehramt; Benefizien und andere kirchliche
Anstalten; Kirchliches Vermogensrecht).

Das Werk wurde von dem Neubearbeiter durchwegs auf den
neuesten Stand gebracht. Auch in diesem Band setzt er sein Be-
miithen fort, die lateinischen Fachausdriicke moglichst zu wer-
deutschen. Im allgemeinen mufB dieser Versuch als gelungen be-
zeichnet werden, wenn es auch zweifelhaft erscheint, ob sich alle
diese Verdeutschungen durchsetzen werden. Wer mochte, um nur
ein Beispiel anzufiihren, flir den eingebiirgerten Ausdruck Juris-
diktion gern hoheitliche Hirtengewalt sagen? Es ist zu hoffen,
daBl der noch ausstidndige dritte Band ein eingehendes Sachver-
zeichnis bringen wird. Fir die praktische Verwendbarkeit wire
es von Vorteil gewesen, wenn dieses Verzeichnis jedem einzelnen
Band beigegeben worden wire.

Linz «a.d. D Dr. J. Obernhumer.



Literatur 375

KurzgefaBtes, praktisches Handbuch fiir den Seelsorger, auch
fiir Juristen und Laien von Prof. Dr. Johann Baptist Walz. Mit
mehreren Formularen, erlduterten Zeichnungen fiir einfache und
mehrfache Blu‘csverwandtschaft und Schwigerschaft, sowie einer
schematischen Ubersicht {iber die Giltigkeit klandestiner, bzw.
formlos geschlossener Ehen (Zivilehen) in der Katholischen Kirche
von Christus bis zur Gegenwart mit Erlauberungen (280). Bam-
berg 1949, Verlag Bamberger Reiter. Geb.

Vorliegendes Handbuch will eine Ergénzung und Ver’oesserung
der vom selben Verfasser in mehreren Auflagen herausgegebenen
,Kurzen, praktischen Anleitung fiir das BuB- und Ehesakrament*
sein. Es behandelt die wesentliche rechtlich-pastorale Lehre von
den Sakramenten (Allgemeines, Taufe, Firmung, Eucharistie,
Olung, Weihe, BuBe und Ehe), dazu das Sonn- und Feiertags-
gebot, das Fastengebot und den AblaB. Der Verfasser will, wie
er im SchluBwort betont, nicht alle Grund- und Leitsédtze fiir das
pastorale Wirken des Priesters in der Verwaltung der heiligen
Sakramente, sondern hauptséchlich die von dem Kirche wvorge-
schriebenen Normen darstellen. Im besonderen werden die Ver-
hiltnisse in den deutschen Didzesen (speziell Bamberg) beriick-
sichtigt. Da das Manuskript anscheinend im Juni 1948 abgeschlos-
sen wurde, konnten die seither ergangenen Entscheidungen nicht
mehr beriicksichtigt werden. So ist z. B. das S. 51f f{iber das
Jejunium eucharisticum Gesagte teilweise iiberholt.

Ob die durch das Reskript der Ponitentiarie vom 10. Juni
1938 mit Riicksicht auf die besonderen Verhéltnisse im Dritten
Reich den Beichtvitern gewihrten Absolutionsvollmachten heute
noch gelten, erscheint mir zweifelhaft (zu S. 90). Einige unge-
brduchliche und unschone Abkiirzungen konnten bei einer Neu-
auflage vermieden werden (z. B. verb. Hindernis, e. Eheschlie-
Bungsform).

Das Buch, das rein praktische Ziele verfolgt, kann als Behelf
fiir Studierende sowie zu Priifungen und zum Nachschlagen fiir
den vielbeschéftigten Seelsorger empfohlen werden. Es wird aber
auch Laien, die sich mit einschlédgigen Fragen (besonders Eherecht)
zu beschiftigen haben, gute Dienste leisten.

Linz a. d. D. Dr. J. Obernhumer.

An den Quellen meiner Kraft. Ein Buch iiber das sakramentale
Leben des jungen Mannes. Von Johann Stalder. 8° (198). Mit vier
zweifarbigen Spruchblittern und zwei Bildtafeln. Luzern 1949,
Rex-Verlag. Ganzleinen geb. Fr. 10.80, brosch. Fr. 7.30.

Es ist eine Tatsache, daB gerade die Ménner vielfach eine ge-
wisse Scheu vom Empfange der heiligen Sakramente abhélt. Ein
Grund dafir liegt zweifellos auch darin, da§ das seinerzeit erwor-
bene Katechismus-Wissen fiir das spédtere Leben nicht mehr ge-
niigt, In der Reifezeit muB das Verstindnis fiir die tibernatiirlichen
Quellen unserer Kraft neu errungen werden. Der Verfasser ver-
folgt das Ziel, den jungen Mann in das Verstédndnis des Wunder-
baues der Sakramente einzufiihren. Das geschieht in einer so
lebendigen und lebensnahen Art, daB der junge Mensch gepackt
werden mufB. Vielfach 14Bt der erfahrene Jugendseelsorger die
Jugend selbst zu Worte kommen. Der Kritiker hat an dem Buch
kaum etwas auszusetzen. S. 117 wird zu Unrecht behauptet, daB in
der Liebesreue der ernste Wille eingeschlossen sein muf, die Siinde
.,sobald als moglich“ zu beichten. Nicht nur die Jugend wird die-



376 Literatur

ses wertvolle Lebensbuch freudig begriifen, sondern vor allem
auch der Religionslehrer und Jugendseelsorger, dem es reiche
Anregung bietet. Die Ausstattung ist hervorragend.

Lingz a. d.. D, Dr. J. Obernhumer.

Wagnis der Ehe, Ein Arzt, eine Mutter und ein Seelsorger spre-
chen zu jungen Menschen. Von Theodor Blieweis, Josefine Gangl,
Dr. Albert Niedermeyer. 8° (144). Wien 1950, Verlag Herold.
Brosch. S 9.60.

Viele Ehen scheifern heute deshalb, weil sie ohne entsprechende
Unterweisung und Vorbereitung ,gewagt® wurden. Ein Priester,
eine Mutter und ein Arzt behandeln hier mit groBer Sachkenntnis .
und reicher Erfahrung kurz und biindig alle einschligigen Fragen
aus dem ' natiirlichen und tbernatiirlichen Bereich. Das wertvolle
Béndchen wendet sich nicht nur an jene Menschen, die unmittel-
bar vor der Hochzeit stehen, sondern auch an die Jugend von
16 Jahren an, ,damit sie lerne, die Ehe als eine groBe Gnade,
Gabe und Aufgale anzusehen, auf die sich der junge Mensch nicht
frih genug durch charakterliche, sittliche und religidse Selbst-
erziehung vorbereiten kann®, f

Es soll nicht verschwiegen werden, dal der konzentrierte Inhalt
der Schrift an den Leser teilweise ziemlich hohe Anforderungen
stellt. Im Untertitel sollte konsequent der Seelsorger (Priester) an
erster Stelle stehen, Laien spenden die heilige Taufe — richtige
Materie, Form und Intention vorausgesetzt — nicht nur ,unter
Umstédnden”, sondern immer giiltig, wenn auch nicht immer er-
laubt (zu S. 44). DaBl das kirchliche Gesetzbuch uns Priestern
moglichst die vierzehntégige Ablegung der Beichte rit, ist un-
genau. Can. 125, 1° legt allgemein nur die ,hiufige* Beichte nahe
(zu S. 49).

Enz a. d D D#. J. Obernhumer.

Von der Not und dem Segen des Gebetes. Von Karl Rahner S.J.
(156). Innsbruck 1949, Verlag Felizian Rauch. Geb. S 14.70.

w~Acht kurze Kapitel tiber das Gebet des Christen”, die auf
Fastenpredigten zuriickgehen, die der Verfasser 1946 in Miinchen
gehalten hat. Das Gebet ist hochste LebensduBerung des beseel-
ten Menschen und des geistbegabten Christen (,,Die Offenbarung
des Herzens“, ,Der Helfer Geist”, ,Das Gebet der Liebe*). Wer
eine Analyse des Gebetes geben will, muBl den konkreten Menschen
analysieren. Der Verfasser kennt die Psyche des Menschen der
zerbombten deutschen Stddte nach dem Zusammenbruch 1945, Er
kennt darum die Not des Betens (,Das Gebet der Not® ,Das
Gebet der Schuld“), aber auch das Gebet als Rettung aus dieser
Not (,,Gebet im Alltag®, ,,Gebet der Entscheidung®), Nur aus tiefer
Theologie und Menschenkenntnis konnte dieses Buch entstehen.
Es gibt fiir das Verstdndnis und die Praxis des Gebetes viele
Anregungen und zeigt dem Seelsorger Wege zu zeitnaher Glau-
bensverkiindigung.

St. Polten. Dr, A. Stoger.

Jugend im Reifen, Fiihrungshilfe in den Reifejahren fiir Seel-
sorger, Eltern, Erzieher. Von Pius Fank. (192). Wien 1950, Fihr-
mann-Verlag. Kart. S 19.50.

Im ersten Teil wird die Dringlichkeit der geschlechtlichen Auf-
kldrung im Rahmen der Fithrung durch die Reifejahre betont.
Dabei ist die Jugendbetreuung auBerhalb der Schule und die



Literatur 377

Konviktserziechung vornehmlich berticksichtigt; die diesbeziiglichen
Aufgaben fiir die Schule sind leider zu kurz behandelt. ;

Der zweite Teil bietet sechs ausfithrliche Vortrige fiur die Auf-
kldrung selbst. Klarheit, Offenheit, ein feines Ineinander physio-
logisch-ethisch-religiéser Gesichtspunkte zeichnet diese Ausfith-
rungen aus. Besonders wertvoll fiir den Erzieher werden die
ersten drei Vortrdge tiber Mutterschaft, Reifungserscheinungen
und Vaterschaft sein. Vielleicht sind manche Ausdriicke im zwei-
ten Vortrag, der sonst sehr fein ist (,Geschlechtsglied, Scham-
glied“, S. 77), nicht ganz gliicklich gew&hlt. Der vierte Vortrag,
der die Siinden gegen das sechste Gebot behandelt, ist meines
Erachtens etwas verwirrend. Der fiinfte und sechste Vortrag
behandelt die Beziehungen der Geschlechter zueinander. Auch
diese Vortrige sind von wunderbarer Klarheit und feiner religio-
ser Rinkleidung. Einige Forderungen scheinen mir allerdings
etwas zu rigoros. Das Méidchen wird in der Form manchmal zu
stark dem Jungmann angeglichen. Das Biichlein ist aus reicher
Erfahrung geschrieben und wird durch seine Sachlichkeit und
Klarheit dem Erzieher groBe Dienste leisten.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber.

Die Bhil in Zentralindien. Von Dr. Wilhelm Koppers. Heraus-
gegeben vom Institut flir Volkerkunde an der Universitdt Wien.
(Wiener Beitrdge zur Kulturgeschichte und Linguistik. Jahrgang
VII, 1948.) 8° (388). Mit 20 Abbildungen im Text, 64 Abbildungen
auf 16 Kunstdrucktafeln und 5 Karten. Horn-Wien 1948, Verlag
Ferdinand Berger. Kart.

Der bekannte Verfasser bringt im vorliegenden Werk die wis-
senschaftlichen Ergebnisse einer mehrmonatigen Forschungsreise
des Jahres 1938/39 zu den zentralindischen Bhil. Nach einer kur-
zen, interessanten Einleitung liber das Wohngebiet und die ,,Ur-
heimat®“ der Bhil, iiber die Geschichte der Bhil-Forschung, iiber
das sprachliche und anthropologische Problem der Bhil wird ein-
gehend die materielle und geistige Kultur dieses primitiven Acker-
bau- und Jigervolkes geschildert. Eine erstaunliche Menge kon-
kreten Materials tiber die Produktionsart, iber Hausbau und
Hausgerite, tiber Kleidung, Schmuck, Musikinstrumente, soziale
Verhiltnisse, liber Volksmedizin, Volksglaube, Religion, eine
Menge Texte der Bhilsprache werden hier geboten. Die Darstel-
lung selbst sowie die Karten, Zeichnungen und Tafelbilder machen
das Dargebotene sehr anschaulich. Das Buch ist wegen des un-
mittelbaren Einblickes in das Leben des Volkes micht blof unge-
mein interessant, sondern auch fiir die volkerkundliche Forschung
von grofiter Bedeutung.

Linz a. d. D. DDr. Alois Gruber.

Die Missetiterstimme. Ein Buch von Indiens &ltestem Volk.
Von P. Leonhard Jungblut SVD. Aus dem Niederldndischen iiber-
tragen. Mit Vorwort von P. Dr. Wilhelm Koppers SVD. 8° (342).
Mit 26 Abbildungen und 2 Karten. Modling bei Wien, Verlag Mis-
sionsdruckerei St. Gabriel. Halbleinen geb. S 24.—.

In Vorderindien lebt noch das Volk der Bhil, die vielleicht ur-
spriinglich Nichtarier waren, heute in einer Zahl von gut drei
Millionen Seelen, ziemlich verachtet von den anderen Stdmmen
und als ,Missetdter” bezeichnet. Vor Jahrtausenden waren die
Bhil-Pfeilschiitzen die Herren im Lande gewesen, nun sind sie zu-
riickgedriangt und unterdriickt. Unter ihnen hat P. Jungblut sieben



378 Literatur

Jahre als Missiondr gewirkt. Was er in dieser Zeit erlebt und
erforscht hat, bringt er in lebendiger, anschaulicher und vielfach
humorvoller Weise zur Kenntnis des Lesers. Eine besondere Emp-
fehlung des Buches eriibrigt sich, da kein Geringerer als der be-
kannte Ethnologe P. W. Koppers selbst in einem Vorwort es warm
empfiehlt. Die Ausfithrungen iiber Denken und Leben, iiber gute
und schlechte Eigenschaften der Bhil sind auf jeder Seite span-
nend wund aufschluBreich und zeigen, daB die ,misdadigen*
Stamme besser sind als ihr Ruf und in gewissem Sinn auch besser
als ihre Richter. Sie zeigen aber auch das beschwerliche Wirken
- des Missionidrs unter ihnen und die Notwendigkeit der Missions-
tatigkeit.
Linz a. d. D. Dr. Ferdinand Spiesberger.

Das Spiel vom Menschen, — Belsazar. Frei gestaltet nach Cal-
derons ,L.a nave del Mercader” und ,,Cena del Baltasar“ von
Reinhold Schneider. 8° (143). Graz-Salzburg-Wien 1949, Verlag An-
ton Pustet. Kart. S 18.60.

Im Vorwort sagt Reinhold Schneider mit selten gehorter Klar-
heit, daB unser biirgerliches Theater am Ende ist. Zwei Griinde
fithrt er an fiir die Auflosung des Theaters Lessingscher Pragung:
den Mangel einer echten Theatergemeinde wie auch eines einheit-
lichen Weltbildes und die Aussichtslosigkeit, fiir die daraus ent-
stehende Problematik verbindliche Losungen zu finden. Calderons
Sakramentsspiele aber hitten noch eine echte Gemeinde gehabt
und die Wahrheiten, die im Streite lagen, hédtten sich vor dem
Allerheiligsten als vor der ewigen Wahrheit bewdhren miissen.
Die Neugestaltung der Calderonspiele ,,Das Schiff des Kaufmanns®
und ,Das Gastmahl des Belsazar® sollen nun helfen, die groBe
Form Calderons fiir unsere Zeit zuriickzugewinnen, weil die heute
durchlebte Problematik um den Menschen und seine Bestimmung
und um den gnadenlosen Machtmenschen in ihnen gestaltet und
in Beziehung zum Altarssakrament gesetzt wird. Wenn es auch
fraglich ist, ob diese Spiele mehr als die kleine Gemeinde der aus
der Fiille lebenden Christen packen werden, so steht doch soviel
fest, daff sie ein Aufruf an die Dichter unserer Zeit, an einen
neuen Calderon, sind, in einer neuen Form aus dem Geiste des
alten Calderon die {iber Mensch und Zeit méchtigen Wahrheiten
auf der Biihne beispielhaft zu verlebendigen und in die Herzen zu
iragen.

Tiinz a. d. D. P. S. Hornauer S.D\ B.

Aus dem Engadin. Briefe zum Frohmachen. Von Peter Lippert
S.J. 8° (168). Mit 11 Kupfertiefdruckbildern. Miinchen 1949, Verlag
»Ars Sacra‘®, Josef Miiller. Geb. DM 8.90.

Jeder hat seine stillen Stunden, wo ihn die Einsamkeit iiber-
wiéltigt, das Leid bedriickt oder das Menschsein belastet; Stunden,
‘wo er Gott ndherkommen mochte, der ihn in“sich selber, in den
geheimnisvollen Dingen der Natur und des Menschenlebens vor so
viele Rétsel stellt. Auf den Wegen, auf denen einst Nietzsche ge-
wandelt und sein Zarathustra entstanden ist, wandert P. Lippert,
und es entsteht im griiblerischen Sehen und Erleben der Wunder
einer groBartigen Bergwelt ein Buch, das eines der tiefsinnigsten
ist, die er uns geschenkt hat und trotzdem seine Aufgabe erfiillt.
Diese Briefe aus dem Engadin sind ,,Briefe zum Frohmachen®, wie
der Verfasser es will, weil er sich an die kithnsten Zwweifelfragen
heranwagt, weil er so offen und ehrlich sein Menschentum mit all



Literatur - 379

seinen Schwachheiten und Armseligkeiten offenbart. Wie trostlich
wirken diese Gestdndnisse des Menschen Lippert, die anderen zum
Trost werden, weil sie sehen, wie auch der Priester Lippert zu den
Ringenden gehort. Ein Buch fiir stille Stunden und — stille Men-
schen, das in dichterisch edler Sprache viele Saiten unserer Seele
zum Mitschwingen bringt.

Linz a. d. D. Heinrich Mayrhuber.

Judas sucht einen Bruder. Schicksale aus dem Freiheitskampf
Osterreichs. Von Heinrich Zeder. 8° (307). Wiener Dom-Verlag.
Kart. S 14.50.

Nur jene Literatur iiber Konzentirationslager und Gestapokerker
wird die Gegenwart iiberdauern, die objektive Wahrheit schildern
will, ohne dabei der Sensationsgier oder der Rache zu dienen.
Zu ihr gehort zweifellos auch das Buch des Wiener Katecheten
Zeder. In kurzen, spannenden Kapiteln schildert eine gewandte
Feder, was man alles in den Kerkern und Gerichtsséilen des Dritten
Reiches erleben konnte. Humor und manches Kornlein echter
Poesie iiberzeugen uns, daB Zeder aufrecht und vom Leide un-
\gebrochen durch seine lange Nacht gegangen ist. Was er mit
seinem Buche beabsichtigt, formuliert er auf dessen letzter Seite:
., Wir wollen frei und unbelastet von Ha und Rache dem Morgen-
rot einer neuen, besseren Zeit entgegenschreiten.*

Kronstort (0.-0.). Pfarrer Leopold Arthofer.

Und sie folgten ihm . . . Kleine Geschichten um ein groBes Ge-
heimnis. Von Maria Veronika Rubatscher. (,Heilige Flamme®,
St. Gabrieler Jugendbiicher, 4). 8° (140). Modling bei Wien, Verlag
Missionsdruckerei St. Gabriel. Halbleinen geb. S 12—. -

Immer wird es ein schweres Unterfangen bleiben, von dem zu
sprechen, was der Herr in den Seelen redet, die er berufen hat.
Es gehort die Begabung der Verfasserin und ihr tiefes Einfiihlen
in die jungen Herzen dazu, um hier viel und doch nicht zu viel
zu sagen. Das Letzte und Tiefste, auf das es bei jeder einzelnen
der kurzen Geschichten ankommt, muB3 der junge Leser erfiihlen
und in seinem eigenen Leben je nach den gegebenen Umsténden
fruchtbar machen. Es geht ja nicht darum, Norm umd Regel fur
eine Lebensgestaltung und fiir wichtige Entscheidungen aufzu-
stellen. Es soll nur das Herz begeistert und auf das eine groBe
Ziel hingelenkt werden. Sehr gliicklich untersireichen die beige-
gebenen Aufnahmen der heiligen Stitten den Ernst des Inhaltes.

Linz a.d.D. = M. Giinthersberger.

Die Stiftsbibliothek in Admont. Von Dr. Adalbert Krause O. S. B.
80 (48). Mit 16 Textabbildungen. 2., vermehrte Aufl. Linz, Ober-
osterreichischer Landesverlag. Brosch. S 4.60.

Schon Erzbischof Gebhard von Salzburg, der 1074 Admont ein-
weihte, spendete Biicher fiir die Bibliothek. In Admonts Schreib-
schule waren zahlreiche federkundige Monche und Illuminatoren
iatig, die den Grund fur die Biicherei legten, die heute 120.000
Binde, darunter 1060 Handschriften umfaBt. Unter ihnen befinden
sich Prachtstiicke und historische Unica, z. B. die erst 1921 aui-
gefundenen Salzburger Annalen (725—937). In den Schicksalen die-
ser Biicherei spiegeln sich nicht nur die groBen politischen Ereig*
nisse, sondern auch die besonderen Schicksale des Hauses. So
zwang die finanzielle Lage in den Dreifligerjahren zum Verkauf



380 Literatur

einiger Prunkwerke. Die braune Ara ging ohne gréBers Schiaden
voriiber. Solcher Besitz verpflichtet, ruft nach sachgemiBer Be-
treuung und lebendiger Ausniitzung. Die Plastiken Stammels im
herrlichen Prachtsaal reden fiir die Monche, fiir die Beniitzer und
fiir die Besucher eine gleich eindringliche Sprache.

Graz. Univ.-Prof. DDr, Karl Eder.

Kreuzweg. Von Paul Claudel. Ubertragen von Klare Maria
Fafibinder. 7. Auflage. 8° (32). Paderborn 1949, Schéniingh. Kart.
DM 1.20.

Ein Botschafter Frankreichs in China, ein lingst in die Welt-
literatur eingegangener Dichter, ein tiefgldubiger Christ und ein -
leid- und schulderfahrener moderner Mensch betet uns einen
Kreuzweg vor und will wohl nichts anderes, als daB wir ihn
ebenso schlicht und still und besinnlich nachbeten. Jeder Gebil-
dete, jeder Priester wird gern nach diesem kostbaren Biichlein
greifen.

Linz a.d. D, Dr. Ferdinand Klostermann.

Die Botschaft in der Friihe. Von Heinrich Mohr. 8° (253). Pader-
born 1949, Verlag Ferdinand Schoningh. Geb. DM 6.80, brosch.
DM 4.80.

Fiir das ganze Kirchenjahr mit seinen Sonntagen und Festen
und fiir die vielen feierlichen Anlidsse und Gelegenheiten bietet
Heinrich Mohr passende Ansprachen und vielfache Anregungen.
Wer die homiletische Literatur auch nur teilweise kennt, wird dem
Namen Heinrich Mohr sehr oft begegnet sein. Wer tiefer Einsicht
nahm in die zahlreichen Mohrbiicher, wird diesen Namen auch
diesmal mit Freude und Dank begriiBen. Diese Sprache findet in
ihrer Lebendigkeit und Aktualitdt immer den Weg zu Ohren und
Herzen des christlichen Volkes.

Stift Wilhering. P. Amadeus Reisinger O. Cist.

Neues religioses Kleinschrifttum

Zusammengestellt vom Referenten fiir Schrifttum des
Seelsorgeamtes Linz

Das Biichlein von der Barmherzigkeit Goites, Von Alfred
Geier S.J. Innsbruck, Verlag Felizian Rauch. S 1.20.

Das ganze Biichlein durchstromt der sieghafte Glaube an die
Barmbherzigkeit, die Liebe Gottes zu uns, aus der er uns sein
grofles Gnadenmittel, die heilige Beichte, schenkte. Gerade in
unserer Zeit, in der so viele verlernt haben, auf Gottes Barm-
herzigkeit zu vertrauen und zu hoffen, in der so viele dadurch den
Weg zur Quelle seiner Barmherzigkeit, zur heiligen Beichte, nicht
mehr finden, ist diese Schrift wertvoll.

Gebete zum Heiligen Geist. Von Josef Beeking. Innsbruck,
Verlag Felizian Rauch. S 1.20.

Es ist wohl eine eigene Gnade unserer Zeit, daB sich die Chri-
stenheit der Sendung und des Wirkens des Hl. Geistes wieder
viel mehr bewufit wird. Denn jetzt, wo es um Sein und Nichtsein
des christlichen Glaubens in den europdischen Léndern geht, ist
die grofle Stunde gekommen, in der das Feuer des HI. Geistes die
Herzen der Christen durchgliithen und ihren Willen stihlen mul,



Literatur 381

weil sie die Zeit der Priifung nur soweit bestehen, als sie die
Firmgnade in sich wecken und wirken lassen. Es bekommt auch
das Beten zum HIl. Geist neuen Ansporn, tiefere Innigkeit und
groflere Kraft. Zu solchem Beten sind hier eine Anzahl inhalts-
reicher Gebete bereitgehalten, Alteste Gebete aus den liturgi-
schen Schitzen der Kirche und gehaltvolle neue Gebete.

Wegloser Sumpf — Briicke zu Gott., Bildheft der Jugend 2.
Von Oskar Neisinger. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission.
S 1.60.

Nach der begeisterten Aufnahme, die das erste Jugendbildheft
der Dibzesanjugendstelle Wiirzburg in Osterreich gefunden hat,
ist nun auch das zweite Bildheft in Lizenzauflage erschienen.
Modern in der Aufmachung, aufriittelnd in Wort und Bild, prach-
tig in der Einfithlung in die Mentalitdt junger Menschen. Ein
wertvolles Hilfsmittel in der Hand der Jugend, des Jugendfithrers
und des Seelsorgers.

Du und dein Midel. Worte eines Vaters an junge Ménner.
Zweite, verbesserte und vermehrte Auflage. Von Karl Bduerle.
Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. S 1.60.

Schon die erste Auflage dieser Schrift fand eine einhellige,
begeisterte Aufnahme. Nun ist sie in zweiter, etwas erweiterter
Auflage und in besonders anziechender Aufmachung wieder er-
schienen. Der Verfasser erweist sich als ausgezeichneter Kenner
der Jugendpsychologie und findet den =zu diesem so wichtigen
Thema notwendigen herzlichen Ton. Klares Wissen und zielbe-
wullites Wollen sollen den werdenden Mann zu den Kraftquellen
der Liebe hinfiihren.

Reginald. Ein Junge entdeckt die heilige Messe.

Hast du Mut? Ein entscheidendes Gebet. Von Klemens Til-
mann. Linz, Verlag Katholische Schriftenmission. Je S 1.—. ;

Diese beiden Schriften von Dr. Tilmann sind Musterbeispiele,
wie man Schulbuben in tiefe religiose Wahrheiten einfithrt und
zu einer echten, christlichen Geisteshaltung erzieht. Keine Ab-
handlung, keine Spur von Lehrhaftigkeit, sondern Spannung von
der ersten bis zur letzten Zeile. Und doch geht eine Kraft von
ihnen aus, die jedes Bubenherz in Bann schligt.

Pfarrer Singer erzihlt. Erlebnisse, die zu denken geben. Pfar-
rer Singers Volksbrief / 26. Linz, Verlag Katholische Schriftenmis-
sion. S 1.50.

Welch reiche Schétze von Erlebnissen sammelt ein Landpfarrer
im Laufe seines arbeitsreichen Lebens! Erschiittert steht er oft
vor handgreiflichen Beweisen gottlicher Erbarmung oder vor dem
offensichtlichen Walten gottlicher Gerechtigkeit. Er splirt die gott-
lichen oder damonischen Triebkréafte hinter dem Geschehen. Eine
Sammlung solcher bedeutsamer Erlebnisse hat uns Pfarrer Sin-
ger mit diesem neuen Volksbrief geschenkt. Mit Recht nennt er
sie ,Erlebnisse, die zu denken geben‘.

Jugend in Not. Ein Ruf an die Eltern. S 1.80.

Not und Kampf und Sieg. Ein Ruf an junge Menschen. S 1.20.
Von Viktor Buchgraber. Herausgegeben vom erzbischéflichen
Seelsorgeamt Wien,

Wir Christen stehen vor schweren Aufgaben. Unsere Jugend
soll ihre Anschauungen iiber Ehe und Geschlechtlichkeit nicht



382 Literatur

aus Sittenromanen, aus Gesellschaftsfilmen oder auf der Strafe
schopfen, sondern aus den klaren Quellen gottlichen Gesetzes und
ernster menschlicher Einsicht in das Wirken der Natur. Diese
zwei hochwertigen Schriften leisten uns fiir diese Aufgabe grofBe
Dienste. In der ersten werden die Eltern an ihre Pflicht gemahnt,
der ringenden Jugend zu helfen und die Wege dazu gezeigt; die
zweite gibt der Jugend einen klaren Blick und einen festen Halt
im Trubel der lockenden Welt.

Eigentiimerund Herausgeber: Die Professoren der Phil.-

theol. Dibzesanlehranstalt in Linz. — Verantwortlicher

Redakteur: Dr. Maximilian Hollnsteiner, Linz, HarrachstraBe 7. -

— Verlagund Druck: 0.-0. Landesverlag, Linz, Landstr. 41, —
Printed in Austria.

Alex. Gratzel =

WIEN I, GRASHOFGASSE 3

Fahnen / Paramente / Alle Kirchengerate
Vergoldung / Versilberung / Vernicklung
Reparaturen

Otfried Kastner

Heimildye Weihnadytskrippen

115 X 16.5 cm, 28 Seiten, 18 Abbildungen, brosch. S 3.50.
Ausgehend von den seelisch-religiosen Grundlagen des
Krippenbrauchtums, werden die kiinstlerischen Entwick-
lungsformen der Krippenkunst vor allem in Oberdsterreich
behandelt. Das hiibsch ausgestattete, reich illustrierte Heft-
chen, das ein ausgezeichneter Kunstfithrer durch die ober-
Osterreichischen Krippen ist, wird jedem Xrippenfreund
viel Anregungen bieten und grofle Freude bereiten.

Zu beziehen durch jede Buchhandlung

O.-O. LANDESVERLAG, LINZ




383

HAFNERMEISTER :
Kar! Aichinger ....... ...

Linz, Hafnerstr. 29, Tel. 2562 36

Erstklassige, prompte Ausfiihrungen aller Arten Herde, Ufen, Kamine
sowie Wandverkleidungen und Bodenbelag. Simtliche Reparaturen

ATELIER FUR
RESTAURIERUNG,
FRANZ FIRLEI st
U. VERGOLDUNG
VON KUNST-
GEGENSTANDEN
JEDER STILART

LINZ a. d. DONAU, BAUMBACHSTRASSE 8, RUF 25 62 67

Eisengrofhandlung

ALFRED WAGNER, RIED i.Innkr.

Telegramm-Adresse : Eisenwagner, Ried i. I. © / Telefon Nr. 28 und 352

Walzmaterial ¥ Kupfer-Dachdeckbleche
Siamtliche Eisenwaren % Haus- und Kiichengerite
Porzellan- und Steingutgeschirr

HAUS FUR

» FE ] A« BUBOMASCHINEN

Biiromébel und Biirobedarf

Linz, LandsttaBe 32 7 Telephon 22931




384

® Neueindeckungen
Reparaturen
Imprignierung
Anstriche
Wandverkleidungen

Gertstlose Instandsefzung an Tirmenl
Wir beraten Sie und geben bereltwilligst Auskunft!

DACHSCHINDELERZEUGUNG

fhans 1. Grofiegger, Ling, Elifabethltrafe 5

Telephon 25 74 25

Porzellan- und Glasmalerei,
Porzellan- und Glasphoto-
graphie. Herstellung von
Porzellangrabplatten mit
Photographie oder Schrift

BETRIEB :

E.SCHILLE Melichargasse 4a

HAUPTPLATZ 22

BILDHAUER

Hans SCHMNIEPDINGER

Stein- und Architektur-Bildhaver / Kirchliche Stuck- und Restaurierungs-
arbeiten / Skulptaren / Portritplastik ¢ Modelle fiir Eisen- und Bronze-
guli / Reliefs usw.

LINZ AN DER DONAU

Atelier und Lagerplatz: Atelier fiir Graphik u. Entwurf:
Magazingasse 9 Hauptplatz 24, 3. St.

Tel. 25055 Tel. 25 67 68

WEINGROSSKELLEREI

HEINRICH ORNEST

LINZ a.d. DONAU
Schulertal 3 (verling, Hirschgasse 47b)
empfiehli
vorziigliche Weif-, Rot- und
Siiffmweine in reichsor tierter
Ausmahl




Rudolf Hausleithner

Gestalt und Gehalt
der wahren Gesellschaft

Ernste Mahnworte zur sozialen Frage
132 Seiten, brosch. S 6.—

Inhalt:

1. Das geschichtliche Werden unserer heutigen sozialen Lage.
2. Gesellschaft und Gesellschaftsordnung.
3. Die Personlichkeit als Grundelement alles Sozialen.
4. Die Familie in soziologischer Schau.
5. Die Berufstinde als Glieder des Gesellschaftskorpers.
6. Der Staat in der Gesellschaft.
7. Eigentum und Personlichkeit — Kapital und Gesellschaft
8. Lohngerechtigkeit und Gemeinschaftsgerechtigkeit.
9. Die Heimkehr der Arbeiterschaft.

Anhang.

Hausleithner zeichnet mit wissenschaftlicher Griindlich-
keit und dabei leicht verstandlich ein Bild der menschlichen
Gesellschaft, des geschichtlichen Werdens unserer Zeit, der
menschlichen Personlichkeit im Verhdltnis zur Gemein-
schaft, der naturbedingten sozialen Gliedgemeinschaften
und der sozialen Leistungen und Sachwerte. Daraus folgert
er die sozialen Lebensgesetze. Den katholischen Leser wird
es angenehm beriihren, in dieser Schrift wunderbar verar-
beitet zu finden, was vor allem die Pépste in ihren Rund-
schreiben zur sozialen Frage gesprochen haben.

»Kdrntner Kirchenblatt®
Es gibt wenige so gediegene, unanfechtbare Kenner und

Vertreter der christlichen Soziallehre wie den Verfasser, der
durch Jahrzehnte in der Arbeiterseelsorge stand.

»Osterr. Kolpingblatt®

Zu beziehen durch jede Buchhandlung

0.-0. LANDESVERLAG, LINZ




Bezugsbedingungen

Der Bezugspreis fiir den ganzen Jahrgang 98/1950 betragt
S 18.—, fiir den halben Jahrgang S 9.—. Er kann ganzjihrig
oder auch halbjahrig eingezahlt werden.

Die Quartalschrift kann auch im Wege des Buchhandels
bezogen werden, doch sind dann allfallige Reklamationen nicht
an unsere Administration, sondern an die betreffende Buch-
handlung zu richten.

Das Abonnement gilt als fortgesetzt, wenn nicht bis 1. De-
zember die Abbestellung erfolgt ist. Bei Bestellungen wéhrend
des Kalenderjahres werden die bereits erschienenen Quartal-
hefte nachgeliefert.

Bestelladresse

Oberdsterreichischer Landesverlag
Linz a. d. Donau, LandstraBe 41 (Osterreich)

Reparaturen | Stimmungen | Ventilatoren
Orgel-Neu- und -Umbauten

sensanansta G@DFider Mauracher

LINZ a.d. DONAU, StifterstraBe 21, Tel. 21516

1818—1948

130 fahre Orgelbau in der Familie

KLEIDERHA U S Herren- und Knaben-

Bekleidung

Alais I]gb[efsberge[ ik gl i |
. *

Linz, LandstraBe 23 Spezialabteilung fir

 Bestand set 1860 | Priesterkleidung

Druck: Oberosterreichischer Landesverlag, Linz, LandstraBe 41,



	Front matter
	Inhaltsverzeichnis
	Heft 1
	Nachfolge Jesu
	Härte und Grausamkeit im Alten Testament, [1]
	Kirche und Staat in Österreich
	Sakramentenempfang Zivilgetrauter
	Konkubinarier kommen beichten
	Warum so wenig weibliche Ordensberufe?
	Sailer, Gedenken an Bischof
	Ordensgeistlichen-Pfarre, Kann der Ortsordinarius eine Dismembration vornehmen?
	Erlässe
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Gabriel, Leo: Logik der Weltanschauung
	Mitterer, Albert: Elternschaft und Gattenschaft nach dem Weltbild des hl. Thomas von Aquin und dem der Gegenwart
	Eberle, Joseph: Das Alte Testament
	Stöger, Alois: Die frohe Botschaft nach Matthäus I. Aufgang des großen Lichtes
	Grill, Severin: Die Gewittertheophanie im alten Testament
	Schmitz, Philibert: Geschichte des Benediktinerordens
	Meusburger, Alois: Das Geheimnis des neutestamentlichen Opfers
	Ehe und Familie eine entscheidende Frage der heutigen Seelsorge
	Kerkvoorde, A.: M. J. Scheeben, Les Mystéres du Christianisme
	Hernegger, Beda: Katholische Solidarität! ein Ruf zur Einheit und Gemeinschaft
	Hanstein, Honorius: Kanonisches Eherecht ein Grundriß für Studierende und Seelsorge
	Melichar, Erwin: Gerichtsbarkeit und Verwaltung im staatlichen und kanonischen Recht
	Zechmeister, August: Kirche und Sozialismus
	Parsch, Pius: Die liturgische Predigt Wortverkündigung im Geiste der liturgischen Erneuerung
	Fleischmann, Hildebrand: Volksbrevier
	Schedl, Claus: Stundenbuch unserer lieben Frau
	Nowak, Leopold: Te Deum Laudamus Gedanken zur Musik Anton Bruckners
	Würbel, Werner: Religiöse Zeitfragen
	Schneider, Reinhold: Das Vaterunser
	Dimant, Pius: Vom Adventisten zum Benediktiner
	Lull, Ramon: Das Buch vom Liebenden und Geliebten eine mystische Spruchsammlung
	Schreiber, Georg: Zwischen Demokratie und Diktatur persönliche erinnerungen an die Politik und Kultur des Reiches von 1919-1944
	Schläpfer, Lothar: Kreuze ihr Sinn und Segen
	Loven, Karl: Die Spur ein Erlebnisbericht für Buben
	Dörrer, Anton: Der Judas von Erl

	Kleinschriftum
	Heft 2
	Maria — Sitz der Weisheit
	Härte und Grausamkeit im Alten Testament, [2]
	Die seelsorgliche Behandlung der Zivil getraute Katholiken
	Kommunion und Wegzehrung, Empfang auf künstliche Weise
	Sakramentenempfang vor der Trauung
	Zur Aufhebung von Ablässen und Vollmachten im Heiligen Jahr
	Leichenfeierlichkeiten für den Passauer Bischof Leopold Ernst Grafen von Firmian im Jahre 1783
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Staudinger, Josef: Das Schöne als Weltanschauung
	Von Brandenstein, Béla: Leben und Tod Grundfragen der Existenz
	Hauser, Rudolf: Psychologie als Lehre vom menschlichen Handeln
	Hauser, Rudolf: Wille und Drang Grundlinien zum Verstehen menschlicher Charaktere
	Abd-El-Jalil, Jean-Mohammed: L'Islam et Nous Apercus et Suggestions
	Miller, Athanasius: Die Psalmen
	Tyciak, Julius: Die Weisheitsbücher des alten Testamentes Sprüche, Koheleth, hohes Lied, Buch der Weisheit, Jesus Sirach
	Lortz, Joseph: Die Reformation als religiöses Anliegen heute vier Vorträge im Dienste der Una Sancta
	Martin, Franz: Salzburgs Fürsten in der Barockzeit 1587-1771
	Krause, Adalbert: Die Pfarr- und Wallfahrtskirche Frauenberg a. d. Enns bei Admont
	Richstaetter, Carl: Christusfrömmigkeit in ihrer historischen Entfaltung ein quellenmäßiger Beitrag zur Geschichte des Gebets und des mystischen Innenlebens der Kirche
	Stakemeier, Edward: Wege in die Gegenwart das Erbe von gestern und die Aufgabe von morgen
	Schrott, Alois: Seelsorge im Wandel der Zeiten
	Wenner, Joseph: Kirchliche Eheprozeßordnung Instruktionen nebst einschlägigen Vorschriften über das Verfahren in Ehenichtigkeits- und Inkonsummationssachen sowei bei Todesnachweis, Ehetrennung und Ehezulassung
	Hartmann, Wilhelm: Die Psalmen im Brevier
	Görres, Ida Friederike: Das verborgene Antlitz eine Studie über Therese von Lisieux
	Willam, Franz Michel: Der Lehrstück-Katechismus als ein Träger der katechetischen Erneuerung
	Rudolf, Karl: Ich denke Gedanken des Friedens Radioansprachen zu den letzten Sonntagen im Kirchenjahr
	Braun, Heinrich Suso: Die zehn Gebote Radiopredigten
	Fattinger, Josef: Kirche in Ketten die Predigt des Blutes und der Tränen
	Hochhuber, Leopold: Lichter am Weg
	Fattinger, Josef: Gerichtstage (zwischen Grab und Ewigkeit) - das große Ende (Himmel und Hölle) - Goldene Fesseln (das geschriebene und ungeschriebene Gesetz Gottes)
	Fattinger, Josef: Besinnliche Minuten ein Licht für Großstadtmenschen und Gottsucher
	Bargellini, Piero: Pastor Angelicus das Leben Pius' XII
	Motzko, Alma: P. Heinrich Giese ein Lebensbild nach den Aufzeichnungen seiner Freunde
	Voelkl, L.: Rom in vier Tagen Pilgerführer
	Stepan, Karl Maria: Stückwerk im Spiegel 1869-1949
	Scholly, Nora: Sternlein ein Bilderbuch vom Himmelszelt
	Claudel, Paul: Schrei aus der Tiefe eine Auswahl aus den früheren Dichtungen
	Braun, Heinrich Suso: Vom Humor des Christen ein Kapitel über frohe und unfrohe Frömmigkeit
	Ruß, Alfons: Die Steine der kommenden Zeit die Geschichte einer Bubengruppe
	Betz, Werner: Deutsch und Lateinisch die Lehnbildungen der althochdeutschen Benediktinerregel
	Oberhammer, Helga: Gertraud Angerer

	Kleinschriftum
	Heft 3
	„Renovamini . . . spiritu mentis vestrae"
	Hervorragende Gestalten des Alttestamentlichen Priestertums
	Zur Diskussion über die Ordensreform
	Trauungsansprachen
	Heiliges Jahr, Gewinnung des Jubelablasses 1950 außerhalb Roms
	Jungfräulichkeit und Ehelosigkeit, Predigen wir genug darüber?
	Das katholische Missionswerk
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Heinisch, Paul: Probleme der biblischen Urgeschichte
	Wikenhauser, Alfred: Das Evangelium nach Johannes
	Seppelt, F. X.: Papstgeschichte von den Anfängen bis zur Gegenwart
	Pichler, Anton Maria: Geschichte der Kirche Lese- und Arbeitsbuch zum Unterricht für die Oberstufe der österreichischen Mittelschulen
	Hertling, Ludwig, Kirschbaum, Engelbert: Die römischen Katakomben und ihre Märtyrer
	Juraschek, Franz, Jenny, Wilhelm: Die Martinskirche in Linz, ein vorkarolingischer Bau in seiner Umgestaltung zur Nischenkirche
	Jone, Heribert: Katholische Moraltheologie unter besonderer Berücksichtigung des Codex Iuris Cononici sowie des deutschen, österreichischen und schweizerischen Rechtes
	Kampmann, Theoderich: Anthropologische Grundlagen ganzheitlicher Frauenbildung unter besonderer Berücksichtigung des religiösen Bereichs
	Rußmann, Josef: Die Ehe in christlicher Existenz
	Niedermeyer, Albert: Ehe- und Sexualleben falkultative Sterilität, Sterilität, künstliche Befruchtung, Impotenz, Eheberatung : "Handbuch der speziellen Pastoralmedizin", 2. Bd.
	Capelle, Bernard: Um das Wesensverständnis der Messe
	Betschart, Ildefons: Ein Weg zur Verinnerlichung Anleitung zu einer täglichen Kurzbetrachtung
	Mouroux, Jean: Größe und Elend des Menschen Versuch einer christlichen Anthropologie

	Werbung
	Heft 4
	Goethe und die Bibel
	Aus der Geschichte des Ave Maria
	Zwangssterilisation als moraltheologisches Problem
	Grabansprachen
	Hundert Jahre theologische Diözesanlehranstalt Linz
	Aus der Weltkirche
	Eingesandte Werke
	Meßner, Johannes: Das Naturrecht Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirtschaftsethik
	Synopse der drei ersten Evangelien
	Pieper, Josef: Über das Ende der Zeit eine geschichtsphilosophische Meditation
	Berghoff, Stephan: Von Petrus bis Pius Bilder aus der Kirchengeschichte : ein Werk- und Lesebuch
	Faessler, Franz: Gregor der Große das Leben des heiligen Benedikt...
	Casutt, Laurentius: Das Erbe eines großen Herzens Studien zum franziskanischen Ideal
	Waach, Hildegard: Theresia von Avila Leben und Werk
	Festschrift zum 400jährigen Bestande des öffentlichen Obergymnasiums der Benediktiner zu Kremsmünster
	Brinktrine, Johannes: Offenbarung und Kirche Fundamental-Theologie
	Feckes, Carl: Die Kirche als Herrenleib Darlegungen und Erläuterungen zur Enzyklika Papst Pius' XII "Mystici corporis Christi"
	Dander, F.: Summarium Tractus Dogmatici
	Bichlmair, Georg: Der Mann Jesus
	Klug, I.: Die Tiefen der Seele moralpsychologische Studien
	Eichmann, Eduard, Mörsdorf, Klaus: Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Juris Cononici
	Heinzel, Godefridus: Noldin, Summa Theologiae Moralis
	Walz, Johann: Kurzgefaßtes, praktisches Handbuch für den Seelsorger, auch für Juristen und Laien
	Stalder, Johann: An den Quellen meiner Kraft ein Buch über das sakramentale Leben des jungen Mannes
	Rahner, Karl: Von der Not und dem Segen des Gebets
	Blieweis, Theodor, Gangl, Josefine, Niedermeyer, Albert: Wagnis der Ehe ein Arzt, eine Mutter und ein Seelsorger sprechen zu jungen Menschen
	Fank, Pius: Jugend im Reifen Führungshilfe in den Reifejahren für Seelsorger, Eltern, Erzieher
	Koppers, Wilhelm: Die Bhil in Zentralindien
	Jungblut, Leonhard: Die Missetäterstämme ein Buch von Indiens ältestem Volk
	Schneider, Reinhold: Das Spiel vom Menschen - Belsazar
	Lippert, Peter: Aus dem Engadin Briefe zum Frohmachen
	Rubatscher, Maria Veronika: Und sie folgten ihm... kleine Geschichten um ein großes Geheimnis
	Zeder, Heinrich: Judas sucht einen Bruder Schicksale aus dem Freiheitskampf Österreichs
	Krause, Adalbert: Die Stiftsbibliothek in Admont
	Mohr, Heinrich: Die Botschaft in der Frühe
	Claudel, Paul: Kreuzweg

	Back matter

