66 Rémische Erlisse und Entscheidungen

RoOmische Erlisse und Entscheidungen
Zusammengestellt von Dr. Karl Béocklinger, Linz a. d. D.

Neues AblaBbuch. Die Ponitentiarie gibt durch ein Dekret vom
30. Jianner 1950 das Erscheinen eines neuen authentischen AblaB-
buches (Preces et pia opera) bekannt; alle im neuen AblaBbuch
nicht enthaltenen Ablésse sind damit auBer Kraft gesetzt (AAS,
1950, p. 404).

Verleihung von Kirchenimtern und Benefizien. Ausgehend von
dem alten Rechtsgrundsatz, daB3 die Verleihung der Kirchenidmter
und Benefizien einzig und allein Sache der kirchlichen Auto-
ritdt ist, setzt ein Dekret der Konzilskongregation vom 29. Juni
1950 eine Reihe von Strafen fest. Der Exkommunikation, die dem
HI1. Stuhl speciali modo reserviert ist, verféllt: 1. Wer die Gewalt
der kirchlichen Obrigkeiten zu untergraben sucht; 2. wer ein Kir-
chenamt, eine kirchliche Wiirde oder ein Benefizium ohne kano-
nische Verleihung an sich reifit, behdlt oder in ein solches sich
widerrechtlich einseizen 14Bt; 3. alle, die an den 1 und 2 ange-
fithrten Delikten direkten oder indirekten Anteil haben (AAS,
1950, p. 602).

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I. Das Dogma von der Himmelfahrt Mariens
1. Am Vorabend der feierlichen Erklédrung

Der ,Osservatore Romano“ vom 14. August 1950 brachte die
offizielle Mitteilung, und zwar in der iiblichen knappen
Kanzleiform, Pius XII. werde am 1. November im Petersdom das
Dogma der Himmelfahrt Mariens feierlich proklamieren. Es war
bereits vorher durchgesickert, daB der Stellvertreter Christi die
Frage des Offenbarungscharakters der Assumptio corporea B. M. V.
als im positiven Sinn spruchreif betrachte. Das Rétselraten, auch
in der Presse, um das Datum der bevorstehenden feierlichen
Kathedralentscheidung begann. Vielfach dufBlerte man die Ansicht,
das Heilige Jahr sei der geeignele Zeitpunkt; doch war auch der -
Gedanke an eine spitere Definition, etwa im Jahre 1954, nicht von
vornherein abzuweisen, da es sich ja nicht um eine dringende
Angelegenheit handelte. Unerquicklicher waren Pressebemerkun-
gen, deren politische Herkunft gelegentlich leicht zu identifizieren
war und die von einem Einspruch des amerikanischen Episkopates
zu erzdhlen wulien. Zweifelsohne stellte man die Frage der Oppor-
tunitédt viel schirfer in den Lindern mit einer starken protestan-
tischen Bevolkerung als in den romanischen Gebieten Siideuropas
und’ Stidamerikas, in denen der Glaube an die Assumptio tief im
VolksbewuBtsein verwurzelt ist und sich weitgehend in &uBeren
Formen ausprigte.

Die erste offizielle Stellungnahme des Papstes war am 1. Mai
1946 erfolgt, als er den Rundbrief ,Deiparae Virginis*
an alle Bischofe sandte und ihnen die Doppelfrage vorlegte: 1. wie
es mit dem Glauben an die Himmelfahrt Mariens in ihren Didzesen
beschaffen sei; 2. ob sie die Himmelfahrt als definierbare geoffen-
barte Wahrheit ansihen und die Dogmatisierung wiinschten. Ant-



Aus der Weltkirche 67

worten liefen aus 1191 Diozesen (94 Prozent) ein. Im August 1950
hatten die Inhaber von 86 Bischofstithlen ihre Ansicht noch nicht
geduBert. Bejahenden Bescheid gaben 1022 Residenzialbischofe; vor
dem Rundschreiben ,Deiparae Virginis“ hatten 111 Bischdfe eine
spontane Pefition eingereicht; auBerdem sandten 36 Apostolische
Administratoren und Kapitelvikare eine bejahende Antwort. Wir
haben mithin eine Summe von 1169 bejahenden AuBerungen, also
98.2 Prozent von 1191. Blof 22 Bischofe #duBerten ein Bedenken,
und zwar meist liber die Opportunitit der Dogmatisierung; sechs
(0.4 Prozent der eingelaufenen Antworten) dieser 22 Bischofe wa-
ren nicht restlos vom Offenbarungscharakter der Himmelfahrt
iiberzeugt. Es bestand also unter den Residenzialbischofen eine
beinahe mathematische Einstimmigkeit in der Frage, ob die Him-
melfahrt der Gottesmutter geoffenbart sei und ob es opportun sei,
diese Wahrheit heute als Dogma zu definieren. Nun bilden die
Bischofe als Zeugen und Behiiter des Depositum fidei in ihrer
geschlossenen Gesamtheit den sinnfélligsten Ausdruck des in
Glaubenssachen durchaus authentfischen und unfehlbaren Magi-
sterium ordinarium. Eine so iiberwéltigende Einstimmigkeit am
Vorabend einer formellen Dogmaerklirung war weder 1854 noch
auch 1870 vorhanden.

Wir kénnen das bisher gewonnene giinstige Bild noch ergénzen
durch den Hinweis, daB von 60 Abten und Prilajien ,nullius®, Apo-
stolischen Administratoren ,,ad nutum S. Sedis® und orientalischen
Priilaten niederen Ranges 59 Antworten eintrafen, die mit Aus-
nahme von zweien, welche Zweifel bekundeten, alle positiv waren.
Von den Apostolischen Vikaren zéhlte man 206 Antworten. 12 Ant-
worten stehen aus; bloB in drei Fallen duBerte sich ein Zweifel.
Von den 14 Kardinilen, die 1946 nicht Residenzialbischife waren,
antworteten 13 positiv und begeistert; eine Antwort steht aus.
Aus der Zahl der Titularbischofe, die zu keiner der schon erwdhn-
ten Kategorien gehoren, antworten 381, wihrend 75 keinen Be-
scheid gaben; unter den 381 Antworten sind 376 glinstig, wéahrend
fiinf einen Zweifel ausdriicken. Von besonderem Interesse ist die
Stellungnahme der 17 mit dem Apostolischen Siuhle unierten
Orientalischen Kirchen, da gelegentlich Beflirchtungen auftauch-
ten, als kénnten die Unierten eine geringere Begeisterung zeigen.
Tatsichlich sind nun aber 53 der 54 Aniworten orientalischer
Patriarchen und Residenzialbischofe giinstig, d. h. bejahend, Was
die Linder mit einer starken protestantischen Mehrheit betrifft,
die wohl in erster Linie fiir einen beslimmten Aspekt der Frage
nach der Opportunitit in Betracht kommen, so diirfte das Bei-
spiel des Episkopates von England und Wales kennzeichnend sein,
der im April 1946, also vor dem Rundbrief ,Deiparae Virginis®,
spontan eine gemeinsame Petition fiir die Dogmatisierung, die als
durchaus opportun angesehen wird, an den HI. Stuhl richtete und
unter den Gldubigen die petitionistische Bewegung forderte.

Wir wollen noch kurz auf die Geschichteder assump -
tionistischen Bewegung eingehen, so wie sie sich seit
1849 entwickelt hat. Das gesamie Material wurde gesammelt und
gesichtet in zwei umfangreichen und griindlichen Bénden, welche
die Jesuiten Hentrich und De Moos bei der Polyglotta Vaticana
herausgaben. Seit einem Jahrhundert wurde immer eindringlicher
der Wunsch geduBert, daB die von der ganzen Kirche angenommene
und in einem Hoechfest gefeierte Assumptio dhnlich wie die Un-
befleckte Empféngnis zum Dogma erkldrt werde. Man darf sagen,

5*



68 Aus der Weltkirche

dal die assumptionistische Bewegung im Jahre 1849 begann. Einer
der ersten Bischofe, die um die Dogmatisierung der Himmelfahrt
baten, war der Erzbischof von Mecheln in Belgien. Bekannt ist
das ,,Poslulatum®, das von 200 Vitern des Vatikanischen Konzils
eine Unterschrift erhielt, Seit 1900 bis zum Beginn des zweiten
Weltkrieges wurde die assumptionisiische Bewegung stets allge-
meiner, besonders zwischen 1921 und 1939. In der Periode von
1849 bis 1940 richteten 1332 Patriarchen, Erzbischife und Bischofe
aus 820 Ditzesen (73 Prozent) aus eigener Initiative ein entspre-
chendes Bittgesuch an den Hl. Siuhl. Hinzufiigen miissen wir

" 26 Abte und Prilaten ,nullius®, 261 Apostolische Vikare aus 219

Vikariaten (81 Prozent), 61 Generalobere von 50 Ordensgenossen-
schaften sowie 39 theologische Fakultdten und Priesterseminare.
Die Gesamtzahl der kirchlichen Wiirdentrdger, mit Einschluf3 der
Titularbischtfe, die eine Petition nach Rom sandten, belief sich
auf 2505. Wahrend derselben Zeitspanne erreichten den Vatikan
die Bittgesuche aller Patriarchen sowie von 57 Residenzialbischtfen
(75 Prozent) der unierten Orientalen. War es nicht erlaubt, fragt
P. Hentrich, in diesen Ziffern mit hinreichender Klarheit seit
1840 den moralisch einstimmigen Konsens des Magisterium ordi-
narium zu erblicken? Nach dem zweiten Weltkriege sollte das
Bild in seiner Wirkung noch iiberzeugender werden. In wenigen
Jahren haben wir 852 Kardinile, Patriarchen, Erzbischofe und
Bischofe, 14 Kapitelvikare und 16 Apostolische Préfekten, den Ge-
samtepiskopat von 16 Natiomen, mit spontanen kollektiven Bitt-
gesuchen, Durfte diese Tatsache Papst Pius XII. nicht bewegen,
seinen Rundbrief ,Deiparae Virginis® an die Bischéfe zu erlassen?

Eindruckerweckend ist, von duBerst wenigen Ausnahmen abge-
sehen, die Einstimmigkeit der Theologen. Dafl sich aus ihren
Reihen einzelne Stimmen gegen den schon als bewiesen hingestell-
ten Offenbarungscharakier der Himmelfahrt erhoben, ist durchaus
verstindlich und vom Standpunkt der reinen Theologiewissen-
schaft auch zu begriifen. Zweifelsohne ist die Kritik, die der ver-
diente Patrologe B. Altaner in drei Heften der ,Theologischen
Revue“ (1948—1950) an den Beweisgingen verschiedener Fach-
kollegen iibte, in manchen Punkten vollkommen berechtigt. Wenn
wir auch nicht mit allen seinen Darlegungen und mit seiner
SchluBfolgerung einverstanden sein koénnen, so hétten wir es doch
licber gesehen, wenn die vom romischen Jesuiten Filograssi mit
Berthold Altaner gefiihrte Auseinandersetzung, die theologisch be-
rechtigt und wertvoll war, auf die Spalten des ,Gregorianum* be-

schrinkt gebliehen wire, anstatt am 1. September 1950 in der

vatikanischen Tageszeitung ,,Osservatore Romano* Aufnahme zu
finden.

Von den zehn pépstlichen Universitdten, Athenden oder theo-
logischen Fakultdten in Rom hatten neun aus eigener Initiative
eine mit Begrindungen versehene Pelition eingereicht. 19 von den
25 kanonisch errichteten katholischen Universititen sowie 12 der
14 kanonisch errichteten theologischen Fakultdten auBlerhalb Roms
taten dasselbe; ebenso die theologischen Fakultéiten der staat-
lichen Universitdten in Osterreich, Jugoslawien, Polen, Schweiz,
Ungarn und (mit einer Ausnahme) der Tschechoslowakei, Ferner
sind zu erwidhnen die deutschen theologischen Fakultdten von
Bamberg, Dillingen, Eichstétt, Frankfurt, Paderborn, einzelne Dog-
matikprofessoren aus Miinchen, Freiburg und Bonn sowie die
Seminarien von Bamberg, Koln, Eichstatt, Limburg, Speyer, Pader-
born, Hildesheim, Miinster, Osnabriick, Passau und Wirzburg.



'Aus der Weltkirche 69

Insgesamt waren es rund 200 Universitédten, Fakultdten und Prie-
sterseminare, die in corpore um die Definition baten. Wir wollen
weitere Einze'heiten {ibergehen und abschlieBend festhalten, daf
der Episkopat, die Ordensfamilien, die Theologen und theologischen
Anstalten, zahlreiche Kongresse, die weiblichen Ordensgenossen-
schaften und Glaubige aus aller Welt die Dogmatisierung der
Himmelfahrt Mariens wiinschten.

Am 16. Oktober 1950 hielt bei der Gelegenheit der feierlichen
Ertffnung des neuen Studienjahres an der Pipstlichen Gregoriani-
schen Universitit in Rom P. Jos. Filograssi S. J. die offizielle
Inauguralvorlesung iiber das Thema: , De momento theologico dog-
maticae definitionis Assumptionis Beatae Mariae Virginis.“ Dem
Theologen bleibt die doppelte Aufgabe: 1. die Definitionsformel
genau zu interpretieren; 2. sie durch Aufweis ihrer Begriindung
aus der Tradition und eventuell auch aus der HL Schrift zu recht-
fertigen. P. Filograssi glaubte zu wissen, dall die Frage des leib-
lichen Todes und der Auferstehung der Gottesmutter nichi beriihrt
werde, Er wollte das aus dem Umstande schlieBen, daB Pius XIIL,
wenn er in letzter Zeit {iber die Assumptio sprach, niemals den Tod
und die Auferstehung der allerseligsten Jungfrau erwéhnte. Er
zeichnete sodann das neue vierte marianische Dogma als Berei-
cherung und sozusagen Kronung der manianischen Theologie. Be-
ziiglich des wissenschaftlichen Beweises fiir das Himmelfahnts-
dogma steht der Theologe vor der einzigartigen Tatsache der bei-
nahe vollkommenen Einstimmigkeit des Episkopates am Vorabend
einer Dogmaverkiindigung. Dieser Konsens bietet die Gewdhr
dafiir, daB die Himmelfahrt Mariens in der Tradition enthalten ist
und sich vielleicht auch aus der Hl. Schrift aufweisen 1aBt. Unter
dem Lichte der heutigen Einstimmigkeit der lehrenden Kirche
wird der Theologe die Zeugnisse der Tradition untersuchen, in
denen mindestens seit dem 7. und 8. Jahrhundert die uns inter-
essierende Glaubenswahrheit ausdriicklich vorkommt. Vom 4. Jahr-
hundert zuriick fehlen ausdriickliche Bezeugungen, so dafl die
meisten Theologen die Ansicht wvertreten, die Himmelfahrt sel
damals ,,einschluBweise” in den anderen mariologischen Dogmen
und Lehren geglaubt worden: gdttliche Mutterschaft, Jungfréu-
lichkeit, Verbindung Marias mit ihrem Sohne im Erlésungswerk,
Gegensatz zwischen Maria und Eva. Das waren die wesentlichen
Gedanken, die P. Filograssi entwickelte. Wir erachtelen es als
niitzlich, in einem Aufsatz, der vor allem dokumentarischer Be-
richt sein will, diese Endphase der assumptionistischen Bewegung
etwas ausfiihrlicher zu zeichnen, da wohl noch einige Zeit ver-
sireichen wird, ehe sie in den theologischen Handbiichern dar-
gestellt wird.

2. Der 30, Oktoberund 1. November 1950

Zwei Tage vor Allerheiligen, am Montag, 30. Oktober, fand
im Vatikan ein halbéffentliches Konsistorium statt, das der Papst
einberufen hatte, um dem Kardinalskollegium und dem Episkopat
offiziell seine Absicht mitzuteilen, am 1. November die Himmel-
fahrt der Gottesmutter feierlich als Dogma zu verkiinden. An-
wesend waren 35 Purpurtriger: 12 Kurienkardingle, 16 européische
Kardinile, drei Kardinile aus Asien, zwei aus Nordamerika (Kanada,
Kuba), einer aus Australien und einer aus Afrika. Anwesend waren
ferner mehr als 450 Erzbischofe und Bischofe. Der Dekan des
Hl. Kollegiums, Marchetti-Selvaggiani, kann schon l&ngst an



70 Aus der Weltkirche

keinen offentlichen Funktionen mehr teilnehmen. In seiner An-
sprache wies Pius XII. auf den beinahe numerisch einstimmigen
Konsens der Bischofe hin sowie auf den Glauben des christlichen
Volkes, aus denen sich, da die Gesamtkirche in Glaubenssachen
nicht irren konne, ergebe, daf die Himmelfahrt Mariens eine von
Gott geoffenbarte Wahrheit sei und deshalb definiert werden
diirfe. AbschlieBend legte der Papst den Teilnehmern am Konsi-
storium die Frage vor: ,Placet igitur vobis, Venerabiles Fratres,
ut corpoream Beatae Virginis Mariae in Caelum Assumptionem
ut divinitus revelatum dogma sollemniter pronuntiemus ac defi-
niamus?“ Die Kardindle sagten einzeln ihr »Placet”, wihrend im
Namen der Patriarchen, Erzbischofe und Bischéfe ein orientalischer
Patriarch eine gemeinsame Erklirung vorlas.

Wer das Allerheiligenfest 1950 in Rom erleben durfte,
wird die Uiberwéltigenden Eindriicke, die dieser Hohepunkt des
Heiligen Jahres dem gldubigen Katholiken bot, nicht so leicht
wieder vergessen. Als die ,Hora tertia® die Stunde des Geistes
der Wahrheit, geschlagen hatte, war alles dazu angetan, der glor-
reich in den Himmel aufgenommenen Gottesmutter ein herrliches
Jubellied zu singen. Noch niemals wurde eine Dogmatisation in
einem derartigen grandiosen Rahmen vollzogen. Wenn auch die
feierlichen dufieren Umstinde nicht als Wesenselemente zur Ver-
kiindigung eines Dogmas erforderlich sind, so waren sie doch auf
das beste geeignet, der Substanz des historischen Geschehens das
geblihrende Prachtkleid anzulegen. Im Inneren der Peterskirche
hatte Pius IX am 8. Dezember 1854 das Dogma von der Unbe-
fleckten Empféingnis verkiindet. Im Inneren der Peterskirche wur-
den 1870 die Glaubensdekrete des Vatikanischen Konzils verlesen.
Diesmal hatte der Papst selbst den zur weiten Welt sich &ffnenden
wunderbaren Petersplatz zur Setzung des entscheidenden Aktes
unfehlbarer lehramtlicher Tatigkeit erkoren. Vor dem Eingang des
héchsten Domes der Christenheit stand die Cathedra des Stellver-
ireters des gottlichen Lehrers. Etwa 300.000 Menschen konnten alle
Phasen des erhabenen Geschehens mit Hilfe der Lautsprecher in
religioser Sammlung verfolgen, Millionen von Katholiken horchten
an den Rundfunkgeridten und durften aus der Ferne der Verkiin-
digung des Dogmas beiwohnen. Das Bild, das der Petersplatz bot,
erinnerte an die Prophezeiungen vom Wallen der verschiedensten
Vilker zum Berge des Heils; es war wirklich eine Versammlung
der Katholiken aus den fiinf Erdteilen, eine Vereinigung der
Rassen und Nationen vor dem Stuhle Petri. Der Himmel war mit
dem schonsten Blau uberzogen, in das sich nur das reine Wei3
eines einzigen lichten Wolkleins wob; auf der Ostseite des Peters-
domes strahlie eine blendende Sonne und im Westen war der
Mond noch nicht untergegangen. Den Papst umgaben 36 Kardiniile
(zu den 35 vom 30. Oktober war noch Kardinal Spellman aus
New York hinzugekommen, der einzige aus den USA) und 554
Patriarchen, Erzbischofe und Bischofe, deren lange Liste der »O8=
servatore Romano“ vom 3. November verdffentlichte.

In drei Abschnitten entwickelte sich der Ritug der Dogmati-
sation. Zuerst ndherte sich Kardinal Fugen Tisserant als dienst-
tuender Dekan des Heiligen Kollegiums, begleitet von zwei Erz-
bischéfen und zwei Bischofen, dem pipstlichen Throne und legte
noch einmal miindlich die Bitte um die Dogmatisation vor: ,ut
pronuntietur ac definiatur Deiparam Virginem Mariam, post ter-
restre hoc exsilium, anima corporeque fuisse in Caelum evectam.”



Aus der Weltkirche 1

Der Papst antwortete, er nehme die Bitte an, doch wiinsche er,
daB man vor der Verkiindigung des Dogmas den Heiligen Geist
anrufe. Alle knieten ungefihr zwei Minuten zu stillem Gebete
nieder, bis Pius XII. das ,,Veni Creator” anstimmte. Dieser Ritus
veranschaulichte duBerst packend den Glauben der Kirche an den
mehr als bloB negativen Beistand des Heiligen Geistes zur stets
klareren Erkenntnis der in der Offenbarung enthaltenen Wahr-
heiten.

Nach dem ,Veni Creator” war der Augenblick zur Verkiin-
digung des Dogmas gekommen, Die Kardinile, Patriarchen, Erz-
bischéfe und Bischofe standen unbedeckten Hauptes vor dem
obersten Lehrer der Kirche Christi. Der Papst allein behielt die
Mitra auf und las sitzend die letzten Abschnitte der dogmatischen
Bulle iiber die Himmelfahrt Mariens. Hier der Wortlaut des
eigentlichen Definitionstextes: ,Quapropter, postquam supplices
etiam ad deum admovimus preces, ac Veritatis Spiritus lumen
invocavimus, ad Omnipotentis Dei gloriam, qui peculiarem bene-
volentiam suam Mariae Virgini elargitus est, ad sui Filii honorem,
immortalis saeculorum Regis ac peccati mortisque victoris, ac
eiusdem augustae Matris augendam gloriam et ad totius Ecclesiae
gaudium exsultationemaque, auctoritate Domini Nostri Jesu Christi,
Beatorum Apostolorum Petri et Pauli ac nostra pronuntiamus,
declaramus et definimus divinitus revelatum dogma esse: Imma-
culatam Deiparam semper Virginem Mariam, expleto terrestris
vitae cursu, fuisse corpore et anima ad coelestem gloriam as-
sumptam.*

Inhalt des Dogmas ist also die himmlische Verkldrung der
Gottesmutter dem Leibe und der Seele nach, und zwar ist diese
Verkldrung ein ,,von Gott geoffenbartes Dogma®. Die Frage, wie
Maria ihren irdischen Lebenslauf beschlossen habe, ob sie gestor-
ben sei oder nicht, wird mit keinem Wort bertihrt. Beachten wir
auch einen sehr pietitvollen und zugleich theologisch sinnreichen
Zug der Definitionsformel, der- darin besteht, daB in dem einen
Satz: ,Immaculatam Deiparam semper Virginem Mariam... fuisse
assumptam® die vier grofien Mariendogmen enthalten sind, die
fiir uns in ihrem inneren Zusammenhang das Wesensbild der
Gottesmutter und Goftesbraut umreifen. Ein gewaltiger Applaus
begriilBte die vom Papste vorgenommene Glaubenserkliarung, und
Kardinal Tisserant konnte ohne Uberireibung sagen: ,Immortales
Tibi grates agimus, Beatissime Pater.“ Nach dem Te Deum sang
Pius XII. die neue Festoration aus dem eigens fiir den 1. Novem=-
ber verfaBten MeBformular zu Ehren der Assumpta, die gerade
an dem Tage, da sie als Konigin aller Heiligen gefeiert wird, auf
Erden einen so hohen Triumph erlebte. Ehe der mit einem wvoll-
kommenen AblaB verbundene Apostolische Segen das Ende des
unvergeBlichen Geschehens ankiindigte, hielt der Nachfolger Petri
eine kurze italienische Rede, die mit einem Gebet zur Assumpta
schloB, das Pius XII. selbst verfaBt hatte. Das zum feierlichen
Papstamte gebrauchte MeBformular enthielt auf personlichen
Wunsch des Oberhauptes der Kirche das Magnificat-Evangelium
aus dem 1. Lukaskapitel bis zu dem Verse: , Et exaltavit humiles.*

3. Die Apostolische Konstitution ,Munificentis-
simus Deus*

Jedem Theologen ist die Bulle ,Ineffabilis Deus vom 8. De-

gember 1854 bekannt, in welcher Pius IX. die Geschichte des Dog-

mas von der Unbefleckten Empfingnis Marias umreiit, um dann



12 Aus der Weltkirche

am Schlusse die von ihm vorgenommene Promulgation des Dog-
mas in einem offiziellen Aktenstiick schriftlich niederzulegen. Das-
selbe tat Pius XII. unter dem Datum des 1. November 1950, als
er die Constitutio Apostolica ,,Munificentissimus Deus* iiber das
Himmelfahrtsdogma unterzeichnete: , Ego Pius Catholicae Ecclesiae
Episcopus ita definiendo subscripsi. Sofort am folgenden Morgen
veroffentlichte der ,,Osservatore Romano® das wichtige Dokument
im lateinischen Urtext und in italienischer Ubersetzung; es liest
sich fliissig und umfaBt acht Zeitungsspalten. Die Anfangsworte
»Munificentissimus Deus“ diirften ein gewoliter Anklang an das
Initium ,,Ineffabilis Deus“ sein.

Hier nun der kurze Inhalt der ,Constitutio Apostolica, qua
fidei dogma definitur Deiparam Virginem Mariam corpore et
anima fuisse ad caelestem gloriam assumptam®! ‘Die gbttliche Vor-
sehung vermengt im Leben der Menschen und Viélker Freuden
und Leiden. Uber unserer Zeit lasten groBe Sorgen, in die als
Lichtstrahl eine Verstirkung des Glaubens hineinleuchtet. Ge-
wachsen ist auch die Verehrung der Gottesmutter, wodurch das
religigs-sittliche Leben neuen Antrieb erhilt. In vollendeter Har-
monie offenbaren sich die Privilegien, die Gottes Gnadenwalten
der Jungfrau Maria verlieh. Wie in der Vergangenheit die iiber-
natiirliche Awusstattung der Gottesmutter stets klarer erkannt
wurde, so ist es unserer Zeit gegoénnt, ihre leibliche Himmel-
fahrt in hellerem Lichte zu sehen, besonders seit jenem Tage, da
Pius IX. das Dogma von der Unbefleckten Empfangnis verkiindete.
Beide Vorzuge, Unbefleckte Empfingnis und Himmelfahrt, stehen
in engem Zusammenhang. Christus hat durch sein Sterben die
Macht der Siinde und des Todes gebrochen, selbst wenn nach
Gottes Willen die Fiille dieses Sieges erst am Ende der Zeiten an
uns vollstdndig offenbar wird, da unser Leib zunichst der Ver-
wesung verfillt, Doch wollte Gott die Seligste Jungfrau Maria
von diesem Gesetz ausnehmen, Sie allein blieb ganz von der Erb-
stinde befreit und deshalb war sie weder der Verwesung unter-
worfen, noch muBite sie bis zum Ende der Zeiten auf die Erlésung
ihres Leibes harren. Es war mithin natiirlich, daB die Verkiindi-
gung des Dogmas von der Unbefleckten Empfangnis bei den Glau-
bigen die Hoffnung mehrte, daB moglichst bald durch das héchste
kirchliche Lehramt auch das Dogma von der leiblichen Himmel-
fahrt Marias definiert werde.

Sofort erbaten einzelne Katholiken, ganze Viélker und nicht
wenige Viter des Vatikanischen Konzils vom Apostolischen Stuhl
diese weitere Definition. Allmé&hlich h&uften sich die entsprechen-
den Petitionen, und gelehrte Theologen studierten die Frage
mit groBem Eifer. Es wurde immer offenkundiger, daB die leib-
liche Himmelfahrt der Jungfrau Maria in dem der Kirche anver-
trauten Glaubensdepositum eingeschlossen sei. Die Zahl der
Bischofe, die eine Petition einreichten, war unterdessen sehr im-
posant geworden, und als Pius XII. den papstlichen Thron bestieg,
ging die Gesamtzahl der Bittgesuche aus allen Lindern und aus
allen Schichten der katholischen Volker bereits in die Tausende.
Der Papst sah sich veranlaf3t, den Aufirag zu erteilen, die seit den
Tagen Pius’ IX. eingelaufenen Petitionen kritisch zu sichten und
zu untersuchen. Dasg Resultat dieser Studien ist zusammengefaBt
in den beiden seit 1942 bei der Polyglotta Vaticana herausgegebe-
nen Banden: ,Pefiliones de Assumptione corporea B. Virginis
Mariae in caelum definienda ad S. Sedem delatae®.



Aus der Weltkirche 73

Da es sich jedoch um ein #duBerst wichtiges Anliegen handelte,
befragte der Papst am 1. Mai 1946 durch das Schreiben ,D ei-
parae Virginis Mariae“ alle Bischofe, ob sie gemé&fl ihrer
Weisheit und Klugheit der Ansicht seien, daB die leibliche Him-
melfahrt der Seligsten Jungfrau als Glaubensdogma vorgelegt und
definiert werden konne und ob sie mit ihrem Klerus und ihren
Glaubigen die Dogmatisation wiinschten. Mit einer beinahe
numerischen Einstimmigkeit kam die bejahende Antwort des
Episkopates. Diese Einstimmigkeit des ordentlichen kirchlichen
Lehramtes und der allgemeine Glaube des christlichen Volkes be-
zeugen unfehlbar, daB die Himmelfahrt der Gottesmutter als
geoffenbarte Wahrheit im Glaubensdepositum enthalten ist. Der
Heilige Geist steht der Kirche bei, damit sie den Offenbarungs-
schatz unversehrt bewahre und ohne Irrtum auslege, Wir haben
heute im ordentlichen Lehramt der Kirche einen solchen Glauben
an die Himmelfahrt Marias, daB an dem Offenbarungscharakter
dieses Privilegs, das ubrigens nur durch go6ttliche Offenbarung
bekannt sein kann, nicht mehr gezweifelt werden darf. Zu glauben
ist alles, was die Kirche durch eine feierliche Entscheidung oder
durch das ordentliche universale Lehramt der Bischofe als
geoffenbart vorlegt.

Von diesem gemeinsamen Glauben der Kirche haben wir seit
dem Altertum Zeugnisse, Indizien und Spuren. Im Laufe der
Jahrhunderte trat dieser Glaube stets heller in Erscheinung. Ob-
schon die Glaubigen keine Schwierigkeit empfanden, den Tod der
Gottesmutter anzunehmen, glaubten sie dennoch, daBl ihr heiliger
Leib, das Zelt des Wortes Gottes, nicht der Verwesung anheimfiel.
Immer deutlicher sahen sie, wie harmonisch es sei, daB die Pri-
vilegien der Gefédhrtin des Erlésers einen so hohen Gipfel er-
reichten, daBl nur die menschliche Natur Christi sie noch iiberragte.

Den Glauben der christlichen Voélker manifestieren” die zahl-
reichen zu Ehren der Assumpta gebauten Kirchen, die Assump-

* tionsbilder, die Erwdhlung der Assumpta zur Patronin von Stid-
ten, Diozesen und Léndern. Mit Zustimmung der Kirche wurden
Ordensgenossenschaften unter dem Titel der Assumptio gegriin-
det, und im vierten Gesetzchen des glorreichen Rosenkranzes wird
uns die Betrachtung der Himmelfahrt Marias empfohlen. Doch
wichtiger noch ist die Tatsache, daB seit alter Zeit im Orient und
im Abendland ein eigenes Fest der Assumptio in der
Liturgie feierlich begangen wird. In den liturgischen Biichern, die
das Fest der Dormitio oder Assumptio anfithren, wird vom Leibe
der Gottesmutter gesagt, dal mit ihm jene Dinge geschahen, die
Marias Wiirde als Gottesmutter und ihren sonstigen Privilegien
entsprachen, z, B. daB jene, die den in ihr menschgewordenen
Gottessohn zeugte, nicht unter den Fesseln des Todes erniedrigt
werden konnte usw. Der Apostolische Stuhl erhohte den Glanz
des Himmelfahrtsfestes, bis es zu einem der Hochtage des Kirchen-
jahres wurde. Unter Sergius I. (687—701) besaBl es bereits eine
Stationsprozession, und Leo IV. (847—855) gab ihm Vigil und
Oktav. Aus den Responsa Nicolai Papae I. ad consulta Bulgarorum
(866) wissen wir, daB es sich um eine Vigil mit Fasten und Ab-
stinenz handelte.

Da die Liturgie den Glauben voraussetzt, sprachen die Viater
und Kirchenlehrer in ihren Predigten zum Feste der Him-
melfahrt von dieser selbst als von einer gldubig anzunehmenden
Tatsache; ausfithrlicher als die liturgischen Biicher umschrieben



74 Aus der Weltkirche

sie den Gegenstand des Festes, der nicht nur die Unverweslichkeit
des leblosen Korpers der Seligsten Jungfrau sei, sondern ihr voll-
stdndiger Sieg liber den Tod durch die himmlische Verkldrung.
Als erster wird der hl. Johannes von Damaskus genannt, der das
Privileg der Himmelfahrt aus der jungfréulichen Mutterschaft,
aus der Gottesmutterschaft, aus der Gottesbrautschaft ableitete.
Nicht weniger klar duBerten sich Zeitgenossen und Vorgénger des
Damaszeners, so z. B. Germanus von Konstantinopel, der auf die
gottliche Mutterschaft und die spezielle Heiligkeit des jungfrau-
lichen Leibes Marias hinwies. Als sich das liturgische Fest ver-
breitete, wurde sein Inhalt immer von neuem erlautert.

Bei den scholastischen Theologen begegnen wir so-
dann dem Versuche, das Privilegium der Himmelfahrt in den von
der Heiligen Schrift gelehrten Wahrheiten zu verankern. Als theo-
logischen Beweisgrund beniitzten sie vor allem die Liebe Jesu
zu seiner Mutter. Die unvergleichliche Wiirde der gottlichen
Mutterschaft ist nicht zu denken ohne die erhabenste Heiligkeit.
Maria ist aufs innigste mit ihrem Sohne verbunden, der seine
Mutter mit hochster Liebe beschenkt. Nicht selten gebrauchten
Theologen und Prediger, um den Glauben an die Himmelfahrt zu
stiitzen, mit einer gewissen Freiheit Bilder und Worte aus der
Heiligen Schrift (Texte aus dem 131. und dem 44. Psalm, aus dem
Hohenliede, sowie das Bild von der sonnenbekleideten Frau aus
der Apokalypse und den Engelsgru8 aus Lukas 1, 28). Unter den
Theologen, die sich auf solche oder &hnliche Schriftstellen be-
riefen, seien Amedeus von Lausanne und der hl. Antonius von
Padua erwidhnt. Seit der Periode der Hochscholastik haben wir
hervorragende Zeugen fiir die Assumptio. Albert der GroBe be-
schliefit seine Beweisfiihrungen mit dem Satz: ,His rationibus et
auctoritatibus et multis aliis manifestum est, quod Beatissima Del
Mater in corpore et anima super choros Angelorum est assumpta.
Et hoc modis omnibus credimus esse verum.“ Obschon Thomas
von Aquin die Frage nirgends ausfiihrlich behandelt, tritt er be-"
sténdig mit der Kirche fiir die leibliche Himmelfahrt ein. Klar ist
die Stellung des hl. Bonaventura und des hl. Bernardin von Siena,
der sich tberdies um zusétzliche theologische Argumente bemiihte.

In der Constitutio Apostolica vom 1. November werden weiter-
hin angefiihrt: Robert Bellarmin, Franz von Sales, Alphons von
Liguori und Petrus Canisius, der angesichts des Glaubens der
Kirche die Leugnung der Assumptio als temerdr und als Zeichen
hiretischer Gesinnung ansah. Von Franz Suarez wird hervorge-
hoben, daf er, ebenfalls wegen des allgemeinen Glaubens der
Kirche, die Ansicht verfocht, sowohl die Immaculata Conceptio,
als auch die Assumptio konnten als Dogmen definiert werden.

Alle von den Viatern und Theologen herangezogenen Griinde
stiitzen sich auf die Heilige Schriff, welche uns die Gottes-
mutter in innigster Verbindung mit ihrem goéttlichen Sohne und
als stdndige Teilhaberin an seinem Los zeigt: ,,Quamobrem quasi
impossibile videtur eam cernere ... ab eodem post terrestrem
hanc vitam, etsi non anima, corpore tamen separatam.” MulBte
nicht auch der Sohn seine Mutter ehren? Insbesondere sei jedoch
daran erinnert, daB man seit dem 2 Jahrhundert Maria als die
neue Eva sah, die mit dem neuen Adam an jenem Kampf betei-
ligt ist, der mit dem vollen Sieg iiber Siinde und Tod endigt (Gn
3, 15; Rom 5 und 6; 1 Kor 15, 21—26; 54—57). Wie fiir Christus
die Auferstehung ein wesentlicher Bestandteil seines Sieges ist,
so mulite auch flir Maria der gemeinsame Kampf seinen Ausklang



Aus der Weltkirche 5

in der Verkldrung ihres Leibes finden: diese Verkldrung war die
letzte Kronung der Gnadenausstattung der Seligsten Jungfrau
sowie ihrer von Ewigkeit ,in einem und demselben Dekret” statu-
ierten Verbindung mit ihrem gb&ttlichen Sohne,

Weil also die vom Geiste der Wahrheit geleitete Gesamtkirche
durch die Jahrhunderte ihren Glauben an die Assumptio bekun-
det und die Bischofe in beinahe numerischer Einstimmigkeit um
die Dogmatisierung dieser in der Schrift begriindeten, im Glauben
gelebten und mit anderen geoffenbarten Lehren eng verbundenen
Wahrheit bitten, deshalb erachtet der Papst den Augenblick fiir
gekommen, das diesbeziigliche Dogma feierlich zu ver-
kiinden. Pius XII. freut sich dariiber, daB dies ihm gegonnt ist,
der seinen ganzen Pontifikat unter den Schutz der Seligsten Jung-
frau stellte und ihr das Menschengeschlecht weihte, und er hofft,
daB die neue Ehrung der Gottesmutter den Menschen Segen
bringe (Verstirkung des Marienkultes, bessere Erkenntnis des
Wertes und des Zieles des Menschenlebens, Belebung des Auf-
erstehungsglaubens, giinstige Auswirkungen auf die Dissidenten).
— Sehr schén ist es gleichfalls, daB die Verkiindigung des Dogmas
in einem Heiligen Jahr stattfindet., Nun folgt die feierliche Defi-
nition. Fiir eventuelle Leugner wird hinzugefiigt: ,, Quamobrem, si
quis, quod”’ Deus avertat, id vel negare. vel in dubium vocare
voluntarie ausus fuerit, guod a Nobis definitum est, noverit se a
divina ac catholica fide prorsus defecisse. , Gegeben zu Rom bei
Sankt Peter im Jahre des GroBen Jubiliums 1950, am 1. Novem-
ber, dem Feste Allerheiligen, im zwolften Jahre Unseres Pontlfi-
kates.

“11. Die Enzyklika ,Humani Generis“ und die Adhortatio
,,Menti Nostrae*”

1. DieEnzyklika ,Humani Generis“ vom 12. August
1950

Dieses wichtige p#pstliche Rundschreiben hat nicht wenig Auf-
sehen erregt. Obschon der Titel ,Uber einige falsche Ansichten,
welche die Grundlagen der katholischen Lehre bedrohen“ den In-
halt und Zweck der Enzyklika sehr ruhig umschreibt, tauchten
sofort in der Presse und in Konferenzen Vergleiche auf mit dem
»Syllabus® und der Antimodernistenenzyklika ,Pascendi, Diese
Vergleiche sind ungeschickt, iibertrieben und vollkommen unbe-
rechtigt. ,Humani Generis® ist in manchen Teilen eine Warnung
und Mahnung und in anderen Abschnitten eine sachliche Klarung
strittiger Punkte durch das berufene kirchliche Lehramd. Der Ton
ist durchwegs viterlich milde und die Absicht positiv. ,,Ut catho-
licae fidei depositum integrum, illaessum et indemne servetur®, wie
Pius XII, selbst in einer lateinischen Ansprache am 17. September
sagte. Sehr gut ist die Tragweite der Enzyklika in der Herder-
Korrespondenz ,,Orbis Catholicus vom September 1950 (S. 939)
charakterisiert: ,Eine AuBerung des obersten Lehramtes der
Kirche, der in der Auseinandersetzung der glidubigen Katholiken
mit dem Geist unserer Zeit hochste Bedeutung zukommt. Vor
allem werden der theologischen und philosophischen Wissenschaft
in dieser Auseinandersetzung die richtigen Wege gewiesen und
gewisse neuere Versuche, die Denkformen und Denkhaltungen
unserer Zeit mit dem katholischen OffenbarungsbewuBtsein und
der theologischen Begriffswelt in nihere Beriihrung zu bringen,
auf ihr rechtes MafB zuriickgefiihrt.*



76 : Aus der Weltkirche

Nach einer kurzen Darlegung der Hauptstromungen in der
modernen nichtchristlichen Philosophie werden die Gefahren er-
oOrtert, denen katholische Theologen durch Anndherungsversuche
an diese geistigen Bewegungen erliegen konnten. Gewarnt wird
vor einem falschen Irenismus, vor dem Verlangen nach totaler
Umformung der Theologie, vor Aushthlung des Dogmenbegriffes
und dogmatischem Relativismus. Sehr stark wird die Bedeutung
des Magisterium ordinarium, das auch in den Enzykliken spricht,
hervorgehoben. Ferner wird an die mafgebenden Normen katho-
lischer Bibelexegese erinnert, wie sie in den Enzykliken Leos XIIL.,
Benedikts XV. und Pius’ XII. enthalten sind. Etliche Irrtiimer, die
sich aus den gerligten Stromungen auf den verschiedenen Gebie-
ten der Theologie ergaben, werden angefiihrt (z. B, lber die Er-
kennbarkeit Gottes, die Schopfung, das Verhaltnis von Natur und
Ubernatur, das Verhiltnis von sichtbarer Kirche und Corpus My-
sticum). Lange Ausfithrungen werden der christlichen Philosophie
gewidmet, die der Vernunft die Kraft zu gesicherten metaphy-
sischen und religios-sittlichen Erkenntnissen zuschreibt. Die thomi-
stische Philosophie wird in ihrer noch stets lebendigen Bedeutung
fiir das christliche Denken und den christlichen Glauben empfeh-
lend gewlirdigt und von einigen gegen sie erhobenen Vorwiirfen
gereinigt (,veraltet in dhrer Form wund rationalistisch in ihrer
Denkweise”). In einem SchluBkapitel {iiber das Verhiltnis des
Glaubens zu den Theorien der positiven Wissenschaft wirnd die
Frage des Ursprungs des menschlichen Koérpers angeschnitten und
der Polygenismus abgelehnt; auBerdem wird Beherzigenswertes
uber die Inierpretation der elf ersten Kapitel der Genesis gesagt.

DaB ,Humani Generis“ in Frankreich, dem Lande der ,Nou-
velle Théologie*, starkste Beachtung fand und auch mehrere uner-
quickliche Zeitungsartikel zur Folge hatte, ist durchaus nicht er-
staunlich. Uberflissig wire es, die Haltung der katholischen Zei-
tungen und Zeitschriften zu loben, besonders des von den Jesuiten
herausgegebenen Wochenblattes ,, Témoignage chrétien“ und ihrer
hochstehenden Monatsschrift ,Etudes’, da ja gerade einige Jesui-
ten aus Lyon (unter ihnen P. de Lubac) kurz vor Erscheinen der
Ezyklika durch empfindliche Sanktionen getroffen wurden., Ihrer
Loyalitdt widmete Kardinal Gerlier aus Lyon anerkennende und
ermutigende Worte. Angenehm aufgefallen sind durch ihre posi-
tive Haltung die beiden Artikel in den bekannten unabhéngigen
Pariser Bléattern ,,Monde“ (die Enzyklika starkt die Autoritiat des
kirchlichen Lehramtes) und ,Combat” (das Gespridch zwischen
Katholiken und Nichtkatholiken bleibt mdoglich).

Es war natiirlich, daB bei Eroffnung des Akademischen Jahres
an den Pépstlichen Hochschulen in Rom im allgemeinen ,,Humani
Generis“ ausgiebig besprochen wurde. Die Dominikaner vom An-
gelicum durften ihre berechtigte Genugtuung ausdriicken und
gaben eine durchaus sachliche Bewertung des inhaltsreichen Do-
kumentes. Weniger gefielen uns die bei den Franziskanerkonven-
tualen gemachten Hinweise auf ein ,,Aufleben der wverheerenden
Irrtumer des Modernismus®, und auch am Athenaeum Lateranense
insistierte man etwas zu stark auf die Affinitdten zwischen den
neuen Stromungen und dem Modernismus, Sehr treffend hingegen
duBerte sich der Rector Magnificus der Gregorianischen Universi-
tidt, P. Dezza S.J., als er mahnte, die papstlichen Weisungen ohne
Abstriche einerseits und ohne Ubertreibungen anderseits treu zu
befolgen. Die Enzyklika zeige, auf welcher Linie kirchliche Wis-



Aus der Weltkirche 77

senschaft fortschreiten kénne, wie man den Irrenden ohne Schméi-
lerung der Reinheit der Lehre begegnen soll und wie das gliubige
Horen auf das Magisterium fiir die Theologie notwendig sei.

Wer sich bei griindlicher Kenntnis der heutigen Theologie und
ihrer Stromungen unbefangen mit der Enzyklika ,Humani Gene-
ris“ befaBt, wird dem Heiligen Vater dankbar sein, daBl er in eini-
gen verwickelten Fragen ein méBigendes und kldrendes Wort
sprach, das wir als Katholiken in_ gldubiger Gesinnung annehmen,
um manchen Problemen mit groBerer Sicherheit weiterhin nach-
zugehen. Selbst wenn ein Theologe nicht von ungeziligelter Neue-
rungssucht, sondern von den edelsten Absichten und dem ehrlich-
sten Forschungseifer geleitet wird, kann es dennoch vorkommen,
daBl er sich in vielleicht abwegige Einseitigkeiten wverliert. Das
Magisterium Ecclesiae ist stets notwendig.

2. Die Adhortatio ,Menti Nostrae”“ vom 23. Sep-
tember 1950 tiber die priesterliche Heiligkeit

Schon der ansehnliche Umfang dieses pidpstlichen Rundschrei-
bens — es gidbe ein Biichlein von etwa 40 Seiten — diirfte zeigen,
daB Pius XII. mit der ,,Adhortatio ad Clerum universum® etwas
Bleibendes zu einem fundamentalen Anliegen schreiben wollte.
Der Titel des Dokumentes umschreibt ganz eindeutig das dem
Stellvertreter Christi vorschwebende Anliegen: ,,De sacerdotalis
vitae sanctitate promovenda.“

Die priesterliche Heiligkeit bleibt eine Wesensfrage kirchlicher
Soziologie, Deshalb wundern wir uns nicht dariiber, dafl in diesem
Jahrhundert drei Pipste bisher in groBangelegten Pastoralschrei-
ben die Priesterpersonlichkeit und die priesterliche Heiligkeit be-
handelten, Zuerst war es Pius X., der am 4. August 1908 sein gol-
denes Priesterjubilium mit der Exhortatio ,Haerent animo* ver-
ewigte, die fast nur auf die Pflege eines soliden priesterlichen
Innenlebens abzielte. Damals tobte der Modernistenstreit, und
manche Priesterkreise schienen gefdhrdet durch den sogenannten
,Amerikanismus®, mit dem sich Leo XIII. auseinandergesetzt hatte.
Gegenitber den Lockungen einer naturalistischen ,Héresie des
Aktivismus® forderte Pius X. libernatiirlich eingestelite Priester-
personlichkeiten, wahrhaft geistliche Ménner, die zuerst Christus
in sich selbst nachbilden, um ihn dann in den Seelen zu formen.
Der Priester ist vor allem zur Heiligkeit verpflichtet, die sich ohne
ein vertieftes Innenleben nicht erreichen 14Gt.

Pius XI. wire nicht zufrieden gewesen, wenn in der langen
Liste seiner groBen Enzykliken kein Rundschreiben iiber das Prie-
stertum figuriert hitte, und so erschien am 20. Dezember 1935 , Ad
catholici sacerdotii“ mit dem Titel ,De Sacerdotio catholico® (in
Buchform 49 Seiten). Folgende Themen sind behandelt: die Sen-
dung des Priesters, der Priester als Nachbild Christi, die priester-
lichen Gewalten, der Vermittler gottlichen Verzeihens, der Apostel
der Wahrheit und Liebe, der Mittler zwischen Gott und den Men-
schen; priesterliche Heiligkeit und (auch sehr ausfiihrlich) priester-
liches Wissen; die Auswahl und Heranbildung der Seminaristen
(sehr ausfiithrlich).

Den zwei Dokumenten seiner Vorginger hat nun Pius XII. am
23. Seplember seine Adhortatio ,Menti Nostra e angereiht.
AuBer Einleitung und SchluB umfaBt sie vier Hauptteile: 1. Die
Hieiligkeit des Priesterlebens; 2. die Heiligkeit in der Auslibung
priesterlicher Titigkeit, die sehr grof und weit geschaut wird, trotz



78 Aus der Weltkirche

der von neuem eingeflochtenen Mahnung an jene, die in einem
iibertriebenen Aktivismus auf Kosten von Wesentlicherem der
,Héresie der Aktion“ nicht entgehen; 3, praktische Richtlinien, die
besonders die Heranbildung der Seminaristen, die Pflege der Prie-
sterberufe und die Einflihrung der jungen Priester in ihre Arbeit
betreffen; 4. Hinweis auf einige aktuelle Probleme (Neuerungs-
sucht; neue Apostolatsmethoden; der Klerus und die soziale Frage,
mit Abgrenzung der Aufgabenkreise des Priesters und der Laien:
die Hilfe fiir den drmeren Klerus). Einleitung und SchluB behan-
deln ebenfalls die priesterliche Heiligkeit sowie einige zu ihrer
Erreichung notwendige Mittel.

Welches ist das Grundamliegen von ,Menti Nostrae“? Ist es die
Anpassung des Klerus an die moderne Zeit und ihre Bediirfnisse?
Sieht der Papst in dieser Anpassung an die Zeit das Haupterfor-
dernis der Seelsorge? Ohne Zweifel wire solches in einem be-
stimmten Sinne durchaus richtig, und es wiirden die hier aufstei-
genden Fragen geniigend Stoff zu einem umfangreichen Rund-
schreiben liefern. Aber Pius XII. erachtete es vorlidufig als dring-
licher, einen anderen Punkt in das Blickfeld des Priesters zu
riicken, nimlich die ,sacerdotalis vitae sanctitas®. Nicht nur im
Titel der Adhortatio kommt dies zum Ausdruck, sondern im gan-
zen Inhalt. LaBt man das Kapitel {iber die Seminaristen und die
Priesterberufe beiseitle, dann spricht stark iiber die Hilfte des
Textes direkt und ausschlieflich von der Heiligkeit der Priester=
personlichkeit und des Priesterlebens. Mehr als auffillig ist es, wie
oft das Wort , Heiligkeit“ (oder seine Synonyme) vorkommt, Des
Priesters erste Pflicht besteht in seiner eigenen Heiligung. Es wird
betont, daBl ein erfolgreiches Apostolat gerade in unserer Zeit den
Glanz hervorragender Heiligkeit (insignis sanctitatis fulgor) wvor-
aussetze.

III. Kurznachrichten.

Das schon betrédchtlich dezimierte Kardinalskollegium
verlor am 2. August 1950 ein weiteres Mitglied, den Kardinal Lauigi
Lavitrano (1874—1950), der das Amt eines Prifekten der Religiosen-
kongregation bekleidete. Er war 1929 Erzbischof von Palermo und
zugleich Kardinal geworden; am 11. Mai 1945 war die Ernennung
zum Préfekten der Religiosenkongregation erfolgt, Seit Mitte No-
vember 1950 ersetzt den Verblichenen in dieser wichtigen Funktion
der bisherige Prifekt der Ritenkongregation, Kardinal Clemente
Micara, der aber weiterhin Proprifekt der Ritenkongregation
bleibt.

Drei Seligsprechungen fanden in den Herbstmonaten
statt. Am 1. Oktober -erhielt Maria De Matlias, Stifterin
des Institutes der Anbeterinnen des Kostbaren Blutes, die Ehre
der Altdre. Sie war 1805 geboren und starb 1866 in Rom. Am
15. Oktober wurde Anna-Maria Javouhey. Stifterin der Sankt-
Josephs-Schwestern von Cluny, seliggesprochen. Sie war 1779 ge-
boren und starb 1851 in Paris. Die von ‘hr gegriindete Kongrega-
tion z&hlt heute 269 Hiuser in den fiinf Weltteilen. Den Reigen
beschlo8 am 12. November die 1620 in Troyes (Frankreich) gebo-
rene Margarete Bourgeoys, die 1700 in Kanada starb. IThre Griin-
dung ist «das Institut der Schwestern Unserer Lieben Frau von
Montreal.

Am 3. September 1950 wurde in Castel Gandolfo in der Privat-
bibliothek des Heiligen Vaters das Dekret iiber die heroischen
Tugenden des Ehrwiirdigen Dieners Gottes, Papstes Pius X., ver-



Literatur 79

lesen, Ein am 6. Oktober im ,,Osservatore Romano“ verdffent-
lichtes Schreiben des Zentralkomitees des Heiligen Jahres gab die
erste Kunde von der Ausdehnung des GroBen Jubiliums auf den
gesamten Erdkreis flir die ganze Dauer des Jahres 1951. Von wich-
tigen péapstlichen Aktenstiicken und Amnsprachen sind noch fol-
gende zu erwihnen: 6. August: Brief an den 21. Weltkongre der
»Pax Romana“ in Amsterdam; 9. August: Brief an Kardinal
Fumasoni-Biondi fiir den Internationalen Missionskongre3;
18. August: Brief an den Deutschen Katholikentag in Passau (ver-
lesen am 3. September); 3. September: Radiobotschaft an den
Jubelkongre der Jocisten in Briissel; -17. September: lateinische
Ansprache an die Teilnehmer am III. Internationalen Thomisten-
kongrel in Rom; 1, Oktober: Radiobotschaft an die englischen
Katholiken zum ersten Zentenar der Wiederherstellung der kirch-
lichen Hierarchie in England und Wales; 14. Oktober: lateinische
Ansprache an die Teilnehmer am Internationalen Katechetenkon-
greB in Rom; endlich die Oratio ad Patres Cardinales, Archie-
piscopos, Episcopos ceterosque locorum Ordinarios habita die 2.
mensis novembris anno 1950.

Literatur
Eingesandte Werke und Schriften

An dieser Stelle werden sdmtliche an die Redaktion zur Anzeige

und Besprechung eingesandten Schriftwerke wverzeichnet. Diese

Anzeige bedeutet noch keine Stellungnahme der Redaktion zum

Inhalte dieser Schriftwerke. Soweit es der verfiigbare Raum und

der Zweck der Zeitschrift gestatten, werden Besprechungen ver-
anlaBt. Eine Riicksendung erfolgt in keinem Falle.

Brugger, Walter, S. J, Des Petrus lefzte Mahnung. Er-
wéigungen zum zweiten Petrusbrief, (116.) Speyer 1950, Pilger-Ver-
lag. Halbleinen geb. DM 4.90.

Cleve, Walter Theodor. Peter Wust. Ein christlicher Exi-
stenzphilosoph unserer Tage. (Kleine Pilger-Reihe, Heft 5). (102.)
Mit elnem Bild. Speyer 1950, Pilger-Verlag. Kart. DM 2.50.

Collationes Gandavenses, Driemaand. Tijdschrift, uitgegeven
door de Professoren van het Groot Seminarie te Gent. Tom, XXXIIT,
Fase. 2, 1950,

Die Kirche in der Welt. Wegweisung fiir die katholische Arbeit
am Menschen der Gegenwart. Ein Loseblatt-Lexikon. II. Jahrgang
1949. Zweite Lieferung. (172). — Dritte Lieferung. (174). Miinster,
Verlag Aschendorff. Kart. je DM 5.—..

Ecclesiae saecula. Die zwanzig Jahrhunderte der Kirche. Geo-
Historischer Atlas mit kirchengeschichilichem Begleittext. 20 Kar-
ten. Verlagsanstalt Benziger & Co., A. G., Einsiedeln-Ziirich, Fr. 4.50.

Eglise Vivante. Réponse a l'attente des peuples. 1950. Tome II.
Numéro 1. Louvain, 28, rue des Joyeuses Entrées.

Festugiére, A. J. O. P. Sokrates. Deutsche Bearbeitung von
Alban Haas. (138.) Speyer 1950, Pilger-Verlag. Halbleinen geb.

Gilson, Etienne. Vom Geist der mittelalterlichen
Philosophie. Deutsche Fassung von Rainulf Schmiicker. (468.)
Wien 1950, Verlag Herder. Ganzleinen geb, S 60.—.

Hochhuber, Leopold. Der Hauptmann von Rieders-
dorf Erzihlungen. (188.) Wien 1950, Wiener Dom-Verlag. Kart.
S 1450. -



