Aus der Weltkirche ; 159

koreanischen Priester wurden gefangen und nach Norden ver-
schleppt; ihr Schicksal ist unbekannt. Auch der einheimische
Bischof Msgr. Franz Hong, Apostolischer Vikar von Pyong-
yang, wurde gefangen und verschleppt. Rom ernannte in der
Person des P. Georg Carrol (Maryknoller) einen Administra-
tor. Bischof Paul Ro, Apeostolischer Vikar von Sgul, der bei
Ausbruch der Feindseligkeiten in Rom weilte, reiste sofort zu-
riick. Am 30. Janner 1950 weihte er den dritten einheimischen
Bischof, Msgr. Choi.

Mit dieser Heldengeschichte schliefen wir unseren Bericht.
Es sind nur Mosaiksteine aus dem Passionsbild der koreani-
schen Kirche von heute. Menschlich gesehen, zeugt sie von
dem Zusammenbruch eines durch Opfer, Gebet und Blut ge-
heiligten Werkes. Wir stehen auch hier wieder vor einem Ge-
heimnis des Missionsgeschehens, das wir schon so oft auch in
der Geschichte der Kirche Koreas erahnen mufiten. Wir wissen
jedoch, daB Verfolgungen wohl die Entwicklung der Kirche
aufhalten, aber nicht zum Stillstand zu bringen vermogen.
Das Blut der Martyrer unserer Tage gibt uns die Sicherheit,
daB der Nacht ein leuchtender Tag folgen wird. Sanguis mar-
tyrum semen christianorum!

Aus der Weltkirche

Von Prof. Dr. Joh. Peter Fischbach, Luxemburg

I. Diepédpstliche Rundfunkrede vom
23. Dezember 1950

Seit 1939 gehoren die Weihnachtsbotschaften neben den En-
zykliken zu den wichtigsten AuBerungen des Oberhauptes der
kzatholischen Kirche. Ihr Inhalt ist im allgemeinen vorgezeichnet
durch Zeitbediirfnisse und Zeitereignisse. Am Ende des vergan-
genen Jahres dréngten sich dem Papste vor allem zwei Tatsachen
oder auch Gedankenkreise auf: der Abschlufl des Heiligen Jahres
und das Problem des Weltfriedens.

Es war selbstverstdndlich, daB Pius XII. am Vorabend der
Schliefung der Heiligen Pforte noch einmal in einem gedringten
Riickblick iiber das GrofBe Jubildum sprechen wollte, das
eine ,so tiefe Furche“ in das Leben der Kirche gegraben und
die optimistischesten Erwartungen iibertroffen habe, Ein ,,wahr-
haft unvergleichliches Jahr* sei es gewesen, sowohl in der Pracht
der duBeren Feierlichkeiten, als auch durch die innere Erneuerung
zahlreicher Seelen. Als Hohepunkte erwihnte der Papst die ge-
waltigen Audienzen, die romische Osterwoche und das Fronlieich-
namsfest, die Heiligsprechung der Maria Goretti und vor allem
die Proklamation des Dogmas von der Himmelfahrt Mariens. Ein-
druckerweckend waren die BuBprozessionen und zahlreich die in-
ternationalen Kongresse. Nicht zu vergessen sind die beiden groBien
Rundschreiben des Heiligen Jahres, die Enzyklika ,Humani Ge-
neris* und der Mahnruf ,Menti Nostrae®“ an den gesamten Klerus.



160 Aus der Weltkirche

Der Stellvertreter Christi dankte den Bischofen und den Glau-
bigen, die wie wahre Pilgerfluten in Rom zusammenstromten und
denen der Nachfolger Petri stets zur Verfiigung stand. Zum Ab-
schiuB des Jubeljahres durfte Pius XII. endlich auch eine offizielle
Mitteilung iiber das Petrusgrab machen, die von vielen schon
lingst erwartet wurde, wahrend andere sich von Jahr zu Jahr
einer groferen Skepsis hingaben. (Den zuversichtlichen Ankiin-

digungen vom 13. Mai 1842 war ein zum mindesten ratselhaftes
Schweigen gefolgt.) Die wissenschaftlichen Untersuchungen uber
die Ausgrabungen unter dem Petersdome sind zu Ende gefiihrt,
und demnichst soll eine Publikation erscheinen, die {iber die Er-
gebnisse berichtet. ,Die Hauptfrage ist diese: Wurde das Grab des
hl. Petrus wirklich gefunden? — Auf diese Frage antwortet das
Endergebnis der Arbeiten und Studien mit einem ganz klaren Ja.
Das Grab des Apostelfiirsten ist wiedergefunden worden. Was die
neben diesem Grabe entdeckten Knochenreste betreffe, lasse sich
jedoch nicht mit Sicherheit feststellen, ob sie Reliquien des
Apostels seien. Eines ist historisch sicher: ,Die gigantische Kuppel
erhebt sich genau iiber dem Grab des ersten Bischofs von Rom,
des ersten Papstes.” .

Beim AbschluB3 des GroBen Jubildums mufl der Papst vor einer
THuschung warnen und an eine gro Be Aufgabe erinnern: das
Heilige Jahr muf Friichte tragen. Die Welt erwartet diese Friichte
einer christlichen Erneuerung. Selbst dort, wo Klerus und Laien-
apostel eifrig arbeiten, bleibt die Zahl der abgestandenen Christen
beingstigend groB. Ubrigens stoBt das Apostolat der Kirche auf
vielfache schwere Hindernisse, insbesondere auf den Weltgeist, der
sich immer mehr in allen Volks- und Kulturschichten ausbreitet.
Man verkennt die soziale Bedeutung der Kirche oder begegnet ihr
sogar mit MiBtrauen, das gich in verschiedenen Lidndern bis zur
Feindschaft und Verfolgung steigert. An den Katholiken ist es,
durch Taten den Beweis dafiir zu erbrinZen, daB sich Kirchen-
treue und Tatigkeit fiir das Wohl von Volk und Staat als zwei von
Gott gewollte Pflichten harmonisch verbinden.

Leider konnten ganze Volker Europas keine Pilger nach Rom
senden. Der Papst gedachte ihrer und spricht allen christlichen
Bekennern seinen Dank aus. Er bittet sie, auch fiirderhin stand-
zuhalten, da ihre im Leiden erprobte Treue der hochste Beitrag
zum Kreuzzug des Gebetes, der BuBle und der christlichen Er-
neuerung sei, den die Ausdehnung des Jubildums auf den ganzen
Erdkreis neu anfachen soll. :

Vom Heiligen Jahr ging sodann Pius XII. in seiner Ansprache
zum Friedensproblem duber, und zwar galt seine erste
Mahnung dem inneren Frieden eines jeden einzelnen Volkes. Mit
einer autfallenden Haufigkeit treibt der Papst seit der Pfingstrede
von 1941 und der Weihnachtsbotschaft von 1942 zur inneren sozia-
len und politischen Befriedung der Volker. Ubrigens sind Unzu-
friedenheit und Unordnung stets eine Gefahr auch fiir den Welt-
frieden. Pius sprach wiederum von dem berechtigten Verlangen
nach sozialer Sicherheit und dem nicht weniger begriindeten
Wunsch aller Volksgenossen, ,nicht als Gegenstéinde und Sachen
betrachtet und behandelt zu werden, sondern als tragende Sub-
jekte des sozialen Lebens, vor allem im Staate und in der Volks-
Wirtschaft®. Er erinnert noch einmal an die zuletzt am 3. Juni 1950
ausgesprochene Forderung ,des Kampfes gegen die Arbeitslosig-
keit und der Bemiihungen um eine richtig gesehene soziale Sicher-
heit, die eine unumgéngliche Bedingung darstellt, um alle Glieder



Aus der Weltkirche 161

eines Volkes, hoch und nieder, zu einem Korper zu vereinen®.
Feinde dieser Bemiihungen sind die egoistische Furcht gewisser
Kreise und jene Organisationen, die den Interessen ihrer Mit-
glieder auf dem Weg der vergewaltigenden Macht dienen wollen.
Das Gemeinwohl miissen in selbstloser Weise die Staatsménner
und Politiker, aber nicht minder alle Staatsbiirger vor Augen
haben. Vielleicht stammt die beklagenswerte Interesselosigkeit der
jungen Generation fiir das politische Leben feilweise daher, daB
sich ihr zu selten und zu kéarglich das hinreiBende Beispiel wvon
Politikern darbietet, die selbstlos und verantwortungsbewuBt aus-
schlieBlich auf das Gemeinwohl hinarbeiten. Die Wurzel der heu-
tigen Krise liegt zutiefst in einer geistigen und sittlichen Armut,
die durch Egoismus und Charakterlosigkeit gekennzeichnet ist,
wobel auch Christen jenen Stromungen nachlaufen, die am meisten
Aussicht auf Erfolg haben. Man hat die festen Prinzipien verloren.
Da wir heute alle vor groBen Gefahren stehen und alle Probleme
vielfach miteinander verquickt sind, ist der Geist der Solidaritat
eines der dringendsten Gebote der Stunde.

Zum Weltfrieden konnte der Papst eigentlich nichts we-
sentiich Neues sagen und empfehlen. Einem eventuellen Angreifer
sichert die innere Unzufriedenheit der Volker méglicherweise aus-
gedehnte Hilfskrdfte. Zu beklagen ist ferner die Unklarheit und
Unentschlossenheit der wahren Friedensfreunde, die doch erken-
nen mifiten, daB die enge Verbindung aller freien Volker in
gegenseitigem Vertrauen und zu gegenseitiger Hilfe das einzige
Mittel zur Sicherung und Herstellung des Friedens ist. Keine An-
strengung darf man unterlassen, um eine fiirchterliche Kata-
strophe zu vermeiden. Der Vatikan hat immer fiir den Frieden
gearbeitet und wind es weiterhin tun.

Der Papst beschloB seine Ansprache mit elnem Aufruf an alle
Glédubigen, von Gott das Geschenk eines wahren Friedens in in-
stindigem Beten zu erflehen. Dieser Aufruf, aus der Not der
Stunde erquollen, war zugleich ein Echo des Rundbriefes ,,Mirabile
illud“ vom 6. Dezember 1950 in dem ,wiederum o&ffentliche Gebete
fiir die Eintracht unter den Voélkern verordnet werden®. (Erst unter
dem Datum des 19, Juli 1950 hatte Pius XII. zu demselben Zwecke
die Epistula Encyclica ,Summi maeroris® erlassen.) ,Von neuem
ermahnen wir euch und rufen euch auf, Ehrwiirdige Briider, daB
ibr die euch anvertraute Herde einladet, den Frieden und die Ein-
tracht unter den Volkern zu erflehen, und zwar durch o6ffentliche
gemeinsame Gebete, Es soll die Religion einen heiligen Wettkampf
entfachen, der jenen Strebungen entgegenarbeitet, aus denen so
viele Gefahren und Bedrohungen fiir die Menschheit entspringen.*

Als am 1. Jédnner 1951 die beim Heiligen Stuhl akkreditierten
Diplomaten dem Stellvertreter Christi die Neujahrswiinsche ent-
boten, erinnerte Pius XII. diese an berufenstem Posten stehenden
Ménner eindringlich an ihre Pflicht, fiir den Weltfrieden zu wirken:
,,Der Wille aller Volker richtet sich einstimmig auf einen der

Billigkeit angepaBten und in Freiheit stipulierten Frieden, der von
jeder ungerechten Bedingung und jeder untragbaren Last gereinigt
ist. Alle erwarten, winschen und erflehen diesen Frieden. Alle
haben mit dersexben energischen Klarheit ihren Abscheu vor dem
Knege bekundet, sowie ihre Uberzeugung, daB ‘der Krieg weniger
denn je ein gee1gnetes Mittel sei, um Konflikte zu schlichten und
die Gerechtigkeit herzustellen ... Nur dann koénnte man von
einem Krieg sprechen, der dem Willen der Vélker entspriche,
wenn es sich um eine so flagrante und verheerende Ungerechtigkeit

»Theol.-prakt, Quartalschrift« II. 1951 11



162 Aus der Weltkirche

handelt, daB sie die wesentlichen Giiter eines Volkes zerstort und
das Gewissen einer ganzen Nation emport.”

II. AbschluB und Ausklang des Heiligen Jahres —
Ausdehnung des Jubildums auf den ganzen Erd-
kreis

Im Geheimen Konsistorium vom 11, Dezember 1950
verkiindete Pius XII. offiziell, daB er am Vorabend von Weih-
nachten personlich die Heilige Pforte im Petersdome schlieen
werde. Zu seinen Legaten fiir den entsprechenden Ritus in den
drei iibrigen Basiliken ernannte er den Kardinal Tisserant fir
Sankt Paul, den Kardinal Micara fiir den Lateran und den Kar-
dinal Verde fiir Maria Maggiore. In einer lateinischen Ansprache
an die 13 anwesenden Kardinile dankte der Papst Gott fiir die
Trostungen des Jubeljahres und den Gléubigen itir ihre eifrige
Beteiligung. Es sei ein in jeder Beziehung reiches Jahr gewesen.
Wiederum habe sich gezeigt, wie die Religion in einer zerrissenen
Welt die Menschen wverbriidert. Gebe Gott, daB dieser Geist der
Verbriiderung erstarke und sich verbreite, damit die Menschheit die
Eintracht und den Frieden finde! In kurzen Worten unterstrich
das Oberhaupt der Kirche die Hauptereignisse des Groflen Ju-~
bildums und sprach noch einmal seine Hoffnung aus, daB die neue
Ehrung der Gottesmutter reiche Friichte christiicher Heiligung
reifen lasse, welchen Zweck letztlich auch die Enzyklika ,,Humani
Generis® sowie der an den Klerus gerichtete Mahnruf ,Menti
Nostrae“ verfolgen. Da nicht alle Gldubigen nach Rom pilgern
konnen, soll das Jubildum fiir die Dauer des Jahres 1951 auf den
ganzen Erdkreis ausgedehnt werden.

Grandios gestaltete sich, wie zu erwarten war, die SchluBfeier
des Jubeljahres, nimlich die SchlieBung der Heiligen Plorte im
Petersdom am 24. Dezember. Anwesend waren acht Kardindle,
zahlreiche Erzbischéfe und Bischéfe sowie das diplomatische Korps
und verschiedene Spezialmissionen.

Unter dem Datum des 25. Dezember erschien sodann die Apo-
stolische Konstitution ,Per Annum Sacrum, qua
universale Jubilaeum anno Domini 1950 Romae celebratum ad
catholicum orbem extenditur®. Diese Konstitution ist an ,alle
Christgliubigen® gerichtet. Die christliche Erneuerung ist zu ver-
tiefen, und der besondere JubildumsablaB soll allen Katholiken
zuginglich werden. Die Bischofe sollen ihre Gldubigen in den Gelst
des Heiligen Jahres einfiilhren, vor allem durch Volksmissionen
und Exerzitienkurse. Wenn moglich, sollen jetzt in allen Pfarren
Vollcsmissionen stattfinden. Das Jahr 1951 miisse auBlerdem einen
Gebetskreuzzug im Sinne des Heiligen Vaters erleben: ,insbeson-
dere, daB endlich der ersehnte Friede in alle Gemiiter zuriickkehre,
in die Familiengemeinschaften, in die einzelnen Volker sowie in
die gesamte Volkerfamilie. Denen, die um der Gerechtigkeit willen
Verfolgung leiden, erflehe man jene unbesiegbare Stérke, welche
seit Beginn im Blute der Mértyrer eine Zierde der Kirche war;
den Fliichtlingen, Gefangenen und Heimatvertriebenen, dafl sie
mogiichst schnell zur geliebten Heimat zurlickkehren diirfen; man
bete, daB HaB und Zwietracht zwischen den Bilirgern desselben
Staates verschwinden und Gerechtigkeit, briiderliche Eintracht und
Liebe alle verbinden; daB die heiligen Rechte der Kirche gegen-
{iber den Anschligen, der Hinterlist und den Nachstellungen der
Gegner unversehrt und unverletzt erhalten bleiben.*

Das auf den ganzen Erdkreis ausgedehnte Jubildum dauert von



Aus der Weltkirche 163

Neujahr bis zur Mitternacht des 31. Dezember 1951. Der J ubildums-,
ablaB3 kann nur auBerhalb der Didzese Rom unter folgenden Be-
dingungen gewonnen werden: Beichte und Kommunion (wobei die
vorgeschriebene jihrliche Beichte und die Osterkommunion nicht
geniigen), der Besuch von bestimmten Kirchen mit Verrichtung der
vom Papst vorgeschriebenen Gebete. Die Bischéfe werden fiir ihre
Glaubigen die zu besuchenden Kirchen festsetzen. Es sind vier
Kirchenbesuche zu machen. In der Bischofsstadt selbst wird eg die
Kathedrale sein mit drei Kirchen oder &ffentlichen Oratorien, die
der Ordinarius bezeichnet; in den auBerhalb der Bischofsstadt ge-
legenen Pfarren wird es die Pfarrkirche sein sowie drei andere
Kirchen oder offentliche Oratorien. Da in vielen Pfarren diese
Vierzahl der Kirchen fehlt, kann der Ordinarius bestimmen, daB
die vier Besuchungen in weniger als vier oder in ein und der-
selben Kirche vorgenommen werden. Bei jedem Xirchenbesuch
sind folgende Gebete zu verrichten: Fiinf Pater, Ave, Gloria sowie
ein Pater, Ave, Gloria nach der Meinung des Heiligen Vaters, das
Apostolische Glaubensbekenntnis; auBerdem drei Ave Maria mit
der Anrufung ,Konigin des Friedens, bitte fiir uns® scwie einmal
das Salve Regina. Diesen pflichtmaBigen Ubungen darf das vom
Papste eigens fiir das Heilige Jahr verfaBte Gebet beigefiigt wer-
den. Den JubildumsablaB kann jeder fiir sich selbst oder flir die
Abgestorbenen gewinnen, so oft er die vorgeschriebenen Werke
verrichtet; es konnen aber nicht gleichzeitig die Wierke fiir mehrere
Abldsse begonnen werden.

Die Apostolische Konstitution enthiilt eine Reihe von Bestim-
mungen Uber die Vollmachten der Bischiéfe und Beichtviter be-
ziuiglich der Dispensen und Uménderungen, die fiir die Gewinnung
des Ablasses gewidhrt werden diirfen, beziiglich der Umaéanderung
von Geliibden, Dispens von Irregularititen und Lossprechung von
Zensuren, Genauere Ausfiithrungsbestimmungen iiber die hier an-
geflihrten Materien erliel die Heilige Apostolische Poeniten-
tiariein einer durch Kardinal Canali unterzeichneten Instruktion
vom 26. Dezember, Es sei noch darauf hingewiesen, daB mit der
SchlieBung der Heiligen Pforten am 24. Dezember jene Verfiigung
aufhorte, durch welche wihrend der Feier des Jubildums in Rom
die Gliubigen nur sehr wenige Ablisse fiir sich selbst gewinnen
konnten.

Diirfen wir heute bereits einen beurteilenden Riickblick
Uber das Heilige Jahr 1950 wagen? Dem Historiker wird
es wohl immer schwer sein, genau abzuschitzen, in welchem Aus-
maB durch eine solche religitse Felerlichkeit, die sich auf zwdlf
Monate erstreckt, tatsdchlich innere Krifte in der Christenheit
ausgelost, befruchtet und potenziert werden. Wenn Papst Pius XII.
mehrmals im vergangenen Dezember einen Dankeshymnus auf den
prédchtigen Verlauf des GroBen Jubildums anstimmte, so wiegt er
sich dabei keineswegs in der Tduschung, das Entscheidende, das
er zu Beginn 1950 gefordert hatte, sei wirklich erreicht worden,
nédmlich jene umwandelnde christliche Erneuerung, die einst die
(Mitte unseres unruhigen Jahrhunderts als geschichtliche Um-
bruchsperiode kennzeichnen soll. Wir hatten weiter oben Gelegen-
heit, in unserem Bericht iiber die pépstliche Weihnachtsbotschaft
jenen Gedanken zu unterstreichen. der dem Stellvertreter Christi
zumeist am Herzen liegt: das Jubilium mufB Friichte tragen, die
von der Menschheit sehnsiichtig erwartet werden. Wenn es nun
auf den ganzen Erdkreis ausgedehnt wird, dann wohl in erster
Linie deshalb, damit der Kreuzzug des Gebetes, der BuBe und der

i



164 Aus der Weltkirche

christlichen Erneuerung noch bedeutend energischer von der Mater
Catholica aus in das Weltgeschehen eingreife. Was in Rom an
Erhebendem geboten wurde; muB AnstoB und Signal sein. Es ge-
niigt nicht, daB die heimgekehrten Pilger dankbar bekennen: ,Ich
habe die Kirche gesehen.” Es liegt auf ihnen eine ernste Verant-
wortung. Jedenfalls war es moglich, in Rom selbst den dreifachen
Eindruck zu gewinnen, daB im Weltkatholizismus noch eine grolle
Vitalitit vorhanden ist, daB das Papsttum ein leuchtender Mittel-
punkt bleibt, zu dem die Menschen mit Ehrfurcht und Anhing-
lichkeit wallen, und daB in uns Menschen ein starkes Gefiihl fir
Anniherung und Einheit wach ist. Weiter darf die Chronik fest-
halten, daB die Millionen der Pilger sich durchwegs als Pilger
benahmen, d. h. als Christen, in denen das Religidse wie ein war-
mes Feuer glitht, sowohl bei den Siidldndern als auch in unserem
nordischen Temperament. Vielleicht war dieses greifbare Zutage-
treten des spontan Religidsen einer der tiefsten Eindriicke, die man
heuer in Rom gewinnen konnte. Schreiber dieser Zeilen ver-
brachte einen nicht geringen Teil seines Lebens in Rom, erlebte
daselbst das auBergewohnliche Jubildum 1933/34, aber niemals ent-
hiilite sich das religivse BewuBtsein der Menschheit kollektiv mit
einer solch eindringlichen Wucht wie in dem wvergangenen Jahre. -

Was den duBeren Verlauf des Jubildums betrifft, so darf
man von einem vollen Erfolg reden. Héhepunkte bleiben die vom
Papst zu Weihnachten genannten; doch' seit April konnte man
{iberhaupt nur mehr von einer ununterbrochenen Hoch-Zeit spre-
chen. Auf Grund der wihrend des Jubeljahres gesammelten In-
formationen und der vorlaufigen Statistiken, wie sie jetzt (Ende
Jinner) vorliegen, 146t sich in etwa ein gedridngter Riickblick geben.

Die zustiindigen Stellen und Behérden, die sich um das Gelin-
gen des Jubiliums bemiihten, diirfen zufrieden sein, Es ist nicht
leicht, die genaus Zahl der Pilger anzugeben. Bis zum 6. Novem-
ber waren 1,162.632 Eisenbahnfahrkarten wverifiziert worden, zu
denen die nicht verifizierten mitsamt allen Sonderkonzessionen hin-
zuzurechnen sind. 572 Spezialziige brachten groBe geschlossene
Wallfahrermassen. Unméglich wird es bleiben, die in Autocars ein-
getroffenen Pilger zu berechnen, sowie jene, die ohne Anschlufl an
eine Organisation die Ewige Stadt besuchten. Bis zum 30. Septem-
ber waren 1484950 Auslinder regisiriert worden. Man mufl an
eine Gesamtzahl von rund 4 Millionen Pilger denken, zu zweil
Filinfteln ungefahr Nichtitaliener, obschon ganze européische Volker
abwesend waren. Frankreich sandte die meisten Pilger. Der Reihe
nach folgten Deutschland, Osterreich, die Schweiz und Spanien. Die
Beteiligung der Italiener selbst war stark und sehr erbaulich.

Anerkennung fiir ihre positive Mitarbeit und ihre Zuvorkom-
menheit verdienen die italienische Regierung und die rémische .
Stadtverwaltung. Viele Fremde erbauten sich an der Geduld und
Freundlichkeit des mit Arbeit iiberlasteten Personals des romischen -
Transportwesens und anderer 6ffentlicher Dienste. Diese Dinge sol--
len gleichfalls hervorgehoben werden, da soviel gesprochen ward
iiber die Profitsucht in der Geschiftswelt und im Gastgewerbe
sowie iiber die Taschendiebe. Vor uniibersehbare Aufgaben war
vor allem die pidpstliche Heilig-Jahr-Kommission mit den ihr an-
gecliederten groBeren und kleineren Organisationen gestelit.
Ebenso wie die vatikanischen Behérden und Beamten hatte sie
eine gewaltige Arbeitslast zu bew#ltigen. Wochenlang hatte sie tag-
lich tiber 100.000, einmal sogar iiber 200.000 Pilger technisch und



Aus der Weltkirche 165

religids zu befriedigen. Wer mochte sich da bei dem einen oder
.anderen geringen Versagen aufhalten?

Direkt erstaunlich ist, was der P apst zwolf Monate hindurch
leistete. Dabei ist zu bedenken, daB alle diese Anforderungen an
die physischen und geistigen Krédfte eines Mannes von 74 Jahren
gestellt wurden, der eine ungewdchnliche Ausdauer und Ristigkeit
an den Tag legte. Er hatte bereits Ende November in den Silen
des Vatikans, in Sankt Peter, auf dem Petersplatz und in Castel
Gandolfo 160 groBe 6ffentliche Audienzen erteilt mit BegriiBungs-
ansprachen in flinf oder sechs Sprachen. Daneben gab es gegen
50 Spezialaudienzen fiir die Teilnehmer an Kongressen usw. Son-
deraudienz erhielten iiber 6000 private hochstehende Persiénlich-
keiten, darunter italienische und ausléndische Staatsminner, Fir-
sten, zahlreiche Wissenschaftler und Wirtschaftler. Erwidhnt seien
neben den librigen Felerlichkeiten die amnidhernd zwanzig Heilig-
und Seligsprechungen, und aus der betrichtlichen Summe der
Rundbriefe und sonstigen Schreiben verschiedenen Inhalts nur die
drei Hauptdokumente: Humani Generis, Menti Nostrae, Munificen-
tissimus Deus.

IIl. Ein KongreB zur Reform des Ordenslebens

Vom 26. November bis zum 8. Dezember 1950 fand in Rom
ein internationaler KongreB statt, der in der breitesten Welt-
offentlichkeit viel von sich reden machte und gelegentlich direkt
phantastische Geriichte veranlaBite. Die Religiosenkongregation, an
deren Spitze seit Mitte November Kardinal Micara als Nachfolger
des verstorbenen Kardinals Lavitrano stand, hatte die Vertreter
der ménnlichen Ordensfamilien zu einer lidngeren informativen
und konsultativen Versammlung nach Rom berufen. Diese Ver-
sammlung sollte mithin keine gesetzkrédftigen Beschliisse fassen,
denen sich die einzelnen Orden. einfachhin zu fiigen hitten. Was
bezweckt wurde, war lediglich ein Gedankenaustausch iiber die
Formen und den Umfang einer méglichen oder wiinschenswerten
Anpassung der Ordensfamilien an die modernen: Zeitverhéltnisse,
damit im Apostolat héchste Fruchtbarkeit erzielt werde. Zugleich
konnten diskrete Vorschlige zur Sprache kommen, die der Reli-
giosenkongregation und dem Papste eine Unterlage fiir Empfehlun-
gen oder etwaige Dekrete bieten diirften. Weil das Wort , Reform*
vieldeutig ist und sowohl geringe #uBlere Anderungen als auch
einschneidende Wandlungen in den Grundstrukturen und Wesens-
elementen des Ordenslebens bezeichnen kann, vermieden die Be-
richte im ,Osservatore Romano* diesen Ausdruck, um nur von
einer ,Zeitanpassung“ des Ordenslebens zu sprechen, das
in seinem Wesenskern, d. h. in der Verpflichtung auf die drei
evangelischen Réte der Armut, der Keuschheit und des vollkom-
menen Gehorsams, erhalten bleiben mubB.

Ubrigens sind die einzelnen Orden autonom, so dafl keiner dem
andern sein spezielles Ideal und seine Formen aufnétigen kann.
Auch die Volimachten der Bischéfe gegentiber den pépstlich aner-
kannten Orden und Kongregationen als solchen sind eindeutig
umschrieben. Dem Papste ist der Ordensmann in besonderer Weise
zum Gehorsam verpflichtet. Wandlungen im Ordensleben gehen
wohl auch heute noch am wirkkriftigsten von den einzelnen Orden
selbst aus. In der Vergangenheit entstanden die groBen Orden aus
dem Bediirfnis, das Monchs- oder Ordensleben in die Erfordernisse
der jeweiligen Zeit dienend und helfend einzubauen, Warum soll
der Gegenwart und Zukunft die schopferische Kraft einer freien



166 Aus der Weltkirche

Gestaltungsmmatwe fehlen? Das Erste und Entscheidende kdnnen
nicht die allgemeinen Dekrete einer reguherenden und {iber-
wachenden Zentralstelle sein.

Vor dem Zusammentritt des romischen Kongresses ergingen
sich- manche Journalisten in Vermutungen, die phantastisch oder
gar abenteueriich waren. Nur Uneingeweihte konnten Sensationen
erwarten, von revolutiondren Umgestaltungen des Ordenslebens
triumen oder die Wirksamkeit des Apostolates der Ordensieute
sowie die Anziehungskraft der Kloster auf die Jugend vom Ver-
zicht auf eine bestimmte Kleidertracht, vom grofB3ziigigeren Ge-
brauch des Autos usw. abhingig machen. Einzeine Presseartikel
sahen bereits die gesamten Ordensfamilien in vier Armeegruppen
eingereiht, von denen eine den Benediktinern oder Trappisten, die
zweite den Framziskanern und Dominikanern, die dritte den Je-
suiten, die vierte den Salesianern oder Redemptoristen unterstellt
Wiirde. Mit Recht hob eine geachtete Zeitschrift hervor, daB
Ordensgemeinschaften keine militanten Bataillone sind, die eine
hohere Stelle nach Bedarf einsetzt, sondern Gemeinschaften, die
ihren Sinn und ihre Kraft in der Freiheit des perstnlichen Opfers
besitzen.

Welche Griinde konnten die Einberufung eines internationalen
Religiosenkongresses rechtfertigen? Ein doppeltes Anliegen be-
schiftigt sehr stark die verschiedenen Ordensfamilien: 1. Die An-
forderungen eines zeitgemiBen Apostolates; und 2. die Krise des
Nachwuchses, der Berufe. In den Klostern und draufien haben
sich, zu Recht oder zu Unrecht, mit und ohne Sachkenntnis, eine
Reihe von Fragen erhoben. Sind die alten Konstitutionen in ihren
Einzelbestimmungen heute noch eine Hilfe fiir ein erfolgreiches
Apostolat? Sind nicht manche dulBlere Formen ein totes Gehiuse,
das wertvolle Krifte unniitz einmauert? Sind die Orden nicht
oft weltfremd geworden? Miilte nicht eine straffere Zusammen-
arbeit zwischen den einzelnen Orden, den Orden und dem Welt-
klerus, den Orden und der Katholischen Alktion erreicht werden?
MiiBte nicht das Ordensideal vor der Jugend in einem neuen Ge=-
wand erscheinen und manchen Ballast abwerfen, so daBl Jugend-
liche nicht fiirchten miissen, das Kloster sei blof Einengung der
personlichen Initiative und Beschneidung des Apostolatseifers, der
sich in der Katholischen Aktion reicher betdtigen kann als in der
Kiiche und Nihstube der Mutterhduser und Zweigstationen? Nicht
wienige Fragen stellen sich iiber Auswahl und Heranbildung der
Novizen und Novizinnen. Jedenfalls lag mehr als hinreichender
Stoff flir einen internationalen Gedankenaustausch vor.

Die Welt und der moderne Zeitgeist werfen den Orden Mangel
an Aufgeschlossenheit, Schwung und Lebendigkeit vor. Getdhrlich
ist vor allem eine Wertung des Ordenslebens und seines {iblichen
Vollkommenheitsideals vom rein naturalistischen Standpunkt aus,
wodurch der Kern des Ordensge1stes als problematisch erscheint.
Diese Angriffe richten sich in erster Linie gegen die beschaulichen
Orden und gegen den evangelischen Rat des vollkommenen Ge-
horsams, der eine Minderung der Personlichkeit und eine Fessel
fiir das sponbane Apostolat sel, was ohne Zweifel junge Menschen
zu beunruhigen vermag und ihnen die IL.ebenswahl erschwert. DaB3
diese Punicte genau so wie die Frage der Anpassung des Ordens-
ideals an die Zeitforderungen eine Besprechung und eine Klirung
wverdienen, braucht nicht ndher begriindet zu werden. Deshalb war
auch ein vom Papste stammendes richtungwelsendes Wort nicht
tberfliissig. Pius XII. erfiilite seine Aufgabe in einem Schreiben



Aus der Weltkirche 167

vom 12. November an Kardinal Micara und durch die groBe Rede
vom 8. Dezember vor den versammelten Ordensleuten. (Den Text
dieser Rede bringt die Herder-Korrespondenz von Jinner-Februar
1951, S. 185—194.) Der Heilige Vater spricht von einem berechtigten
Hinhorchen auf die Zeit und einem verstehenden Mitarbeiten mit
den Zeitgenossen, und in dieser Hinsicht empfehlen sich drei
Dinge: Geistige Weite, gute Zusammenarbeit und ein entschlos-
senes Handeln, das kein Zogern kennt. Dabei braucht keineswegs
der Kern des Ordensideals angetastet zu werden. Zu diesem Kern
gehoren bis heute die freiwilliz itibernommenen evangelischen
Réte, insbesondere die Hinopferung des Eigenwillens im vollkom-
menen Gehorsam, ferner die Verbindung eines intensiv gepflegten
Innenlebens mit der &uBeren Tatigkeit sowie als Fundament die
freiwillige Selbstverleugnung aus Liebe zu Christus. Der Ordens-
geist darf nicht mit dem Weltgeiste paktieren. Wenn man nach
neuen Apostolatsmethoden sucht, so wird es Sache der Ordens-
obern sein, die richtigen Wege mit Klugheit zu wahlen. Ahnlich
sagte am Schlusse des Kongresses P. Larraona, der neue Sekretir
der Religiosenkongregation, daf die Zeitanpassung nie die solide
Basis des Primates der geistlichen und aszetischen Werte des
Ordensideals verlassen darf; diese Werte konkretisieren sich in den
Geliibden und in der Vita communis; das Innere miisse Quell-
grund des AuBeren sein. In dieser Einstellung, die Wesentliches
von Zeitbedingtem wunterscheidet, mdge jede Ordensfamilie ihr
spezifisches Ziel mit dem Blick auf unsere Zeit neu iiberpriifen
und ebenso ihre Zusammenarbeit mit dem Didzesanklerus und
den Organisationen.

An dem romischen Kongre3 nahmen zwar nur 35 Generalobere
von 150 Ordensfamilien teil, aber es waren hervorragende Ver-
treter aller Gemeinschaften anwesend. Aus den Berichten des
»Osservatore Romano* gewann man allerdings den Eindruck, daB
viele Referate sich bei mehr allgemeinen Erwigungen aufhielten
und dafl die Vorarbeiten fiir einen solchen KongreB innerhalb der
einzelnen Orden nicht geniigend ausgereift waren. Man hitte sich
unseres Erachtens strenger mit einer Reihe konkret-praktischer
Fragen befassen mdissen. Es wurde u. a. betont, daB Gebet und
Stihne als einziger Lebensinhalt religioser Gemeinschaften (der be-
schaulichen Orden) auch dann berechtigt sind, wenn es an Kriften
fiir das tédtige Apostolat mangelt. Abgesehen von prinzipiellen
Erwégungen liber die Bedeutung von BuB- und Siihneorden, darf
darauf hingewiesen werden, daB innerhalb der Kirche die Freiheit
in der Wahl eines hochstrebenden religitsen Ideals bestehen muB.
Man darf nicht von heute auf morgen Menschen, die sich aus
freier Wahl zur Kontemplation gewandt haben, gegen ihren Willen
auf ein nach aullen tétiges Apostolat verpflichten. Immer wieder
wurde hervorgehoben, dal es vor allem auf eine reine und ein-
druckerweckende Auspridgung der klosterlichen Ideale ankommi.
Hier liegt wohl der Ansatzpunkt zu manchen Reformen im Lebens-
stil, die wohl weniger die méinnlichen als die weiblichen Orden
betreffen. Einverstdndnis wurde dariiber erzielt, daB die Erziehung
der Novizen auf der Hohe der Zeit stehen miisse und daB deshalb
die modernen Erfindungen nicht grundsitzlich aus dem Lebens-
bereich des Ordensmannes verbannt werden koénnen, jedoch so,
dall man die Gefahr vermeide, einer getarnten Weltlichkeit zu ver-
fallen. Zu diesem Zwecke ist ungetriibte Festigkeit in den evan-
gelischen Réten erforderlich.

Viele Probleme wurden aufgeworfen, denen die KongreBteil-



168 Aus der Weltkirche

nehmer nicht auswichen, und so diirfen die Ergebnisse und Voten
des Kongresses ein Bild entworfen haben, das den hochsten kirch-
lichen Stellen wertvolle Fingerzeige geben kann.

IV. Das neue Mariendogma in protestantischen
Kommentaren

In der Apostolischen Konstitution ,Munificentissimus Deus“
vom 1. November 1950, durch die als Glaubenssatz erkldrt wird,
daB Maria mit Leib und Seele in den Himmel aufgenommen
wurde, spricht Papst Pius XII. auch von seinem festen Vertrauen,
diese feierliche Definition der Aufnahme Marias in den Himmel
werde nicht wenig zum Wohl der menschlichen Gesellschaft bei-
tragen. Er fiigt hinzu: ,,Sie begriindet die Hoffnung, dal in allen;
die sich des Namens Christi rithmen (also bei den Protestanten
und Schismatikern), das Verlangen lebendig werde, an der Einheit
des Mystischen Leibes Jesu Christi teilzuhaben und ihre Liebe zu
mehren zu der, die fiir alle Glieder dieses erhabenen Mystischen
Leibes das Herz einer Mutter hat.*

Lassen sich bis jetzt Tatsachen anfithren, die irgendwie die hier
vorgelegte Hoffnung stiitzen oder vielleicht sogar schon ein erster
Schritt auf dem Weg der Erfiilllung wéren? Im vergangenen Jahr
erschien das Biichlein des lutherischen Theologen Hans Asmus-
sen, Propstes zu Kiel, iiber ,Maria, die Mutter Gottes”, welches
die jungfriuliche Gottesmutter stirker nach vorne riicken will und
in, ihr den Urtyp der Glaubigen sieht. In Maria kam die Mensch-
heit in ,Mitwirkung® mit Gott, als sie eine Entscheidung fiir das
ganze Menschengeschlecht fillte. Ahnliche Stimmen sind auch
sonst zu horen, aber es muf3 festgestellt werden, daB im aligemei-
nen die katholische Lehre von der sekundiren Mittlerschaft der
Gottesmutter auf einen entschiedenen protestantischen Wider-
spruch stoBt. Ebenso entschieden wird der Gedanke an ihre anti-
zipierte leibliche Himmelaufnahme zuriickgewiesen. Wenn auch
beispielsweise ein katholischer Londoner Pfarrer in der ‘angli-
kanischen Kritik am neuen Dogma den Ausdruck einer tiefen
Sehnsucht nach echter Lehrautoritidt entdecken mochte, so steht
dem jedenfalls die Tatsache gegeniiber, daB die anglikani-
schen Erzbischéfe von Canterbury und York trotz aller Ehr-
furcht vor der Mutter des Heilandes sich weigern, Lehren oder
Ansichten als werpflichtende Wahrheif anzuerkennen, die nicht
ausdriicklich in der Heiligen Schrift und in der Lehre der Ur-
kirche enthalten seien. Es sei zu bedauern, daB die romisch-~
katholische Kirche durch die Verkiindigung des neuen Dogmas
die dogmatischen Gegensidtze innerhalb der Christenheit vertiefe
und die Verstindigung zwischen den Christen selbst, die auf dem
gemeinsamen Besitz der wichtigsten Wahrheiten der Offenbarung
beruhe, schwer beeintrédchtige.

Um dieselben Grundgedanken (nicht in der ausdricklichen
Offenbarung enthaltenes Dogma sowie Erschwerung einer An-
niherung der Konfessionen) kreisen die Kommentare und Warnun-~
gen des deutschen Protestantismus. Wir haben da zu-
nichst die ,,Erklirung der Lutherischen Bischofskonferenz zu dem
durch den Papst in Rom definierten Dogma von der leiblichen
Aufnahme Mariens in den Himmel”, die zuerst am 5. November
von D. Hans Meiser, dem ,Leitenden Bischof der Vereinigten
Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands®, beim Gottesdienst
verlesen wurde, Die Erklirung umfaBt fiinf Punkte: 1. Die katho-
lischen Lehren von der Unbefleckten Empféngnis, leiblichen Him-



Aus der Weltkirche 169

melfahrt, Mittlerschaft und Miterléserschaft Mariens sind unbib-
lisch und zerstéren das biblische Bild der Mutter Jesu, die keine
christusdhnliiche Rangstellung besitzt. 2. Auch in den nachbibli-
schen Lehrzeugnissen der alten christlichen Kirche, die wir mit
Rom gemeinsam haben, findet sich kein Hinweis auf die Himmel-
fahrt Marias. Erst 400 Jahre nach Christus taucht eine diesbeziig-
liche Legende auf. Durch das neue Dogma verldBt der Papst den
anerkannten Grundsatz, da nur das wahrhaft katholisch ist, ,,was
iiberall, wias immer, was von allen geglaubt worden ist“. 3. Der
1. November 1950 ist eine unheilvolle Folge der dem Papste 1870
zugesprochenen Unfehlbarkeit. Das neue Dogma bedeutet eine
grundsétzliche Loslosung des romischen Bischofs wvom Gehorsam
gegeniiber den Aposteln und schlieBt die Gefahr in sich, daf3 die
Volksfrommigkeit die Verehrung Mariens von der Gott allein
geschuldeten Anbetung nicht mehr geniigend abgrenze. 4. Durch
das neue Dogma wird die erwiinschte Anndherung unter den Kon-
fessionen ermeut in Frage gestellt, da man die Grundlage eines
Verstandnisses, ndmlich das Zeugnis der Apostel, fallen 13831,
5. Das alleinige Heil ist in Christo, dem Gekreuzigten und Auf-
erstandenen, der allein gen Himmel aufgefahren ist.

Ahnliches wird in der kiirzeren Erklidrung des ,Evangelischen

Bundes® ausgedriickt, sowie in dem Kommentar von D. Gerhard
May, Bischof der Evangelischen Kirche Augsburgischen und Hel-
vetischen Bekenntnisses in Osterreich. Prof. Dr. Walter Kiinneth,
Erlangen, will nicht, da durch das Bild von der erbarmenden
Liebe Mariens der Blick vom Erbarmen des Heilands abgelenkt
werde. Das neue Dogma der Katholiken verdunkelt die evangeli-
schen Elemente im Bereich des katholischen Glaubens, erweitert
die Kluft zwischen den Konfessionen und besagt eine offizielle
Loslosung von der Autoritdt der Apostel und Evangelisten. Im
Gutachten der Evangelisch-theologischen Fakultdt der Universitét
Heidelberg (verfaBt im Sommer 1950) hei3t es, daB eine Aussage
diber die Himmelfahrt Mariens in den neutestamentlichen Schrif-
ten fehlt, wie auch das Schweigen der Kirchenvéiter aus den ersten
fiinf Jahrhunderten als Beweis gegen das Vorhandensein einer
Uberlieferung gewertet werden miisse. Die Proklamation des jing-
sten Glaubenssatzes ist wiederum ein Versuch Roms, selbst apo-
stolische Tradition zu produzieren. Autoritativ werden anerkannte
theologisch-wissenschaftliche Forschungsergebnisse beiseite ge-
‘schoben und somit die Bedeutung der wissenschaftlich-theologi-
schen Arbeit grundsétzlich in Frage gestellt. Die Dogmatisierung
der Assumptio Mariae ist die Dogmatisierung eines Mythos, dem
die geschichtliche Grundlage fehlt. Rom hat einen weiteren Schritt
getan, um Maria immer fester als Mittlerin und MiterlGserin neben
Christus erscheinen zu lassen. In diesem Gutachten fehlt jeder
feindselige Ton, was leider nicht von allen ,reformierten® Stim-
men gesagt werden kann, unter denen auch ein Aufsatz iiber
,Maria, die Herbstreife eines Menschenkultes” auftritf. Aber die
heftigeren Reaktionen behaupten bisher nicht den Vordergrund
der flihrenden Publizistik.

Wir mochten nur ganz kurz zur Erwiderung darauf hin-
weisen, daf die Apostolische Konstitution ,Munificentissimus
Deus in keiner Weise auf die alte apokryphe Legende Bezug
nimmit. Sie kennt sehr gut das Schweigen der ersten Jahrhunderte
und weiB, daB die Himmelfahrt der Gottesmutter in den ausdriick-
lichen Aussagen der Heiligen Schrift bloB eine Stiitze findet (,,eine
Wahrheit, die sich auf die Heilige Schrift stiitzt), vor allem in



170 Aus der Weltkirche

der engen Verbundenheit zwischen Maria und ihrem gottlichen
Sohne., Hier bleibt der Theologie eine fruchtbare Arbeit zu leisten,
die in letzter Zeit griindlich angepackt wurde. In seiner Entschei-
dung stlitzt sich der Papst auf den einmiitigen Glauben der
Kirche, der sich im Laufe der Zeit immer klarer entfaltete und
tief im Herzen der Gldubigen wurzelt, der sich aber besonders
deutlich als Beweis fiir den Offenbarungscharakter der prokla-
mierten Lehre in der universellen Ubereinstimmung des ordeni-
lichen kirchlichen Lehramtes bekundet. Ubrigens kann der allge-
meine Glaube an die himmlische Verherrlichung des jungfrau-
lichen Leibes der Gottesmutter nur in der Offenbarung seine letzte
Quelle haben, sei es in einer ausdriicklichen, in einer formell ein-
schluBweisen oder in einer virtuellen Offenbarung, die sich unter
der Leitung des Heiligen Geistes immer leuchtender im Glaubens-
bewufitsein der Kirche durchsetzte. Hier, d. h. in der Lehre von
der Kirch e oder im Glauben an die ununterbrochene Herrschaft
des von Christus verheifenen Heiligen Geistes in seiner Kirche,
die seit mindestens zwo0lf Jahrhunderten auf die Assumpta hin-
weist und jetzt durch die vereinten Tréager des kirchlichen Lehr-
amtes der pépstlichen Lehrentscheidung sozusagen den Glanz
eines allgemeinen Konzils zur Seite stellt, liegt der fundamentale
Unterschied zwischen den Protestanten und dem Katholizismus.
Wer die Kirche annimmt, wird ihre Dogmen glédubig bejahen. Die
Theologie zeigt nicht nur den Einklang der Assumptalehre mit den
tibrigen Offenbarungswahrheiten; sie wird auch darauf hingewie-
sen, das Magisterium ecclesiasticum, die Bedeutung des Glaubens-
sinnes und die Frage der Dogmenentwicklung recht eingehend zu
beleuchten und weiterhin wissenschaftlich zu kldren, um mit dem
tatsdchlichen Entwicklungsgang des Offenbarungserkennens inner-
halb der Kirche gleichen Schritt zu halten. Diesen Erwéigungen
diirfte der im Jédnner angekiindigte Plan der Gregorianischen
Universitdt in Rom entsprungen sein, Ende September dieses Jahres
eine italienische Theologische Woche abzuhalten, die sich ,die
Entwicklung des Dogmas geméil - der kathohschen Lehre* zum
Hauptthema wihlte.

Einiges wollen wir abschlieBend anfiigen diber protestantische
Reaktionen in Schweden und in der Schweiz. Bischof Nygren von
Lund in Schweden beklagt es, daB die romische Kirche sich
neuerdings selbst isoliert, indem sie Briicken abreilt und neue
Mauern aufrichtet (Enzyklika ,Humani Generis“ und Dogma von
der Himmelfahrt Mariens). In dem neuen Dogma kénnen wir nur
eine Antastung des Evangeliums sehen. Und das nicht bloB, weil
dieses Dogma Kkeinerlei Fundament im Evangelium hat. Die
wesentliche Tatsache des Ewvangeliums ist die, dall mit Christus
Gott in einem wahrhaft menschlichen Leben zu uns kommt. Der
Versuch, die Jungfrau Maria in die himmlische Sphire zu erheben,
bedeutet gleichzeitig, daB umser Erloser sich von uns zuriickzieht.
Es ist eine Verdunkelung des Evangeliums.

Unzweideutig ablehnend verhdlt sich der Protestantismus in
der Schweiz. Man erkennt jedoch an, daB die feierliche Pro-
klamierung vom 1. November eine innerkatholische Angelegenheit
ist, die sich ganz logisch mit dem Dogma von der pépstlichen
Unfehlbarkeit zusammenreimt. Auch seien durch den neuen Glau-
benssatz keine groferen Schwierigkeiten fiir dasinterkonfessionelle
Zusammengehen erwachsen, als sie schon bisher durch die Lehre
vom alleinseligmachenden Charakter der romisch-katholischen
Kirche und vom Primat des Papstes bestanden. So urteilt Prcfes-



Aus der Weltkirche 171

sor E. Stachelin von der Theologishen Fakultét in Basel, der dar-
auf hinweist, daf die Bischtfe mit dem Papste einverstanden
waren, wihrend Prof. Fritz Bianke aus Zirich es bedauert, dal
kein Bischof Widerstand leistete, um die bedrehte Ehre Christi
zu verteidigen. Jedenfalls sei die Proklamation eines Mariendogmas
in den jetzigen Zeitumstinden unangebracht gewesen, und der
Papst hitte bedenken sollen, wie bestiirzend und niederdriickend
sie auf Nichtkatholiken wirke. Der Chefredakteur der ,Basler
Nachrichten* bringt in Anmerkung, daBl der Papst alle Una-Sancta-
Riicksichten total unbeachtet lieB, und gesteht anderseits ehrlich
ein, daB wahrscheinlich wsonstige dogmatische Unterschiede
zwischen dem Katholizismus und dem Protfestantismus uniiber-
briickbarer sind als gerade die Verehrumng Marias. Die katholische
Kirche bestimmt ihre Dogmen nach ihren eigenen Grundsitzen
und nicht nach den Ergebnissen iiberkonfessioneller Diskussionen.
Fir das realistisch urteilende Rom sei die Reformation offenbar
mehr als nur eine Nebenbewegung gewesen, die eines Tages in
neuen Diskussionen riickgéngig gemacht werden konnte. Es nimmt
die Reformation als kirchengeschichtliches Ereignis ernst und weil
es die Dinge so sieht, 1483t es sich mit Recht im eigenen Weg
nicht beirren. Ahnlich sollen sich die Protestanten auf ihre ur-
eigensten Krifte stiitzen. Wenn beide Konfessionen sich bewult
bleiben, daB die Glaubensspaltung zwar eine geschichtliche
Schuld war, daB sie aber auch eine geschichtliche Realitdt ist,
und wenn sie sich dabei respektieren und im christlichen Ernst
ununterbrochen ihre Lage in dieser Welt iiberpriifen, so wird das
Christliche als Ganzes weiterhin eine wirkende Kraft bleiben.

Vi Kurznachrichten

Unerwartet starb am 21. Dezember 1950 im Alter von 70 Jahren
der Bischof von Berlin, Konrad Graf von Preysin g, Kardinal-
priester von S. Agatha dei Goti. Kardinal von Preysing, geboren
am 30. August 1880 als viertes von €if Kindern, entstammte der
Erzdiozese Minchen-Freising. Er hatte Rechte studiert und wandte
sich dann der Diplomatenlaufbahm zu; 1906 wurde er Sekretér an
der bayerischen Gesandtschaft beim Quirinal. Zwei Jahre spéter
begann er seine theologischen Studien in Innsbruck und empfing
die Priesterweihe am 26. Juli 1912. Erzbischof-Kardinal Bettinger
machte den Neugeweihten zu seinem Sekretdr. Im Jahre 1921 er-
folgte die Ernennung zum Domprediger in Miinchen. Aus dieser
Zeit datierte die enge Freundschaft mit Pius XII., der damals
Nuntius in Bayern war. Am 9. September 1932 wurde Kanonikus
von Preysing zum Bischof von Eichstitt promoviert und itbernahm
nach drei Jahren (5. Juid 1935) die Leitung der 1929 errichteten
Ditzese Berlin, wo die beiden ersten Bischofe Christian Schreiber
und Nikolaus Bares nach sehr kurzer Wirkungszeit gestorben
waren. Der ,,Osservatore Romano* unterstrich in einem warmen
Nachruf die groBen Schwierigkeiten, die Bischof von Preysing wah-
rend 15 Jahren zu liberwinden hatte. Zuerst gegeniiber dem Natio-
mnalsozialismus, dem der Bischof im Sommer 1937 die heimtiickische
Kirchenverfolgung wvorhielt. Im Oktober desselben Jahres mufite
von Preysing wegen der staatlichen Verfligungen iiber den Reli-
gionsunterricht in den oOffentiichen Schulen Protest erheben.
Energisch betonte der Bischof stets die Menschen- und Christen-
rechte. Neue Schwierigkeiten brachte der unheilvolle Krieg, die
sich in den Nachkriegsjahren in jeder Hinsicht steigerten. Die
vatikanische Tageszeitung schreibt: ,,Wenn ein Mann einer so



172 Aus der Weltkirche

gewaltigen Verantwortung gewachsen sein konnte, dann darf man
wohl sagen, daf dies ohne Zweifel bei jenem der Fall war, den
der Heilige Stuhl zum Bischof von Berlin bestellte in all diesen
Jahren, die ihresgleichen nicht haben weder in der Geschichte
Deutschlands, noch vielleicht in jener Europas und der ganzen
Welt.* Zur Anerkennung seiner Verdienste erhielt Konrad von
Preysing im historischen Konsistorium vom 18. Februar 1946 den
Kardinalshut, zugleich mit Erzbischof Frings wund Bischof von
Galen. ,Es ist jetzt schwer®, schlieBt der ,,Osservatore Romano‘
seinen Nachruf, ,alle Einzelheiten der bischoflichen Tétigkeit des
Kardinals in diesen letzten Jahren zu wissen; eines Tages wird
sie bekannt sein, iind es werden sich dann neue Lichtseiten dieses
apostolischen Lebens enthiillen.* ;

In Rom starb am 13. Janner 1951 Kardinal Francesco Mar-
chetti-Selvaggiani, Dekan des Heiligen Kollegs, suburbi-
karischer Bischof von Ostia und Frascati, Sekretir des Heiligen
Offiziums und Kardinalvikar der Ditzese Rom. Marchetti-Selvag-
giani war am 1. Oktober 1871 in Rom geboren und entschlof sich,
nachdem er zuerst Mathematik studiert hatte, zum geistliichen
Stand. Die Priesterweihe empfing er am 4. April 1896. Bis zum
ersten Weltkriege war er im diplomatischen Dienst und in der
Kongregation fiir AuBergewohnliche kirchliche Angelegenheiten
tatig. Wahrend des ersten Weltkrieges vertrat Msgr. Marchetti den
Heiligen Stuhl in der Schweiz und bekleidete dann seit 1918 nach-
einander den Posten eines Internuntfius in Venezuela und eines
Nuntius in Wien, bis er 1923 zum Sekretdr der Kongregation de
Propaganda Fide aufstieg. Die Ernennung zum Kardinal erfolgte
am 30. Juni 1930. Im Mai 1931 ersetzte Kardinal Marchetti den
verstorbenen Kardinal Basilio Pompilj als Kardinalvikar von Rom,
d. h. als Generalvikar des Papstes in der Leitung der romischen
Ditzese, die tatsiichlich in der Hand des Vikars liegt. In dieser
letzteren Eigenschaft hat der hochgeschéitzte Purpurtriger in ener-
gischer und stiller Arbeit, die leider durch eine lange Erkrankung
erschwert wurde, GroBes geleistet.

Durch den Tod des Kardinals Marchetti ging die Wiirde eines
Dekans des Heiligen Kollegiums an den 1884 geborenen Franzosen
Fugen Tisserant iiber, der bereits bei der Proklamation des
Assumptadogmas den krankheitshalber verhinderten Marchetti ver-
treten mulite.

Ende Jinner ernannte Papst Pius XII. den Kardinal Micara
zum Generalvikar von Rom. Erst im November 1950 war Micara
Prifekt der Religiosenkongregation geworden, nachdem er bereits
vorher, seit dem Tode Salottis, das Amt eines Prifekten der Riten-
kongregation bekleidet hatte. Diese Tétigkeit wird er interimistisch
als Propriafekt beibehalten, wihrend er vom Vorsitz der Reli-
giosenkongregation zuriicktritt. Der neue Xardinalvikar von Rom
hat am 24. Dezember 1950 sein 71. Lebensjahr vollendet. Die Ver-
einigung grundverschiedener arbeitsreicher Posten in der Hand
eines nicht mehr jungen Purpurtrigers weist darauf hin, da§ nicht
bloB der gesamte Senat der Kirche, sondern auch die Zahl der
Kurienkardindle, unter denen Micara der drittjlingste ist, seit 1946
wieder erheblich zusammengeschrumpft ist. Es ist deshalb wver-
standlich, daB das Geriicht von einer bevorstehenden Kardinals-
kreation nicht zur Ruhe kommt.



