310 Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet

ttbergehen solle. An sich ist Verméchtnisform notig.
Weil aber die Ausitbung der Forderung an den Besitz der
Urkunde gekniipft ist, wird der Mangel .der Form durch
die Ubergabe geheilt.

5. Der Auftragaufden Todesfall

Ein Erblasser, der aus besonderen Griinden die Form
des Vermaichtnisses nicht wahlen will, etwa damit die
Sache geheim bleibe, sucht sich einen Treuhinder zur
Ausfithrung des Auftrages. Es héngt dann ganz von der
Handlungsweise des Treuhinders ab, ob der Wille des
Erblassers durchgefithrt wird oder nicht. Beispiel: Ein
Bankier hat gegeniiber einer anderen Person Verpflich-
tungen, die geheim sind. Gefahrlich erkrankt, iibergibt
er einem Freunde, der ihn besucht, ein auf einen gro-
Beren Betrag lautendes Sparkassabuch mit dem Auftrag,
es im Falle des Todes der bezeichneten Person zu iiber-
geben. Es hangt nun nach dem Tode des Bankiers ganz
vom Verhalten des Vertrauensmannes ab, ob die bezeich-
nete Person in den Besitz des Sparkassabuches kommt
oder nicht. Ubergibt er der genannten Person das Spar-
kassabuch, dann kénnen die Erben gegen sie nie durch-
dringen. Ubergibt er das Sparkassabuch den Erben, dann
erwirbt es die bezeichnete Person nicht.

Geschichtliches

iiber das Rosenkranzgebet®)
Von Univ.-Prof. Dr. Otto E t1, Graz-St. Peter.

Die Andachtsitbung des Rosenkranzgebetes teilt das
Schicksal alles dessen, was viel gebraucht wird. Die Sache
im allgemeinen ist sehr bekannt, hinsichtlich der Einzel-
heiten fehlt es aber gar haufig an klaren Kenntnissen,
woraus sich dann Fehlurteile und falsche Ansichten er-
geben.

Das gilt beim Rosenkranz schon in betreff des
Namens, also der Bezeichnung ,Rosenkranz”. Dies-
beziglich herrscht vielfach die Meinung, dafi unter die-
sem Ausdruck eben das zu verstehen ist, was wir heut-

*) Die folgende Abhandlung war fertig, bevor das Buch von
Willam, Die Geschichte und Gebetsschule des Rosenkranzes,
erschienen ist. Soweit diesem Werk etwas Neues entnommen wurde,
wird dies ausdriicklich vermerkt.



Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet 311

zutage damit bezeichnen. Das ist aber nicht so. Denn das
Wort Rosenkranz, bzw. dessen lateinische Form Rosa-
rium, die ja urspriinglich war, hatte lange nicht die
heutige Bedeutung. Keines dieser beiden Worte war an-
fanglich ein theologischer Fachausdruck. Selbst theolo-
gische Schriftsteller verwenden das Wort Rosarium in
einem ganz anderen Sinne, als wir es heutzutage tun. So
gibt der Kanonist Guido von Baysio im Jahre 1300 seinem
kirchenrechtlichen Werk den Titel: Rosarium. Der 1310
verstorbene Arnaldus von Villanova benennt seine Zu-
sammenstellung aus Schriften der Philosophen mit Rosa-
rium. Als Matteo de Corsini um 1370 ein moralisches
Werk verfaBte, betitelte er es ebenfalls mit Rosarium.
Selbst ein Buch aus dem Jahre 1571 iiber Tugenden und
Laster bekam noch den Titel: Rosenkranzbuch. Nach"die-
sem Sprachgebrauch bedeutete also Rosarium damals
Sammlung, Bliitenlese, Auswahl. Ja sogar dann darf man
nicht auf unsere Rosenkranz-Betweise schlieflen, wenn
man in einer vor 1400 verfaliten Schrift von einem Ro-
sarium Jesu, bzw. Mariae liest. Da handelt es sich um
Lobgedichte auf Jesus und Maria. Als Beispiel sei das
Werk des Karthidusermonches Heinrich Eger (auch Egher
oder Aeger), gestorben 1408, angefithrt, das den Titel
trug: Psalterium seu Rosarium B. M. V., 150 dictiones in
ejusdem laudem continens. Auch der deutsche Ausdruck
,Rosenkranz®, der sich bereits im 13. Jahrhundert vor-
findet, besagt nichts fiir das Rosenkranzbeten. Denn er
bezeichnet eine bestimmte Gedichtart, namlich die da-
mals in deutscher Sprache entstandenen, bis zu 150 Stro-
phen zahlenden Mariengedichte. ,

Weil es sich aber bei dieser Auffassung der zwei
Worte Rosarium und Rosenkranz doch bereits um etwas
Religioses handelte, diirfte dieser Sprachgebrauch wohl
dazu beigetragen haben, dall spiter ein inhaltlich &hn-
liches Gebet zu Ehren Jesu und Mariens ebenso benannt
wurde. Ein weiterer Umstand, der die Bezeichnung Ro-
sarium gerade fiir das Ave-Beten begunstigte, waren ver-
schiedene Legenden aus dem 13. Jahrhundert. Diese er-
zahlten, Maria habe dem und jenem Beter das Ave aus
dem Munde genommen, es in eine Rose verwandelt, diese
auf eine Schnur gefaBt und schlieflich sich damit be-
kranzt. (In jener Zeit pflegten sich ja nicht nur junge
Damen, sondern auch Herren Krinze aus Blumen, einem
Diadem gleich, um das Haupt zu legen.) So findet sich



312 Etl, Geschichtliches {iber das Rosenkranzgebet

das einfache Wort ,,Kranz”, nicht Rosenkranz fiir das
Beten von Ave im 377. Vers eines Gedichtes des 13. Jahr-
‘hunderts, wo es hei}t: Der Monch brachte alle Tage ,.ein
Kranzelin von 15 Ave“ der Muttergottes dar. Diese Ver-
wendung des Wortes Rosarium als Bezeichnung fiir eine
nunmehr stark propagierte Gebetsweise zu Ehren Ma-
riens ist seit dem 15. Jahrhundert festzustellen. Da begann
man, das Beten von 50 oder 150 Ave, das bis dahin Psal-
terium der seligsten Jungfrau genannt wurde, als Rosa-
rium zu bezeichnen. Als Beleg sei die Schrift des Adolf
von KEssen, gest. 1439, Vorstehers der Karthause von
St. Alban bei Trier, angefithrt, die:den Titel tragt: De
commendatione rosarii. Allerdings wurde diese neue Be-
zeichnung von dem Dominikaner Alanus, gest. 1475, der
in der Geschichte des Rosenkranzbetens eine sehr bedeu-
tungsvolle Rolle spielt, bekampft. Tatsachlich wurde auch
noch 1479 in der Bulle des Papstes Sixtus IV. das Beten
von 150 Ave nur Psalter der Jungfrau Maria genannt. Des-
gleichen findet sich allein der alte Ausdruck noch in
einem zu Ulm erschienenen Biichlein, da es darin heif3t:
Du magst den Psalter Mariae so oder anders ordnen.
Doch gewann die neue Bezeichnung spater die Oberhand.
Ein im Jahre 1501 zu Koéln gedrucktes Buch bezeichnet
das Beten von 50 Ave als Rosarium. 1520 gebraucht selbst
Papst Leo X. beide Ausdriicke gleichzeitig,” weil er die
damals tibliche Gebetsweise des spéateren Rosenkranzes
Psalterium oder Rosarium der seligsten Jungfrau nennt.
Da sich nun diese Gebetsweise zu unserer jetzigen Gestalt
weiterentwickelte, blieb der Name Rosarium auch weiter-
hin. Aber aus dem gleichen Namen in fritheren Zeiten
darf nicht auf das Bestehen der jetzigen Art geschlossen
werden.

Ein zweiter AnlaBl zu irrigen Ansichten hinsichtlich
des Alters des Rosenkranzgebetes ist das materielle Hilfs-
mittel, das bei dieser Andacht verwendet wird. Es ist da-
her notwendig, auch die Geschichte der Rosenkran z-
schnur oder Rosenkranzkette zu kennen. DaB ein greif-
barer ,Rosenkranz®, also eine materielle Sache, so innig
mit dieser Gebetsweise verbunden ist, hat einen prak-
tischen und einen religiosen Grund. Das Zahlen der zu
betenden Ave wird mittels dieser Einrichtung sicherlich
bedeutend erleichtert. Und zum Gewinnen der allge-
meinen Ablisse (nicht aber jener, die den Mitgliedern
der Rosenkranzbruderschaft verliehen sind) ist die Be-
niitzung des Rosenkranzes sogar notwendig, wenigstens,



Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet 313

wenn man allein diese Andachtsitbung verrichtet. Wenn
mehrere gemeinsam den Rosenkranz beten, braucht nur
einer der Beter einen geweihten Rosenkranz zu verwen-
den. Historisch gesehen, war der praktische Grund die
erste Veranlassung zur Einfithrung dieses materiellen
Hilfsmittels. Man wollte beim Wiederholen desselben
Gebetes ein Ziahlmittel haben.. Dieser Bedarf war aber
schon bei den Anachoreten in der Wiiste vorhanden; des-
gleichen bei den Biilern, denen nach den alten Bul-
biichern das Beten von 20, 50 oder noch mehr Vater-
unsern auferlegt wurde. Noch notwendiger wurde ein
solches Zahlmittel, nachdem das Breviergebet eine Pflicht
fiir die Ordensleute geworden war. Denn bald setzte sich
die Erkenntnis durch, dafl das Breviergebet aus verschie-
denen Grinden nicht die geeignete Gebetsform fiir die
Laienbrider ist. Deshalb wurde ihnen das Beten einer
Reihe von Paternoster (und viel spater auch von ,,Ge-
gritfest seist du, Maria*) auferlegt. Um nun leichter fest-
stellen zu koénnen, ob man die vorgenommene Zahl
bereits erreicht habe, legten sich die Ménche in der Wiiste
fir die beabsichtigte Gebetsanzahl Steinchen zurecht, von
denen sie dann je eines entfernten, wenn sie eines dieser
Gebete verrichtet hatten. Von diesem bereits im 4. Jahr-
hundert geiibten Vorgehen berichten uns in der ersten
Halfte des 5. Jahrhunderts die zwei Schriftsteller Sozo-
menus und Palladius. Zu einem technischen Fortschritt
kam es dann durch die Benediktiner. In deren Orden fing
man namlich an, die Steinchen oder Kérner auf eine
Schnur zu fassen, und zwar so, dall sie verschiebbar
waren. Eine andere Art bestand im Anlegen fixer Knoten
in der Schnur. Durch diese neue Art konnte die Zahlung
der zu wiederholenden Gebete an jedem beliebigen Ort
erfolgen, unabhéngig davon, ob man Steinchen gerade
zur Hand hatte. Trotzdem dieses Hilfsmittel in seiner
Grundanlage mit unserem ,,Rosenkranz® ahnlich ist, darf
es also nicht als Beweis fiir das Rosenkranzbeten ange-
sprochen werden. Sogar ‘auf auBerchristlichem Gebiete
finden sich derartige Gebetsschniire, z. B. bei den Mo-
hammedanern mit hundert Koérnern, bzw. Kugeln. Dort
sind sie ein Behelf beim Aufsagen der 99 Beinamen Got-
tes und an hundertster Stelle des Namens Gottes selbst.
Bei den Tibetaner Nomaden wird noch heutzutage eine
Gebetsschnur um den Hals getragen.

Dieses vielgebrauchte Hilfsmittel beim Beten iiber-
haupt bekam daher auch verschiedene, aber doch ganz



314 Etl, Geschichtliches tiber das Rosenkranzgebet

allgemeine Namen: sertum (Blumengewinde, Frucht-
schnur) oder sertum precatorium oder calculi (Steinchen,
Berechnung) oder numerale (etwa: Zahlschnur) oder
signaculum (Anzeiger) oder chapelatus (mittelalterliches
Latein: Gebetsschnur). Spater wurde allenrdings die héu-
figste Anwendungsart (beim Beten des Paternoster) auch
im Namen ausgedriickt und dieses Instrument als filum
de pater noster (Paternoster-Schnur) bezeichnet. Heut-
zutage ist der allgemeine und offizielle Name, entspre-
chend dem Verwendungszweck, ,,Rosenkranz”. (Gebets-
ketten zu anderen Gebetsweisen sollen nach kirchlicher
Vorschrift nicht Rosenkranz, sondern Corona genannt
wenden.) In der Volkssprache alter Leute kommen (nach
Willam, 17, aber ohne Angabe der Gegend) auch noch
die Benennungen: Noster, Nuster sowie Piter vor, die
Willam von Paternoster ableitet. In Steiermark (und
auch anderswo) hort man: Die Beten (,,ich habe meine
Beten verloren®). Diese Bezeichnung legt die noch allge-
meinere Vermutung nahe, dafl es sich urspriinglich um
ein Hilfsmittel beim Wiederholen gewisser Gebete iiber-

haupt handelte. Jedenfalls zeigt die Geschichte des mate-
riellen Rosenkranzes, dafl aus dem Vorhandensein einer
Gebetsschnur noch lange nicht auf das Bestehen des
Rosenkranzgebetes geschlossen werden darf. Einige be-
sondere Falle, wo eine unrichtige Auslegung erfolgte,
miissen daher hier eingehend widerlegt werden. Der
Sachsenspiegel, zwischen 1221 — 1224 verfafit, hat im
Landrecht, Abteilung I, Artikel 24, § 3, bei der Darlegung
des Erbrechtes folgende Stelle: ,,Die Tochter hat zu erben
. alle weiblichen Kleider, Fingerringe, Armgold, tzapel,
Psalter und alle Bicher, die zum Gottesdienst gehoren,
die Frauen zu lesen pflegen, Sessel und Laden.” Da nun
das mittelalterliche Latein fiir Gebetsschnur das
Wort chapelatus hatte und das mittelhochdeutsche
Tzapel = schapel sprachlich damit zusammenhéangt,
wurde das im Sachsenspiegel als Tzapel benannte
Erbstiick wvon den Theologen fast allgemein als
Gebetsschnur itberhaupt ausgelegt, ja von mehreren
schon zu unserem ,Rosenkranz® spezialisiert. Nach
der Ansicht der Philosophen und der Rechtsgeschicht-
ler bedeutet aber das Wort des Sachsenspiegels einen
weiblichen Kopfschmuck (Haarreifen, Diadem, ein um
den Kopf gebundenes Schmuckband). Derselbe Fehler,
einen Schmuckgegenstand als Gebetsschnur oder so-
gar als ,,Rosenkranz® auszugeben, wurde auch in nach-



Etl, Geschichtliches {iber das Rosenkranzgebet 315

stehenden Fiallen begangen. Eine Grafin hatte vor 1085
testamentarisch verfiigt, da mnach dhrem Tode ihre
Schnur, in welcher Edelsteine (!) aufgereiht waren, dem
Marjenbild in der Kirche um den Hals gehingt werde.
Obwohl es selbst fiir einen Theologen naherliegend sein
sollte, in einer Schnur mit Edelsteinen ein weibliches
Schmuckstiick zu sehen, wurde diese Verfiigung als
Spende einer Gebetsschnur hingestellt. Selbst diese ohne-
hin schon kithne Behauptung wurde noch iibertroffen.
Weil die Grifin diese Schnur dem Marienbild spendete,
sei diese Gebetsschnur, so wurde gefolgert, eine solche
gewesen, die fiir das Ave-Maria-Beten bestimmt war. Nun
wurde aber das ,,Gegriilest seist du, Maria® erst im
13. Jahrhundert zum allgemein tiblichen Gebet, wiahrend
dieses Testament bereits vor 1085 verfalit worden war.
Ebenso handelt es sich um ein Schmuckstiick bei der
Stiftung des Grafen Adolf von Kleve und seiner Verwand-
ten. Diese griindeten namlich im Jahre 1392 eine ,,Gesell-
schaft vom Rosenkranz”. Die Verpflichtung aller Mit-
glieder bestand aber darin, eine goldene oder silberne
Halskette, die ,,Rosenkranz genannt wurde, zu tragen.

Dafl Gebetsschnur und ,,Rosenkranz nicht identisch
sind, beweisen auch die Abbildungen aus alter
Zeit. Denn die darauf zu sehende Kérnerzahl stimmt
fast nie mit unserer jetzigen Zahl iiberein, und iiberdies
herrscht auch untereinander eine grofie Verschiedenheit.
So enthalt die Gebetsschnur auf dem in Belgien vorhan-
denen Grabstein des im Jahre 1273 verstorbenen Ritters
Gerard aus dem Templerorden schitzungsweise — in
ihrer ganzen Grofle ist die Gebetsschnur namlich nicht
zu sehen — hundert Kérner, und zwar zehnmal je neun
kleine Korner und darauf ein grofes Korn. Auf dem
Grabstein der Abtissin Margareta zu Epernay aus dem
Jahre 1351 hat die Gebetsschnur im ganzen 120 Kérner,
namlich 100 kleine und 20 grofie, da auf je fiinf kleine
Korner ein grofies Korn folgt. Wiederum eine andere
Kornerzahl enthéalt die Gebetsschnur auf einem Grabstein
in Paris aus dem Jahre 1353, namlich 165, wovon 150
kleine sind, die nach je zehn ein groferes Korn einge-
schaltet haben. Stark tibertroffen wird diese Zahl auf
einem Bild aus dem Jahre 1354. Dort tragen die Ménche
Gebetsschniire mit 225 Koérnern. Die 15 Dekaden von
kleinen Kornern werden namlich durch je finf gréfere
Korner getrennt. Eine ganz kleine Zahl, wahrscheinlich
nur 30, weist hingegen die Gebetsschnur auf, welche die



316 Etl, Geschichtliches liber das Rosenkranzgebet

hl. Hedwig auf der aus ungefiahr 1425 stammenden Statue
im Kloster Niedernburg (Passau) tragt. Zu sehen sind nur
28 gleich grofie und ganz aneinander liegende Korner.
Auf dem sogenannten Rosenkranzbild von Albrecht
Diirer, angefertigt zirka 1506, hat ein einziger Beter eine
Gebetsschnur, die anscheinend nicht 50 Korner enthalt.

Dieses Hilfsmittel erfreute sich ganz allgemein einer
groBen Beliebtheit. Im 15. Jahrhundert war nicht
nur der Besitz einer Gebetsschnur eine selbstverstand-
liche Sache, sondern es war auch geradezu unerléflich,
sie beim Kirchgang mitzunehmen, wie in spaterer Zeit
das Mittragen des Gebetbuches zur allgemeinen Sitte
wurde. So berichtet der danische Dichter ,,Herr Michael*
in seinem 1496 gedruckten Mariengedichte, dafi in Déane-
mark jeder einen Rosenkranz entweder um den Hals oder
an der Hand trage (nach Willam, 48). Auch die folgen-
den Tatsachen zeigen, dafl man den Besitz und die Ver-
wendung einer Gebetsschnur geradezu zur Ausstattung
eines jeden Christen rechnete. Auf einem Gemalde, das
wahrscheinlich von Meister Wilhelm (gest. vor 1378)
stammt und sich im Koélner Museum befindet, hilt selbst
das Jesukind eine Gebetsschnur. Auf dem Bilde ,,Anbe-
tung der Koénige* aus dem Kreise des Meisters des Wiener .
Schottenstiftes (gegen Ende des 15. Jahrhunderts) ist es
der hl. Josef, der eine solche Schnur in der linken Hand
tragt. Ebenso stellt Barthel Bruyn der Altere, gest. 1557,
auf seinem Bilde ,,Anbetung der Konige” (Essen, Stifts-
kirche) den hl. Josef mit einer Gebetsschnur in der rech-
ten Hand dar. Auf dem vom Meister des Todes Mariae
gemalten Bild ,Marias Tod" (Pinakothek in Miinchen)
haben zwei Personen ihre Gebetsschnur. Den groBen Be-
darf an Gebetsschniiren beweist ferner der Umstand, daf}
das Anfertigen ein eigenes Gewerbe bildete. Fine Nach-
richt aus ungefahr 1495 meldet uns von einer besonderen
Zunft der Rosenkranzmacher, deren Symbol der Rosen-
kranz und deren Patron der partikularrechtlich als ,,Se-
liger” verehrte Dominikaner Alanus de Rupe, der Griin-
der der Rosenkranzbruderschaften, gest. 1474, war. In
London gab es sogar eine Paternoster-Gasse, in der jene
Handwerker ihre Geschafte hatten, welche die Gebets-
schniire (und wahrscheinlich auch weltliche Schmuck-
schniire) anfertigten. Auf eine starke Nachfrage nach
Rosenkranzen in der Stadt Genf 148t folgendes Vorgehen
der dortigen kalvinischen stadtischen Behérde schliefen.
Am 30. Méarz 1543 wurde von ihr die Verlautbarung be-



Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet 317

schlossen, daBl niemand einen Rosenkranz verkaufen
diirfe. Auch im protestantischen Niirnberg wurden noch
zu Beginn des 17. Jahrhunderts Rosenkranze verfertigt.
Schlieflich sei als Beweis fiir den héufigen Gebrauch der
Gebetsschniire noch auf den Umstand verwiesen, dafl sie
auch bei Leuten der weltlichen Interessensphére sehr gut
bekannt waren. Die Paternoster-Schnur war namlich der
Anlaf zur Erstellung einer maschinellen Einrichtung, fiir
welche die Technik in der Form dankte, dafl sie diesen
Hilfsapparat, einen Elevator, nach seinem Urbild als Pa-
ternoster-Werk benannte. Es ist dies ein in Form eines
Geriistes aufgestelltes, geschlossenes Band, das ein Kéast-
chen iiber dem anderen hat, um in jedes das entspre-
chende Material hineinzulegen und dieses dann mittels
des in rotierende Bewegung gesetzten Bandes in die Hohe
zu beférdern, z. B. die Ziegel bei einem Bau.

Aus der Geschichte des Namens und des Hilfsmittels
ist demnach bestimmt das eine zu ersehen, dall das Alter
unseres Resenkranzes nicht auf Grund ahnlicher Bezeich-
nungen und ahnlicher Dinge festzustellen ist. Genauere
diesbeziigliche Kenntnisse vermittelt erst die Geschichte
der Gebetsweise. Auch dabei wird sich ergeben,
daB so manche Ansicht richtig zu stellen ist. Denn unser
jetziges Rosenkranzgebet ist aus verschiedenen Gebets-
teilen zusammengesetzt, und es hat lange gebraucht, bis
sie alle in threr jetzigen Art vereinigt wurden und somit
unser Rosenkranz fertig war.

‘Wenn man rein nur auf die Gebetsworte achtet, hat
unser jetziges Rosenkranzbeten folgende Teile: Das
Credo, die drei gottlichen Tugenden, die 50, bzw. 150
Ave, die sogenannten Rosenkranzgeheimnisse, das Vater-
unser vor je zehn Gegriilet seist du, Maria und das dem
Vaterunser vorausgehende Gloria Patri. Von diesen sechs
Stiicken sind auch nach den letzten offiziellen Erklarun-
gen, namlich nach dem Rundschreiben des Papstes
Leo XIII. vom 1. September 1883 und des Papstes Pius XL
vom 29. September 1937 nur drei wesentlich, die deshalb
zuerst behandelt werden sollen.

Wie der Verfasser in dem Artikel ,,Aus der Geschichte
des Ave Maria“ in dieser Zeitschrift, 1950, 4. Heft, aus-
fithrlich darlegte, war das A ve Maria vor dem 13. Jahr-
hundert kein allgemein iibliches Gebet. Daher konnte es
von der Allgemeinheit auch nicht durch zahlreiche Wie-
derholungen zu einem Kranz fiir Maria verwendet wer-
den. Dal} es aber im 13. Jahrhundert auf einmal zu einem



318 Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet

haufigen Ave-Beten kam, ist groBenteils dem hl. Domini-
kus, gest. 1221, zu verdanken. Dieser arbeitete namlich
intensiv dafiir, man solle 50mal oder sogar 150mal das
Ave Maria, natiirlich in seiner damaligen sehr kurzen
Form, beten. Die Zahl 150 wurde wegen der Gesamt-
summe der Psalmen gewihlt, weshalb diese Gebetsweise
vielfach auch Psalterium Mariae genannt wurde. Bisher
war das Paternoster in solch wiederholender Weise ge-
betet worden, aber nicht das Ave Maria. Das Verdienst
des hl. Dominikus liegt also darin, zuerst selbst und dann
durch die Tatigkeit seines Ordens das Beten vieler Ave
Maria verbreitet zu haben. Mit Riicksicht auf die weitere
Entwicklung dieser Gebetsweise bildet diese Tat des
hl. Dominikus den Grundstein fiir das Werden unseres
Rosenkranzbetens, aber nicht mehr.

Fiir das Beten des Rosenkranzes ist dann charakteri-
stisch, daB vor zehn Ave Maria ein Paternoster ein-
gereiht wird. Sicherlich ist dieses Hinzunehmen des Va-
terunsers ebenfalls schon vom hl. Dominikus vertreten
worden. Anderseits ist aber doch festzustellen, dafl die
Gliederung der vielen Ave Maria in einzelne Dekaden
durch Dazwischenschalten eines Paternoster nicht iber-
all angewendet wurde. Man denke an die frither erwihn-
ten Abbildungen von Gebetsschniiren! Noch lange wird
immer wieder die Forderung erhoben, man solle vor je
zehn Ave ein Paternoster beten. Dies geschieht z. B. noch
durch den Karthduser Heinrich Eger (auch Egher und
Aeger) von Kalkar am Unterrhein, der erst 1408, also 187
Jahre nach Dominikus, starb. Aber selbst in seiner Kar-
thanse bei Trier hat sich diese Anregung nicht durchge-
setzt, oder es wurde von ihr wieder abgegangen, weil zur
Zeit des Dominikus Prutenus, gest. 1461, dort nur die 50
bis 150 Ave gebetet wurden. Ebenso weist die Gebets-
schnur auf der bereits erwiahnten Hedwig-Statue aus un-
gefahr 1425 gar keine groBeren Korner auf. Auch der
noch spéter lebende Dominikaner Alanus, gest. 1475, fin-
det es fiir notwendig, sich fiir das Einfigen des Pater-
noster einzusetzen. Schlieflich aber kam die Eingliede-
rung des Vaterunsers doch ganz allgemein zum Durch-
bruch. Schon aus dem Jahre 1440 haben wir die Nach-
richt, daB die Schiiler des Eton-Kollegs in England tag-
lich 150 Ave, geteilt durch 15 Vaterunser, beten mufiten
(Willam, 37). Das Hinzunehmen des Vaterunsers dirfte
wohl stark dem Verhalten der offiziellen Kreise in Rom
zuzuschreiben sein, abgesehen davon, dall es auch psy-



Etl, Geschichtliches ilber das Rosenkranzgebet 319

chologisch entsprechender ist, in eine Kette von 50 oder
sogar 150 Ave etwas anderes einzuschalten. Die oberste
kirchliche Behorde nannte namlich seit Papst Sixtus IV,
gest. 1484, immer auch das Paternoster als Bestandteil
des Rosenkranzbetens. So wird in der Bulle von 1479 fir
das Beten des Psalters der Jungfrau Maria, also der 150
Ave, angegeben, daB fir je zehn Ave ein Paternoster
kommen soll. Ebenso geschah es von Innozenz VIIL im
Jahre 1484 und von Leo X. im Jahre 1520. Die Unter-
suchung itber den Gebrauch des Paternoster beim Rosen-
kranzbeten ergibt demnach: Der Zeit nach stand das
Vaterunser ebenfalls an der Wiege dieser Gebetsweise,
aber der tatsidchlichen Verwendung nach wurde es nicht
itberall als Zwillingsbruder zum Ave angesehen. Vieler-
orts wurde es bis gegen Ende des 15. Jahrhunderts nicht
als Zwischengebet angesetzt.

‘Wie sollen nun diese durch das Einfiigen des Vater-
unsers geschaffenen Teile bezeichnet werden? Das sonst
sehr zutreffende Wort ,,Dekade” ist im deutschen Sprach-
gebiet ein Fremdwort und daher fir den allgemeinen
Gebrauch abzulehnen. Der bei uns sehr gangbare Aus-
druck ,,Gesetzchen® oder ,,Gesitzchen* zeigt schon durch
die Unsicherheit der Schreibweise, daf3 er die Sache nicht
gut erklirt. Bei ,,Gesetzchen® denkt der in der katholi-
schen Sprechweise nicht Geschulte an den juridischen
Begriff, mit dem aber hier nichts zu machen ist. ,,Gesétz-
chen kommt der Sache naher, wenn man dieses Wort
als verwandt mit ,,Absatzchen* auffaBt. Doch denken
viele nicht daran, und — was wichtiger ist — Absétzchen
mit Gesitzchen zu bezeichnen, ist keine gute deutsche
Redeweise. Somit sollte man zu anderen Bezeichnungen
greifen etwa: Zehnergruppe, Zehnerreihe, Absatz, Teil.

Ein weiteres Spezifikum bilden die sogenannten ,,R o-
senkranzgeheimnisse”. FEine dem Volke leich-
ter verstindliche und namentlich bei der katechetischen
Unterweisung der ersten Schulklassen besser zu verwen-
dende Bezeichnung ist auf Grund der bei uns tiblichen
Gebetsweise: die Rosenkranzeinschaltungen oder -beifi-
gungen, namlich zum Worte Jesus. Nach Willam, 77,
miifite der Ausdruck ,,Geheimnisse” durch das Rosen-
kranzbuch des Dominikaners Albert da Castello veran-
laBt worden sein, weil dieser in seinem 1521 zu Venedig
erschienenen italienischen Werke zum erstenmal das
Wort ,misteri gebrauchte. In deutscher Sprache kam
es aber erst 1599 in Mainz heraus unter dem Titel: Der



320 Etl, Geschichtliches tiber das Rosenkranzgebet

Rosenkranz der glorreichen Jungfrau Maria. Die Keim-
zelle, aus der sich diese Zusitze nach einem langen Zeit-
raum entwickelten, bildeten die bereits erwahnten Ma-
riengedichte des 12. und 13. Jahrhunderts, die anfangs
lateinisch, spater deutsch verfaBt wurden und zumindest
50, wenn nicht 150 Strophen aufwiesen. Sie besangen ja
unter Beachtung der historischen Abfolge das Leben und
die Tugenden Mariens. Durch das Einhalten des histori-
schen Verlaufes und weil aulerdem 50 in 150 dreimal
enthalten ist, wurde eine gleichméaBige Dreiteilung nahe-
_ gelegt und noch dazu gerade in der Richtung, dall es zu
einem freudenreichen, schmerzhaften und glorreichen
Rosenkranz kommen konnte. Ein anderer Wegbereiter
fir das Beifiigen der Geheimnisse waren die mariani-
schen Abecedarien. Auch sie waren Gedichte, die inhalt-
lich ebenfalls das Verhalten Mariens in Verbindung mit
dem Leben Jesu, und zwar wiederum nach der histori-
schen Reihenfolge, betrafen. Der Form nach hatten sie
aber eine Eigenheit, die auch ihren merkwiirdigen Na-
men veranlafite. Sie ahmten néamlich jene Teile der Hei-
ligen Schrift des Alten Testamentes nach, bei denen sich
der Anfangsbuchstabe eines Verses oder einer Strophe an
das Alphabet anschlof. (Im Brevier tritt uns diese Form
in den Lektionen der drei letzten Tage der Karwoche
entgegen.)

Wieso und wann kam es aber dazu, daf} mit dem Be-
ten des Ave auch ein Preisen Mariens auf Grund eines
Vorkommnisses in ihrem Leben verbunden wurde? Viel-
leicht wurde es doch als zu einténig und die Gebetsgiite
schadigend empfunden, eine so grofle Zahl von Ave un-
unterbrochen zu beten. Es handelte sich ja nicht so sel-
ten sogar um 150. Und wvielfach wunde nicht einmal ein
Paternoster eingeschaltet! Auch der hohe Grad der Ma-
rienverehrung diirfte dazu beigetragen haben, insofern er
dazu drangte, noch ein besonderes L.ob dem im Ave ent-
haltenen hinzuzufiigen. An Stoff hiezu fehlte es nicht, da
die vielstrophigen Mariengedichte und Abecedarien sol-
1r;hen in genitigender Anzahl und in passender Weise

oten.

‘Wann erfolgte diese Erweiterung des einfachen Ave-
Betens? Die erste Anregung, man solle beim Beten der
Ave auch einen Zusatz machen, der auf ein Ereignis aus
dem Leben Jesu oder Mariens hinweist, ging vom Kar-
thauser Dominikus Prutenus aus. Als er um 1400 herum
in die Karthause von St. Alban bei Trier eintrat, fand er



Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet 321

dort die Ubung vor, 50 oder 150 Ave zu beten. Das ver-
anlafite ihn, Zuséitze zu schaffen, und zwar zu jedem Ave
einen eigenen. Das geschah sicherlich vor 1439, vielleicht
schon 1410. Uberdies begniigte sich Dominikus Prutenus
nicht mit dem Verfassen der Zusitze, sondern er propa-
gierte diese neue Gebetsweise in starker Weise bis zu sei-
nem Tode im Jahre 1461. Diese Tatsache nun, dall ein
Dominikus sich sehr fiir eine Andachtsiibung einsetzte,
die unserem Rosenkranzbeten ziemlich dhnlich ist, hat
mit Riicksicht auf das Eintreten des heiligen Ordensstif-
ters Dominikus fiir das Ave-Beten in einer historisch
nicht kritisch eingestellten Zeit zu einer argen Verwechs-
lung gefiihrt, namlich zur Behauptung, der im Jahre 1221
verstorbene hl. Dominikus habe bereits den Rosenkranz
mit seinen Geheimnissen beten gelehrt. Ein Zeitraum von
200 Jahren wurde einfach tibersehen. Auflerdem trugen
zum Entstehen dieser unrichtigen Ansicht noch die Be-
hauptungen des itberaus eifrigen Verbreiters dieser neuen
Gebetsweise, des Dominikaners Alanus (1428—1475) we-
sentlich bei. Denn Alanus hat sich nicht nur unstreitig
groBe Verdienste um die Rosenkranzandacht erworben,
sondern durch sein eigenartiges Vorgehen auch die fal-
sche Meinung iiber den Urheber derselben verursacht.
Bedeutsam fiir die Art des Rosenkranzbetens ist er da-
durch, daf} er die Idee des Dominikus Prutenus von den
Zusatzen aufgriff, ja sie sogar praktischer verwertete, in-
dem er eine gewaltige Vereinfachung der Zusitze vor-
schlug. Alanus verlangt nimlich, man solle 150 Ave be-
ten und bei je zehn denselben Zusatz machen. (Domini-
kus Prutenus hingegen hatte fiir jedes Ave einen neuen,
so dafBl 150 verschiedene notwendig waren.) Die von Ala-
nus verfafiten Zusatze bestanden in einem Eigenschafts-
wort, an das sich ein Relativsatz anschlof. Um das Ein-
pragen zu erleichtern, hatte das Ganze die Form eines
Abecedariums, «da die Eigenschaftsworter in der Reihen-
folge des Alphabetes anfingen. Inhaltlich waren die Zu-
sitze an Jesus gerichtet, nicht an Maria. Uberdies wirkte
Alanus verdienstvoll durch die Griindung der Rosen-
kranz-Bruderschaften. Leider ist er aber auch positiv
mitverantwortlich fiir die unhistorische Ansicht, daf} be-
reits der hl. Dominikus unsere Art des Rosenkranzbetens
geiibt und verbreitet habe. Alanus arbeitete namlich in
dieser Beziehung mit unwahren Behauptungen. Vielleicht
unferlag er einer Selbsttduschung. Aber tatsichlich gab
er vor, die Muttergottes sei ihm erschienen und habe ihm

»Theolog.-prakt. Quartalschrift* IV. 1951. 21



322 Etl, Geschichtliches liber das Rosenkranzgebet

nicht nur gesagt, wie der Psalter zu beten sei, namlich
in seiner, des Alanus Weise, sondern auch, dafl der
hl. Dominikus von Jesus Christus selbst dariber unter-
richtet worden sei und den Psalter taglich so gebetet
habe. Interessant ist, dafl der Dominikanerorden sich von
seinem Mitbruder nicht tauschen lief, vielmehr bei der
bisherigen Gebetsweise, also ohne Hinzufiigen der Ge-
heimnisse, blieb und dies sogar damit begriindete, das
Wesen des Rosenkranzgebetes bestehe nicht in den Zu-
sitzen, sondern im Beten von 50 Ave. (Das Beten der Ge-
heimnisse nahm der Dominikanerorden erst im 16. Jahr-
hundert an.) Dieselbe Ansicht, das Rosenkranzbeten
verlange nur die Ave, dufiern tibrigens auch verschiedene
andere Stimmen. So legt das in Ulm im Jahre 1483 er-
schienene Biichlein ,,Unser lieben Frawen Psalter” die
Rosenkranzgeheimnisse zwar vor, sagt aber ausdricklich:
»DU magst den Psalter Mariae so oder anders ordnen,
wie es Dir gefallt.” Der regulierte Chorherr Johann von
Lamsheim berichtet in seinem ,Libellus perutilis . . .%,
Mainz, 1495, da} viele zu jedem Ave oder doch zu je zehn
noch einen besonderen Zusatz hinzufiigen. Trotzdem
aber bemerkt er, dafl es fiir das gewohnliche Volk geniige,
90 Ave und fiinf Paternoster herzusagen. Ebenso fehlen
die Geheimnisse auf einem zum Singen des Rosenkranzes
auffordernden und in Wirzburg herausgegebenen Flug-
blatt von 1503. Auf ihm werden nur 50 Ave und fiinf Pa-
ternoster (und dazu noch das Credo) als Teile des Rosen-
kranzgebetes angegeben. Ohne Geheimnisse ist auch das
Rosenkranzbeten, wie es im Jahre 1507 ein Ménch der
Birgittiner in Maihingen bei Nérdlingen beschreibt. Auch
die Tatsache mull wohl beachtet werden, um ein klares
Wissen zu haben: Vor der Bulle Pius’ V. vom 17. Sep-
tember 1569 ist in keinem pépstlichen Erlafl von einer
Betrachtung der Geheimnisse wihrend des Rosenkranz-
betens die Rede. Erst darin wird erstmalig autoritativ
gefordert, daf3 eine Betrachtung der Geheimnisse notwen-
dig sei, um die Rosenkranzablisse zu gewinnen.

Aus den bisherigen Darlegungen ergibt sich also, daB
zu Beginn des 15. Jahrhunderts verschiedene Kreise an-
gefangen haben, zum Ave auch noch einen Zusatz zu be-
ten, und zwar haben einzelne Verfechter dieser neuen,
von Dominikus Prutenus angeregten Gebetsweise gleich
50, bzw. 150 verschiedene Beifiigingen vorgelegt. Am
Anfang dieser Neuerung war es naheliegend, jedem Ave
eine Beigabe zu geben, umsomehr dort, wo die Ave noch



Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet 323

nicht durch das Einschalten von Paternoster unterbro-
chen wurden. Den Wortlaut dieser vielen Zuséatze aus-
wendig zu wissen, war aber fir das Gedéachtnis eine zu
schwere Belastung. Daher hat sich diese neue Idee nicht
mit Sturmeseile durchgesetzt. Beim gemeinschaftlichen
Beten, namentlich in den Klostern, konnte sie leichter
durchgefithrt werden, weil dort jemand die Zusétze vor-
lesen konnte. Die Verringerung der grofen Zahl lag also
sicherlich im Interesse der neuen Betweise selbst. Da
nun in derselben Zeit auch die Einschaltung des Pater-
noster stark in Ubung kam, wurden verhaltnisméBig bald
nur mehr Zusitze far die verschiedenen Dekaden vorge-
geben. Diese Gebetsart hat bereits Alanus, gest. 1475, an-
geregt. Dieselbe Art zeigt dann ein angeblich um 1480
gedrucktes Rosenkranzbild (Besitz des Germanischen
Museums in Nirnberg). Auch das in Ulm im Jahre 1483
erschienene deutsche Rosenkranzbiichlein eines Domini-
kaners mit dem Titel ,,Unserer lieben Frau Psalter und
von den drei Rosenkrinzen, wie man die ordnen und
beten soll” legt fir jede Dekade nur ein Geheimnis vor.
In der neuen Auflage von 1499 wird das Beten von 150
Beifiigungen sogar als iiberholt bezeichnet. Nur 15 Ge-
heimnisse finden sich weiters einerseits auf einem zu Bar-
celona gedruckten Rosenkranzbild aus dem Jahre 14883,
anderseits auf einem Bilde, das fiir einen im Jahre 1490
errichteten Altar in der Dominikanerkirche zu Frank-
furt a. M. bestimmt war und heute im Pfalzermuseum
aufbewahrt wird. (Nach Willam, 79.) Ebenso gibt das
dem Singen des Rosenkranzes dienende und im Jahre
1500 zu Wiirzburg herausgegebene Blatt ,,Unser lieben
Frawen Psalter oder Rosenkrantz, Gesangsweise gestellt"
nur fiir jede Dekade ein neues Geheimnis an. Desgleichen
finden sich nur 15 Geheimnisse dargestellt auf den Bild-
saulen, die Erzherzog Ferdinand II. von Tirol, gest. 1595,
langs des Wallfahrtsweges von Mithlau nach Maria Loreto
bei Hall errichten lieB. Ahnliche Falle des Errichtens von
15 Rosenkranzstationen sind folgende, die aber nur des
Interesses wegen hier genannt seien, da sie aus viel
spaterer Zeit stammen und daher als Zeugen fir das
Alter dieser Gebetsart nicht in Betracht kommen: In
Steiermark sind es die schéonen, auf Blech gemalten
Bilder der jetzigen 15 Rosenkranzgeheimnisse, die sich
in gemauerten Nischen auf dem Wege von Oberwolz
nach Winklern befinden. In der Néhe von Ellwangen in
Wirttemberg sind solche Stationen im Jahre 1729 auf-



324 Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet

gestellt worden; in St. Peter im Grodnertal im Jahre
1765. Der spanische Jesuit Franz Arias, gest. 1605, kenn-
zeichnet die Lage gegen Ende des 16. Jahrhunderts mit
folgenden Worten: Es werden zwar von den einen auch
150 Geheimnisse beigefiigt, wie es der Trierer Karthauser
Dominikus Prutenus vorschlug; aber die gewohnliche
Gebetsweise verwendet nur die geringere Zahl 15.

Die weitere Frage betrifft den Inhalt dieser Zusatze.
Heutzutage lenkt der Wortlaut der Geheimnisse bei acht
die Aufmerksamkeit in erster Linie auf Jesus, bei zweien
(4. und 5. des glorreichen Rosenkranzes) sozusagen aus-
schlieBlich auf Maria, bei den fiinf des freudenreichen
auf Jesus und Maria gleichzeitig. Man kann aber auch
alle jetzigen Beifiigungen inhaltlich auf folgenden Nen-
ner bringen: Sie behandeln solche Begebenheiten aus
dem Leben Jesu, mit denen Maria entweder durch per-
sonliche Anwesenheit oder durch ihre innige seelische
Anteilnahme aufs engste verbunden war. Wie ist es nun
gerade zu diesem Inhalt gekommen? Die am weitesten
zuriickreichenden Wurzeln sind die Ausdeutungen der
150 Psalmen auf das Leben Jesu, genannt Psalterium
Domini nostri Jesu Christi. Da wurde jedem Psalm eine
glaubige Aullerung itber Jesus beigegeben. Daraus ent-
wickelten sich spater 150 Lobspriiche auf Jesus Christus,
die nicht mehr auf die einzelnen Psalmen Riicksicht nah-
men, sondern sich einfach auf das Leben Jesu bezogen
(nach Willam, 29). Diese zwei Gebetsweisen fithrten zu
einer analogen Verehrung Mariens. Man deutete die
Psalmen auch auf Maria und schuf so den Marienpsalter
oder Psalter Unserer Lieben Frau. Schon der hl. Anselm
von Canterbury, gest. 1109, soll einen solchen verfafBit
haben (Willam, 29). Nachher ist man auch hier einfach
zu 150 Lobspriichen auf Maria iibergegangen. Als spiter
das Beten vieler Ave sehr stark in Schwung kam, war es
geradezu naheliegend, .das Beten dieser 150 Lobspriiche
mit dem Beten der 150 ,,Gegriifet seist du, Maria® zu
vereinigen. Im konkreten Inhalt zeigten aber die Vor-
schldge fiir diese Zusatze doch zwei verschiedene Rich-
tungen. Die einen verwendeten mehr solche Ereignisse,
die hauptséachlich Jesus betrafen, andere blickten stirker
auf Maria. So iiberwog die christologische Einstellung bei
den Geheimnissen, die der bereits erwéhnte Dominikaner
Alanus, gest. 1475, empfahl. Auch in dem aus dem Jahre
1495 stammenden ,,Libellus perutilis...”“ des regulierten
Chorherrn Johannes von Lamsheim aus Kirchgarten bei



Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet 325

Worms heiBt es, daB die Zusitze, die viele bei jedem Ave
sprechen, ,,particulam de vita Christi behandeln. Wohl
aus dieser christologischen Einstellung heraus wurde
vom Ende des 15. Jahrhunderts an von manchen — der
erste scheint der soeben genannte Chorherr gewesen zu
sein — angeregt, man solle sich beim Beten des Vater-
unsers zwischen den Dekaden an die einzelnen fiinf Wun-
den Christi oder an dessen Schmerzen bei jenen Ereig-
nissen erinnern, die beim jetzigen schmerzhaften Rosen-
kranz zu betrachten sind. Dieser Vorschlag drang zwar
in der Allgemeinheit nicht durch, aber als Schrittmacher
fiir die Geheimnisse des schmerzhaften Rosenkranzes
scheint er von Bedeutung zu sein. (Denn es handelte sich
um die gleichen Leidensstationen, Nur der zusammen-
fassende Gesichtspunkt war damals etwas anders, nam-
lich als ,fiinffaches BlutvergieBen Christi“.) Von jenen
Vorschlagen, die sich stark, aber nicht ausschlieflich
auf das Leben Mariens bezogen, seien die 15 Abecedarien-
Verse des Karthausers Justus von Landsberg, gest. 1539,
erwihnt. Sie erlangten namlich dadurch eine grofere
Bedeutung, dafi der hl. Petrus Kanisius, gest. 1597, sie in
das von ihm herausgegebene Gebetbuch als Rosenkranz-
geheimnisse aufnahm (Willam, 80). So lagen also schon
im 15. Jahrhundert verhéltnismiBig viele Varianten und
noch dazu haufig fiir 150 Geheimnisse vor.

Die kinftige Entwicklung wurde nun dadurch beein-
fluBt, dafl sowohl religiose Erwigungen, als auch die Zahl
der zu betenden Ave (150) eine Dreiteilung nahelegten.
Der religiose Gesichtspunkt drangte dazu, Ereignisse aus
dem Beginn des Erdenlebens Christi, dann aus seinem
Leiden, aber auch aus seiner Verherrlichung zu beriick-
sichtigen. Dabei konnte beiden Richtungen, der christo-
logischen und der marianischen, Rechnung getragen wer-
den. Bei diesem Gedankengang lieBen sich auch die 150
Ave in drei gleiche Gruppen zu je 50 teilen und jede
bildete fiir sich ein Ganzes. Damit war im groflen und
ganzen der Inhalt fir die Geheimnisse des freuden-
reichen, des schmerzhaften und des glorreichen Rosen-
kranzes gegeben. Am frithesten existierten die Geheim-
nisse fir den freudenreichen Rosenkranz. Denn schon
die hl. Katharina von Bologna (1413—1463) hat einen
lateinischen Hymnus iiber die freudenreichen Geheim-
nisse verfafit. Ein weiteres Beweisstiick ist das bereits
genannte Rosenkranzbild aus dem Niirnberger Germani-
schen Museum, das aus dem Jahre 1480 stammen soll.



326 Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet

Die Geheimnisse des schmerzhaften und glorreichen
Rosenkranzes finden sich dann in dem zu Ulm im Jahre
1483 gedruckten und schon mehrmals angefithrten deut-
schen Rosenkranzbiichlein, ferner auf dem zu Barcelona
gedruckten Rosenkranzbild aus dem Jahre 1438 sowie
auf dem fiir die Frankfurter Dominikanerkirche gemal-
ten Altarbild von 1490 und dem Singblatt von Wiirzburg
~aus dem Jahre 1500.

Diese Entwicklung ist aber ganzlich durch Privat-
initiative veranlaBt worden. Keine Behorde hatte in sie
eingegriffen. Darum sind kleine Verschiedenheiten von
vornherein zu erwarten. So ist beim freudenreichen
Rosenkranz festzustellen, dall bis in das 16. Jahrhundert
hinein die Darstellung Jesu im Tempel fehlt, daff an
‘dessen Stelle das 4. Geheimnis vom Finden Jesu im Tem-
pel handelt und daf} als 5. der Tod, bzw. die Himmelfahrt
Mariens gebracht wird. Belege dafiir sind das soeben ge-
nannte -Rosenkranzbild von angeblich 1480, die Vorlage
des Regularkanonikers Johannes von Lamsheim in sei-
mem ,Libellus perutilis...”, Mainz 1495, und das zu
Niirnberg 1503 herausgegebene Flugblatt. Noch starker
weicht der von Sixt Buchsbaum um 1500 gedichtete
Psalter unserer lieben Frawen von unseren Geheimnissen
ab. Wieder anders ist die Vorlage des spanischen Jesuiten
Franz Arias, gest. 1605. Sie nahert sich der unserigen,
weil das Geheimnis iiber den Tod Mariens entfallt und
das der Darstellung Jesu im Tempel aufgenommen ist.
Sie entfernt sich aber durch das Weglassen des Geheim-
nisses iiber das Finden Jesu sowie durch das Bringen
eines neuen Geheimnisses tber die Menschwerdung.
Denn seine Beiftigungen betreffen die Verkiindigung,
Menschwerdung, Heimsuchung, Geburt und Darstellung.

Beim glorreichen Rosenkranz ist es das 5. Geheimnis,
das erst spat die heutige Form erhielt. Schon im Ulmer
Biichlein von 1483 wird an diese Stelle das ,,Jiungste Ge-
richt gesetzt. Diese Variante ,,Gott in seiner Herrlich-
keit“ an Stelle der ,Krénung Mariens” ist dann haufig
und noch lange anzutreffen. Selbst das Buch ,,Der Rosen-
kranz der glorreichen Jungfrau Maria® vom Dominikaner
Alberto da Castello, italienisch 1521 in Venedig, deutsch
1599 in Mainz erschienen, enthilt sie noch. Die jetzige
Form dieses Geheimnisses ,Der dich, o Jungfrau, im
Himmel gekront hat* 148t sich sicherlich beim hl. Ludwig
Maria Grignion von Montfort, gest. 1716, nachweisen.

- Keine Schwankungen und Verschiedenheiten finden



1

1

Etl, Geschichtliches {iber das Rosenkranzgebet 327

sich bei den Einschaltungen des schmerzhaften Rosen-
kranzes. Dies mag wohl davon kommen, dafBl die ver-
wendeten finf Szenen auch von einem anderen Gesichts-
punkt aus den Glaubigen zum Betrachten empiohlen
wurden (wie bereits frither erwahnt, sogar beim Beten
der Rosenkranz-Vaterunser), weil namlich bei jenen Vor-
fallen Christus unter besonderen Schmerzen sein heiliges
Blut vergossen hatte.

Eine offizielle Festlegung unserer jetzigen 15 Geheim-
nisse erfolgte erstmalig bei der Ubergabe eines neuen
Offiziums fir das Rosenkranzfest an den Dominikaner-
orden durch Papst Benedikt XIV. (1740—1758) und
spiter, als Papst Leo XIIL. am 5. August 1888 dieses Ofii-
zium mit einigen weiteren Neuerungen fir die ganze
Kirche vorschrieb. Denn dessen Hymnen und Antiphonen
betreffen die Rosenkranzgeheimnisse und decken sich
mit unserer jetzigen Gebetsweise.

Mit dem Hinzunehmen dieser Geheimnisse wurde aber
eine weitere Frage akut, namlich die, wo man diese Zu-
sitze anfiigen solle. Anfangs stellte dies allerdings kein
Problem dar. Das Ave in seiner damaligen kurzen Form
schlof ja mit dem Worle JJesus. So konnte die Bei-
fiigung ohneweiters an dieses Endwort des kleinen Ave
angereiht werden. Als aber im Jahre 1566 das Ave offi-
ziell um die Worte der Kirche vermehrt wurde und so
das grofie Ave entstand, wurden die iblichen Geheim-
nisse von verschiedenen Personen an verschiedenen Stel-
len hinzugenommen. Die zwei am weitesten voneinander
entfernten Arten sind folgende: Nach der einen Art betete
man das jeweilige Geheimnis nur einmal, und zwar zu
Beginn der Dekade. Die zweite fiigte es in die Mitte eines
jeden (grofien) Ave, anschlieBend an das Wort »Jesus®,
wo es Ja auch frither seinen Platz hatte. Beispiele hiefiir
sind die Gebetbiicher von B. Sailly S. J. (ungefahr 1600),
Coppenstein O. Pr. (1613), Merlo-Horstius (1644 und noch
1698, Willam, 92). Diese zweite Art ist in deutschsprachi-
gen und von-den Deutschen beeinfluBten Landern ablich.
Aber es ist wohl zu beachten, daBl es nicht so sein mubB.
In der romanischen EinfluBsphire ist die zuerst genannte
Art allgemeiner. Schon eine Nachricht aus dem Jahre
1628 besagt, daB der Erzbischof von Paris bei jeder De-
kade zuerst das Geheimnis betete, dann das Vaterunser
und das Ave anstimmte. Ubrigens wird ein derartiges
Vorgehen — eine Ausnahme — auch von Wien aus dem
Jahre 1688 berichtet, indem der Vorbeter das Geheimnis



328 Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet

bekanntgab, worauf dann die Gliaubigen das Vaterunser
und Gegriilet seist du, Maria beteten. Diese Verschieden-
heit diirfte folgende Veranlassung haben: In Deutschland
wurden urspringlich 150 Geheimnisse gebetet, so da8
jedes Ave seinen Zusatz hatte. Als sich spater die Ver-
kirzung auf 15 Geheimnisse durchsetzte, war es nahe-
liegend, es ahnlich wie frither zu machen und wiederum
mit jedem Ave eine Beiftigung zu verbinden, freilich nur
durch zehnmalige Wiederholung der gleichen. In den
romanischen Landern hingegen hat der Rosenkranz als
Volksgebet tiberhaupt erst dann eingesetzt, als bereits die
15 Geheimnisse vorlagen. Jedes wurde dann vor der De-
kade angesagt. Bei diesem anfanglichen Vorgehen blieb
man (Willam, 95). .

Jede dieser beiden Arten geniigt auch einer weiteren
wichtigen Bestimmung in Bezug auf die Geheimnisse,
namlich der nach einer gewissen Betrachtung. Eine
solche wird ja seit der Bulle des Papstes Pius V. vom
17. September 1569 zum Gewinnen der Ablisse verlangt.
Erneuert wurde diese Forderung auch unter Papst Bene-
dikt XIII. durch das Dekret der AblaB-Kongregation vom
13. August 1726. Die Art dieser Betrachtung kann jedoch
der Fahigkeit des einzelnen angepafit sein. Auf keinen
Fall brauchen bestimmte Worte dabei verwendet zu wer-
den. Ja, wer zur Betrachtung der Geheimnisse unfahig
ist, kann die Ablasse auch gewinnen, wenn er nur an-
déchtig betet. (Diese Erleichterungen gelten seit 26, Mai
1727.) Um aber doch zum Betrachten anzuregen, wurde
das Nennen der Geheimnisse empfohlen, und die beiden
bestehenden Arten, dies zu tun, wurden als erlaubt er-
klart. Aber es ist weder das zehnmalige noch auch das
einmalige Aussprechen des Geheimnisses notwendig. Es
reicht hin, da die Beherzigung, theologisch gesprochen
die Betrachtung, nur in Gedanken geschieht. (Daher kann
jemand, der allein den Rosenkranz betet, von diesen und
einigen anderen Kiirzungsméglichkeiten Gebrauch ma-
chen, ohne der Ablasse verlustig zu gehen. Diese werden
gewonnen, wenn der Beter die wesentlichen Forderungen
erfullt, namlich die entsprechende Zahl von Ave und
Vaterunser betet unter Betrachtung der jetzt iiblichen
Geheimnisse. Denn ein anderes religisses Thema oder
nur ein Teil der Geheimnisse diirfte nicht der Gegenstand
der Betrachtung sein.)

Was das Beten des Credo beim Rosenkranz be-
trifft, ist festzustellen, daB Papst Sixtus IV. (1471—1484)



Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet 329

es noch nicht als Teil dieser Andacht erwihnt. Zwei
Minchener Handschriften jedoch, die dem Ende des
15. Jahrhunderts angehoren, geben bereits das Glaubens-
bekenntnis als Anfang des Rosenkranzes an. Die gleiche
Zuweisung bekommt das Credo in der Erklirung, die
dem um 1480 gedruckten Rosenkranzbild des Germani-
schen Museums in Niirnberg beigegeben ist. Auch in dem
»Libellus perutilis . . .“ des Johannes von Lamsheim,
Mainz 1495, wird das Credo als Anfangsgebet verlangt.
Anderseits fehlt es in dem von Sixt Buchsbaum um 1500
gedichteten Psalter. Hingegen wird das Credo als regel-
méfiger Bestandteil in einem zu Niirnberg erschienenen
Flugblatt von 1503 angegeben. Ja, in der ,,Optima
formula contexendi rosaceam coronam® des Kaspar Giit-
tel, Leipzig 1504, wird das Credo nicht nur fiir den An-
fang, sondern auch fiir den Schlufi angesetzt. Ebenso
enthalten die in den Jahren 1514 und 1517 gedruckten
Biicher des Dominikaners Cornelius van Schneck, eines
Schiilers des Alanus, die Anweisung, vor dem eigentlichen
Psalter ein Credo zu beten. Zusammenfassend kann da-
her gesagt werden: In den letzten zwei Jahrzehnten des
15. Jahrhunderts beginnt man das Credo dem Rosen-
kranzgebet einzufiigen, und zwar als Anfangsgebet. Dieses
Vorgehen hat sich im 16. Jahrhundert beinahe allgemein
durchgesetzt. Trotzdem erwihnt noch die Anleitung iiber
das Rosenkranzbeten, die der Jesuit Bourgeant Wilhelm
Hyazinth gibt (,,Vollkommene Erklirung der christlichen
Lehre®, neue Auflage 1780, S. 531) das Credo nicht. Aufler
Zweifel steht, daB bis auf den heutigen Tag das Credo-
Beten fiir die AblaBgewinnung nicht erforderlich ist, so
daB es auch heutzutage keinen wesentlichen Bestandteil
bildet.

Zur Begriindung, auch das Credo zu beten, wurde an-
fangs ganz allgemein etwas rein AuBerliches angegehen.
Das Credo solle sein das Wyslein (1480), das Reyflein
(1495), die Schiene (1503), worauf die Rosen gebunden
oder gelegt werden. Der hl. Ludwig Maria Grignion von
Montfort, gest. 1716, geht tiefer und gibt darum einen
religidsen Zweck an: Das Beten ‘des Credo am Anfang
des Rosenkranzes solle dem Erwecken und Férdern un-
seres (Glaubens dienen, weil das Rosenkranzbeten um so
verdienstvoller sein werde, je lebendiger und starker un-
ser Glaube ist.

Ein anderer, nicht notwendiger Teil, um die Rosen-
kranzablasse zu gewinnen, ist das Gloria Patri.



330 Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet

Sicherlich gehorte es zur Zeit des Papstes Sixtus IV.
(1471—1484) noch nicht zum Rosenkranzgebet. Auch in
dem von Sixt Buchsbaum um 1500 gedichteten Psalter ist
noch keine Rede von diesem Gebet. Ebensowenig wird
es in einem zu Kéln im Jahr 1501 gedruckten Buch ge-
nannt. Auch das Flugblatt von 1503 fithrt es noch nicht
an. Desgleichen fehlt es in der Anweisung, die ein um
1518 zu St. Gallen verfafites Buch gibt. Denn nach ihm
soll man nach je zehn Ave ein Amen und ein Paternoster
beifiigen. Anderseits werden doch schon zu Beginn des
16. Jahrhunderts zumindest Anregungen laut, man solle
beim Rosenkranzbeten auch der heiligsten Dreifaltigkeit
gedenken. So hatte in den Anfangsjahren dieses Jahr-
hunderts die reiche danische Witwe Jesperdatter hand-
schriftlich ein Gebetbuch zusammengestellt und darin
vorgeschlagen, bei jedem Vaterunser des Rosenkranzes
ein Lobgebet zur Dreifaltigkeit zu sprechen. Das von ihr
vorgegebene ist beinahe gleich dem ,Sacrosanctae” am
Schlull des téglichen Breviergebetes (Willam, 97). Eben-
so gibt das Rosenkranzbuch des Ludwig Blosius, gest.
1566, die Weisung, nach zehn Ave ein Gebet zur Dreifal-
tigkeit einzureihen (Willam, 98). In der Dominikaner-
kirche Maria sopra Minerva in Rom wurde nach dem
Bericht des Spaniers Fernandez aus dem Jahre 1613 die
Rosenkranzandacht mit dem Gloria Patri gehalten. Denn
nach dem Geheimnis wurde eine Antiphon gesungen,
hierauf kam das Paternoster, dann die zehn Ave, und
jede Dekade schlofi mit dem Gloria Patri (Willam, 98).

Schlieflich hat unsere jetzige Gebetsweise noch ein
unwesentliches Stiick, das Beten derdreigéttlichen
Tugenden. Es erfolgt bei uns im Zusammenhang mit
drei Ave, bei denen je eine der gbttlichen Tugenden eben-
falls in der Form einer Einschaltung erweckt wird. We-
gen des allgemein ublichen Betens dieser drei gottlichen
Tugenden erhielten die materiellen Rosenkrinze sogar
eine hesondere Form. Sie sind nicht blofl ein Kranz, wie
die alten Gebetsschniire, sondern haben auch einen An-
satz.

Wann es dazu gekommen ist, beim Rosenkranzbeten
auch die drei gottlichen Tugenden zu erwecken, kann
nicht durch eine genaue Zeitangabe belegt werden. Es
diirfte dieser Brauch dadurch entweder iiberhaupt erst
veranlaBt oder zumindest stark geférdert worden sein,
daf fir das Erwecken der drei géttlichen Tugenden be-
sondere Ablisse verlichen wurden. Dies war aber erst



Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet 331

im 18. Jahrhundert. Denn sowohl Benedikt XIII. (im
Jahre 1728) als auch Papst Benedikt XIV. (im Jahre 1756)
haben hiefiir unvollkommene Ablasse gewahrt. Trotz-
dem nennt das im Abschnitt itber das Credo-Beten bereits
erwihnte Werk des Jesuiten Bourgeant, S. 531, das Er-
wecken der drei gottlichen Tugenden nicht als Bestand-
teil des Rosenkranzgebetes. Die geschichtliche Unter-
suchung zeigt also ein sehr spates Hinzukommen dieses
Rosenkranzstiickes. Dies mull aber mit Riicksicht auf
zwei andere Tatsachen bedauert werden. Zum ersten
steht es geschichtlich fest, daf die Belehrung tiber die
drei géttlichen Tugenden schon seit Jahrhunderten und
hiufig gefordert wurde. Ja, dieser Stoff war selbst in den
Katechismusinhalt aufgenommen worden. Zum zweiten
ist es eine berechtigte religiose Forderung, dall das reli-
giose Wissen zum entsprechenden Handeln fithren muf.
Nun fehlte es an der Kenntnisvermittlung hinsichtlich der
drei gottlichen Tugenden nicht. Aber das Aufgreifen einer
tiberaus giinstigen Gelegenheit zum tatsachlichen Vorneh-
men dieser Tugendakte unterblieb bis ins 18. Jahrhun-
dert. Bis dorthin wurde die Anregung nicht gegeben, das
Erwecken der drei gottlichen Tugenden mit dem so hau-
fig geiibten Rosenkranzgebet zu verbinden. Dafi die Be
. lehrung tber die drei gottlichen Tugenden schon lange
vorher eingescharft wurde, beweisen das Concilium
Lambethense (1281), die doctrina puerilis des Raymun-
dus Lullus (gest. 1315), der Libellus brevis et utilis des
Bernard Gui, Bischofs von Lodeve in Frankreich (gest.
1331), das Konzil von Lavaur (1368), die Synode von
York (1466), die samtliche verlangen, dal} die drei theo-
logischen Tugenden jahrlich mehrmals den Stoff der
christlichen Unterweisung bilden sollen. Moge daher die-
ser eklatante Fall alle Seelenhirten, namentlich die Kate-
cheten und katechetischen Schriftsteller, zu besonderer
Sorgfalt anspornen, dall sie Lehre und Leben jedesmal
verbinden, daBl sie das religiose Wissen zu entsprechen-
der Betatigung zu bringen suchen und daher bei der
schulméfigen religiosen Unterweisung die Zoglinge im-
mer wieder zur praktischen Anwendung des Vorgetrage-
nen anleiten.

Die bisherigen Darlegungen behandelten den unmittel-
baren Gegenstand des Themas. Aber zur Geschichte des
Rosenkranzbetens gehort auch noch eine Besprechung
der Rosenkranzbruderschaften, des Rosenkranzfestes und
der Rosenkranzbilder, zumal auch durch sie ganz leicht



332 Etl, Geschichtliches {iber das Rosenkranzgebet

unrichtige Vorstellungen iiber das Alter des Rosenkranz-
gebetes veranlafit werden konnen.

Was die Rosenkranzbruderschaften an-
langt, so ist vor allem zu warnen, diese Bezeichnung ohne
Riicksicht auf den wirklichen Entwicklungsgang des Ro-
senkranzbetens und auf das Wesen einer Bruderschaft zu
gebrauchen. Dieser Fehler wird einmal dadurch began-
gen, dafBl der hl. Dominikus als Griinder der Rosenkranz-
bruderschaften genannt wird. Wenn diese Behauptung
tberhaupt naher begriindet wird, wird auf das Vorgehen
des Heiligen im Jahre 1211, bzw. 1220 hingewiesen. Aller-
dings hatte Dominikus im Jahre 1211 zu Toulouse eine
Vereinigung gegriindet, aber nur, um das eifrige Beten
des Ave zu erreichen. Da nun einerseits nahere Nach-
richten tiber jene Griindung iiberhaupt nicht vorliegen,
anderseits das Beifiigen von Geheimnissen damals noch
vollstindig unbekannt war, ist schon die Behauptung un-
berechtigt, es sei damals eine Vereinigung zur Pflege des
Rosenkranzgebetes gegriindet worden. Aber auch als
»Bruderschaft ist jene Griindung nicht zu bezeichnen.
Da namlich zum Wesen einer solchen nicht nur die ka-
nonische Errichtung, sondern auch die Betreuung durch
eine kirchliche Autoritat gehort, hiatte Dominikus diese
neue ,,Bruderschaft” nach Stiftung seines Ordens (1216)
wohl sicherlich seinem Orden iibergeben. Jedoch sind
von den Dominikanern verhiltnismifiig lange nachher
nicht einmal &hnliche Vereinigungen gegriindet worden.
Die Grindung von 1211 war demnach nur eine einfache
Gebetsvereinigung und firr die Entwicklung des Rosen-
kranzes sowie fiir das Entstehen der Rosenkranzbruder-
schaften bloB eine erste, weitentfernte Etappe, ein An-
fang, dem keine unmittelbare Fortsetzung folgte. Andere
Autoren nennen als Beleg fiir ihre Behauptung, der
hl. Dominikus habe die Rosenkranzbruderschaften einge-
fihrt, die Grindung der ,Heerschar Christi®. Richtig
ist, daB der Heilige im Jahre 1220 in der Lombardei die
»Miliz Christi* einfithrte. Das war aber eine Vereinigung
nur fir Ménner, ja sogar nur fiir solche Minner, die sich
verpflichteten, Hab und Gut fiir die Kirche einzusetzen
sowie mit Waffen gegen die Haretiker zu Felde zu ziehen. -
Also ist hier von einer Rosenkranzbruderschaft keine
Spur. Auch die weitere Entwicklung dieser Vereinigung
fithrte nicht zur Rosenkranzbruderschaft, sondern zum
sogenannten Dritten Orden des hl. Dominikus.

Ein eigentlicher Schritt in der Entwicklung hin zur



Etl, Geschichtlichés {iber das Rosenkranzgebet 333

Rosenkranzbruderschaft erfolgte nach einer langen Pause
in verschiedenen Dominikanerklostern Italiens. Es wur-
den namlich dort Muttergottesvereine gegriindet, die von
den Ménchen des betreffenden Klosters geleitet wurden
und deren Mitglieder 50 bis 150 Ave, natiirlich in der da-
maligen kurzen Form, beten sollten. So geschah es zu
Mantua 1255, zu Pavia und Perugia 1258. Noch néher zur
spateren Rosenkranzbruderschaft fithrte ein Ereignis des
Jahres 1259. Da erhielt die einfache Marienvereinigung
zu Piacenza als erste von Papst Alexander IV. die papst-
liche Bestatigung. An dieser Lage anderte sich nun wah-
rend zweier Jahrhunderte nichts, so daB} es bis in die
zweite Halfte des 15. Jahrhunderts hinein keine wirk-
lichen Rosenkranzbruderschaften gab. Den bis dorthin
bestehenden Gebetsvereinigungen fehlte gerade das We-
sentliche der neuen Bruderschaft, namlich, daf die Mit-
glieder an den geistlichen Verdiensten des Dominikaner-
ordens und aller Angehérigen der Rosenkranzbruder-
schaft teilnehmen. Die erste derartige Bruderschaft (aber
auch noch ohne pipstliche Bestitigung) konnte der Do-
minikaner Alanus im Jahre 1470 zu Douai in Frankreich
grimden. Mit Ricksicht auf die weite Verbreitung und
die groBe Mitgliederzahl, welche die Rosenkranzbruder-
schaften sehr bald aufwiesen, kann man wohl annehmen,
daB unmittelbar nach dieser ersten Griindung noch wei-
tere folgten, zumal Alanus erst 1475 starb. Deshalb
kénnte der ,,Christenspiegel von Dederich Coelde im
Cap. 43 bereits von diesen wirklichen Rosenkranzbruder-
schaften sprechen, da dieses Buch zwischen 1470 und
1475 erschienen ist. Den Ruhm, die erste vom Papst be-
statigte Rosenkranzbruderschaft zu besitzen, kann Kéln
beanspruchen, wo sie am 8. September 1475 in Anwesen-
heit des pépstlichen Legaten und des Kaisers Friedrich IIL
in der Dominikanerkirche unter dem Prior Jakob Spren-
ger errichtet wurde. Im Jahre 1489 wies das dortige Mit-
gliederbuch bereits 100.000 Namen auf. Inzwischen waren
auch in Lissabon 1478, zu Schleswig 1481, in Ulm 1484,
zu Frankfurt 1486 (nach Willam, 50) eigentliche Rosen-
kranzbruderschaften gegriindet worden. Hinsichtlich der
Bedeutung dieser Grindung ist zu sagen, dall sie den
Mitgliedern einen groflen seelischen Nutzen brachten.
Denn diese hatten nunmehr an allen geistlichen Verdien-
sten des Dominikanerordens sowie der einzelnen Bruder-
schaftsangehorigen ihren Anteil. Weiters férderten diese
Bruderschaften die Marienverehrung ganz allgemein und



334 Etl, Geschichtliches iiber das Rosenkranzgebet

das Rosenkranzbeten im einzelnen. (Fir die Einfithrung
einer Rosenkranzbruderschaft ist zu beachten, dall ihre
Errichtung verstandlicher Weise dem Dominikanerorden
vorbehalten ist. Die letzte diesheziigliche papstliche Aulle-
rung enthalt die Apostolische Konstitution Leo XIIL ,,Ubi
primum‘ vom 2. Oktober 1898.) Aber auf die Form des
Rosenkranzbetens hat sie keinen Einfluf gehabt. In
der Art, den Rosenkranz zu beten, hat sich durch die
Griindung der Rosenkranzbruderschaft nichts geandert.
Die Mitglieder brauchten nur wahrend einer Woche 150
Ave in der zu ihrer Zeit iiblichen Weise zu beten. Nicht
die Rosenkranzbruderschaft beeinfluite die Form des
Rosenkranzgebetes, sondern die Art, wie zu einer Zeit der
Rosenkranz gebetet wurde, beeinflufite die Pflicht der
Bruderschaftsmitglieder. Sie verrichteten ihr Bruder-
schaftsgebet in der jeweils tblichen Form. Demnach
darf auch aus dem Bestehen der Rosenkranzbruderschaft
nicht geschlossen werden, es habe damals bereits unsere
Art, den Rosenkranz zu beten, bestanden.

Welche Bedeutung kommt dann dem Rosenkranz-
fest in «der Geschichte der Rosenkranzandacht zu?
Durch dieses ist der Inhalt der Geheimnisse offiziell
festgestellt worden. Freilich erfolgte diese Festsetzung
nicht schon bei der ersten Einfithrung dieses Festes, son-
dern erst spater. Das Rosenkranzfest als solches, das
heiBt unter diesem Namen, wurde von Papst Gregor XIIIL.
am 1. April 1573 eingefiihrt. Dieser Papst gab namlich
dem schon seit Papst Pius V. wegen des Sieges bei Le-
panto (1571) bestehenden Fest ,Maria vom Siege* den
Namen ,,Rosenkranzfest”. Aber auch mit diesem neuen
Namen wurde es nur fiir gewisse Kirchen gestattet’ und
ihm auch nur das Officium commune B. M. V. gegeben.
Klemens X. erlaubte 1671 die Feier des Rosenkranzfestes
in ganz Spanien. Die Einfithrung iiberall in der katholi-
schen Kirche suchte Kaiser Leopold I. (1658—1705) zu
erreichen. Papst Innozenz XII. (1691—1700) sagte zwar
zu, die Durchfithrung wurde jedoch durch den Tod des
Papstes verhindert. Nach dem Siege iiber die Tiirken
durch den Prinzen Eugen bei Peterwardein 1716 erneuerte
Kaiser Karl VI. (1711—1740) die Bitte um Ausdehnung
des Rosenkranzfestes auf die ganze Kirche, und Papst
Klemens XI. (1700—1721) kam dieser Bitte nach, Papst
Benedikt XIII. bestimmte am 26. Marz 1725 fiir einzelne
Teile der Messe und des Breviers neue Vorlagen.

(Schluf folgt.)



